
                               

 
 

      วารสารปราชญ์ประชาคม 
ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566 

Journal of Scholar Community 
Vol.1 No.1 January-February 2023 

 
              

               แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย 
 

เสรี พงศ์พิศ1*  

รับบทความ: 15 กุมภาพันธ์ 2566   ตอบรับบทความ: 22 กุมภาพันธ ์2566      

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้ต้องการเสนอความเข้าใจพื้นฐานเกี่ยวกับศาสตร์แห่งการตีความ (hermeneutics) ซึ่งเป็น
ทั้งปรัชญาและวิธีวิทยาที่มีความสำคัญในการเข้าใจชีวิต สังคม โลก อดีตและปัจจุบัน เป็นฐานคิดเพื่อการ
กำหนดอนาคต ด้วยวิสัยทัศน์ที่อยู่บนความเป็นจริง ซึ่งล้วนแต่มีปัจจัยที่เกี่ยวข้องที่เป็นบริบท  ศาสตร์แห่งการ
ตีความมีความสำคัญอย่างยิ่งสำหรับการวิจัยทางมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ซึ่งไม่ได้ตั้งคำถามเพียงว่าอะไร
เป็นอะไร ในลักษณะเป็นการบรรยาย (descriptive) หรืออธิบาย (explain) แต่เป็นการตีความ (interpret) 
เป็นการตั้งคำถามและหาคำตอบว่า “ทำไม” จึงจะเข้าใจส่วนอื่น ๆ โดยเฉพาะ “อย่างไร” เป็นกระบวนการ
เข้าถึงความหมายลึกกว่าพ้ืนผิว ซึ่งไม่ได้ใช้แต่เพียง “เหตุผล” เท่านั้น แต่ ใช้ “ความรู้สึกนึกคิด” องค์รวมของ
คน และเข้าใจทั้งองคาพยพ ซึ่งเป็นอะไรมากกว่าทุกส่วนประกอบรวมกัน จุดอ่อนของงานวิจัยทั่ วไปใน
เมืองไทย คือ ขาดกรอบมโนทัศน์ (conceptual framework) ซึ่งมีสาเหตุมาจากไม่มีฐานคิดทางปรัชญาที่หนัก
แน่นชัดเจน ซึ่งทำให้วิธีวิทยาวิจัยหละหลวมไปด้วย2 
 
คำสำคัญ: ศาสตร์แห่งการตีความ การประยุกต ์สังคมไทย  

 
1 รองศาสตราจารย์ ดร. อีเมล: phongphitseri@gmail.com 
* บทความนี้เขียนขึ้นสำหรบัวารสาร “ปราชญ์ประชาคม” ตามคำเชิญของ รศ.ดร.เกศินี ประทมุสุวรรณ ขอบคุณบรรณาธิการ
ที่ให้เกียรติ หลังจากท่ีห่างหายจากแวดวงวิชาการนานหลายปี งานนี้ได้ตั้งใจเขียนและใช้เวลาไม่น้อย ด้วยหวังให้เกิดประโยชน์
แก่นักศึกษา นักวิชาการในการวิจัยและพัฒนาความรู้ใหม่ ได้ประมวลความรู้และประสบการณ์การทำงานวิชาการและการ
พัฒนาของตนเองมากว่า 45 ปี 
2 นับเป็นจุดอ่อนของวงการศึกษาไทยในทุกระดับ โดยเฉพาะการวางรากฐานตั้งแต่ประถม มัธยม และอุดมศึกษา เห็นข้อจำกัด
นี้มากท่ีสุดในวิทยานิพนธ์ระดับปริญญาโทและปริญญาเอก ที่มักเน้นแต่ “รูปแบบ” ซึ่งแม้แต่ชื่อก็มักเริ่มด้วยคำนี้ ทำให้ละเลย 
“เนื้อหาและกระบวนการ” ซึ่งต้องมีเครื่องมือหรือคอนแซปต์ที่ดี เหมือนการสร้างบ้านหลังใหญ่จะมีเพียงค้อนกับเลื่อยคงไม่พอ 
ต้องมีเครื่องมืออื่น ๆ เช่นเดียวกับงานวิจัยที่ต้องมีคอนแซปต์จำนวนมาก เพื่อกำหนด “กรอบ เกณฑ์ ตัวชี้วัด” ได้อย่าง
เหมาะสม ทำให้ไปถึงผลลัพธ์ที่ต้องการ ได้ข้อสรุปท่ีสังเคราะห์เป็นแนวคิดใหม่ หรือมุมมองใหม่ได้ 

ศาสตร์ 

 น 

mailto:phongphitseri@gmail.com


 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         13 

Hermeneutics  

and Application in Thai Society 
 

 Seri Phongphit1*  

 
Received: February 15, 2023    Accepted: February 22, 2023 

 

Abstract 

 This article aims to present a basic understanding of the science of interpretation. 

Hermeneutics is both a philosophy and a methodology that is important in understanding life, 

society, the world, past and present.  Moreover, it is a basis for determining the future with a 

vision based on reality. The science of interpretation is very important for humanities and social 

sciences research.  As a matter of fact, such research, not only asks for an answer to “what”, 

but also “why” and “how.” To answer these questions, the process of interpretation can give 

information that is deeper than the surface.  In general, the weakness of research in Thailand is 

the lack of a conceptual framework, which is caused by a lack of solid philosophical thinking. 

Research methodology, therefore, is improper.  

 

Keywords: Hermeneutics, application, Thai society   

 
1 Associate Professor Dr. 
* Email: phongphitseri@gmail.com 

mailto:phongphitseri@gmail.com


 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

14                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

บทนำ 
ศาสตร์แห่งการตีความเป็นทั้งปรัชญาและวิธีวิทยาที่แยกกันไม่ได้ วิวัฒนาการมาตั้งแต่ ยุคกรีกโบราณ

เมื่อ 2,500 ปีก่อน ซึ่งบทความนี้จะประมวลหลักคิดสำคัญเพียงให้เห็นพัฒนาการตั้งแต่เพลโต ที่เป็นกระแส
หลักมาจนถึงยุคฟื้นฟูศิลปวัฒนธรรม (Renaissance)3 ยุคแห่งการเกิดใหม่ในยุโรปตั้งแต่ศตวรรษที่ 14 โดย
กระบวนการวิภาษวิธีถึงเหตุผลนิยมสูงสุด (Absolute Rationalism) ที่เดการ์ต และจิตนิยมสูงสุด (Absolute 
Idealism) ที่เฮเกล ซึ่งวิวัฒนามาจากเพลโต ผ่านยุคโรแมนติกมาถึงรากฐานสำคัญของศาสตร์แห่งการตีความ
ในปลายศตวรรษท่ี 19 และต้นศตวรรษที่ 20 ด้วยปรัชญาปรากฏการณ์วิทยา (Phenomenology) 

เอ็ดมุนด์ ฮุสเซล นับเป็นบิดาของปรากฏการณ์วิทยายุคใหม่ ที่บรรดาศิษย์นำไปต่อยอด ปรับประยุกต์ 
โดยนักปรัชญาอย่างมาร์ติน ไฮเดกเกอร์ , ฮันส์ เกออร์ก กาดาแมร์,  ปอล รีเกอร์, ฌอง ปอล ซาร์ตร์, มอริซ 
แมร์โล ปองต ี4 ซึ่งล้วนได้รับอิทธิพลจากปรัชญาปรากฏการณ์วิทยา 

ความหลากหลายของแนวคิดเหล่านี้ทำให้เข้าใจว่า “ศาสตร์แห่งการตีความ” นั้นมีพลวัตที่นำไปสู่การ
เข้าใจ “ความเป็นจริง” ในฐานะ “ปรากฏการณ์” ที่ “เป็นจริง” ไม่ใช่ “ตัวแทนความเป็นจริง” เหมือนเงาใน
ถ้ำของเพลโต ซึ่งได้ครอบงำกำหนดวิธีคิดของตะวันตกมากว่า 2,000 ปี และไม่ใช่แต่เฉพาะ “วัตถุวิสัย” 
(objectivity) ที่ปรากฏภายนอกเท่านั้น แต่รวมไปถึงความคิด จินตนาการ ความฝัน ภายในตัวคน “จิตวิสัย” 
(subjectivity) ที่สัมพันธ์อย่างแยกมิได้จากวัตถุวิสัยที่ปรากฏภายนอก 

ด้วยเหตุนี้ ศาสตร์แห่งการตีความแบบปรากฏการณ์วิทยา (phenomenological hermeneutics) 
จึงเป็นเครื่องมือที่ปลดปล่อยผู้คนในสังคมยุคใหม่ ที่ไม่ได้มีแต่ มาร์กซ์, นิทเช่, และฟรอยด์5 แต่มีนักปรัชญาที่

 
3 จะใช้คำวา่ “ยคุฟื้นฟูศลิปวัฒนธรรม” สลับกับคำว่า “ยุคเกดิใหม่” หรือเรยีกว่าเรอเนสเซองซต์ามประเพณีนยิมที่แปลมาจาก
ภาษาอังกฤษ Renaissance คือยคุในยโุรประหว่างครสิตศตวรรษที่ 14-15 ทีไ่มไ่ด้เกดิขึ้นพร้อมกันทุกพื้นที่ ที่เรยีกวา่เกิดใหม่
เพราะเป็นการฟื้นฟูอารยธรรมเกา่แก่ของกรีกที่ถูกครอบไว้ระหว่างยคุกลางที่มักเรยีกกนัว่ายคุมดื กอ่นที่จะผ่านยคุเกดิใหม่นี้
ไปสู่ยคุเรืองปญัญา (Enlightenment) ที่จะเรยีกสลับกบัคำว่า ยุคสว่างทางปัญญา 
4 บทความนี้ให้ความสำคัญกับ “ปรากฏการณ์วิทยา” ในฐานะแกนของศาสตร์แห่งการตีความ จึงต้องพูดถึงค่อนข้างมาก 
เพราะถ้าไม่เข้าใจปรัชญาสำนักน้ีกจ็ะไมเ่ข้าใจเรื่องศาสตร์การตีความ ปรากฏการณ์วิทยาเป็นปรัชญาทีม่ีอิทธิพลต่อแนวคิดใน
ด้านต่าง ๆ ทั่วโลกในรอบร้อยกว่าปีท่ีผ่านมา แต่ก็จะจำกัดการพูดถงึเฉพาะนักปรัชญาที่ตีความด้วยปรากฏการณ์วิทยาอย่าง
ชัดเจน  
5 มาร์กซ์, นิทเช่ และฟรอยด์ นับเป็นผู้ปฏิวัติแนวคดิที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลงสังคมโลกมากท่ีสุด ด้วยการตีความแบบถอนราก
ถอนโคนแนวคิดเดมิของสังคมตะวนัตกในด้านสังคม การเมือง ปรัชญา และจติวิทยา 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         15 

วิเคราะห์ภาษา อำนาจ เพศ วัฒนธรรม ความเชื่อ ศาสนา6 ด้วยฐานคิดทางปรากฏการณ์วิทยาอย่างมีแชล     
ฟูโก, ฌัคส์ แดร์รีดา มาจนถึงจูดิธ บัตเลอร์7 และนักปรัชญาเอ็กซิสเทนเชียลิสต์และโพสต์โมเดิร์นสายต่าง ๆ 
ถ้าได้ศึกษาและ “เสวนา” กับบรรดานักปรัชญาเหล่านี้8 ก็จะเข้าใจว่า พวกเขาได้พัฒนาวิธีวิทยาของตนเพ่ือ 
“ตีความ” หรือ “เข้าใจ” ประเด็นต่าง ๆ ที่ตนเองสนใจนั้นอย่างไร ด้วยคำว่า “เข้าใจ” ในที่นี้มีความหมาย
เหมือนในภาษาเยอรมันว่า “verstehen” ที่มีความหมายลึกกว่าคำว่า “เข้าใจ” ในภาษาไทย (ที่อาจจะต้อง
เพ่ิมคำว่า “เข้าถึง”) หรือลึกกว่าคำว่า understand ในภาษาอังกฤษ9ซึ่งจะนำไปสู่รายละเอียดของการตีความ
แบบปรากฏการณ์วิทยา 

บทความนี้ เป็นการสรุปบทเรียนของผู้เขียนเองที่ได้ศึกษาปรัชญาตั้งแต่ปริญญาตรีจนถึงปริญญาเอก 
และได้ใช้แนวคิดปรากฏการณ์วิทยาในการวิจัยดุษฎีนิพนธ์ที่เกี่ยวกับ “ปัญหาภาษาศาสนา” โดยได้ศึกษา
แนวคิดของท่านพุทธทาสภิกขุ และ Ian Ramsey นักปรัชญาอังกฤษ เพื่อทำความเข้าใจตรรกะภาษาศาสนา
พุทธศาสนาและศาสนาคริสต์ ที่จะนำไปสู่ความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนาทั้งสอง10 

ทั้งนี้ ได้ใช้แนวคิดของลุดวิก วิตเกนสไตน์ เป็นหลักในการวิจัย และอาศัยแนวคิดของอีกหลายคนเป็น
แนวคิดเสริม อย่าง มาร์ติน ไฮเดกเกอร์, ฮันส์-เกออร์ก กาดาแมร์, ปอล รีเกอร์ และมีร์เชอา เอเลียเด11 

 
6 ปรากฏการณ์วิทยาเป็นรากฐานใหม่ของปรัชญาในศตวรรษที่ 20 นำไปสู่การตีความหลากหลายรูปแบบในด้านต่าง ๆ ของ
ชีวิตและสังคม ซึ่งได้ถูกส่งต่อมาจากยุคโรแมนติกมาถึงผู้นำทางความคิดที่ลงรายละเอียดในด้านต่าง ๆ ในยุคนี้ 
7 ปรากฏการณ์นิยมเกิดที่เยอรมัน หลังสงครามโลกครั้งท่ีสองได้แพร่ไปฝรั่งเศส แล้วไปอเมริกา นักปรัชญาเอ็กซิสเทนเชียลิสต์
อย่างชาร์ตร์ โพสต์โมเดิร์นอย่างแดร์ริดา หลังโครงสร้างนิยมอย่างฟูโก และบัตเลอร์ก็ล้วนแต่ประยุกต์ปรัชญาปรากฏการณ์
นิยมในเรื่องเสรีภาพ อำนาจ ภาษา เพศชายหญิง 
8 การศึกษาปรัชญาไม่ใช่เพียงศึกษาประวัติปรัชญา หรือวิเคราะห์ข้อเขียนทางปรัชญา มาร์ติน ไฮเดกเกอร์บอกว่าต้องเสวนา 
ถกเถียงกับนักปรัชญา เขาทำเป็นตัวอย่างเมื่อเขียนงานเกี่ยวกับนักปรัชญากรีก เพลโต อริสโตเติล และหลายคนมาจนถึงนิทเช 
ซึ่งถือว่าเป็น “การตีความ” ของเขาที่เกิดจากการคิดแบบปรากฏการณ์นิยม ซึ่งจะเห็นคำอธิบายโดยกาดาแมร์ ศิษย์คนหนึ่ง
ของเขา ท่ีเป็นนักปรัชญาตีความแบบปรากฏการณ์นิยม 
9 การใช้ภาษามีความสำคัญมากในปรัชญาทุกแขนง นักปรัชญาเยอรมันมักจะคิดค้นภาษาและให้ความหมายใหม่ อย่างคำว่า 
“verstehen” เป็นกุญแจเพื่อเข้าใจปรากฏการณน์ิยมในแนวคิดของดิลเธร์ ที่ไม่ใช่ “เข้าใจ” ในความหมายทั่วไป แต่ “เข้าถึง” 
โดยเข้าไปยืนอยู่จุดเดียวกับคนหรือสิ่งที่เราเห็น เราได้ยิน เราได้สัมผัส การเข้าใจแบบลึก ที่ได้จาก “การตีความ” ที่ทำให้เข้าถึง
แก่น ลึกลงไปจากพ้ืนผิว 
10 Seri Phongphit, The Problem of Religious Language, a Study of Buddhadasa Bhikkhu and Ian Ramsey as 
Models for a Mutual Understanding of Buddhism and Christianity, Munich 1978 ซึ ่งต้องพิมพ์เป็นหนังสือส่งให้
มหาวิทยาลัยต้นสังกัด 250 เล่ม ท่ีจะส่งให้ห้องสมุดมหาวิทยาลัยและสถาบันต่าง ๆ ทั่วประเทศเยอรมนี 
11 นักปรัชญา 6 คนนี้มีอิทธิพลอย่างสำคัญในการเข้าใจปัญหาภาษาศาสนา และช่วยให้ไปถึงการสรุปตีความในบทสุดท้ายของ
งานวิจัยวิทยานิพนธ์นี ้



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

16                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

ในเวลาเดียวกัน บทความนี้รวมประสบการณ์การนำมาประยุกต์ในการเรียนรู้ต่อเนื่องของผู้เขียน การทำงาน
กับชุมชน และการพัฒนาสังคมท้องถิ่น ระดับชาติและสากล โดยเฉพาะ “การถอดรหัสภูมิปัญญา” ซึ่งก็คือการ
ประยุกต์ศาสตร์แห่งการตีความทางปรากฏการณ์วิทยานั่นเอง12 

รวมทั้งประสบการณ์การนำแนวคิดเหล่านี้ไปใช้ในการวิพากษ์สังคม การพัฒนาประเทศ พร้อมกับการ
เสนอแนวคิดแนวทางในการแก้ไขปัญหาและการพัฒนาชุมชนท้องถิ่น ให้เป็นรากฐานการพัฒนาประเทศ บน
ฐานคิดของการบูรณาการศักยภาพ และการผนึกพลังทุกภาคส่วน อันมาจากมโนทัศน์อย่าง อินทรีย์ องคาพยพ 
และองค์รวม ที่โยงไปถึงปรากฏการณ์วิทยาด้วยเช่นเดียวกัน13 

บทความนี้แบ่งออกเป็น 5 ส่วนที่สัมพันธ์เป็นพัฒนาการต่อเนื่อง คือ 
ส่วนที่ 1 จากเพลโตถึงเดการ์ต พัฒนาการของแนวคิดว่าด้วยความเป็นจริงและสิ่งที่ปรากฏ การรับรู้ 
ส่วนที่ 2 รอยต่อจากประเพณีเดิมไปสู่ยุคใหม่โดยโรแมนติกนิยม ชไลเออร์มาเคอร์ และดิลเธ่ย์  
ส่วนที่ 3 ปรากฎการณ์วิทยา โดยเอ็ดมุนด์ ฮุสเซลและมาร์ติน ไฮเดกเกอร์ ฐานคิดใหม่ของปรัชญาใน

ศตวรรษท่ี 20 และส่วนที่ 4 คือ ศาสตร์แห่งการตีความ 
ส่วนที่ 5 การประยุกต์แนวคิดเหล่านี้กับสังคมไทยจากประสบการณ์ของผู้เขียน 

 

จากเพลโตถึงเดการ์ต 
 ในหนังสือ “ปรัชญาคืออะไร” (Was is das die Philosophie ?)14 มาร์ติน ไฮเดกเกอร์ บอกว่า ถ้า
อยากเข้าใจโลกปัจจุบัน ต้องกลับไปศึกษาสังคมกรีกเมื่อ 2,500 ปีก่อน เพราะโลกได้เปลี่ยนอย่ างถึงรากโคน
เมื่อคนเริ่มคิดเป็นปรัชญา เขาพูดถึงสิ่งที่เกิดขึ้นในสังคมกรีกยุคนั้นที่คนเริ่มตั้งคำถามว่า ถ้าโลกไม่ได้เป็นมา
เป็นอยู่อย่างที่เชื่อกันมาตามที่ประเพณีสอนทางตำนานหรือเทพปกรณัมว่า เทพเจ้าคือผู้กำหนดทุกอย่าง เรา
จะหาคำตอบอื่นท่ีมาจากเหตุผลและจากธรรมชาติได้หรือไม่ 
 สิ่งที่เป็นความพิศวงของนักปราชญ์กรีกยุคนั้น คือ สรรพสิ่งในโลกสัมพันธ์กันเป็นหนึ่งได้อย่างไร “หนึ่ง
เป็นทุกสิ่ง ทุกสิ่งเป็นหนึ่ง” ไฮเดกเกอร์ใช้วิธีวิเคราะห์ภาษาเพ่ือหาคำตอบ เขาวิเคราะห์คำว่า “philosophy” 
แบบลึกลงไปจากพื้นผิวที่คนทั่วไปเข้าใจและแปลง่าย ๆ ว่า “รักความรู้” (philein รัก sophia ความรู้) เขา
แยกลงไปให้เห็นว่า “ความรู้” ที่ว่านั้นไม่ใช่ความรู้ทั่วไป แต่เป็น “การรู้แจ้งในเอกภาพของสรรพสิ่ง” ที่เป็น 
“เอกภพ” 

 
12 เสรี พงศ์พิศ คืนสู่รากเหง้า สำนักพิมพ์เทียนวรรณ กรุงเทพฯ 2529; และ Seri Phongphit (ed.) Back to the Roots, 
1987 
13 เสรี พงศ์พิศ ร้อยคำที่ควรรู้  สำนักพิมพ์พลังปัญญา กรุงเทพฯ 2548 
14 Heidegger Martin, Was ist das die Philosophie ?, 6,Auflage 1976, Verlag Guenter Neske Pfullingen 1956 แปล
และเรียบเรียง เสรี พงศ์พิศ “ปรัชญาคืออะไร” สาขาวิชาปรัชญา คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 2523 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         17 

 ด้วยวิธีวิเคราะห์เช่นนี้ เราจึงเข้าใจคำตอบต่าง ๆ ของนักปรัชญากรีกท่ีบอกว่า สิ่งที่ทำให้ทุกอย่างเป็น
หนึ่งคือ น้ำ บ้าง ดินน้ำลมไฟ บ้าง หรือ อะตอม คำตอบของเดโมครีตุส บิดาของวัตถุนิยม หรือ ความคิด 
(idea) คำตอบของเพลโต แนวจิตนิยม ที่เป็นแกนหลักคิดของสังคมตะวันตกตลอดมา  

แนวคิดของเพลโตสำคัญจนอัลเฟรด นอร์ท ไวท์เฮด (1861-1947) นักปรัชญาอังกฤษบอกว่า เพลโต
พูดอธิบายทุกอย่างหมดแล้ว ต่อมาเป็นเพียงเชิงอรรถปรัชญาของเขาเท่านั้น ซึ่งคงไม่จริงนัก เพราะพัฒนาการ
ทางปรัชญามีลักษณะวิภาษวิธี มีการโต้แย้งและมีข้อสรุปใหม่ที่แตกต่างไปจากแนวคิดของเพลโต แล้วถูก
เปลี่ยนแบบ “หน้ามือเป็นหลังมือ” โดยไฮเดกเกอร์15 

อย่างไรก็ดี ไฮเดกเกอร์ก็มิได้ทิ้งเพลโต หรือสร้างอะไรใหม่หมด กลับไปหาเพลโตและปรัชญากรีกแบบ 
“คืนสู่รากเหง้า” ทางความคิด เพื่อเป็นฐานให้พัฒนาทางเลือกใหม่ ซึ่งหากศึกษาแนวคิดของไฮเดกเกอร์ก็จะ
พบเส้นทางนี้อย่างชัดเจน เพราะแนวคิดของเขา คือคำถามคำตอบชุดเดียว (pattern) กับนักปรัชญากรีก แต่
วิธีคิดต่างกัน ไม่ใช่จิตนิยม แต่เป็นปรากฏการณ์วิทยา 

การเปรียบเทียบเรื่องถ้ำของเพลโต16ทำให้เหตุผลนิยมเฟื่องฟูตลอดมา ทำให้เรารู้จักแต่ “เงา” หรือ 
“ตัวแทน” ของความเป็นจริงเหมือนคนอยู่ในถ้ำ ยืนหันหลังให้แสงที่ส่องเข้ามาทางปากถ้ำ มองไปในถ้ำก็เห็น
แต่เงาของสิ่งที่อยู่ข้างนอก ไม่ได้ออกไปเห็นความเป็นจริง  จึงมีภาพที่ไม่สมบูรณ์ เพราะประสาทสัมผัสสร้าง
ภาพแทนสิ่งที่เป็นจริง สิ่งที่เห็นจึงเป็นเพียง “ตัวแทน” เป็นแนวคิดว่าด้วยจิตสำนึกสร้างตัวแทน ที่แยก “กาย-
จิต” ที่ได้วัฒนามาถึงจุดสูงสุดที่เดการ์ต นักปรัชญาฝรั่งเศส 

โดยสรุป คือ คนเข้าถึงความจริงที่เป็นภววิสัยไม่ได้ (objective truth) เข้าถึงได้แต่ “ตัวแทน” เท่านั้น 
คนจึงเหมือน “ถูกขัง” อยู่ในถ้ำของ “สิ่งที่ปรากฏ” (appearances)  ทำให้เราเห็นแต่ก็อปปี้เลว ๆ ของความ
เป็นจริงที่เป็นภววิสัย (objective truth) ซึ่งจะเกิดการคิดกลับกันในปรากฏการณ์วิทยาต่อไป 

ปรัชญาตะวันตกมีพัฒนาการที่ค่อย ๆ เกิดข้ึน นับแต่ยุคฟ้ืนฟูศิลปวัฒนธรรม ที่คนเริ่มหาทางเลือกใหม่
จากที่ประเพณีวัฒนธรรมเก่าแก่ได้สอนไว้ ครั้งก่อนเป็นเทพปกรณัมและตำนานกรีก ครั้งนี้เป็นศาสนาคริสต์ 
ประเพณียิวคริสเตียนที่ครอบงำความคิดคนมาเกือบ 1,500 ปี ที่มีพระคัมภีร์ไบเบิล ที่ชาวคริสต์เชื่อว่า เป็น
ความจริงสูงสุดที่พระเจ้าทรงเปิดเผย (divine revelation)  

การปฏิรูปการศึกษาในปลายยุคกลาง การเกิดขึ้นของมหาวิทยาลัยตั้งแต่ศตวรรษที่ 12 ทำให้เกิด
ความคิดทฤษฎีใหม่จาก “เจ้าสำนัก” ใหม่ (doctor) อันเป็นที่มาของการค้นพบและนวัตกรรม อย่างการปฏิวัติ
การพิมพ์ การเดินทางเพื่อค้นหาโลกใหม่ การค้นพบทางดาราศาสตร์ว่าดวงอาทิตย์เป็นศูนย์กลางระบบสุริยะ 
โลกหมุนรอบดวงอาทิตย์ เริ่มจากโคเปอร์นิคัส และมาถึงจุดแตกหักกับศาสนจักรโดยกาลิเลโอ 

 
15 Heidegger Martin, Being and Time, Harper & Row Edition, 1962 reprint 2019 แปลจาก Sein und Zeit ผลงาน
ปี 1927 ของไฮเดกเกอร์ที่ได้รับการยอมรับว่ามีอิทธิพลมากที่สุดในศตวรรษที่ 20 ที่เปลี่ยนวิธีคิดทางปรัชญาตะวันตกคล้ายกับ
ที่ไอน์สไตน์เปลี่ยนกระบวนทัศน์คลาสสิกของนิวตันและวิทยาศาสตร์. 
16 การเปรียบเทียบเรื่องถ้ำของเพลโตอยู่ในหนังสือเล่มที่ 7 ของ “รีพับลิก” แปลเป็นไทยโดยเวธัส โพธารามิก กรุงเทพฯ 2557 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

18                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

โลกทัศน์ใหม่ในยุคฟื้นฟูศิลปวัฒนธรรม คือการเปลี่ยนจุดโฟกัสจากพระเจ้ามาเป็นมนุษย์ และ
มนุษย์ที่เป็นอิสระ มีเสรีภาพ ที่กำหนดชีวิตของตนเองได้ ไม่ใช่ให้ศาสนจักรหรือรัฐเป็นผู้กำหนด  สร้าง
ระบบคุณค่าต่าง ๆ อย่างสำเร็จรูปมาครอบงำผู้คน 

ด้านหนึ่ง คือ การฟื้นฟูปรัชญา การมองโลกมองชีวิตแบบที่นักปราชญ์กรีกได้พยายามค้นหาและ
พัฒนาขึ้นมา อีกด้านหนึ่งเป็นการสร้างคุณค่าใหม่ สร้างกรอบ เกณฑ์ ตัวชี้วัดความงาม ศิลปะ จุดเริ่มต้นของ
ศิลปกรรมที่คล้ายกรีก ดังเห็นได้จากสถาปัตยกรรม ประติมากรรมต่าง ๆ เป็นการตีความร่างกายของคนไม่ใช่
สิ่งชั ่วร้ายที่เป็นอันตรายต่อจิตและวิญญาณ จึงต้องทรมานร่างกายให้ยอมสยบ เหมือนที่นักพรตนักบวช
พยายามกำราบด้วยการเฆ่ียนตีตัวเองและทรมานตนด้วยวิธีการต่าง ๆ  

โลกที่คนยุคเกิดใหม่มองเห็น คือ โลกของความงาม คนจึงถูกวาด ถูกแกะสลักออกมาอย่างสวยงาม ไม่
ปกปิดอวัยวะเพศ ที่ศาสนาถือว่าเป็นสิ่งชั่วร้าย สัญลักษณ์ของกิเลส ตัณหา ความบาป เป็น “ตาบู” (tabu) 
เรื่องต้องห้าม ทำให้บรรดาสถาปนิก จิตรกร และนักเรียนแพทยศาสตร์สามารถทำการวิจัยร่างกายคนโดยการ
ผ่าศพ ซึ่งก่อนนั้นเป็นเรื่องต้องห้าม ทำให้ผลงานของเหล่าศิลปินในยุคเกิดใหม่ใกล้เคียงกับความเป็นจริงมาก
ที่สุด เห็นกล้ามเนื้อเป็นมัด เห็นเส้นเลือดใหญ่ตามอวัยวะแขนขา หน้าตามีชีวิต 

คนในยุคเกิดใหม่จึงไม่ใช่คนที่ศาสนาได้ “วาดไว้” ให้คนเชื่อและ “เข้าใจ” ไม่ใช่ “ตัวแทน” หรือ 
“เงา” ของความเป็นจริง แต่เป็น “ของจริง” ที่มาจากการศึกษากายวิภาค และพยายามสะท้อนภาพจริงที่ได้
พบ คน ธรรมชาติ และสิ่งที่สะท้อนในจิตรกรรมจึงเป็นภาพ “สามมิติ” ที่มีชีวิต ไม่ใช่แบนราบสองมิติแบบเดิม 
ในทางสังคม ได้เกิดการเปลี่ยนแปลงครั้งใหญ่สุดครั้งหนึ่ง เมื่อมีคนกล้าลุกขึ้นมาวิพากษ์วิจารณ์คำสอนและการ
กระทำของศาสนจักร โดยมีผู้นำสำคัญ คือ มาร์ติน ลูเธอร์ (1483-1546)17 ชาวเยอรมัน ผู้เคยเป็นพระนักบวช
คณะเอากุสติเนียนที่เคร่งครัดในการปฏิบัติตน โดยเฉพาะการควบคุมร่างกาย เพื่อไม่ให้กิเลสตัณหากำเริบ
เติบโตเป็นอันตราย  

มาร์ติน ลูเธอร์เดินทางไปแสวงบุญที่กรุงโรม พบเห็นพฤติกรรม “การขายบุญ” ของผู้นำศาสนจักร 
อ้างว่าเพื่อให้ผู้คนได้ “ไถ่บาป” ตั้งแต่ในชาตินี้ เมื่อตายไปจะได้ไม่ต้องไปชดใช้หรือทนทรมานอีก 18 ซึ่งแม้มี
เป้าหมายดีที่ต้องการนำปัจจัยไปสร้างโบสถ์วิหาร แต่วิธีการไม่ถูกต้อง เพราะการตีความที่ผิด 

 
17 มาร์ติน ลูเธอร์ ได้ประท้วงศาสนจักรคาทอลิก แล้วแยกออกไปก่อตั้งนิกายโปรเตสแตนท์ ที่มีชื่อว่า ลูเธอรัน หรือที่เยอรมัน
เรียกว่า Evangelisch (Evangelical) จุดเริ่มต้นของการแยกเป็นนิกายอื่น ๆ ในยุโรปและอเมริกา 
18 ความเชื่อเรื่อง indulgences ที่คาทอลิกแปลว่า พระคุณการุณย์ คือเช่ือว่า พระเจ้าจะทรงยกบาปให้เมื่อตายไปจะได้ไม่ต้อง
ไปรับโทษที่ไฟชำระ (Purgatory) ซึ่งขณะนั้นมีการตีความว่า ถ้าทำบุญ โดยเฉพาะการบริจาคเงินเพื่อสร้างโบสถ์วิหารจะได้รับ
พระคุณการุณย์บริบูรณ์ 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         19 

มาร์ติน ลูเธอร์ เป็นอาจารย์สอนเทวศาสตร์ที่มหาวิทยาลัยวิตเทนเบิร์ก เขาเขียนแนวคิดทฤษฎีที่ เป็น
คำประท้วง 95 ข้อ19 ไปติดไว้ที่ประตูโบสถ์ของเมือง นำไปสู่วิกฤติศาสนาครั้งใหญ่ ถูกสอบสวนจากศาสนจกัร
และผู้นำจักรวรรดิโรมันอันศักดิ์สิทธิ์20 แล้วถูกขับออกจากศาสนจักร (excommunication) และถูกถือว่าเป็น
คนนอกกฎหมายทางโลก (outlaw) อีกด้วย 

นั่นคือที่มาของการแยกออกเป็นนิกายโปรเตสแตนท์ เมื่อมาร์ติน ลูเธอร์ ไปพึ่งเจ้าผู้ครองรัฐที่ไม่ได้อยู่
หรือไม่อยากอยู่ใต้อาณัติของจักรวรรดิโรมันอันศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งนำโดยพระเจ้าชาร์ลส์ที่ 5 ที่ขยายอำนาจไปทั่ว 
“ยุโรป” รัฐที่ปกป้องมาร์ติน ลูเธอร์ ทั้งผู้นำและประชากร จึงรับแนวคิดที่เป็นขบถของลูเธอร์ ซึ่งได้แปลพระ
คัมภีร์ไบเบิลเป็นภาษาเยอรมัน และเผยแพร่แนวคิดใหม่และพระคัมภีร์ไปทั่ว เพราะมีการปฏิวัติการพิมพ์ ทำ
ให้คนเริ่มเรียนเขียนอ่าน และเข้าถึงข้อมูลข่าวสาร รวมไปถึงหนังสือศักดิ์สิทธิ์ที่ก่อนนั้นนักบวชและผู้ดีเท่านั้นที่
อ่านได ้

แนวคิดทางเทวศาสตร์ของมาร์ติน ลูเธอร์ ปลดปล่อยผู้คนจากคำอธิบายหรือการตีความแบบเดิม
ของศาสนจักรโรมันคาทอลิก ซึ่งสร้าง “ตัวแทน” ขึ้นมามากมาย ตัวแทนทางความคิด ตัวแทนบุคคล บรรดา
นักบุญทั้งหลาย ทำให้เกิดพิธีกรรม รูปเคารพ และศิลปะต่าง ๆ ประดับประดาในโบสถ์ วิหาร ซึ่งบรรดาชาว
คริสต์นิกายลูเธอรัน (และต่อมาโปรเตสแตนท์นิกายอื่น ๆ) นำออกจากโบสถ์และสถานที่ต่าง ๆ เกือบหมด 
เหลือแต่พระคัมภีร์ไบเบิลบนแท่นบูชา ที่ประกอบพิธีกรรมรำลึกถึงงานเลี้ยงครั้งสุดท้ายของพระเยซู ซึ่งได้ถูก
ตีความและได้ความหมายใหม่เช่นเดียวกัน 

มาร์ตนิ ลูเธอร์ ทำให้ศาสนิกสัมพันธ์กับพระเจ้าโดยตรงไม่ต้องผ่าน “คนกลาง” (นักบวช ผู้นำศาสนา) 
ที่อ้างตนเป็นตัวแทนของพระเจ้า เขาให้คนสัมพันธ์ทางจิตวิญญาณโดยตรงกับพระเจ้าทางพระคัมภีร์ไบเบิล 
ศาสตร์แห่งการตีความก่อตัวขึ้นมาในศาสนาคริสต์นิกายโปรเตสแตนท์ เริ่มจากการตีความพระคัมภีร์ไบเบิล ที่
เรียกว่า Exegesis โดยพยายามหาคำอธิบายด้วยวิชาการทางโลก เครื่องมือในการวิเคราะห์ “นอกศาสนา” 
(secularized) ใช้ “ความรู้-เหตุผล” แทน “ความเชื่อ-ศรัทธา” มาช่วยให้เข้าใจ เพื่อจะได้ไม่เข้าใจทุกอย่าง 
“ตามตัวอักษร” โดยไม่พิจารณา “บริบท” ทางสังคมในยุคที่มีการเขียนพระคัมภีร์21  

 
19 ใจความสำคัญของข้อประท้วงของมาร์ติน ลูเธอร์ ที่เรียกว่า ทฤษฎีทั้ง 95 เป็นคำโต้แย้งคำสอนของพระศาสนจักรคาทอลิก
ในยุคนั้นโดยเฉพาะเรื่อง “พระคุณการุณย์” (indulgences) และเรื่องอื่น โดยลูเธอร์เน้นว่า พระคัมภีร์ไบเบิลเท่านั้นเป็นความ
จริงอันศักดิ์สิทธ์ิ และคนเราจะรอดได้ด้วยความเชื่อในพระเมตตาของพระเจ้า ไม่ใช่ด้วยการกระทำความดีหรือทำบุญ 
20 จักรวรรดิโรมันอันศักดิ์ส ิทธิ ์ (The Holy Roman Empire) เป็นการเรียก “ยุโรป” นับแต่ศตวรรษที ่ 8 -9 ที ่ยังไม่มี 
“ประเทศ” แต่เป็นแคว้น เป็นนครรัฐ ที่มีศาสนาคริสต์เป็นตัวเช่ือมให้อยู่ใต้การนำทางธรรมของพระสันตะปาปา ส่วนทางโลก
ก็เริ่มจากพระเจ้าชาร์เลอมาญของ “ฝรั่งเศส” ซึ่งได้ขยายอำนาจไปกว้างไกล จากนั้นก็ยังเรียกกันด้วยนามนี้ภายใต้การนำของ
บรรดากษัตริย์ผู้นำที่มีอิทธิพลอำนาจไปทั่วยุโรปของราชวงศ์ฮับสบูร์กของ “ออสเตรีย” หรือพระเจ้าชาร์ลที่ 5 ของ “สเปน” 
ช่ือดังกล่าวจบลงพร้อมกับการสิ้นอำนาจของราชวงศ์ฮับสบูร์กในปี 1918 หลังสงครามโลกครั้งท่ี 1 
21 บริบท ยุคการเขียนพระคัมภีร์ไบเบิล เขียนเมื่อไร กี่เล่ม ใครเขียน 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

20                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

ศาสตร์แห่งการตีความ (Hermeneutics) ยุคใหม่จึงเกิดจากวงการศาสนา ก่อนจะขยายออกมาสู่
วงการปรัชญาภายนอก โดยชไลเออร์มาเคอร์ (1768-1834) และดิลเธย์ (1833-1911) แต่ผ่านแนวคิดที่คั่น
อย่างสำคัญของค้านท์ (1724-1804) และเฮเกล (1770-1831) 

แต่ก่อนนั้นคงต้องจะพูดถึง เรอเน เดการ์ต (1596-1650) นักปรัชญาชาวฝรั่งเศส เจ้าของวาทะที่เป็น
เอกลักษณ์ “ฉันคิดฉันจึงเป็น” ( I think therefore I am) แยกระหว่างความเป็นจริง (ที ่แท้จริง) กับ
ประสบการณ์ส่วนบุคคลของความเป็นจริง  เขาบอกว่า ความเป็นจริงภายนอกเข้ าใจได้ด้วยเหตุผล ด้วย
กระบวนการรับรู ้ (cognitive process) แบบนิรนัย (deduction) อันเป็นวิธ ีการทางคณิตศาสตร์และ
วิทยาศาสตร์ที่ใช้สัจพจน์ (axiom) หลักการที่เป็นที่ยอมรับ ความจริงที่ไม่ต้องพิสูจน์ ที่เป็นสูตรหรือสมการ 

เดการ์ตผสานนิวตัน (1642-1726) ด้อยค่าประสาทสัมผัสและอารมณ์ (emotion) โดยถือว่าบิดเบือน
กระบวนการนี้ เพราะอาจหลอกเราได้ จึงมองเป็นรูปแบบชั้นต่ำของประสบการณ์        นี่คือคำยืนยันของ      
เดการ์ตต่อนิยามของอริสโตเติลที ่ว ่า “คนคือสัตว์ที ่มีเหตุผล” ยกให้เหตุผลสำคัญที่สุด โดยมองข้าม
ส่วนประกอบอื่น ๆ  
 เดการ์ตและนิวตันมองโลกเป็นเครื่องจักรใหญ่ กลไกที่พระเจ้าสร้างมาอย่างสมบูรณ์แล้ว เรามีหน้าที่
ใช้ความรู้ สติปัญญา ใช้เหตุผล เพื่อเข้าใจการทำงานของโลกและจักรวาลนี้ 
 

จากโรแมนติกนิยมสู่ศาสตร์แห่งการตีความ 
ความรุ่งเรืองของเหตุผลนิยมนำไปสู่ปฏิกิริยาของนักคิด นักปรัชญา และศิลปวรรณกรรมที่เห็นว่า การ

ลดทอนทุกอย่างของคนลงไปเพียง “เหตุผล” นั้น ทำให้คนกลายเป็น “สัตว์ที่มีเหตุผล” จริง ๆ ทั้ง ๆ ที่คนไม่ใช่
สัตว์ แต่มีอารมณ์ ความรู้สึกนึกคิด จิตวิญญาณ ญาณทัศนะ มีหัวใจที่ เหตุผลก็อธิบายไม่ได้ มีคนอย่างปัสกาล 
คนร่วมสมัยกับเดการ์ต ที่ไม่เห็นด้วยกับ “เหตุผลนิยม” เขาบอกว่า “หัวใจมีเหตุผล ที่สมองของเราไม่รู้จัก” 
และ “ขอบฟ้ามิได้อยู่ที่สุดสายตา แต่อยู่ทุกย่างก้าวที่เราเดิน”22 

ความจริง โรแมนติกนิยม (Romanticism) น่าจะมีต้นกำเนิดจากปรัชญาของเดการ์ตที่บอกว่า ความ
เป็นจริงไม่ใช่สิ่งที่อยู่ภายนอก แต่คือตัวเรา สิ่งที่อยู่ภายในตัวเรากำหนดภายนอก “ฉันคิด จึงเป็นฉัน” แต่นั่นก็
เป็นเพียงจุดเริ่มต้น โรแมนติกนิยมปรับ “ฉันคิด จึงเป็นฉัน” มาเป็น “ฉันรู้สึก จึงเป็นฉัน” ( I feel therefore  
I am) 

 
22 ปัสกาล (1623-1662) เป็นนักปรัชญา นักคณิตศาสตร์ ดาราศาสตร์ อยู่ร่วมสมัยกับเดการ์ต แต่คิดต่าง เขาคิดเป็น “องค์
รวม” เดการ์ตคิดแบบแยกส่วน ลดทอน กลไก นักปรัชญาฝรั่งเศสคนละขั้ว หนังสือ Pense’es ของเขา เป็นข้อคิดคำนึงสำคัญ
ของเขา ท่ียังแพร่หลายจนถึงทุกวันน้ี เป็นข้อความสั้น ๆ อ่านง่าย คนยุโรปมักมีไว้ท่ีโต๊ะหัวเตียง อ่านก่อนนอน 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         21 

การนิยามว่า “คนเป็นสัตว์ที่มีเหตุผล” ของอริสโตเติล และพัฒนาไปถึงเหตุผลนิยมสูงสุด (absolute 
rationalism) ที่เดการ์ต ได้เปลี่ยนไปสู่โรแมนติกนิยม ทำให้คนกลับไปสู่ “ธรรมชาติ” ดั้งเดิมที่รอบด้านของ
ตนเอง ที่มีอารมณ์ ความรู้สึก ญาณทัศนะ ความใฝ่ฝัน จินตนาการ และไฟปรารถนา ที่ไม่ได้ถูกกดทับไว้ 

ยุคโรแมนติกให้ความสำคัญกับ “ความรู้สึก” (sensation, feeling) ของคนมากกว่าการเน้นเรื ่อง
เหตุผลเหมือนในยุคเรืองปัญญา (Enlightenment) ก่อนหน้านั้น และคำที่น่าจะเป็นคำหลักหรือสัญลักษณ์ของ
งานศิลปะ บทกวี วรรณกรรมต่าง ๆ ในยุคนี้ คือ “ไฟปรารถนา” (passion) หรือความปรารถนาอันร้อนแรง 

คำว่า “โรแมนติก” เกี่ยวกับแนวคิด โลกทัศน์ชีวทัศน์ ระบบคุณค่าใหม่ที่เกิดขึ้นพร้อมกับการปฏิวัติ
ต่าง ๆ ในประวัติศาสตร์ตะวันตกที่ส่งต่อจิตวิญญาณใหม่แพร่หลายไปทั่วโลกในระยะ 250 ปีที่ผ่านมา ในด้าน
ศิลปะ ดนตรี กวี นวนิยาย และปรัชญาที่มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตและวิธีคิดของผู้คนอย่างสำคัญ 

นี่คือยุคแนวคิดใหม่ กระบวนทัศน์ใหม่ที่เกี่ยวกับธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม ความรัก เพศ เด็ก สตรี เงิน 
งาน ยุคที่มองว่า ความทันสมัยทำให้คนแปลกแยก (alienated) ยุคของการกลับไปหาธรรมชาติ (back to 
nature) กลับไปหาคุณค่าดั้งเดิมในยุคกลาง (back to the roots) ศิลปะโกธิค กลับไปหาภูมิปัญญาท้องถิ่น 
นิทานพื้นบ้าน แรงบันดาลใจจากเชคสเปียร์ ซึ่งเกิดก่อนยุคนี้กว่าร้อยปี แต่มีอิทธิพลอย่างสำคัญต่อบทกวีและ
วิธีคิดของยุคโรแมนติก ทั้งในอังกฤษ เยอรมนี และฝรั่งเศส 

ศิลปินยุคโรแมนติกใช้อารมณ์ความรู้สึกเพื่อเข้าใจโลก23 ไม่ใช้วิทยาศาสตร์หรือเหตุผล เป็นศิลปะ
สมัยใหม่ของยุคนั้นที่ปฏิเสธศิลปะแบบเดิม เพราะเบื้องหลังแนวคิด คือ เสรีภาพ เป็นยุคของการปฏิวัติทุกด้าน 
รวมทั้งวัฒนธรรม ศิลปินจึงแสวงหาเสรีภาพผ่านทางจินตนาการ ทางญาณทัศนะมากกว่าทางการคิดคำนวณ 
ทางความรู้สึกมากกว่าทางการใช้เหตุผล 

ศิลปินในยุคโรแมนติกเป็นนักปรัชญาด้วย สะท้อนธรรมชาติของมนุษย์ ความรู้สึกนึกคิด ความกลัว 
ความหวัง สะท้อนจิตวิญญาณเสรี เป็นเสียงเรียกแห่งกาลเวลา เป็นนักจิตวิทยา กวี นักสำรวจสืบค้น เป็น
ประกาศท่ีบอกถึงความยินดีมีความสุขและความทุกข์ที่น่าสะพรึงกลัวได้ทั้งสองขั้ว 

พวกเขาเป็นนักเล่าเรื่องด้วยวิธีและภาษาของตนเอง เพ่ือบอกว่า นี่คือความหวัง ความฝันของฉัน นี่คือ
ภาพนิมิตและความกลัวของฉัน อดีตที่เคารพและอนาคตที่หวัง นี่คือความเชื่อของฉัน ความทุกข์ของฉัน นี่คือ
เวลาและยุคของฉัน นี่คือฉัน นี่คือโลกของฉัน ความรู้สึก ความสุข ความทุกข์ ความฝัน ความใฝ่ฝัน  

สัจจะแห่งจินตนาการ คือ อะไรที่เราจินตนาการเห็นความงามก็เป็นความจริง ความงาม ธรรมชาติ 
จินตนาการ ล้วนสัมพันธ์กับสิ่งที่เปิดเผยออกมาในโลก 

 
23 อย่าง Caspar David Friedrich จิตรกรชาวเยอรมัน เขียนภาพของชายจากด้านหลังที่ยืนอยู่บนเขาสูงคนเดียว ภาพนี้ ถือ
เป็นสัญลักษณ์ของศิลปะยุคโรแมนติกเยอรมัน มีความหมายว่า บุคคลผู้นั้นยืนมองไปในทะเลหมอก มองไปในอนาคตอันมิอาจ
หยั่งรู้ ให้ความรู้สึกโดดเดี่ยวท่ามกลางขุนเขาและความยิ่งใหญ่ของธรรมชาติ เขาบอกว่า “ศิลปินวาดภาพไม่ใช่ที่เห็นข้างหน้า 
แต่ที่เห็นข้างในเขา” 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

22                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

นอกจากคำว่า “ไฟปรารถนา” (passion) ในวรรณกรรม คำหลักของปรัชญายุคนี้ คือ “จิตสำนึก” 
(consciousness) โรแมนติกนิยมนับเป็นขบวนการใหญ่สุดในประวัติศาสตร์ ที่เปลี่ยนแปลงชีวิตและความคิด
ของโลก เป็นการเปลี่ยนแปลงจิตสำนึก เป็นขบวนการทางความคิด (movement of idea) ความคิดเรื่องการ
ปฏิวัติสังคม ความคิดเรื่องชาตินิยม (nationalism) แนวคิดสุดโต่งเรื่องอนาธิปัตย์ หรือการไม่มีรัฐ ไม่มีอำนาจ
รัฐ อยู่อย่างเสรีกับธรรมชาติ  

วรรณกรรมจำนวนมากพูดถึงสิทธิสตรี สิทธิของทาสที่ต้องได้รับอิสรภาพ รวมไปถึงสิทธิของสัตว์ ใน
ลักษณะที่ไม่เคยมีงานเช่นนี้มาก่อน อันเป็นการสร้างรากฐานให้ขบวนการสิทธิมนุษยชน สิทธิสตรี สิทธิสัตว์ 
และการอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมที่ค่อย ๆ เติบโตในเวลาต่อมา 

แนวคิดคำหลัก คือ ความเป็นบุคคล ความสำคัญของความรู้สึก ความเป็นปัจเจกที่ให้ความหมายแก่
เสรีภาพ สุนทรียศาสตร์ ความงาม ความหมายใหม่ของจินตนาการ ความคิดสร้างสรรค์ อัจฉริยะ การฆ่าตัว
ตาย การขบถ คนนอก เหล่านี้ถือว่าเป็น “ความคิดทันสมัย” (modern mind) ที่เกิดในขบวนการโรแมนติก
ทั้งสิ้น 

แนวคิดหลักว่าด้วยสิทธิ ปัจเจกบุคคล เป็นศูนย์กลางของชีวิต สังคม การเมือง ศีลธรรม ท้าทาย
อำนาจกษัตริย์ที่อ้างเทวสิทธิ์เพื่อให้ความชอบธรรมด้วยสิทธิอำนาจจากสวรรค์   บรรดาผู้นำในยุคโรแมนติก 
เห็นว่า คนเกิดมาพร้อมกับสิทธิตามธรรมชาติ และทุกคนเท่าเทียมกัน มีความเป็นปัจเจก มีศักดิ์ศรี เป็น
พลเมืองที่นำไปสู่การทำสัญญาประชาคม (social contract) และการปฏิวัติฝรั่งเศส  

ชเลเกล (Friedrich Schlegel 1772-1829) กวีและนักปรัชญาเยอรมันบอกว่า โรแมนติกควรเป็น
แนวทางชีวิตทั้งหมด ไม่เพียงแต่กับกวี วรรณกรรม ควรประยุกต์กับทุกอย่างที่เรารู้สึกสัมผัส กับครอบครัว 
การเมือง สิ่งก่อสร้าง การทำอาหาร ทุกอย่าง “โรแมนติก” ได้หมด ทำด้วย “หัวใจ” ด้วย “ไฟปรารถนา”  

นักปราชญ์ในยุคโรแมนติกมองเห็นเอกภาพและความยิ่งใหญ่ของธรรมชาติและสรรพสิ่ง จนสปิโนซา 
นักปรัชญาเยอรมันและเวิร์ดสเวิร์ท กวีอังกฤษ ถูกหาว่าเป็นพวกว่า “สรรพเทพ” (pantheist) เห็นว่าพระเจ้า 
มิได้ “อยู่เหนือ” แต่ “อยู่ใน” สิ่งต่าง ๆ ในธรรมชาติ ในโลก (imminent in the world)  

โรแมนติกนิยมมองธรรมชาติด้วยทัศนะแบบโรแมนติก คนเป็นหนึ่งกับธรรมชาติ รู้สึกสัมผัสธรรมชาติ 
แต่ในเวลาเดียวกันก็พูดถึงอุตรภาวะ อีกมิติหนึ่งของความเป็นจริง ซึ่งไม่ได้แปลว่าอยู่เหนือธรรมชาติ แต่เป็น
สภาวะทางจิตใจที่ก้าวข้ามสิ่งที่สัมผัสได้ ยกระดับจิตใจของคนข้ึนไป ก้าวข้ามความเป็นจริงสิ่งสัมผัสได้ 

ความเป็นปัจเจก ประสบการณ์ของปัจเจก ยกย่องสิ่งที่บุคคลทำได้ด้วยศักยภาพ จินตนาการ พลัง
สร้างสรรค์ ความเป็นปัจเจกมีสิทธิและศักดิ์ศรีที่ละเมิดมิได้  

บุคคลเหล่านี้ล้วนเป็น “ขบถ” ต่อวิธีคิดดั้งเดิม ซึ่งพยายามอธิบายทุกอย่างด้วยเหตุผล พวกเขาพบว่า 
คนไม่ได้มีเพียงเหตุผล ตรรกะที่ไม่ตอบสนองชีวิตของคน เป็นการครอบงำทำให้ไม่มีเสรีภาพมากกว่า แนวคิด
ของนักคิด นักเขียน กวี นักปรัชญายุคนี้จึงมีทั ้ง “คืนสู่ธรรมชาติ” และ “คืนสู่รากเหง้า” มีลักษณะเป็น
ชาตินิยมและท้องถิ่นนิยมในเวลาเดียวกัน 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         23 

ฟริดรีช ชไลเออร์มาเคอร์ (Friedrich Schleiermacher 1768-1834)24 เป็นนักเทวศาสตร์ นัก
ปรัชญา ที่ได้จิตวิญญาณของโรแมนติกนิยมอย่างเต็มเปี่ยม และใช้ฐานคิดโรแมนติกนิยมพัฒนาแนวคิดที่เป็น 
“เสรีนิยม” สู่เทวศาสตร์ยุคใหม่ และศาสตร์แห่งการตีความพระคัมภีร์ไบเบิล ปรัชญาและวรรณกรรม 

สำหรับเขา ศาสนา คือ “จิตสำนึกพระเจ้า” (God consciousness) คือประสบการณ์พระเจ้า การ
พึ่งพาอันหาที่สุดมิได้ (absolute dependence) เขาต่อต้านปรัชญาเหตุผลนิยมที่ปฏิเสธศาสนาว่าไร้เหตุผล 
และแนวคิดจิตนิยมแบบค้านท์ท่ีมองศาสนาเป็นเพียงระบบศีลธรรม เขาพยายามเป็นคนกลางเพ่ือเชื่อมระหว่าง
ศาสนากับเหตุผลและโลกสมัยใหม่ที่เปลี่ยนไปแล้ว และไม่อาจรับกับ “ภาษาศาสนา” แบบโบราณทั้งหลายได้ 

ศาสนาสำหรับเขาเป็นประสบการณ์ทางญาณทัศนะ ( intuitive experience) ที่สัมพันธ์กับเอกภพ
และอนันตภาพ เป ็นประสบการณ์ท ี ่ เอกภพ (universe) อุตรภาวะ (transcendence) และรห ัสนัย 
(mysteries) กระทำต่อตัวเรา แต่ศาสนาจะรับเอารูปแบบทางสถาบันจากวัฒนธรรมต่าง ๆ เป็นประสบการณ์
ที่แตกต่างในรูปของวิถีชีวิต จึงมีศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม พุทธศาสนา ศาสนาฮินดู ศาสนายิว และอ่ืน ๆ 

ศาสนาเป็นประสบการณ์กับอนันตภาวะ กับพระเจ้า ไม่ใช่เน้นที่ข้อความเชื่อคำสอนอันศักดิ์สิทธิ์ เขา
จึงไม่เชื่อว่าพระเยซูเป็นพระเจ้าและมนุษย์ในเวลาเดียวกัน แต่ก็ไม่ได้เลิกเชื่อในพระเยซูคริสต์ แต่เลิกเชื่อในคำ
สอนดั้งเดิมตามประเพณีท่ีเชื่อกัน โดยเขายังเห็นคุณค่าและความหมายของศาสนาในฐานะจิตสำนึกพระเจ้าใน
พระคริสต์ และคุณค่าประชาคมคริสต์ ที่สืบทอดและเป็นจิตสำนึกพระเจ้าแม้ไม่สมบูรณ์ 

พระเยซูสำหรับเขา คือ บุคคลที่สมบูรณ์แบบของจิตสำนึกพระเจ้า เขาไม่ได้บอกว่าเป็นพระเจ้า แต่
เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ที่มีจิตสำนึกพระเจ้า บาปสำหรับเขา คือ ความแปลกแยกจากพระเจ้า (alienation) การ
ขาดจิตสำนึกพระเจ้า มนุษย์เกิดมามีบาปกำเนิด คือขาดจิตสำนึกพระเจ้า จึงมีชีวิตไปวัน  ๆ โดยไม่ได้คิดถึง 
พระเจ้า 

เขาบอกว่า เรากลับไปสู่จิตสำนึกพระเจ้าได้โดยกลับไปสู่ประชาคมคริสต์ ผ่านทางคำสอน ศีลศักดิ์สิทธิ์ 
และพระคัมภีร์ไบเบิล ซึ่งสำหรับเขาไม่ใช่ในฐานะการดลใจของพระเจ้า แต่เป็นพยานแรกของจิตสำนึกพระเจ้า
ในพระคริสต์ เป็นการบอกเล่าพยานของผู้ที่ได้ เห็นได้ยินได้ฟังพระเยซู ถ้าเราอยากมีจิตสำนึกพระเจ้าก็ต้อง
กลับไปเหมือนกับบรรดาสาวกเพ่ือจะได้มีประสบการณ์เดียวกัน จึงต้องอ่านพระคัมภีร์ไบเบิลด้วยความตั้งใจ 

ชไลเออร์มาเคอร์เป็นนักเทวศาสตร์ นักปรัชญาก้าวหน้าที่ชาวคริสต์สายอนุรักษ์รับไม่ได้ เขาเองก็รับไม่
ไม่ได้กับภาษาศาสนาโบราณ ที่สะท้อนวิธีคิดที่ “ไม่เป็นวิทยาศาสตร์ -ไม่มีเหตุผล” จึงทำให้เขาพัฒนาวิธีการ
เข้าใจพระคัมภีร์ไบเบิลใหม่ ซึ่งก็คือ “ศาสตร์แห่งการตีความ” (hermeneutics) นั่นเอง 

เบื้องต้นคือการตีความพระศาสนจักร ซึ่งไม่ใช่เรื่องอำนาจ แต่คือการสืบทอดจิตสำนึกพระเจ้า เขาไม่
เชื่อในคำอธิบายว่าพระเจ้าเป็นพระตรีเอกภาพ (Trinity) หรือ “สามพระองค์เป็นพระเจ้าองค์เดียว” แต่เชื่อใน

 
24 On Religion: Speeches to its Cultured Despisers, Cambridge University Press 1996 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

24                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

สารัตถะอันศักดิ์สิทธิ์ (divine essence) ในพระศาสนจักรโดยจิตวิญญาณส่วนรวม (common spirit) เขาให้
ความหมายใหม่เรื่องพระตรีเอกภาพใหม่ว่า คือ พระเจ้าในสวรรค์ ในพระเยซูคริสต์ ในพระศาสนจักร  

เขาเน้นว่า พระเยซูคริสต์มีความเป็นมนุษย์และพระเจ้าที่รวมป็นหนึ่งเดียวเพราะมีจิตสำนึกพระเจ้า
อย่างสมบูรณ์ ทรงตั้งประชาคม คือ พระศาสนจักร ทำให้คนเข้าถึงจิตสำนึกพระเจ้าของพระเยซู พลังอำนาจ
ของจิตสำนึกของพระเยซู “ไถ่บาป” บรรดาสาวกและบรรดาศาสนิก ไม่ใช่เพราะตายบนไม้กางเขนที่เขาไม่เชื่อ 
แต่เพราะทำให้สาวกและคนที่เชื่อในพระองค์เปลี่ยนไปในทางที่ดี คือมีจิตสำนึกพระเจ้าด้วย 

ชไลเออร์มาเคอร์ได้รับการยอมรับว่าเป็น “บิดาของการตีความ” โดยเริ่มจากพระคัมภีร์ไบเบิล โดยตั้ง
คำถามว่า ข้อความต่าง ๆ หมายถึงอะไรตั้งแต่มีการเขียนขึ้น เขียนขึ้นมาทำไม อย่างไร สำหรับใคร คนเขียนคิด
อย่างไรตอนที่เขียน25 

เขาเสนอวิธีการหรือเครื่องมือในการตีความ 2 อย่าง คือ การตีความไวยากรณ์ และการตีความทาง
เทคนิค หรือทางจิตวิทยา อย่างแรกต้องเข้าใจภาษา คำ ประโยคอย่างถ่องแท้ โดยเฉพาะภาษากรีก ภาษา
ละตินอันเป็นภาษาดั้งเดิมของพระคัมภีร์ไบเบิล อย่างที่สอง คือเข้าใจจิตวิทยาของผู้เขียน สไตล์การเขียน 

ศาสตร์แห่งการตีความได้มีการขยายความต่อมาถึงการศึกษาโดยการไปทำความเข้าใจกับ “บริบท” 
ทางสังคมวัฒนธรรม โลกทัศน์ชีวทัศน์ของผู้เขียนและผู้รับ ของสังคในยุคนั้นที่มีการเขียนหนังสือเหล่านั้น ซึ่ง
พัฒนาเป็นวิชาการวิพากษ์ทางประวัติศาสตร์ (Historical criticism) ศึกษาประวัติศาสตร์ ความเข้าใจโลก-
ชีวิต ภูมิหลังของการเขียน เนื้อเรื่องต่าง ๆ 

วิลเฮล์ม ดิลเธย์ (Wilhelm Dilthey 1833-1911)26 นักปรัชญาเยอรมันเห็นว่า มนุษยศาสตร์ คือ การ
ตีความเพื่อเข้าใจความหมายของข้อความ หนังสือ ภาพ กิจกรรม หน้าที่หลักของนักประวัติศาสตร์ คือ การ
“เข้าใจ-เข้าถึง” (verstehen) ความคิดของ “ผู้เล่น” ในประวัติศาสตร์ จะได้รู้ว่า กิจกรรมและงานของพวกเขา
หมายความว่าอะไรสำหรับพวกเขา 

เขาเห็นว่า วิธีการทางมนุษยศาสตร์แตกต่างจากวิทยาศาสตร์ ต้องการศึกษาสิ่งที่เป็น “Erlebnis”27 
ประสบการณ์ หรือประสบการณ์ที่สำนึก (conscious experience)  มนุษยศาสตร์ศึกษาว่าคนเราคิด รู้สึก 
ต้องการอะไร เป็นคนที่มีชีวิตอยู่ในเวลาหนึ่ง สังคมหนึ่ง เขียนหนังสือเล่มหนึ่ง วาดภาพภาพหนึ่ง 

 
25 พระคัมภีร์ไบเบิลประกอบด้วยหนังสือเล่มเล็กกว่า 60 เล่ม ศาสนาคริสต์แต่ละนิกายนับถือจำนวนต่างกัน 
26 ปรัชญาของดิลเธย์ได้รับความสนใจอย่างมากที่อเมริกา มีการแปลผลงานสำคัญของเขารวมเป็น 6 เล่ม โดยมหาวิทยาลัย
ปรินซตัน: Wilhelm Dilthey, Selected Works, vol.1-6, Princeton University Press; นอกนั้น ยังมีผลงานท่ีน่าสนใจของ
เ ข า  The Essence of Philosophy, Hassell Street Press 2021; Philosophy of Existence: Introduction to 
Weltanschauungslehre, Hassell Street Press 2021; 
27 ภาษาเยอรมันมี 2 คำ Erlebnis และ Erfahrung ที่แปลเป็นภาษาอังกฤษคำเดียว คือ experience แปลเป็นไทยว่า 
ประสบการณ์ คำว่า Erlebnis เปน็ประสบการณ์ที่ตัวเรามีปฏสิัมพนัธ์กับโลกภายนอก ส่วน Erfahrung เป็นความรู้ใหม่ที่
เกิดขึ้นจากปฏสิัมพันธ์นั้น ซึ่งเป็นอีกขั้นหนึ่งของประสบการณ์ ดิลเธย์ใช้คำแรกแบบเจาะจง 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         25 

เรารู้จักประสบการณ์ของคนอื่นโดยตรงไม่ได้นอกจากผ่านทางสิ่งที่เขาแสดงออก (expressions) เรา
ศึกษา “สิ่งที่ปรากฏออกมา” แต่เราอยากรู้ “เจ้าของ” จึงใช้คำว่า “verstehen” หมายความว่า เราเข้าไปอยู่
ในที่ของเจ้าของการแสดงออกนั้น และได้ประสบการณ์เดียวกันกับคนที่แสดงออกนั้น ถ้าเราอ่านบทกวีและอยู่
ในสภาพจิตใจ อารมณ์เดียวกันกับผู้ประพันธ์ เราก็จะ “เข้าใจ” หรือ “อิน” กับเรื่องนั้นมาก เหมือนดูหนัง ฟัง
เพลง และมีอารมณ์ร่วม เป็นอะไรมากกว่า “เข้าใจ”28 

วิทยาศาสตร์ “ศึกษา” กฎทั่วไป มนุษยศาสตร์ “เข้าใจ” ประสบการณ์ของแต่ละบุคคล ( individual 
experience)  เพื่อจะเป็นนักวิทยาศาสตร์ที่ดีต้องเป็นคนฉลาด เพื่อเป็นนักมนุษยศาสตร์ที่ดีต้องการอะไร
มากกว่านั้น ซ่ึงมาจากประสบการณ์ จะต้องมีปัญญาท่ีละเอียดอ่อน (sensitivity wisdom) ต้องมีประสบการณ์
ชีวิตให้มากเพ่ือจะได้ “เข้าใจ” (verstehen)29 

คนที่มีประสบการณ์ชีวิตเท่านั้นจะสำเร็จในมนุษยศาสตร์30 โรบอตทำงานแทนคนในโรงงานและอีก
หลายอย่างได้ แต่คนเท่านั้นจะทำเรื่องมนุษศาสตร์ เป็นนักประวัติศาสตร์ นักวิจารณ์วรรณกรรมได้ 

เมื่อคนทำงานเกี่ยวกับมนุษยศาสตร์ คำถามสำคัญอีกหนึ่ง คือ ทำไมจึงทำ คนเรามีประสบการณ์จำกัด 
คำว่า Verstehen เข้ามามีบทบาทเปิดขอบฟ้าความเป็นจริงกว้าง ซึ่งไม่มีในชีวิตจริงของเราแต่ละคน31 

คนเราไม่มีประสบการณ์เกี่ยวกับการปฏิรูปศาสนา แต่เมื่อได้อ่านงานเขียนและเรื่องราวเกี่ยวกับ     
มาร์ติน ลูเธอร์ ประสบการณ์ชีวิตของเขาที่ถูกไล่ล่า ก็ “เข้าใจ” เพราะเหมือนได้เข้าไปอยู่ในเหตุการณ์เดียวกัน 

เราขยายขอบฟ้า ความรู้ ความเข้าใจโลก สัมผัสความงาม ความรื่นรมย์ของธรรมชาติผ่านสื่อ ผ่าน
หนังสือ โดยที่ไม่ได้ไปสัมผัสเองโดยตรง 

เราถูกจำกัด แต่ถูกปลดปล่อยไม่เพียงแต่ทางศิลปะทำให้เราก้าวข้ามข้อจำกัด แต่รวมถึงการเข้าใจ
ประวัติศาสตร์ ศิลปะ วัฒนธรรม  ทำให้ได้ประสบการณ์ที่เราไม่มี ดิลเธย์ บอกว่า นั้นคือการปลดปล่อย 
(liberating) จากข้อจำกัดของชีวิตประจำวัน ทำให้เราพัฒนาบางส่วนของของบุคลิกภาพของเราเอง 

 
28 แนวคิดที่มีอิทธิพลต่อการศึกษามานุษยวิทยาที่ใช้วิธีการทางปรากฏการณ์วิทยา ลงไปฝังตัวในชุมชน ในวัฒนธรรมท้องถิ่น 
ไปคลุกคลี ไปร่วมทุกข์ร่วมสุข จนเข้าใจความรู้สึกนึกคิด จิตวิญญาณ ความเชื่อ ความใฝ่ฝัน ระบบคุณค่าของเขาจนเข้าใจวิถี
ชีวิต การแสดงออกของผู้คนในชุมชนนั้น ทำให้มองโลกมองชีวิตไม่ใช่จากข้างนอก แต่จากข้างในชุมชน 
29 วันน้ีอาจหมายถึง ความฉลาดทางอารมณ์ (EQ emotional intelligence) คนดูหนังดูละครแล้วรู้สึกตาม อ่านข้อเขียนเรื่อง
เล่าวัยเด็กของคนอ่ืนแล้วร้องไห้ เพราะคิดถึงวัยเด็กของตนเอง คิดถึงยายที่เลี้ยงตนเองมา 
30 เด็กอายุ 12-13 ประกวดร้องเพลง เลือกเพลงอกหัก ร้องไปไม่กินใจผู้ฟัง เพราะไม่มีประสบการณ์ ไมเ่ข้าใจ ร้องไปแบบไมม่ี
อารมณเ์พลง ท่ีเรียกว่าขาด “อินเนอร์” คือความรู้สึกลึกจากภายใน 
31 ประสบการณ์ของนักเดินทาง นักท่องเที่ยวไปประเทศต่าง ๆ จะรู้สึกเรื่องนี้ดีถ้าเปิดใจรับรู้และเข้าใจสิ่งที่ตนได้พบเห็น อย่าง 
Jason Lewis ชาวอังกฤษท่ีเดินทางรอบโลก 13 ปี โดยแรงกาย ไม่ใช้เครื่องยนต์ ผ่านไทย ช่ืนชมชาวเลที่พังงามาก อยากมาทำ
ความรู้จักให้นาน ๆ เพื่อเข้าใจ-เข้าถึงประสบการณ์ชีวิตของชาวพ้ืนเมืองนี้ ที่เขาบอกว่า มีภูมิปัญญาเก่าแก่เหมือนชนโบราณ ที่
อาจเป็นคำตอบในการแก้ปัญหาโลกวันนี้ ด้วยภูมิปัญญาที่คนได้ลืมไป 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

26                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

มนุษยศาสตร์ทำให้เราเป็นอิสระ จากโลกที่เราถูกจำกัด ทำให้เราพัฒนาได้อย่างเต็มที่ รอบด้านมาก
ขึ้น เป็นมนุษย์รอบด้าน ก้าวข้ามพรมแดนสิ่งที่เป็นข้อจำกัดต่าง ๆ สถานที่  ภาษา เวลา วัฒนธรรม ความเชื่อ 
ศาสนา เผ่าพันธุ์ แต่ก็ไม่ได้แปลว่าทุกอย่างจะถูกปลดปล่อยเสมอไป มักจะแคบ ๆ ในบางประเด็น ที่ไม่เกี่ยวกับ
ที่มาของประสบการณ์จึงอาจไม่ได้สร้างแรงบันดาลใจให้เรา  
 

ปรากฏการณ์วิทยา 

 ประเพณีท่ีใช้คำว่า “ปรากฏการณ์” เดิมนั้นเกิดท่ีเยอรมัน เริ่มถูกใช้ชัดเจนจากค้านท์ สิ่งของในตัวมัน
เอง และสิ่งที่ปรากฏ ซึ่งเป็นทวินิยม (dualism) ที่สืบทอดมาตั้งแต่เพลโต แม้ว่ามีข้อแตกต่างในรายละเอียด
มากมาย แต่ก็เป็นการอธิบายด้วยหลักการเดียวกันว่า สิ่งที่ทำให้เราเห็นตามที่ปรากฏนั้น คุณสมบัติ ต่าง ๆ มา
จากภายในตัวเรา รูป รส กลิ่น เสียง และอ่ืน ๆ โดยเฉพาะเมื่อถูกโยงไปถึงเรื่อง “ความดี ความจริง ความงาม” 
ซึ่งบทบาทของเหตุผลบริสุทธิ์ และเหตุผลในทางปฏิบัติมีความสำคัญ แนวคิดของเขาจึงเรียกว่าเป็นจิตนิยมเชิง 
อุตระ (transcendental idealism) เพราะยกเรื่องทฤษฎีความรู้ขึ้นไปอีกระดับเหนือจริง 
 เฮเกลเขียนงานสำคัญที่สุดของเขาชื่อ ปรากฏการณ์วิทยาของจิต (Phenomenology of Spirit)32 
หนังสือที ่เข้าใจยาก ที ่เขาพูดถึง “ความรู ้” ที ่มาจาก “จิต” ( spirits, mind) ปรากฏการณ์ของจิตสูงสุด 
(Absolute Spirit) ในโลก ที่ทำให้เกิดประวัติศาสตร์ การไปสู่ความรู้เป็นกระบวนการ “วิภาษวิธี” (dialectics) 
ที่เด่นที่สุดในปรัชญาของเฮเกล และกลายเป็นฐานการสร้างความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับโลก ชีวิต และสังคม
จนถึงทุกวันนี้ 
 นักปราชญ์ร่วมรุ่นของเฮเกล คือ ชไลเออร์มาเคอร์ และรุ่นหลังต่อมา คือดิลเธร์ (1833-1911) ที่มี
ความชัดเจนในเรื่องของศาสตร์แห่งการตีความ นำไปสู่บทใหม่ของปรากฏการณ์วิทยาและการตีความ ใน
ความคิดของฮุสเซลและไฮเดกเกอร์ จากนั้น หลังสงครามโลกครั้งที่สองจึงแพร่ไปฝรั่งเศส ที่ออกมาในงาน
ของฌอง ปอล ซาร์ตร์ และ มอริส แมร์โล ปองตี แล้วขยายไปสู่การตีความในแนวต่าง ๆ ในยุโรป และอเมริกา 
อย่างกาดาแมร,์ รีเกอร์, ฟูโก เรื่องภาษาและอำนาจ33 

รวมถึงโพสโมเดิร์นิสต์อย่าง ฌัคส์ แดร์ริดา ที่ตีความแบบถอนราก ( radical hermeneutics) ด้วย
แนวคิดว่าด้วยการทำลายที่สร้างสรรค์ (deconstruction)34 ซึ่งล้วนแต่พิจารณาเรื่อง “จิตสำนึก” ทั้งสิ้น   

 
32 Hegel Friedrich, Phenomenology of Sprit, Oxford University Press; Revised ed. Edition 1977) แ ล ะ cf. เ ส รี  
พงศ์พิศ “ปรัชญาประวัติศาสตร์ของเฮเกล” ใน ปรัชญาการเมือง, คณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช 2525 
33 สำหรับฟูโก อำนาจและความรู้ไม่ได้แยกจากกัน แต่สัมพันธ์กันอย่างแน่นแฟ้น ความรู้คือการใช้อำนาจ และอำนาจเป็น
หน้าที่ของความรู้ cf. Michel Foucault, Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings, 1972-1977;  
The Archaeology of Knowledge: And the Discourse on Language, Vintage; 3988th edition, 1982 
34 Derrida: Deconstruction from Phenomenology to Ethics, Polity, 2013 Deconstruction คือคำหลักของแดร์รีดา
และปรัชญาโพสท์โมเดิร์น ที่หมายถึงการปรับโครงสร้างใหม่ของภาษา การให้ความหมายใหม่ เพราะภาษามีธรรมชาติ
เปลี่ยนแปลงได้เสมอ ตามที่และเวลา ตามบริบทและวิญญาณของยุคสมัย 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         27 

อีกนัยหนึ่งอาจบอกว่า การตีความแบบปรากฏการณ์วิทยา คล้ายกับซิกมุนด์ ฟรอยด์ที่ขยับจากสิ่งของ
ภายนอกที่เป็นภววิสัย (objectivity) เข้าไปภายในจิตวิสัย (subjectivity) เคลื่อนจากการความเข้าใจสิ่งต่าง ๆ 
ภายนอกตัวเราเป็นวัตถุสิ่งของแบบภาวะวิสัยของความเป็นจริง ไปยังจิตวิสัยและการตีความ 
 ทั้งนี้เริ่มจากประสบการณ์ที่เราสัมผัสได้ ไม่ใช่เริ่มจากสิ่งของที่เป็นวัตถุวิสัยของธรรมชาติ ซึ่งเป็นการ
เริ่มแบบแนวตั้ง ไม่ใช่แนวนอน แนวตั้งเป็นแบบเหตุผลนิยม แนวนอนแบบปรากฏการณ์วิทยา 
 คล้ายกับแนวคิดของไอน์สไตน์ที่พูดถึงสัมพัทธภาพ ที่แย้งกับแนวคิดของนิวตันและเดการ์ต ที่ว่าพระ
เจ้าสร้างโลกมาเหมือนาฬิกาเรือนใหญ่ที่สมบูรณ์แล้ว เรามีหน้าที่เพียงเข้าไปศึกษามันเท่านั้น เวลาจึงสมบูรณ์
เท่ากันหมดไม่ว่าอยู่ที่ไหน ไอน์สไตน์แย้งว่า ที่กับเวลาไปด้วยกัน สัมพัทธ์ ไม่ใช่เท่ากันหมด ขึ้นที่สูง ออกไป
นอกโลกเวลาจะเดินช้ากว่าเวลาที่ต่ำและบนโลก   
 ทำนองเดียวกัน การมองว่า ทุกสิ ่งทุกอย่างสมบูรณ์ในตัว ตั ้งแต่เพลโต ถึงค้านท์และเฮเกล จึง
กลายเป็นเรื่องที่มองแบบแยกส่วน ระหว่างคน (subject) กับวัตถุ (object) แต่ปรากฏการณ์วิทยาไม่แยก ทั้ง
สองอย่างพัวพันกัน สัมพันธ์กันตลอดเวลา 
 ฮุสเซลศึกษาจิตวิสัย (subjectivity) อย่างเป็นวัตถุวิสัย (objectively) เขาทำให้เรื่องจิตสำนึกเป็น
วิทยาศาสตร์ โดยการไตร่ตรองอย่างเป็นระบบเพื่อกำหนดสารัตถะของจิตสำนึก คุณสมบัติของมัน โครงสร้าง
ของมัน เลิกทฤษฎี “ตัวแทน” ของจิตสำนึกท่ียึดถือกันมาตั้งแต่เพลโต โดยฮุสเซลเรียกทฤษฎีทางเลือกใหม่นี้ว่า 
intentionality ที่อาจแปลหรืออธิบายว่าเป็น “ความมุ ่งใจในสิ ่งต่าง ๆ” ไม่ใช่เพียง “ความตั ้งใจ” หรือ 
“เจตจำนง” 
 จิตสำนึกไม่ใช่อะไรที่อยู่โดดเดี่ยว หรือพิจารณาแบบโดดเดี่ยวได้ มันจะเกี่ยวกับอะไรบางอย่างเสมอ 
จะสัมพันธ์และมีปฏิสัมพันธ์กับวัตถุสิ่งของ กับเนื้อหาหรือเรื่องราวที่เป็นประสบการณ์ 
 ความมุ่งใจในสิ่งต่าง ๆ เป็นจิตสำนึกที่ทำงานสำหรับโลกในความฝันเช่นเดียวกับโลกที่เป็นจริง จึงไม่
สำคัญว่า ปรากฏการณ์เป็นภาพฝัน จินตนาการ หรือความจริง จึงไม่เกี่ยวกับความเป็นอยู่ภายนอกของวัตถุ 
แต่เกี่ยวกับการศึกษาจิตสำนึก และมันมีปฏิสัมพันธ์กับปรากฏการณ์ที่แสดงต่อมันอย่างไร ไม่ว่ามาจากโลก
ภายนอก ความจำ หรือความฝัน ระหว่างเนื้อหาของจิตสำนึกและโครงสร้างของจิตสำนึก  
 วิธีวิทยาของปรากฏการณ์นิยมเป็นการลดทุกอย่างลงมาที่ประสบการณ์สด ๆ การตัดสินต่าง ๆ เช่น 
การดูไฟ เราอาจมีไฟในจินตนาการ ความฝัน หรือในชีวิตจริง สำหรับนักปรากฏการณ์วิทยา ไม่ต่าง เหมือนกัน
หมด กลับสู่ความมุ่งใจในสิ่งต่าง ๆ ของจิตสำนึก ความสัมพันธ์ที่จิตสำนึกมีกับปรากฏการณ์ของไฟ 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

28                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

 อีกด้านหนึ่ง ค้นหาสารัตถะพื้นฐาน แล้วแยกปรากฏการณ์จากส่วนประกอบที่ไม่สำคัญ จะได้สารัตถะ
หรือแก่น อันเป็นเป้าหมายสุดท้ายของการสืบค้นทางปรากฏการณ์วิทยา ก็จะถึงความจริงที่เป็นวิทยาศาสตร์
สากล  นี่คือแนวคิดทางปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซล ที่เขาพยายามทำให้เป็นวิทยาศาสตร์35  
 แต่ไฮเดกเกอร์ไปอีกทาง วิทยาศาสตร์เป็นวิธีการในการรู้ แต่ปรัชญาลงไปลึกอีกชั้นหนึ่ง เป็นฐานให้
ว ิทยาศาสตร์ เขาต้องการรู ้ธรรมชาติของ “สัต” (being) เขาไม่เชื ่อเรื ่องสารัตถะของฮุสเซล เพราะ
ประสบการณ์ในจิตสำนึกแยกไม่ออกจากบริบทที่มันเกิดขึ้น แนวคิดของเขาชั ดเจนว่าไม่ใช่ “ทวินิยม” ไม่มี 
subject-object 
 ตามแนวคิดของไฮเดกเกอร์ เราไม่สามารถพูดถึงภววิสัยของจิตสำนึก เพราะมันพัวพันในโลก ในสัต 
และเงื่อนไขของการพัวพันแตกต่างไปในแต่ละคน เพศ วัย อาชีพ สถานะ สภาพใจ เช่น ความกลัวของคนวันนี้
ต่างจากคนในอดีต ไม่มี “สารัตถะ” หรือ “แก่น” เพราะมันอยู่ด้วยกันระหว่างจิตสำนึกกับวัตถุสิ่งของในโลก  
 ไฮเดกเกอร์จึงมีคำที่มีชื ่อเสียงของเขา คือ “dasein” ที่นักวิชาการทั่วโลกมักจะใช้คำนี้แทนที่จะ
แปลว่า “existent” หรือ “being” เพราะมันหมายถึงการเป็นอยู่ในโลก ไม่ใช่เป็นอยู่ “เฉย ๆ” ในตัวมันเอง 
เพราะมันต้องสัมพันธ์กับทุกสิ่งทุกอย่างรอบตัวมันตลอดเวลา ปรากฏการณ์วิทยาของไฮเดกเกอร์จึงเป็น 
“existential” (แบบเป็นอยู่จริง) ไม่ใช่ “transcendental” (แบบเหนือจริง) ของฮุสเซล 
 ปรากฏการณ์วิทยาคล้ายกับปรัชญาตะวันออก อินเดีย จีน ดูเรื่องชื่อ ระบบสุขภาพของจีน ดูระบบ  
จักระของอินเดีย ถ้าใช้ปรากฏการณ์วิทยาเราเข้าถึงศาสตร์พวกนี้ได้ เพราะปรากฏการณ์วิทยาจีนและอินเดีย
เริ่มจากประสบการณ์มนุษย ์อย่างเรื่องวิปัสสนา คือการพิจารณากระบวนการทางจิต   
 วิธีการปรากฏการณ์วิทยาส่วนหนึ่งคล้ายการทำสมาธิ พิจารณาจิตอย่างเป็นภาวะวิสัย เห็นความไม่
เที่ยงของประสาทสัมผัส อคติ การตัดสิน และความอยากต่าง ๆ ที่เกิดข้ึนทุกขณะ เป็นเหมือนการรู้เท่าทันจิต 
 ไฮเดกเกอร์อาจได้รับอิทธิพลจากเซน และเต๋า เมื่อเขาได้อ่านงานของจางจื้ อและอื่น ๆ ได้พบและ
ทำงานร่วมกับคนเอเชียหลายคน เพราะแนวคิดเรื่อง dasein ของเขาไม่ต่างจากที่สอนในปรัชญาเต๋า36 

 
35 ฮุสเซลเดิมเป็นนักคณิตศาสตร์ มีภูมิหลังคล้ายเดการ์ต และพยายามทำให้ปรัชญาเป็นวิทยาศาสตร์ แม้คนละวิธีกับเดการ์ต 
บางคนบอกว่าเขาคือ “นีโอคาร์เตเซียนิสต์” แม้เขาจะไม่เห็นด้วย แต่เขาก็เป็นฐานคิดให้นักปรัชญาปฏิฐานนิยม ( neo-
positivist) ทั้งหลาย ท่ีต้องการให้ปรัชญาเป็นวิทยาศาสตร์ และกำจัดเมตาฟิสิกส์และปรัชญาที่ “เลื่อนลอยพิสูจน์ไม่ได้” 
36 cf. Erinnerung an Heidegger, Verlag Guenter Neske, Pfullingen, 1977, รวมข้อเขียนรำลึกถึงไฮเดกเกอร์จาก 37 
นักคิดนักปรัชญาสำคัญของยุคใหม่ สองคนในนั้นคือ Hoseki Shinichi Hisamatsu ชาวญี่ปุ่นและ Paul-Shih-Yi Hsiao ชาว
จีน ทั้งสองได้พบและร่วมงานกับไฮเดกเกอร์ที่ออสเตรียและเยอรมัน เคยหารือจะร่วมกันแปลคัมภีร์เต้าเต๋อจิง กับ Paul-Shih-
Yi Hsiao ไฮเดกเกอร์พบว่ามีหลายส่วนในคัมภีร์จีนที่คล้ายกับแนวคิดของเขา และว่า คนเอเชียรับแนวคิดของเขาง่ายกว่าคน
ตะวันตก มีการแปลหนังสือ “อภิปรัชญา” ของเขาเป็นภาษาญี่ปุ่นตั้งแต่ปี 1930  ก่อนภาษาอังกฤษท่ีแปลเมื่อปี 1962 สาเหตุ
เพราะเจ้าของตั้งเงื่อนไขว่า ขอตรวจสำนวนแปลก่อนไปตีพิมพ์ จึงรอนานกว่าจะมีผู้กล้า เพราะยากและมีภาษาเฉพาะมากมาย 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         29 

 ปรากฏการณ์วิทยา เป็นการศึกษาประสบการณ์ที่เป็นจริง ศึกษาปรากฏการณ์ท่ีเกิดจากประสบการณ์
ของการอยู่ในโลก (being in the world ในความหมายของ dasein ของไฮเดกเกอร์) 
 ฮุสเซลแตกหักกับเดการ์ตที่แยกชัดเจนระหว่างความเป็นจริง (ที่แท้จริง) ภายนอกและประสบการณ์
ที่เป็นจริงส่วนบุคคลของความเป็นจริง ความเป็นจริงภายนอกที่เดการ์ตบอกว่าเข้าใจได้ด้วยเหตุผล ด้วย
กระบวนการรู้ (cognitive process) แบบนิรนัย (deduction) คือมีสัจพจน์ (axiom) แล้วเอาไปใช้เพื ่อ
ยืนยัน พิสูจน์ แบบสมการคณิตศาสตร์ วิทยาศาสตร์ เพราะการรับรู้ด้วยประสาทสัมผัสบิดเบือนกระบวนการ
นี้ เดการ์ตและบรรดานักเหตุผลนิยมในยุคเรืองปัญญาจะดูถูกอารมณ์ว่าเป็นรูปแบบขั้นต่ำของประสบการณ์37 
ในทางตรงกันข้าม ปรากฏการณ์วิทยาพยายามเข้าใจโลกภายนอกตามหรือที่มันถูกตีความแปลความหมายจาก
จิตสำนึก นักปรัชญาเข้าใจธรรมชาติจาก “การเป็นอยู่จริง” (being existence) 

ฮุสเซลเห็นว่า เรารับรู้ความเป็นจริงทางโครงสร้างของสามัญสำนึกโดย “ความมุ่งใจในสิ่งต่าง ๆ ” 
(intentionality) มุ่งเน้นที่จะบรรยายความเป็นจริง  เรามาจากการปิดตัวเอง (quarantine) เพื่อการตัดสิน
ส่วนตัวด้วยกระบวนการที่เรียกว่า “การล้อมไว้” (bracketing) จะได้ไม่ไปพัวพันกับเรื่องอ่ืน ๆ เพื่อการมีสมาธิ 
แต่ไฮเดกเกอร์ไม่เห็นด้วยว่า เราสามารถจับสิ่งต่าง ๆ มาศึกษาแบบวัตถุวิสัย เขาบอกว่า dasein จิตสำนึกเป็น
ผลผลิตของการสร้าง (construction) หรือบริบททางประวัติศาสตร์ของมัน เราจึงไม่สามารถศึกษาเรื่องต่าง ๆ 
โดยไม่คำนึงถึงที่มาและบริบท เพราะความเป็นจริงกับจิตสำนึกเป็นสิ่งที่เกิดมาด้วยกัน ด้วยเหตุนี้ ความเข้าใจ
ของคนจึงเกิดจากความสัมพันธ์ระหว่างทั้งสองที่มีปฏิสัมพันธ์ต่อกัน 
 จิตสำนึกทำให้เรารับรู้สิ่งต่าง ๆ โดยตรง ไม่ใช่ตัวแทน เราเห็นแมว ไม่ใช่ตัวแทนของแมว หรือภาพ
แมวที่สมองของเราฉายให้เห็น ภาพตัวแทนเกิดขึ้นเมื่อมีตัวแทน เช่น ภาพถ่ายแฟนเรา เพราะมีตัวตน 
 สิ่งที่เราประสบในจิตสำนึก คือ สิ่งในตัวมันเอง ไม่ใช่ภาพหรือตัวแทน “แบบที่มันเป็น คือ แบบที่
ปรากฏ” “แบบที่ปรากฏ คือ แบบที่มันเป็น” (The way things are = the way things appear, the way 
things appear = the way things are) ไม่มีอะไรที่ปรากฏแล้วเป็นของปลอม อาจจะเหมือนกับบางอย่างที่
เรามองผิดไป เมื่อชัดเจนก็จะรู้ว่าไม่ใช่ เช่น เห็นเชือกเป็นงู เมื่อไฟสว่างก็รู้ชัดเจนว่าเป็นเชือก 
 เป็นกระบวนการที่เปิดใจรับสิ่งต่าง ๆ เหมือนการเทน้ำออกจากแก้ว เพื่อรับน้ำ ไม่ให้น้ำล้นแก้ว คือ
การลดละ “อคติ” ในวัตถุสิ่งของนั้นที่เราพอจะรู้มาก่อน ก็ให้ละมันไปเสีย ไม่เอามาเปรียบเทียบกับสิ่งที่เราเห็น 
และทำให้ไม่ได้รู้สิ่งที่เห็นจริง ๆ เพราะถูกครอบงำจาก “อคติ” 
 การเห็นอะไร เราจะเห็นในบริบทเสมอ ถ้าบริบทเปลี่ยน เราก็เห็นเปลี่ยน ถ้วยกาแฟอยู่ตรงหน้า อยู่
ข้าง ๆ หนังสือ ปากกา มีไฟฟ้าส่อง ถ้าไฟดับเราก็มองไม่เห็น ถ้าของต่าง ๆ ไม่อยู่ตรงนั้น เราก็จะเห็นอีกแบบ
หนึ่ง เหมือนการถ่ายภาพที่มีส่วนประกอบต่าง ๆ ที่ทำให้ภาพนั้นปรากฏแบบหนึ่ง เปลี่ยนส่วนประกอบภาพก็

 
37 เพราะคนคือสัตว์ที่มีเหตุผล ตามนิยมของอริสโตเติล เหตุผลทำให้คนเป็นคน คนคิดเป็นจึงเป็นคน ยิ่งมีเหตุผลมากก็ยิ่งเป็น
คนมาก ต่อมาจึงไปเทียบความรู้กับการคิดเป็นและกับการศึกษา วัดกันด้วยใบปริญญา ยิ่งสูงยิ่งรู้มาก ยิ่งเป็นคนมาก ไม่ได้วัด
กันท่ี “ทำเป็น” “อยู่เป็น” อย่างท่ีพูดกันวันนี้ ที่พิจารณาประสบการณ์มากกว่าใบปริญญา 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

30                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

เปลี่ยน เราเปรียบเทียบสิ่งต่าง ๆ กับตัวเราเองด้วย เราเห็นแมวตัวเล็กเพราะเราใหญ่ แต่ถ้าเราเป็นหนูก็จะเห็น
แมวใหญ่มาก ถ้าเราเป็นภูเขา ก็คงไม่เห็นแมวเลย ร่างกายเราสัมพันธ์กับสิ่งที่เราเห็น 
 สรุป เราไม่มีประสบการณ์สิ่งต่าง ๆ ในโลกในตัวมันเอง มีแต่สิ่งนั้นในความสัมพันธ์กับสิ่งอื่นที่ปรากฏ
ให้เราเห็นและรับมันในขณะนั้น ถ้าสภาพเปลี่ยน การเห็นก็จะเปลี่ยนไป นั้นคือ dasein  ทุกอย่างปรากฎให้
เห็นใน องค์รวม ทุกสิ่งสัมพันธ์กัน นี่คือคำถามของปรัชญาตะวันตกและตะวันออกตั้งแต่ 2,500 ปีก่อนจนถึง
วันนี้ และทำให้คนอย่างไฮเดกเกอร์รู้สึกใกล้ชิดสนิทสนมทันทีกับท่านซุซูกิ พระนักปรัชญาชาวญี่ปุ่นอเมริกัน 
ผู้เชี่ยวชาญด้านเซน พุทธ และชิน เพราะมีประสบการณ์และแนวคิดท่ีคล้ายกัน 
 

ศาสตร์แห่งการตีความ  
 ศาสตร์แห่งการตีความ (Hermeneutics) รากศัพท์ในภาษากรีก คือ Hermes เทพผู้ถือสารไปให้  

เทพเจ้า ไปให้มนุษย์ เป็นทฤษฎีและวิธ ีการของตะวันตกในการตีความพระคัมภีร ์ (exegesis) ไบเบิล 
วรรณกรรม ภูมิปัญญา ปรัชญา มนุษยศาสตร์ กฎหมาย ประวัติศาสตร์ เทวศาสตร์ ศิลปศาสตร์ ที่วันนี้ถูก
ประยุกต์ไปทั่ว 

 ศาสตร์แห่งการตีความเป็นสาขาหนึ่งของปรัชญา ความหมายของ hermeneutics เป็นองค์รวม 
(holistic)  ความหมายของเนื้อความ (text) ไม่ได้จากเอาส่วนต่าง ๆ มารวมกัน แต่มาจาก “องค์รวม” ซึ่ง
มากกว่าทุกส่วนรวมกัน เช่น “อร่อย” เป็นประสบการณ์ มีหลายปัจจัย รสชาติอาหารที่กลมกล่อม เป็นอะไร
มากกว่าคุณสมบัติของแต่ละอย่าง อาหารบางอย่างมีรสเปรี้ยว หวาน มัน เค็ม เผ็ด ผสมผสานจน “ลงตัว” 

 ทำนองเดียวกัน คำทุกคำมีความหมายเมื่ออยู่ในประโยค ในบริบททั้งหมด ถ้าดึงออกจากบริบทก็
เหมือนเอาปลาออกจากน้ำ คำ ประโยค วรรค หน้า บท หนังสือ ล้วนสัมพันธ์กันหมด 

 วงจรการตีความ (hermeneutic circle) เป็นกระบวนการตีความที่เราเคลื่อนไหวไปมาต่อเนื ่อง
ระหว่างส่วนเล็กกับส่วนที่ใหญ่ของความหมาย เพื่อจะได้กำหนดความหมายของทั้งสองอย่าง ก็คือ การทำ
ความเข้าใจในบริบทนั่นเอง ที่เรียกว่าวงจร เพราะเคลื่อนไหวไปมาระหว่างเล็กใหญ่ ส่วนย่อยและส่วนรวม ถ้า
ง่ายก็ทำได้โดยอัตโนมัติ ถ้ายากก็ช้า และกลับไปกลับมาหลายครั้ง38 

 พระคัมภีร์ไบเบิลมีการตีความ เรียกว่าอรรถกถา มาตั้งแต่ยุคกลาง โดยบรรดาปิตาจารย์ นักปราชญ์ ที่
พยายาม “ถอดรหัส” แต่เป็นการตีความแบบแนวตั้ง คือ มีฐานที่ตั้งไว้ ไม่แตะต้องฐานเพราะเป็นความจริงที่ไม่
เปลี่ยนไปตามกาลเทศะ (อกาลิโก) แล้วมีการอธิบาย ตีความ ไม่ใช่แบบการตีความยุคใหม่ที่อธิบายทั้งหมด 
แบบองค์รวม คือพิจารณาทั้งองคาพยพ ไม่แยกอะไรเป็นฐานอะไรเป็นรายละเอียด ดังกรณี  ลูเธอร์, กัลวิน,   

 
38 การอ่านเนื้อหาทางปรัชญาครั้งเดียวเข้าใจได้ยาก เช่นอ่านเฮเกล หรือไฮเดกเกอร์ ต้องอ่านหลายครั้งและหลายประเด็น
พร้อมกัน และโยงถึงนักปรัชญาอื่น ๆ อ่านเรื่อง สัญญาประชาคมของรุสโซและแนวคิดของเขาก็จะเข้าใจการปฏิวัติและ
ประวัติศาสตร์ฝรั่งเศส อ่านภูมิปัญญาท้องถิ่นนาน ๆ และเช่ือมโยงกับบริบททางสังคมวัฒนธรรม ก็จะเข้าใจภูมิปัญญา 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         31 

ชไลเออร์มาเคอร์ และนักปราชญ์โปรเตสแตนท์ ที่ตีความพระคัมภีร์เหมือนที่ทำกับข้อเขียนวรรณกรรมทางโลก
อ่ืน ๆ ที่ไม่เก่ียวกับศาสนา  

 ศาสตร์แห่งการตีความในยุคใหม่ นอกจากที่พบได้ชัดเจนในไฮเดกเกอร์และนักปรัชญาปรากฏการณ์
นิยม เอ็กซิสเทนเชียลิสต์ และโพสท์โมเดิร์น  ควรกล่าวถึงนักปรัชญาร่วมสมัย 2 คน คือ ฮันส์ -เกออร์ก          
กาดาแมร์ (Han-Georg Gadamer 1900-2002) และ ปอล รีเกอร์ (Paul Ricoeur 1913-2005) 

กาดาแมร์ บอกว่า Bildung ในภาษาเยอรมัน คือ การศึกษา วัฒนธรรม การส่งเสริมให้เจริญเติบโต 
การพัฒนา หรือการพัฒนาตน  เขาสนใจปรัชญากรีกและปรัชญายุคกลาง ได้รับอิทธิพลจากปรัชญา กวี  
นักวรรณกรรม นักการศึกษาเยอรมันอย่าง แฮร์เดอร์ , ชิลเลอร์, เฮเกล, ฮุมบอลท์ ที่ให้แนวคิดเรื่อง Bildung 
และถือว่าเป็นคอนเซปต์ที่สำคัญที่สุดในศตวรรษท่ี 18 ที่เป็นฐานคิดสำคัญต่อมาในศตวรรษ 19-20  

แนวคิดของบรรดานักปราชญ์เยอรมันทำให้คำว่า Geisteswissenschaft ที่แปลตามตัวว่าวิชาที่ว่า
ด้วยจิต และที่วัฒนธรรมอื่นในยุโรปแปลว่า “มนุษยศาสตร์” (humanities) เป็นอะไรมากกว่านั้น และ
หมายความรวมไปถึงสังคมศาสตร์ คือปรากฏการณ์ความเป็นจริงของชีวิตและสังคมรวมกัน กาดาแมร์ก็สืบ
ทอดแนวคิดนี้ 

แนวคิดเรื่องการตีความออกมาชัดเจนในหนังสือ Truth and Method (1960)39 ที่คำว่า Bildung ยัง
โดดเด่นเป็นหลักอยู่เสมอมา เขาใช้ Bildung แทน “ความรู้” ที่เป็นเป้าหมายของการคิด พื้นฐานสำคัญของ
ศาสตร์แห่งการตีความในหนังสือเล่มสำคัญนี้ คือ ความจริงไม่สามารถอธิบายอย่างชัดเจนได้ด้วยวิธีการที่เป็น
วิชาการ (scientific method) เพราะความหมายที่แท้จริงของภาษาอยู่เหนือขอบเขตของการตีความอย่างมี
วิธีการ เขาบอกว่า ศาสตร์แห่งการตีความไม่ใช่เพียงแต่วิธีการเพื่อหาความจริง แต่เป็นกิจกรรมที่มุ่งที่ความ
เข้าใจเงื่อนไขท่ีทำให้ความจริงเป็นไปได้ 

กาดาแมร์เห็นว่า บทบาทของศาสตร์การตีความในมนุษศาสตร์ไม่เหมือนกับในวิทยาศาสตร์ เพราะ
ศาสตร์แห่งการตีความไม่ใช่เพียงวิธีการตีความ แต่เป็นการสืบสวนถึงธรรมชาติของความเข้าใจ ซึ่งอยู่เหนือ
คอนเซปต์วิธีการอีก ความจริงไม่ใช่อะไรที่จะนิยามโดยเทคนิคเฉพาะ หรือกระบวนการค้นหา แต่เป็นอะไรที่อยู่
เหนือขอบเขตของการใช้เหตุผลในวิธีการอีก ความจริงของภาษาพูดหรือเขียนจะปรากฏเมื่อเราค้นพบเงื่อนไข
ของความเข้าใจความหมาย 

 กาดาแมร์อธิบายว่า เพื่อเข้าใจภาษาพูดภาษาเขียนเราจะต้องมีความเข้าใจบางอย่างก่อน ซึ่งอาจจะ
บิดเบือนการแปลความหมาย เราจึงต้องทราบว่า ความเข้าใจที่มีก่อนแบบใดจะทำให้เข้าใจได้ดี และอะไรที่จะ
ทำให้เข้าใจผิด อะไรเป็นฐานคิดบวก อะไรเป็นฐานคิดลบ 

 
39 cf.Gadamer Hans-Georg, Truth and Method, 1st English ed., 1975, trans. by W, Glen-Doepel, ed. by John 
Cumming and Garret Barden;  ibid. Philosophical Hermeneutics. Trans. and ed. by David Linge. Berkeley: 
University of California Press, 1976 

https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Philosophical_Hermeneutics&action=edit&redlink=1


 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

32                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

 ขณะที่จิตสำนึกประวัติศาสตร์เป็นขอบฟ้าอดีต จิตสำนึกการตีความเป็นขอบฟ้าของอดีตและปัจจุบัน 
เป็นความเคลื่อนไหว เปลี่ยนไปเมื่อจิตสำนึกของปัจจุบันไปผสานกับจิตสำนึกของอดีต 

 กาดาแมร์ เสนอแนวคิดเรื่อง “ฟิวชั่น” ทางความคิดและการตีความ สิ่งที่เรารู้วันนี้มาจากคนอื่น มา
จากประวัติศาสตร์ จากวัฒนธรรมอื่นหรือของเราเอง แล้วเรานำมา “ผสานประยุกต์” ให้เป็นของส่วนตัวของ
เรา เหมือนการทำอาหารฝรั่งให้ถูกปากคนไทย หรือทำอาหารไทยให้ฝรั่งชอบในรสชาติที่เป็นความคุ้นชินของ
เขา 

 กระบวนการเรียนรู้ การพัฒนาความรู้ใหม่ของเรา ที่กาดาแมร์ย้ำว่า เป็นการขยายขอบฟ้า หรือ
พรมแดนความรู้ ก็มาจากกระบวนการตีความของเก่า แล้วประยุกต์สิ่งที่เป็นจริงในปัจจุบัน บริบทของวันนี้ที่
แตกต่างจากบริบทหรือองค์ประกอบเดิมของเรื่องที่เราตีความ ไม่ว่างานศิลปะ ปรัชญา หรือวรรณกรรม 

 สำหรับกาดาแมร์ ภาษาเป็นสื่อของประสบการณ์การตีความ และเป็นพาหะเพื่อความเข้าใจโลก ด้าน
ที่เป็นสากลของการตีความที่เป็นการสืบสวนทางปรัชญา ทุกอย่างที่สามารถเข้าใจได้ ศาสตร์การตีความไม่ใช่
เพียงวิธีการตีความ แต่เป็นความสัมพันธ์ทาง “สัต” (สิ่งที่เป็นอยู่) ระหว่างผู้ตีความ และภาษาที่ใช้ตีความ 

 ทฤษฎีการตีความของรีเกอร์40 เห็นความเชื่อมโยงแบบมีปฏิสัมพันธ์ระหว่าง “ญาณวิทยา” (ว่าด้วย
ความรู้ การตีความ) และ “สัตวิทยา” (ontological ผู้ตีความ) คือการเคลื่อนจากความเข้าใจผิวเผินจากเนื้อ
เรื่อง (text) ทั้งหมดไปสู่ความเข้าใจลึก ที่ผู้ตีความเข้าใจส่วนต่าง ๆ ในความสัมพันธ์กับเนื้อเรื่องทั้งหมด และ
เนื้อเรื่องทั้งหมดท่ีสัมพันธ์กับทุกส่วนของมัน อันเป็นกระบวนการของวงจรการตีความ (hermeneutic circle) 

 รีเกอร์เชื่อมโยงการบรรยายปรากฏการณ์กับการตีความในทำนองเดียวกับไฮเดกเกอร์และกาดาแมร์ 
โดยขยายความไปถึงการตีความตำนาน พระคัมภีร์ จิตวิเคราะห์ ทฤษฎีการอุปมา (metaphor) ทฤษฎีการเล่า 

 รีเกอร์ไม่ถือว่า การตีความเป็นเพียงการวิเคราะห์เนื้อความ (textual analysis) แต่เป็นการที่แต่ละ
คนสัมพันธ์กับอะไรได้นอกจากตัวเอง การตีความสำหรับเขาเป็นการเข้าใจความเชื่อมโยงระหว่าง “ตัวตน” 
และสัญลักษณ์ ไม่ใช่สิ่งของในตัวมันเอง แต่เป็นความผูกพันแบบวิภาษวิธีระหว่างทั้งสอง ในการตีความ เขา
เน้นที่การเข้าใจตนเอง ในฐานะที่เป็นผลของกระบวนการตีความ 

เขาอธิบายว่า เป้าหมายของการตีความ คือ การทำให้สิ่งที่อยู่ไกลเข้ามาใกล้ ดึงยุคทางวัฒนธรรมใน
อดีตที่เป็นผู้บันทึกเนื้อความมาใกล้ตัวผู้ตีความ เมื่อลดระยะห่างและอยู่ในยุคเดียวกัน ก็จะเข้าใจความหมาย

 
40 Ricoeur Paul, The Conflict of Interpretation, Essays in Hermeneutics, ed. Don Ihde, trans. Willis Domingo 
et al. Evanston: Northwestern University Press, 1974; Hermeneutics and the Human Sciences: Essays on 
Language, Action and Interpretation, ed., trans. John B. Thompson. Cambridge: Cambridge University Press, 
1981 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         33 

สำหรับตนเอง ทำให้มันเป็นของตนเอง ทำให้เข้าใจตนเองผ่านการเข้าใจคนอื่น การตีความจึงเป็นการเข้าใจ
ตนเองไม่ว่าทางตรงทางอ้อมโดยการเข้าใจคนอ่ืน41 

ยิ่งกว่านั้น กระบวนการตีความ การดึงความหมายออกมาเป็นงานของการไตร่ตรอง (reflective task) 
ที่สำคัญไม่ใช่ความหมายภายนอก แต่ความหมายหรือเข้าถึง ( insight) ตัวเอง ที่ได้จากการพบกับเนื้อความ
ภายนอก  ความรู้ตัวเองที่ได้จากกระบวนการตีความจะบรรลุโดยทางอ้อม ซึ่งตรงกันข้ามกับเดการ์ตที่คิดแล้วก็
ได้เลย รู้ได้ด้วยการสงสัย  

ทั้งกาดาแมร์และรีเกอร์ อยู่ในสายเดียวกับไฮเดกเกอร์ ที่เห็นว่า ศาสตร์แห่งการตีความคือการค้นหา
และการฟื้นฟูความหมาย จิตสำนึกไม่แยกจากโลก แต่เป็นรูปแบบว่าเราเป็นใครในฐานะปัจเจก สำหรับเขา 
ปรากฏการณ์นิยมแนวตีความเน้นว่า ทุกเหตุการณ์หรือการพบปะจะเกี่ยวกับการตีความจากภูมิหลังของ
ปัจเจก เราไม่สามารถแยกสิ่งนี้จากพัฒนาการของปัจเจกในชีวิต 

 สำหรับ มีเชอา เอเลียเด42 ศาสนา คือ ประสบการณ์ในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (sacred) ที่สัมพันธ์กับ “นอก
ศาสนา” (profane) ไม่ใช่ตรงกันข้าม แต่เสริมกันให้เต็ม (complementary)43 การตีความตำนาน คือ ส่วน
หนึ่งของการตีความศาสนา เพราะตำนาน เป็นประวัติศาสตร์ศักดิ์สิทธิ์ 

 ตำนานแห่งการกลับอันเป็นนิรันดร์ (Myth of Eternal Return) มีความสำคัญในการเข้าใจศาสนา
คริสต์ และศาสนาต่าง ๆ ที่ใช้ฐานของญาณทัศนะ (intuitive thinking) ในการรับรู้ของประสบการณ์กับสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์44  

 สรุปหลักการสำคัญของศาสตร์แห่งการตีความได้ว่า  
1. เป็นวิธีการ หรือกิจกรรมที่ผู้นำความคิดอย่างฮุสเซลใช้เพื่อบรรยายความพยายามเข้าใจข้อความ

การสื่อสารที่เป็นตัวหนังสือหรือคำพูดแล้วสร้างกฎสำหรับการตีความ 
2. เป็นปรัชญา ลงลึกในเรื ่องความเข้าใจ นักปรัชญาแนวตีความศึกษาภาษา ภาษาพื ้นเมือง 

ขนบธรรมเนียมประเพณีว่า เราไม่ได้เข้าใจเพียงเนื้อหาข้อความ แต่เข้าใจชีวิตโดยรวม 

 
41 งานท่ีรีเกอร์เขียนร่วมกับคนอ่ืนเมื่อเขาไปสอนที่มหาวิทยาลัยชิคาโก มีอิทธิพลต่อแวดวงวิชาการอเมริกันในเรื่องศาสตร์แห่ง
การตีความที ่ก ่อนนั ้นย ังไม ่ช ัดเจนนัก cf. Ricœur Paul, Charles E. Reagan, and David Stewart, "Existence and 
Hermeneutics" in The Philosophy of Paul Ricœur: An Anthology of His Work, Boston: Beacon Press, 1978  
42 cf. Eleade Mircea, The Myth of the Eternal Return: Cosmos and History, Princeton University Press; Reprint 
edition 2018 
43 คล้ายปรัชญาตะวันออก เซน แนวคิดหยินหยาง ไม่ใช่สองขั้วของสองสิ่ง แต่ เป็นคนละขั้วของสิ่งเดียวกัน หรือสองด้านของ
ความเป็นจริง เหมือนสองหน้าของเหรียญเดียว 
44 การตีความของเอลีอาเด ทำให้เขา้ใจว่า พิธีรรมของศาสนาต่าง ๆ เช่น พิธีบูชามิสซาของคาทอลิก ไมใ่ช่เพียงการรำลึกถึง 
แต่เป็นการกลับมาเกิดขึ้นจริงอีกครั้งหนึ่ง รวมทั้งการฉลองปีใหม่ สงกรานต์ ตรุษจีน เริ่มต้นวงเวียนชีวติ ที่หมุนกลับมาอีกรอบ 
ทุกปีเป็นการเริ่มต้นใหม่ ไม่ใช่การรำลึกถึงการเริ่มต้นในอดีต 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

34                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

3. เรามิได้เห็นวัตถุสิ่งของแล้วใส่ความหมายลงไปภายหลัง แต่การเห็นทุกครั้งเป็นการเห็นด้วยวิธีการ
ที่มาจากประวัติศาสตร์ส่วนตัว ภูมิหลังทางวัฒนธรรม แม้แต่อาชีพของเราก็ทำให้เรามองโลกต่างกัน 

4. ความรู้ได้มาจากความสนใจ คนตะวันตกมองความรู้ว่าเป็นกลาง ไม่เกี่ยวกับอะไร แต่นักปรัชญา
ตีความสดงให้เห็นตรงกันข้ามว่า การแสวงหาความรู้ไม่ว่าวิทยาศาสตร์หรือมนุษยศาสตร์ก็ล้วนมาจากความ
มุ่งม่ันส่วนบุคคล จินตนาการสร้างสรรค์ และไฟปรารถนาของแต่ละบุคคล ไม่มีอะไร “เป็นกลาง”  

5. การผสมผสานหลายแบบ (fusion) ขยายพรมแดนความรู้ความเข้าใจโลก ชีวิต คือธรรมชาติของ
ความเข้าใจ การบูรณาการสิ่งที่ไม่คุ้นเคยกับบริบทที่เราคุ้นเคย เป็นการต่อยอด ผสมผสาน เมื่อเราเข้าใจอะไร
บางอย่าง เราทำการ “ฟิวชั่น” ความคิดเห็นของคนอื่นกับของเรา ด้วยวิธีนี้ เราเองก็เปลี่ยน เพราะได้ขยาย
ความคิด เปิดพรมแดนความรู้ 
 6. ประเพณีเป็นเรื่องที่ดี ตั้งแต่ยุคเรืองปัญญา คนตะวันตกเห็นว่า ประเพณีฝ่ายอนุรักษ์อยู่ตรงกันข้าม
กับแนวคิดเชิงวิพากษ์หรือการใช้เหตุผล ความจริง ประเพณีมีความสำคัญ ให้เครื่องมือแรก  ๆ เพื่อให้เราได้
ค้นพบสิ่งต่าง ๆ โดยไม่จำเป็นว่าต้องไปยึดติดกับประเพณี แต่ก็ต้องรับรู้บทบาทจริง ๆ ของมันเพื่อการตีความ 
การตีความจึงไม่ใช่การปฏิเสธเนื้อหาเหมือนเทเด็กทิ้งไปพร้อมกับน้ำในกะละมังหลังจากอาบน้ำเสร็จ แต่เป็น
กระบวนการ “คนสู่รากเหง้า” โดยไม่กลับไปอยู่กับอดีตหรือแบบคนในอดีต แต่ “ฟิวชั่น” คุณค่าของอดีต 

7. พลังอำนาจของภาษา ศาสตร์แห่งการตีความแสดงให้เราเห็นว่า ภาษาไม่ใช่เครื่องมือที่เราจะใช้
อย่างไรก็ได้ คำ สัญลักษณ์ มโนทัศน์ เป็นสื่อที่ทำให้เกิดความคิด เพราะสัมพันธ์กับวิธีคิดและวิถีชีวิต 

8. วงเวียนการตีความ (hermeneutic circle) คือการพิจารณาบริบท ปฏิสัมพันธ์ กลับไปมา เพื่อหา
ความหมายให้ได้ลึกท่ีสุด โดยไม่ลดทอนหรือแยกส่วน แต่ได้ความหมายที่เป็นองค์รวม 
 9. ศาสตร์แห่งการตีความไม่ใช่สัมพัทธ์นิยม (relativism) ที่ใครจะคิดอะไรตีความอย่างไรก็ได้ตามที่
ต้องการ อย่างที่มีคนกล่าวหาและเข้าใจผิด การที่บอกว่า เราสามารถเห็นโลกในแบบที่แตกต่าง ไม่ได้แปลว่า
เราสร้างโลกขึ้นมา ศาสตร์แห่งการตีความเป็นความสัมพันธ์เชิงวิพากษ์ ซึ่งการเกี่ยวข้องของบุคคล (personal 
involvement) สำคัญต่อการเข้าใจสิ่งต่าง ๆ เราไม่ได้ “สร้างโลก” แต่โลกได้ “เปิดตัวแสดงตน” (disclose) 
ให้เราได้เห็นได้รู้จัก อยู่ที่ว่าเรายืนอยู่จุดไหน และมองจากมุมใด 

10. ศาสตร์แห่งการตีความตรงกันข้ามกับแนวคิดสุดขั้วทางศาสนา (fundamentalism) จนกลายเป็น
การคลั่งศาสนา (fanaticism) ยึดติดกับจารีตประเพณีหลักธรรมคำสอนแบบเปลี่ยนแปลงหรือเข้าใจไปอย่าง
อื่นไม่ได้ ตีความไม่ได้ ต้องเชื่อตามตัวอักษร หลักความเชื่อและความจริงไม่ว่าสูงสุดเพียงใดก็สื่อกันมาด้วย
ภาษา วัฒนธรรมประเพณี และประวัติศาสตร์ ที่ล้วนอยู่ในบริบทของสังคมแต่ละยุคสมัย 

 
 
 

 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         35 

ศาสตร์แห่งการตีความกับสังคมไทย 
ท่านพุทธทาสภิกขุ45เป็นปราชญ์ทางพุทธศาสนาที่สำคัญที่สุดผู้หนึ่งในศตวรรษที่ 20 นักตีความพุทธ

ธรรม โดยท่านไม่ได้ศึกษาหลักการตีความจากศาสตร์ปรัชญาตะวันตกใด ๆ ท่านเป็นนักคิดและนักปฏิบัติใน
เวลาเดียวกัน คิดคำนึงไตร่ตรองจากประสบการณ์ที่ปฏิบัติธรรม ทำให้ท่าน “เข้าใจ” สัจธรรมแบบ “รู้แจ้งแทง
ตลอด” หนึ่งในศัพท์ วลี ภาษาท่ีท่านคิดประดิษฐ์เพ่ือสื่อความหมายจากประสบการณ์ 

 ภาษาของท่านไม่ใช่การบรรยายธรรมะ (describe) ไม่ใช่การอธิบาย (explain) แต่เป็นการตีความ 
(interpret) แล้ว “ชี้ทาง” ให้คนอื่นเดินตามแนวนี้ ก็จะไปถึงประสบการณ์เดียวกัน เหมือนลูกศรชี้ทางออก
จากศูนย์การค้า ถ้าเดินตามก็จะออกจากที่นั่นได้ ทางออกไม่ได้อยู่ที่ลูกศร 

 ภาษาที่ท่านคิดค้นมีหลายคำ หลายวลี เช่น ตัวกูของกู รู้แจ้งแทงตลอด หลายวิธี ส่วนหนึ่งประยุกต์
จากเซน และมหายาน ใช้ภาษาและภาพเป็นสื่อ ดังภาพปริศนาธรรมในมหรสพทางวิญญาณที่สวนโมกข์ 

 ความหมายของภาษาศาสนา คือ การทำให้ตัดสินด้วยความเห็นแจ้ง (discernment) และเปิดเผยเห็น
รายละเอียด (disclosure) คือการใช้ภาษาเพื่อนำไปสู่การเห็นแจ้ง ไม่ว่าจะด้วยภาษานั้นหรือด้วยการปฏิบัติ 
ท่านใช้ภาษาอุปมา เปรียบเทียบ เช่น “ภูเขาแห่งวิถีพุทธธรรม”46 นั่งเรือข้ามฟากแต่ไม่ข้ึนฝั่งเพราะยึดติดเรือ 

 “ภาษาคนภาษาธรรม”47 หนังสือที่รวมปาฐกถาธรรมที่ท่านไปแสดงที่เชียงใหม่ โดยได้รับเชิญจาก
ประชาคมโปรเตสแตนท์ เป็น “ปาฐกถาซินแคลร์ ทอมสัน” เสนอแนวคิดเก่ียวกับภาษาธรรมที่ยืมมาจากภาษา
คน เพื่อช่วยใหคนพ้นจากภาวะทางโลกไปสู่ทางธรรม ข้ามไปสู่อุตรภาวะ (transcendental)  

 
45 หนังสือของท่านพุทธทาสมีอยู่จำนวนมาก เป็นปาฐกถาธรรม มีการแปลไปหลายภาษา เช่น คู่มือมนุษย์, แก่นพุทธศาสตร์, 
ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรรู้ เป็นต้น ส่วนภาษาไทยก็มีการตีพิมพ์โดยศิษย์ของสวนโมกข์และสำนักพิมพ์    
ต่าง ๆ  ที่เป็นชุดใหญ่ คือ ธรรมโฆษณ์ ชุดจากพระโอษฐ์ เป็นต้น การฟังธรรมและอ่านหนังสือของท่านก็จะพบแนวคิดหลักใน
การตีความของท่านเสมอ มีลักษณะที่เป็น existential คือไม่ใช่การตีความแบบแนวตั้งที่มีฐานคิดอกาลิโกที่เปลี่ยนแปลงไม่ได้  
ท่านจึงโต้แย้งแนวคิดเรื่อง “ชาติ” โดยตีความว่า การทำดีได้ดี ทำช่ัวได้ช่ัวทันทีที่ทำ ไม่ต้องรอชาติหน้า ทำตัวเลวเหมือนสัตว์ก็
เป็นสัตว์ ท่านจึงเน้นการปฏิบัติเพื่อให้หลุดพ้น หรือเข้าถึงธรรมวันนี้ ไม่ต้องรอเกิดมาหลายชาติ เพียงแต่การ “รู้แจ้งแทง
ตลอด” หรือการบรรลุธรรม และ “หลุดพ้น” นั้นไม่ยาวนานหรือตลอดไปเท่านั้น แต่จะเกิดขึ้นทันทีก็ได้ หรือค่อย ๆ เกิดก็ได้ 
อยู่ท่ีสภาวะเง่ือนไขของแต่ละคน คนท่ีปล่อยวางได้มาก ก็จะเข้าถึงธรรมได้มาก ได้นานกว่า 
46 เป็นปาฐกถาธรรมที่อธิบายเรื่องการยึดมั่นถือมั่นได้ดีที่สุด การยึดติดกับรูปแบบภายนอก ยึดพระพุทธรูป ยึดหนังสือคัมภรี์ 
ยึดคนห่มผ้าเหลือง ทำให้กลายเป็นอุปสรรคในการเข้าถึงธรรม ท่ีท่านเปรียบกับภูเขาที่กั้นไม่ให้เดินทางไปถึงธรรม 
47 เป็นงานที่สะท้อนแนวคิดของท่านเกี่ยวกับภาษาได้ชัดเจนมากที่สุด ธรรมะไม่อาจอธิบายหรือบรรยายได้ อย่างมากก็พูดถึง
ได้แต่แนวทางเพื่อให้คนไปถึงจุดหมายนั้นเท่านั้น ก็จะ “รู้เอง” ว่าคืออะไร ภาษาธรรมเป็นภาษาโลกุตระ เหนือโลกเหนือจริง 
ไม่มีภาษาของตนเอง จึงต้องยืมภาษาคนหรือภาษาโลกียะ ซึ่งมีข้อจำกัด เหมือนป้ายในสถานท่ีใหญ่ ๆ ที่มีลูกศรชี้และเขียนรูป
คนชายหญิง ก็รู้ว่าเป็นทางไปห้องน้ำ แต่ห้องน้ำไม่ได้อยู่ที่ป้ายนั้น  เหมือนป้ายบอกทางออก ซึ่งไม่ได้อยู่ตรงนั้น ต้องเดินไปก็จะ
ออกได้ ถ้าไม่เดินไปตามทางลูกศรชี้ก็ออกจากท่ีนั่นไม่ได้ แต่บางคนไม่ออก ชอบอยู่ในศูนย์การค้าเพราะมีแอร์เย็นดี 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

36                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

 “ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ”48 รวบรวมปาฐกถาวันมาฆบูชาเมื่อเดือนมีนาคม 
2522 จำนวน 12 ครั้ง ที่ท่านตีความพระคัมภีร์ไบเบิลจากประสบการณ์ของตนเอง โดยไม่ต้องไปเปรียบเทยีบ
กับศาสตร์แห่งการตีความของใคร 

 บางประเด็นอาจทำให้ชาวพุทธหรือชาวคริสต์ตกใจ แปลกใจ รวมไปถึงรับไม่ได้ก็มี เช่นที่ท่านบอกว่า 
“แก่นของพุทธธรรมอยู่ที่หน้าแรกของพระคัมภีร์ไบเบิล” ถ้าอ่านได้ถ่องแท้ก็จะเข้าใจความหมายที่ว่า เมื่อก่อน
นั้นคนยังไม่แยกบุญแยกบาป แต่เมื่ออาดัมและอีฟทำผิด กินแอปเปิ้ลก็รู้ดีรู้ชั่ว รู้ผิดถูก คือการแบ่งแยกนั่นเอง  

 จึงต้องโยงไปถึงสระน้ำที่สวนโมกข์ ซึ่งมีเกาะเล็ก ๆ อยู่กลาง มีต้นมะพร้าวอยู่ต้นหนึ่ง ท่านอธิบายว่า 
“มะพร้าวนาฬิเก ต้นเดียวโนเน กลางทะเลที่พึ่ง ฝนตกไม่ต้อง ฟ้าร้องไม่ถึง กลางทะเลที่พึ่ง ถึงแต่คนพ้นบุญ
เอย” ท่านบอกว่ามาจากเพลงกล่อมเด็ก แต่คำหมายทางธรรม คือ สภาวะที่หลุดพ้น หรือนิพพานนั้น อยู่เหนือ
บุญและบาป ไม่ใช่สวรรค์หรือสภาวะหนึ่ง แต่ไม่มีอะไรอีกต่อไป นั่นคือการตีความตามคำสอนแบบมหายาน 

 ในวิทยานิพนธ์ “ปัญหาภาษาศาสนา”49 หลังจากได้วิเคราะห์ภาษา และการตีความต่าง ๆ แล้ว ได้
สรุปว่า ภาษาศาสนาของพุทธธรรมนั้นมีลักษณะเป็นวิภาษวิธี ที่ผ่านการปฏิบัติ การพินิจคิดคำนึง วิปัสสนา จน
บรรลุถึงสุญญตา (nothingness) หรือความว่าง เหมือนสระน้ำมะพร้าวนาฬิเกที่ว่านั้น50 

 ขณะที่ภาษาคริสต์เป็นแบบ “ญาณวิถี” (intuitive) ไม่ใช้ “เหตุผล” แบบชาวพุทธ แต่ใช้ญาณทัศนะ
มากกว่า มีตรรกะที่แตกต่าง และเป็นลักษณะแบบตำนาน (mythological) โดยแนวคิดท่ีได้จากเอลีอาเด เรื่อง

 
48 สำนักพิมพ์เทียนวรรณได้จัดพิมพ์เมื่อปี 2526 เดิมทีท่านได้ขอให้ผู้เขียนเป็นผู้ถอดเทปและเขียนเชิงอรรถ คำอธิบาย เพื่อ
ไม่ให้เกิดความเข้าใจผิดระหว่างศาสนา แต่ผู้เขียนได้ขอเขียนเพียงภาคผนวกเพื่อบอกว่า ชาวคริสต์ โดยเฉพาะโรมันคาทอลิก
เข้าใจแต่ละเรื่องที่ท่านตีความจากการอ่านพระคัมภีร์ไบเบิลนั้นอย่างไร หนังสือได้รับการแปลเป็นภาษาฝรัง่เศส โดยคุณพ่อเปอ
เซต์ มิชชันนารีชาวฝรั่งเศสที่เคยไปศึกษาและปฏิบัติธรรมที่สวนโมกข์  ต่อมาคณะผู้จัดหนังสือชุดธรรมโฆษณ์ได้จัดพิมพ์เองอีก
ครั้งหนึ่งในปี 2528 โดยมีแต่เนื้อหาปาฐกถาธรรมของท่านพุทธทาสเท่านั้น 
49 วิทยานิพนธ์ปริญญาเอกที่ได้เลือกหัวข้อร่วมกับอาจารย์ที่ปรึกษา Prof. Dr. Joerg Splett ซึ่งได้ช่วยเหลือให้คำแนะนำและ
เสวนาด้วยทุกบ่ายวันศุกร์หลายชั่วโมง ในวัฒนธรรมเยอรมันเรียกอาจารย์ที ่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ปริญญาเอกว่า “บิดา
วิทยานิพนธ์” เพราะให้เวลาและร่วมทำงานกับนักศึกษาจริงจังมาก ท่านไม่คุ้นเคยกับพุทธศาสนา ไม่รู้จักท่านพุทธทาส แต่
ต้องการเรียนรู้ไปด้วยกัน และอยากดูว่า มองจากทัศนะของปรัชญาตะวันตกเป็นอย่างไร ซึ่งท่านก็ไม่ใช่ว่าไม่รู้จักเลย เพราะแม้
ไม่ได้เป็นลูกศิษย์ของไฮเดกเกอร์ แต่ก็เป็น “หลานศิษย์” เพราะท่านเป็นศิษย์และเลขานุการของคาร์ล ราห์เนอร์ นักปรัชญา
นักเทวศาสตร์คนสำคัญที่สุดผู้หนึ่ง ซึ่งเป็นศิษย์ของไฮเดกเกอร์ ท่านจึงทราบว่า ไฮเดกเกอร์รู้จักแนวคิดปรัชญาตะวันออกอย่าง
เซน และเต๋า ท่านคงอยากทราบว่าพุทธศาสนามีแนวคิดอย่างไร โดยเฉพาะนิกายมหายาน ซึ่งมีอิทธิพลต่อท่านพุทธทาสด้วย 
50 คอนแซปต์ “วิภาษวิธี” (dialectic) ที่ผู้เขียนต้องการใช้เพื่ออธิบายวิธีคิดแบบพุทธ ทำให้ต้องถกเถียงเสาวนากับอาจารย์ที่
ปรึกษานานหลายเดือน เพราะท่านเป็นผู้เชี่ยวชาญปรัชญาเฮเกล และเข้าใจเรื่องวิภาษวิธีตั้งแต่ปรัชญากรีกมาจนถึงเฮเกลใน
แบบหน่ึง เมื่อมารับรู้ข้อเสนอของผู้เขียนเรื่องวิภาษวิธีแบบพุทธ โดยเฉพาะแนวคิด “สุญญตา” ของมหายาน ท่านต้องใช้เวลา
ไปศึกษาเองนานกว่าจะมายอมรับว่า ก็มี “ตรรกะภายใน” (internal logic) เพียงพอให้ใช้คอนแซปต์นี้ได้ ด้วยคำอธิบายของ
ผู้เขียน 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         37 

ตำนานแห่งการกลับมานิรันดร์ (myth of eternal return) ดูพิธีบูชามิสซาที่ไม่ใช่เพียงรำลึกถึง แต่เป็นการ
ผลิตซ้ำ การเกิดขึ้นอีกครั้งตามตำนานความเชื่อ ชาวคริสต์คาทอลิกจึงเชื่อใน “พระกายและพระโลหิต” ของ
พระเยซูจริง แต่ชาวโปรเตสแตนท์ส่วนใหญ่ถือว่าเป็นเพียงสัญลักษณ์เท่านั้น 

 อย่างไรก็ดี ทั้งภาษาศาสนาพุทธและคริสต์ก็มีลักษณะร่วมกัน คือ เป็นสื่อเพ่ือนำคนไปสู่ประสบการณ์
ทางศาสนา อาจจะเดินคนละทาง แต่ก็มีจุดหมายเดียวกัน ที่มีคำอธิบายคนละอย่าง โดยอาศัยแนวคิดปรัชญา
ภาษาของวิตเกนสไตน์51 ที่บอกว่า ภาษาเป็นเกม มีกฎกติกาของตนเอง ความหมายของภาษาอยู่ที่การใช้  

 เขาบอกว่า ถ้าจะสื่อสารกันระหว่างคนที่มีตรรกะต่างกันก็ควรหาจุดร่วมมากกว่าจุดต่าง เพราะจะไม่มี
ทางเข้าใจกันได้ เหมือนคนสองคนเถียงกันว่า สวรรค์มีจริงหรือไม่ คนที่เชื่อก็บอกว่ามีจริง คนไม่เชื่อก็บอกว่าไม่
มี เถียงกันอย่างไรก็หาจุดลงตัวไม่ได้ ต่างจากสองคนเถียงกันว่าพรุ่งนี้ฝนจะตกหรือไม่  ทั้งสองมีฐานคิดเดียวกัน
คือวิทยาศาสตร์ มีอุตุนิยมวิทยาที่บอกได้ด้วยเครื่องมือทางวิทยาศาสตร์ 

 เมื่อเป็นอาจารย์ที่มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ได้เข้าไปร่วมงานกับองค์กรพัฒนาเอกชน52 เพราะสนใจ
อยากทำงานกับชุมชน จึงมีโอกาสได้ไปชนบท หมู่บ้าน ได้ใช้ความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับศาสตร์แห่งการตีความ
เพ่ือทำความเข้าใจชุมชน ซึ่งก็ไม่ได้เกิดข้ึนทันที 

 เมื่อผ่านไปสองสามปี ได้มีการประเมินในองค์กรว่า ทำไมการทำงานพัฒนาจึงไม่ได้ผล ไม่ได้แก้ปัญหา
ชาวบ้านจริงจัง มีเงินก็ทำโครงการ เงินหมดก็ทำโครงการใหม่ ก็มาพบว่า สาเหตุสำคัญเพราะไม่เข้าใจชาวบ้าน 
ไม่เข้าใจศักยภาพ ปัญหาและความต้องการที่แท้จริง ไม่เข้าใจภูมิปัญญาของพวกเขา มีแต่ไปดูถูกว่าพวกเขาโง่ 
จน เจ็บ วาทกรรมของสังคมไทยในยุคนั้น ที่ค้างคามาจนถึงวันนี้ 

 การสรุปดังกล่าว ทำให้ได้เปลี่ยนวิธีทำงาน เปลี่ยนวิธีคิด ลงไปศึกษาชุมชน ไปศึกษาภูมิปัญญา
ชาวบ้าน ค้นหาปราชญ์ชาวบ้าน ประสานให้พวกเขาแลกเปลี่ยนเรียนรู้ เกิดเครือข่าย นั่นเป็นที่มาของการ
ถอดรหัสภูมิปัญญา53 คำท่ีได้ยืมมาใช้จากศาสตร์แห่งการตีความ 

 
51 งานเขียนที่สำคัญทางปรัชญาของวิตเกนสไตน์ (1889-1951) ที่ได้ใช้ คือ Tractatus Logico-Philosophicus แนวคิดตอน
หนุ่ม และ Philosophical Investigation แนวคิดตอนหลังที่ตกผลึกในเรื่องภาษา และไม่สุดโต่งในเรื่องการตีความภาษา 
52 นอกจากเป็นอาจารย์ประจำทีม่หาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ได้ไปช่วยงานพัฒนาชนบทที่ “สภาคาทอลิกแห่งประเทศไทยเพื่อ
การพัฒนา” (CCTD: Catholic Council of Thailand for Development) องค์กรของพระศาสนจกัรคาทอลิกในประเทศ
ไทยท่ีทำงานพัฒนาชุมชน และทำงานร่วมกับองค์กรพัฒนาเอกชนอ่ืน เช่น มูลนิธิบูรณะชนบทแห่งประเทศไทยในพระบรม
ราชูปถัมภ ์
53 การถอดรหัสภูมิปัญญา เป็นผลที่ได้จากการศึกษาปรัชญาตะวันตก โดยเฉพาะศาสตร์แห่งการตีความ ดังที่ได้พยายาม
อธิบายให้เห็นกระบวนการทั้งหมดในบทความนี้ 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

38                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

 ประสบการณ์การทำงานหลายปี ทำให้สรุปเรื่องภูมิปัญญาชาวบ้าน54 วิถีชีวิต ประเพณีวัฒนธรรม เห็น
ความสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน คนกับธรรมชาติ คนกับสิ่งเหนือธรรมชาติ ความสมดุลของความสัมพันธ์ที่
แสดงออกทางระเบียบกฎเกณฑ์ของการอยู่ร่วมกันของชุมชน กับธรรมชาติ และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 

 ทำให้เข้าใจคอนแซปต์ เวลา ที่ ผี ขวัญ ว่าเป็นหัวใจในการเข้าใจวัฒนธรรมไทย วัฒนธรรมชุมชน
ท้องถิ่น เข้าใจผีไร่ นา ป่า เขา แม่โพสพ การทำบุญตามฤดูกาล การเริ่มต้นใหม่ของวงจรชีวิต กฎเกณฑ์การอยู่
ร่วมกัน ผิดผี การชดเชยชดใช้ การลงโทษ  ผีเป็นกฎ เป็นความสัมพันธ์55 

ชาวบ้านเชื่อเรื่องผีไม่ใช่เพราะผีพิสูจน์ได้ตามหลักวิทยาศาสตร์ แต่เพราะผีมีความหมายต่อชีวิตของ
พวกเขา เป็นสายใยชีวิตที่เชื่อมโยงกับญาติพี่น้องที่ยังมีชีวิตและล่วงลับไปแล้ว กับธรรมชาติ กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่
เชื่อและกราบไหว้บูชา  ความเชื่อเรื่องผีจึงเป็นองค์ประกอบสำคัญหนึ่งของชีวิตที่ต้องพิจารณาโดยรวม ไม่ใช่
แยกเรื่องผีออกมาแล้วตัดสินชาวบ้านด้วยวิทยาศาสตร์ 

 เพื่อให้ได้จิตสำนึกที่ “เข้าใจ-เข้าถึง” ชีวิต ชุมชน สังคม และการพัฒนา จึงได้สังเคราะห์แนวคิดเรื่อง
การพัฒนาที่ควรถอยไปตั้งหลัก 4 ก้าว56 คือ 1) คืนสู่ต้นธารชีวิต (back to the source) กลับไปหาสิ่งที่ตนเอง
เชื่อ ศาสนา ปรัชญา หลักธรรมคำสอน เพื่อจะได้รู ้จักแยกผิดถูก ดีชั ่ว  2) คืนสู่ธรรมชาติ (back to the 
nature) คือการไม่เบียดเบียนธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม เหมือนที่ชาวบ้านแต่เดิมเขานับถือและสัมพันธ์ด้วย  3) 
คืนสู่สามัญ (back to basics) คือการมีชีวิตที่เรียบง่าย สมดุล 4) คืนสู่รากเหง้า (back to the roots) คือ
กลับไปเรียนรู้ภูมิปัญญาของบรรพบุรุษและสืบทอดคุณค่าดั้งเดิม ปรับประยุกต์ให้สมสมัย 

 ในเวลาเดียวกัน ได้พัฒนาแนวคิดการพัฒนายั่งยืนเป็นทฤษฎี 3S57 คือ รอด (survival) พอเพียง 
(sufficient) มั่นคงยั่งยืน (sustainable) เมื่อได้สังเคราะห์องค์ความรู้จากการทำงานกับชุมชน ได้ “เข้าใจ-
เข้าถึง” ชีวิตความเป็นอยู่ ปัญหาและศักยภาพของชุมชน ได้เห็นตัวอย่างของคนที่รอดได้ พัฒนาจนพอเพียง

 
54  Cf. เสร ี พงศ์พิศ คืนสูร่ากเหง้า, กรุงเทพฯ 2528; ibid. ed. Back to the Roots, Village Foundation, 1987; 
(บรรณาธิการ) ภูมิปญัญาชาวบ้านกับการพัฒนาชนบท (เล่ม1-2), อมรินทร์ปริ้นท์ติ้ง, 2533; ibid. “ภูมิปัญญาชาวบ้าน” 
สารานุกรมไทยสำหรับเยาวชน เลม่ 19; ibid. ปรัชญาชีวิตคดินอกกรอบ, กรุงเทพฯ 2555 
55 เหมือนหัวหน้าเผ่าอเมริกันพ้ืนเมืองที่บอกว่า “เรามีจิตวิญญาณ เมื่อสัมพันธ์กับอะไร สิ่งนั้นก็มีจิตวิญญาณด้วย” ดูคำนิยมใน 
เดวิด โบห์ม, ว่าด้วยความสร้างสรรค์, สำนักพิมพ์สวนเงินมีมา, 2550    
56 แนวคิดเรื่อง การถอยหลัง 4 ก้าว มาจากการประมวลประสบการณ์การทำงานกับชุมชน บนฐานคิดทางปรากฏการณ์วิทยา 
ว่าสิ่งสำคัญที่ขาดในโลกวันนี้ คือ “ศีลธรรมไม่กลับมาโลกาวินาศ” ดังท่ีท่านพุทธทาสสอน จึงควรที่คนเราตั้งจิตตั้งสมาธิ ฟื้นฟู
หลักคิดหลักธรรมที่ตนเองเชื่อ กลับไปหาธรรมชาติ ดังที่โลกกำลังโหยหาและรณรงค์เพื่อลดโลกร้อน การมีชีวิตที่เรียบง่าย ไม่
ไหลไปตามกระแสการบริโภคนิยม และสุดท้ายคือการคืนสู่รากเหง้า ซึ่งไม่ใช่การกลับไปอยู่กับอดีตแบบวันวานยังหวานอยู่ 
ดังที่ผู้เขียนเคยถูกกล่าวหาหลังจากที่ได้เขียนหนังสือ คืนสู่รากเหง้า และ Back to the Roots แต่หมายถึงการกลับไปรื้อฟ้ืน
คุณค่าดีงามของบรรพบุรุษ นำมาประยุกต์ให้สมสมัยวันนี้ ที่ใกล้เคียงกับความคิดของกาดาแมร์เรื่อง “ฟิวช่ัน” 
57 ได้พัฒนาทฤษฎี 3S รอด พอเพียง มั่นคงยั่งยืน พร้อมกรอบ เกณฑ์ ตัวชี้วัด ให้ผู้นำชุมชนจากหมู่บ้าน อบต. เทศบาล 
ประเมินตนเองว่า ได้พัฒนาท้องถิ่นถึงระดับไหน 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         39 

และมั่นคงได้ด้วยการเรียนรู้และพัฒนาตนเอง ไม่ได้หวังพึ่งแต่รัฐหรือภายนอกเท่านั้น แม้ว่าระบบโครงสร้าง
สังคมจะไม่ได้อำนวยมากนักก็ฟันฝ่ามาได้ 

 ทั้งนี้ ได้ใช้ศาสตร์แห่งการตีความ ทำความเข้าใจกับปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 58 ว่า “พอประมาณ มี
เหตุมีผล มีภูมิคุ้มกัน” น่าจะหมายถึงแนวคิดที่ว่าด้วยการพัฒนา “คน ความรู้ ระบบ” โดย “พอประมาณ” 
หมายถึงทางสายกลาง มัชฌิมาปฏิปทา หนทางไปสู่ความเป็นอริยะ ทางรอด ทางหลุดพ้น คือเป็นคนดีมี
คุณธรรม รู้ว่าความพอดีอยู่ตรงไหน รู้จักแยกถูกผิด ดีชั่ว  

 “มีเหตุมีผล” หมายถึงการใช้ความรู้ ใช้สติปัญญาในการตัดสินใจ การทำงาน การอยู่ร่วมกับคนอ่ืน 
การบริหารจัดการ ไม่ใช้อารมณ์ความรู้สึก หรือทำตาม ๆ กันโดยไม่วิเคราะห์วิจารณ์ให้ถ่องแท้ 

 “มีภูมิคุ้มกัน” หมายถึงการสร้างระบบที่ดี เหมือนสุขภาพดีมาจากระบบองค์รวมของร่างกายจิตใจ
ของบุคคลทั้งครบ การพัฒนาสังคมต้องการระบบเศรษฐกิจ การเมือง สังคมที่ดี จึงจะทำให้เกิดความอยู่เย็น
เป็นสุข 

 ประสบการณ์การทำงานและการศึกษา ทำให้สรุปว่า การเรียนรู้ให้คนเกิดจิตสำนึกมีความสำคัญ แต่
เพราะระบบการศึกษาปัจจุบันไม่สร้างเสริมสิ่งนี้ จึงได้พัฒนาทางเลือก ที่เรียกว่า “โครงการมหาวิทยาลัย
ชีวิต”59 และ “สถาบันการเรียนรู้เพื่อปวงชน”60 ที่ต้องการให้ผู้เรียน โดยเฉพาะผู้ใหญ่ ให้เรียนแล้ว “ช่วย
ตัวเองได้ ช่วยคนอ่ืนได้” “อยู่อย่างมีศักดิ์ศรีและมีกินในท้องถิ่นตน”  

 โครงการการศึกษาเพ่ือชีวิต การศึกษาที่เป็น “ทางเลือก” นี้ วางพ้ืนฐานให้นักศึกษาเรียนวิธีคิด เรียน
คอนแซปต์ หรือมโนทัศน์ ให้เข้าถึง “ความจริง” โดยการวิเคราะห์ สังเคราะห์ วิพากษ์วิจารณ์ อย่างมีหลักการ 
มีปรัชญา โดยได้ให้เรียนคำที่สะท้อนแนวคิดท่ีทำให้เข้าใจชีวิตและสังคม61 

 
58 Cf. เสรี พงศ์พิศ เศรษฐกิจพอเพียงเกิดได้ถ้าใจปรารถนา, กรุงเทพฯ 2550 
59 ได้พัฒนา “โครงการมหาวิทยาลัยชีวิต” หลักสูตรระดับปริญญาตรี เพื่อสังเคราะห์องค์ความรู้และประสบการณ์จากชุมชน
มาเป็นหลักสูตรในสถาบันอุดมศึกษา และนำไปเสนอความร่วมมือกับสถาบันอุดมศึกษาของรัฐ ซึ่งก็ทำได้ไม่กี่ปี เพราะแนวคิด
ใหม่ท่ีเอา “ผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง” อย่างที่กระทรวงศึกษาธิการประกาศนั้น ไม่ได้เป็นจริงในการศึกษาของชาติไม่ว่าระดับไหน 
การนำหลักสูตรซึ่งไม่ได้มีแต่ “รูปแบบ” แต่มี “เนื้อหาและกระบวนการ” จึงไม่ได้รับความร่วมมือ จากอาจารย์ส่วนใหญ่ที่
ต้องการ “สอนหนังสือ” มากกว่า “จัดกระบวนการเรียนรู้” 
60 cf. พจน์ สะเพียรชัย และคณะ, อุดมศึกษาเพื่อชีวิตและชุมชน, กรุงเทพฯ 2555, ให้แนวคิดเกี่ยวกับการศึกษาเพื่อชีวิต ที่
เขียนโดยกรรมการสภาสถาบัน ผู้บริหารและคณาจารย์ ในโอกาสเปิดสถาบันฯ เมื่อวันท่ี 15 มิถุนายน 2555 สถาบันการเรียนรู้
เพื ่อปวงชน เกิดจากความร่วมมือของมูลนิธิหมู่บ้าน บริษัทป.ต.ท.จำกัด (มหาชน) ธนาคารเพื่อการเกษตรและสหกรณ์
การเกษตร (ธ.ก.ส.) และ สำนักงานพัฒนาวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีแห่งชาติ (สวทช.) มีศูนย์กลางอยู่ท่ีจังหวัดสมุทรสงคราม 
และมีศูนย์เรียนรู้กระจายอยู่ทุกภาค แต่ที่สุดก็ไม่พ้นปัญหากับหน่วยงานราชการที่ทำหน้าที่ “ควบคุม” มากกว่า “ส่งเสริม
สนับสนุน” มีกฏเกณฑ์เดียวเพื่อวัดคุณภาพการศึกษาทุกแห่ง  ไม่ “เข้าใจ” การศึกษาเพื่อชีวิต 
61 Cf. เสรี พงศ์พิศ ร้อยคำที่ควรรู้  กรุงเทพฯ 2550 มาจากพื้นฐานทางปรัชญาที่ไม่ได้เน้นที่การสอนให้คิดเป็นเท่านั้น แต่สอน
ให้ “เข้าใจ-เข้าถึง” ความเป็นจริง และอยู่อย่าง “รู้เท่าทัน” โลก 



 

 
 

ศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทย                                                                               

40                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

 คอนแซปต์เหล่านี้ ได้ประมวลมาจากประสบการณ์การศึกษาศาสตร์แห่งการตีความ ที่ทำให้มองโลก
มองชีวิตอย่างเป็นองค์รวม จึงให้ผู ้เรียนได้ศึกษาคำที่มีความหมายในสายพันธุ์นี ้อย่างบูรณาการ อินทรีย์ 
องคาพยพ นิเวศ เครือข่าย บริบท และให้มองเห็นทั้งหมด ไม่ด่วนสรุป แต่ให้ศึกษาหาความหมายที่ลึกลงไปใต้
พ้ืนผิวด้วยศาสตร์แห่งการตีความ 
 

บรรณานุกรม 
เดวิด โบห์ม. (2550). ว่าด้วยความสร้างสรรค์. สวนเงินมีมา.  
พจน์ สะเพียรชัย และคณะ. (2555). อุดมศึกษาเพ่ือชีวิตและชุมชน. เจริญวิทย์การพิมพ์. 
พุทธทาสภิกขุ. (2557). ภูเขาแห่งวิถีพุทธธรรม. อมรินทร์. 
_______. (2515). ภาษาคน ภาษาธรรม (พิมพ์ครั้งที่4). สุขภาพใจ. 
_______. (2528). ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ. สวนอุศมมูลนิธิ.  
เสรี พงศ์พิศ. (2529). คืนสู่รากเหง้า. เทียนวรรณ.  
_______. (2555). ปรัชญาชีวิตคิดนอกกรอบ. พลังปัญญา. 
_______. (2525). ปรัชญาประวัติศาสตร์ของเฮเกล.  คณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
_______.  (2523). มาร์ติน ไฮเดกเกอร์ ปรัชญาคืออะไร. คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
_______. (2533). ภูมิปัญญาชาวบ้านกับการพัฒนาชนบท (เล่ม1-2). อมรินทร์ปริ้นท์ติ้ง.  
_______. ภูมิปัญญาชาวบ้าน. สารานุกรมไทยสำหรับเยาวชน เล่ม 19 
_______. (2548). ร้อยคำที่ควรรู้.  พลังปัญญา. 
_______. (2550). เศรษฐกิจพอเพียงเกิดได้ถ้าใจปรารถนา. พลังปัญญา. 
Beaufret, J. (1977). Erinnerung an Heidegger. Verlag Guenter. 
Derrida, J. (2013). Deconstruction from phenomenology to ethics. Polity Press.  
Dilthey W. (2016). Selected works. vol.1-6, Princeton University Press.  
_______. (2021). The essence of philosophy. Hassell Street Press.  
_______. (2021). Philosophy of existence: Introduction to Weltanschauungslehre. Hassell   

Street Press. 
Eleade M. (2018). The myth of the eternal return: Cosmos and history. (2nd ed.). Princeton 

University Press. 
Foucault M. (1980) Power knowledge: Selected interviews and other writings 1972-1977. 

Pantheon Books. 
_______. (1982). The archaeology of knowledge: And the discourse on language. vintage. 



 
 

 
 

เสรี พงศ์พิศ 

ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2566                                                                                         41 

Gadamer Hans-Georg. (1975). In John Cumming & Garret Barden (Eds.), Truth and method. 
Bloomsbury Publishing. 

_______. 1976. In David Linge (Ed.), Philosophical hermeneutics. Berkeley: University of 
California Press. 

Heidegger Martin. (1976). Was ist das die philosophie?. Verlag Guenter Neske Pfullingen. 
_______. (1962). Being and time. Harper & Row Edition, 1962 reprint 2019 แปลจาก  

Sein und Zeit. 
Hegel Friedrich. (1977). Phenomenology of sprit. Oxford University Press.  
Husserl Edmund. (2014). Ideas for a pure phenomenology and phenomenological 

philosophy: First book: General introduction to pure phenomenology. Hackett 
Publishing Company. 

Pascal Blaise. (2011). Pensées. CreateSpace Independent Publishing Platform. 
Ricoeur Paul. (1974).  The conflict of interpretation: Essays in hermeneutics. Northwestern 

University Press,  
_______. (1981). Hermeneutics and human sciences essays on language, action, and 

interpretation. ed., trans John B. Thompson Cambridge University Press.  
_______. (1978). Existence and hermeneutics. In Charles E. Reagan, & David Stewart (Eds.), 

The philosophy of Paul Ricœur: An anthology of his work. Beacon Press.  
Schleiermacher. (1996). On religion: Speeches to its cultured despisers. (2nd ed.). Cambridge 

University Press. 
Seri Phongphit, (1978). The problem of religious language: A study of Buddhadasa Bhikhu and 

Ian Ramsey, as models for mutual understanding of Buddhism and Christianity. 
Munich University. 

Seri Phongphit. (1987). Back to the roots. Bangkok. 
Wittgenstein Ludwig. (2010). Tractatus logico-philosophicus. Book Jungle. 
Wittgenstein Ludwig. (2009). Philosophical investigation (4th ed.). Wiley-Blackwell. 
 


