
                               

 
 

      วารสารปราชญ์ประชาคม 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ ์2568 

Journal of Scholar Community 
Vol.3 No.1 January- February 2025 

      

 
 
 
 
 

มานพ นักการเรียน 1* 
พระมหาวีระชาติ โปธา 2  

วิญญู กินะเสน 3 
บานชื่น นักการเรียน 4 

ฉัชศุภางค์ สารมาศ 5  

รับบทความ: 29 มกราคม 2568  แก้ไขบทความ: 19 กุมภาพันธ ์2568  ตอบรับบทความ: 24 กุมภาพันธ ์2568
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้ศึกษาอาณาจักรทวารวดีในแง่มุมทางประวัติศาสตร์ สังคมและศาสนา สุวรรณภูมิเป็น
ดินแดนที่มีอยู่จริงในทางประวัติศาสตร์ พระอุตตรเถระ ผู้มาพร้อมกับพระโสณเถระ ได้กลายเป็นหลวงปู่เทพ
โลกอุดร และยังดำรงสังขารขันธ์อยู่เพ่ือดูแลพระพุทธศาสนาในสุวรรณภูมิจนถึงปัจจุบันนี้ เป็นอาณาจักรทวาร
วดี ราวพุทธศตวรรษที่ 12-16 โดยมีศูนย์กลางที่นครปฐมโบราณ มีการติดต่อสัมพันธ์ระหว่างเมืองโบราณต่าง 
ๆ และมีการนับถือท้ังพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์  
 กษัตริย์ทวารวดีได้ทรงดำเนินตามนโยบายธรรมวิชัยของพระเจ้าอโศกมหาราช ปฏิบัติตามคติพระเจ้า
จักรพรรดิในพระพุทธศาสนา แต่ก็ผสมผสานกับคติจักรพรรดิในศาสนาพราหมณ์ ทรงใช้รัฐประศาสโนบาย
ในทางเศรษฐกิจ โดยไม่มีการเก็บภาษี จึงทำให้สังคมรัฐมีความมั่งคั่ง ความมั่นคงและความอุดมสมบูรณ์ โดยมี
ธรรมวิชัยนั้นเป็นแกนหลักแห่งการปกครอง 
 สังคมในทวารวดีจากภาพปูนปั้นและจารึกสะท้อนถึงการเป็นสังคมพหุวัฒนธรรม ที่ผู้คนสามารถอาศัย
อยู่ร่วมกันในบ้านเมืองได้ เป็นสังคมของการทำบุญสร้างกุศลในพระพุทธศาสนา ซึ่งมีการผสมผสานทางคติ
ความเชื่อระหว่างพระพุทธศาสนา และความเชื่อดั้งเดิมเรื่อง “ผี” เป็นสังคมแห่งการมีความกตัญญูกตเวทีและ
การมีความเมตตา เป็นสังคมแห่งการบำเพ็ญทานบารมี โดยมุ่งไปที่ “มหาบริจาค” คือการบริจาคใหญ่ และ
เป็นสังคมที่มีเป้าหมายแห่งการปฏิบัติเพื่อให้สิ้นทุกข์สิ้นกิเลสอย่างสิ้นเชิง 
 

คำสำคัญ: สุวรรณภูมิ ทวารวดี นครปฐมโบราณ ธรรมวิชัย สังคมพหุวัฒนธรรม 
 

1-5 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย 
* อีเมล: mnakkarreiyn@gmail.com 

เมืองนครปฐมโบราณ: ศึกษาและตีความทางสังคม ทวารวด ี



 
 

 
 

มานพ นักการเรียน, พระมหาวีระชาติ โปธา, วิญญู กินะเสน, บานชืน่ นักการเรียน และฉัชศภุางค์ สารมาศ  

ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568                                                                                            71 

 

 

 

 

 

 

Manop  Nakkanrian 1* 

Phramahaweerachat  Potha 2  

Winyou  Kinasen 3 

Banchuen  Nakkanrian 4 

Chatsuphang  Saramart 5 

 

 

Abstract 

 This article examined the Dvaravati Kingdom from historical, social and religious 

perspectives. Suvarnabhumi was a historically real land. Phra Uttara, who came with Phra Sona, 

became Luang Pu Thep Lok Udon and continued to exist in their physical form to care for Buddhism 

in Suvarnabhumi, up to the present day. The Dvaravati Kingdom existed around the 12th to 16th 

Buddhist century, with its center in ancient Nakhon Pathom. There were connections and relationships 

between various ancient cities and both Buddhism and Brahmanism were practiced.  

 The king of Dvaravati followed the policy of Dharma-Vijaya of Emperor Ashoka, adhering to 

the principles of the Buddhist emperor while also integrating the imperial ideals of Brahmanism. He 

implemented economic governance without taxation, which led to a prosperous, stable, and abundant 

society, with Dharma-Vijaya as the central tenet of his rule. 

 The society in Dvaravati, as reflected in the stucco images and inscriptions, showcased a 

multicultural community where people can coexist harmoniously. It was a society centered around 

making merit and good deeds in Buddhism, which incorporated a blend of beliefs between Buddhism 

and traditional beliefs about "spirits." It is a society characterized by gratitude and compassion, as well 

as one that emphasized the practice of generosity, focusing on “great donations”, which referred to 

significant acts of giving. Furthermore, It was a society whose goal of practice was to completely end 

all suffering and defilements. 

 

Keywords: Suvarnabhumi, Dvaravati, Ancient Nakhon Pathom, Dharma-Vijaya, Multicultural Society 
 
 
 

 
1 -5 Mahamakut Buddhist University, Sirindhornrajavidyalaya Campus 
* Email: mnakkarreiyn@gmail.com 

Dvaravati, Ancient City of Nakhon Pathom: 

Social Studies and Interpretations 



 

 
 

ทวารวดี เมืองนครปฐมโบราณ: ศึกษาและตีความทางสังคม 

72                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

บทนำ 

 “ทวารวดี” หรือ “ทวารกา” เป็นชื่อเมืองของพระกฤษณะ ในมหากาพย์อินเดียเรื่องมหาภารตยุทธ 
เป็น 1 ในนครทั้ง 7 (อโยธยา, มถุรา, หฤทวาร, พาราณสี, กาญจีปุรัม, อุชไชนะ, ทวารกา (ทวารวดี)) ซึ่งศาสนา
ฮินดูถือว่า เป็นแหล่งจาริกแสวงบุญที่สำคัญ (ตีรถะ) ในประเทศอินเดีย เชื่อกันว่า การได้จาริกแสวงบุญไปยัง
สถานที่ทั้ง 7 จะให้พรโมกษะแก่ผู้นั้นให้ได้หลุดพ้นการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ (Anu  Kapur, 2019: 
74–75) และมีปรากฏในอรรถกถาขุททกนิกาย ชาดก ฆตปัณฑิตชาดก (ขุ.ชา.ปญฺจก.อ.5/466-467) แปลตาม
ศัพท์ว่า “เมืองที่ประกอบด้วยประตูและรั้ว” ด้านหนึ่งของเมืองติดกับทะเล ส่วนอีกด้านหนึ่งล้อมรอบไปด้วย
ภูเขา ทำให้ตีความได้ว่า เป็นปากประตูทางการค้า เป็นชุมทางการค้า มีนัยหมายถึงเมืองที่มีทะเลล้อมหรือ
ติดต่อทางทะเลและทางภูเขา ทำให้ค้าขายได้สะดวกทั้งทางบกและทางทะเล แต่ส่วนใหญ่เป็นการค้าขายทาง
ทะเล  
 คำว่า “ทวารวดี” นี้ เป็นข้อสันนิษฐานมาจากคำว่า “โถ-โล-โป-ตี” (To-Lo-po-ti) ซึ่งปรากฏในบันทึก
การเดินทางของพระภิกษุเหี้ยนจัง ที่เดินทางจากจีนไปสืบพระพุทธศาสนาในอินเดียทางบก ในพ.ศ. 1172 และ
เดินทางกลับจีนในพ.ศ. 1188 ในบันทึกการเดินทางนี้ ได้กล่าวถึงชื่ออาณาจักรโถโลโปตีไว้ด้วย ซึ่งนักวิชาการ
ชาวอังกฤษชื่อ ซามูเอล บีล (Samuel Beal) เชื่อว่า คำว่า “โถ-โล-โป-ตี” ตรงกับภาษาสันสกฤตคือทวารวดี 
โดยที่ทวารวดีเป็นเมืองที่ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออกของอาณาจักรศรีเกษตร ในประเทศพม่า และตั้งอยู่ทางทิศ
ตะวันตกของอาณาจักรอิศานปุระ ในประเทศกัมพูชา (Si-Yu-Ki, 1884: 199-200) อาณาจักรทวารวดีนี้ตั้งอยู่
ในด ินแดนประเทศไทยปัจจุบ ัน และยังส ันนิษฐานคำอื ่น ๆ ที ่ม ีสำเน ียงคล ้ายกันเช ่น จวนโลโปติ 
(Tchouanlopoti) หรือ เชอโฮโปติ (Chohopoti) ว่าคืออาณาจักรทวารวดีด้วย 
 ในบันทึกอีกชิ้นหนึ่ง ได้แก่ บันทึกของพระภิกษุอี ้จิง ผู้ที ่เดินทางจากจีนไปสืบพระพุทธศาสนาใน
อินเดียโดยทางทะเล ระหว่าง พ.ศ. 1214-1218 ท่านออกเดินทางจากเมืองกวางตุ้ง ในบันทึกกล่าวถึงเมืองท่า
และอาณาจักรตามชายฝั่งทะเลที่ท่านได้เดินทางผ่าน ที่ปรากฏชื่อได้แก่ หลินยี่ ฟูนัน ทวารวดี และเมืองอื่น ๆ 
(ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2562: 92) 
 ทวารวดีเป็นอาณาจักรแห่งแรกในดินแดนไทย กำหนดอายุตั ้งแต่ราวพุทธศตวรรษที่ 12 ถึงพุทธ
ศตวรรษที่ 16 โดยเมืองที่เชื่อว่าเป็นศูนย์กลางของอาณาจักรทวารวดีจากหลักฐานทางโบราณคดี ทั้งจากด้าน
ที่ตั้ง ขนาดของเมือง ศาสนสถาน โบราณวัตถุ และการติดต่อกับโลกภายนอก มี 4 แห่ง คือ  นครปฐม อู่ทอง 
ศรีเทพ และลพบุรี จากเมืองโบราณในสมัยทวารวดีเท่าที่พบแล้ว มีจำนวนประมาณ 107 เมืองในทุกภูมิภาค
ของประเทศไทย (สำนักงานโบราณคดีและพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติที่ 1 ราชบุรี, 2541: 117-120) 
 บทความนี้ ศึกษาทวารวดี ซึ่งมีเมืองนครปฐมโบราณเป็นศูนย์กลาง กำหนดอายุตั้งแต่ราวพุทธศตวรรษ
ที่ 12 ถึงพุทธศตวรรษที่ 16 ในประเด็นเกี่ยวกับทวารวดีนครปฐม : ตีความจากตำนาน สุวรรณภูมิ -ทวารวดี : 
เส้นทางการเดินเรือจากอินเดียมายังดินแดนทั้ง 2 แห่ง ธรรมวิชัย : แกนหลักแห่งการปกครอง และสังคมทวาร
วดี : ศึกษาจากภาพปูนปั้นและจารึก ตามลำดับ  



 
 

 
 

มานพ นักการเรียน, พระมหาวีระชาติ โปธา, วิญญู กินะเสน, บานชืน่ นักการเรียน และฉัชศภุางค์ สารมาศ  

ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568                                                                                            73 

ทวารวดีนครปฐม: ตีความจากตำนาน  
 จากตำนานความเชื่อพระอุตตรเถระ ซึ่งต่อมาคือหลวงปู่เทพโลกอุดร พบว่า คัมภีร์สมันตปาสาทิกาได้
ระบุคณะพระสมณทูต สายที่ 8 ที่ไปประกาศศาสนาที่สุวรรณภูมิ ไว้แต่หัวหน้า ได้แก่ พระโสณเถระและพระ
อุตตรเถระ (วิ.มหา.อ. 1/58-95) แต่ตามหลักฐานของวัดเพชรพลี ซึ่งก็คือวัดพริบพรีเดิม เป็นบันทึกอักษรเท
วนาครี ขุดค้นพบ ณ ซากศิลาวัดบัวคูบัว ตำบลคูบัว อำเภอเมือง จังหวัดราชบุรี ได้ระบุว่า คณะพระสมณทูต
สายที่ 8 ประกอบด้วย 1. พระโสณเถระ 2. พระอุตตรเถระ 3. พระมูนียเถระ 4. พระฌานียเถระ และ 5. พระ
ภูริยเถระ ซึ่งการอุปสมบทในปัจจันตประเทศ จะต้องมีพระภิกษุจำนวน 5 รูปประชุมพร้อมกัน และสามเณร
อิสิจน์ สามเณรคุณะ สามเณรนิตยะ เขมกะอุบาสก อนีฆะอุบาสก อดุลยะอำมาตย์ และพราหมณ์และนาง
พราหมณี ผู้คนอีก 38 คน (Dhava Vimut, 2553) 
 พระโสณเถระะและพระอุตตรเถระเป็นผู้มีฤทธิ์มาก ได้ปราบนางผีเสื้อน้ำ และแสดงพรหมชาลสูตร ซึ่ง
ว่าด้วยข่ายแห่งพระสัพพัญญุตญาณอันประเสริฐ ดังมีข้อความว่า “พระโสณเถระและพระอุตตรเถระ ผู้มีฤทธิ์
มาก ไปสู่สุวรรณภูมิ ปราบปรามพวกปีศาจแล้ว ได้แสดงพรหมชาลสูตร” ทำให้คนในดินแดนสุวรรณภูมิตั้งอยู่
ในไตรสรณคมณ์และเบญจศีล ประชาชนประมาณ 60,000 คน ได้บรรลุธรรม พวกเด็กในตระกูลประมาณ 
3,500 คน บวชแล้ว กุลธิดาประมาณ 1,500 นาง ก็บวชแล้ว พระโสณเถระและพระอุตรเถระทำให้
พระพุทธศาสนาได้ตั้งมั่นแล้วในดินแดนสุวรรณภูมิ (วิ.มหา.อ. 1/58-95) 
 พระอุตตรเถระ ผู้มาพร้อมกับพระโสณเถระ ซึ่งเป็นพระสมณทูตที่พระเจ้าอโศกมหาราชส่งมาเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในดินแดนสุวรรณภูมิ ได้กลายเป็นหลวงปู่เทพโลกอุดร และเชื่อกันว่า พระอุตตรเถระนั้นยัง
ดำรงสังขารขันธ์อยู่เพื่อดูแลพระพุทธศาสนาในสุวรรณภูมิ (ข่าววาไรตี้ , 2559) ตลอดถึงทวารวดี สุโขทัย 
อยุธยา จนถึงปัจจุบันนี้ 
 จากตำนานพระประโทณเจดีย์เกี่ยวกับการสร้างเมืองนครไชยศรีและพระประโทณเจดีย์ ฉบับนายอ่อง 
ไวกำลัง พบว่า   เจ้าเมืองลังกาทรงใคร่อยากจะได้โทณะไว้ในครอบครองจึงโปรดให้พระภิกษุชื่อกัลยาดิศเถร  
ไปขอโทณะนั้นกับกษัตริย์ผู้ทรงเมืองนครไชยศรีในยุคนั้นคือพระยาศรีสิทธิชัย แต่หมู่พรามณ์ซึ่งเป็นเจ้าของ    
ก็ขัดขืน ไม่ให้โทณะไป ต่อมา เมืองนครปฐมโบราณมีความเจริญรุ่งเรืองมาตั้งแต่ช่วงพุทธศตวรรษที่ 12 คือ
พระยากาวัณดิสราช ทรงขับไล่พวกพราหมณ์ให้ไปอยู่ที่เมืองละโว้ (ลพบุรี) เมื่อพ.ศ. 1192 และให้ก่อพระเจดีย์
ล้อมเรือนหินที่บรรจุโทณะที่ใช้ตวงพระบรมสารีรีกธาตุของพระพุทธเจ้าเอาไว้ แล้วให้นามว่า “พระประโทณ
เจดีย์” (กรมศิลปากร, 2506: 1-4) ทำให้เห็นถึงการติดต่อสัมพันธ์ระหว่างเมืองโบราณต่าง ๆ ทั้งภายในภูมิภาค 
คือเมืองละโว้ และภายนอกประเทศคือลังกาทวีป และแสดงถึงศรัทธาปสาทะในพระพุทธศาสนาของกษัตริย์ซึ่ง
มีพราหมณ์เป็นปุโรหิตอยู่ในราชสำนักด้วย (สฤษดิ์พงศ์  ขุนทรง, 2559: 30-31) 
 จากเรื่องตำนานพระยากงพระยาพาน ซึ่งเป็นการกระทำปิตุฆาตและสั่งให้ฆ่ายายหอมที่ เลี้ยงดูมาของ
พระยาพาน ทำให้พระองค์คิดที่จะไถ่บาป จึงโปรดให้เรียกประชุมเหล่าขุนนางอำมาตย์ และพระภิกษุสงฆ์ พระ



 

 
 

ทวารวดี เมืองนครปฐมโบราณ: ศึกษาและตีความทางสังคม 

74                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

มหาเถระจึงแนะให้พระองค์ก่อพระเจดีย์ขนาดใหญ่เพื่อไถ่บาป (กรมศิลปากร , 2506: 33) ซึ่งพระเจดีย์องค์นี้
เชื่อกันว่าคือ พระปฐมเจดีย์องค์เดิม  
 แม้ว่าตำนานเรื ่องดังกล่าวจะสัมพันธ์กับความเชื ่อในพระพุทธศาสนา แต่ก็มีความเกี ่ยวข้องกับ
พระกฤษณะ พระเป็นเจ้าแห่งศาสนาพราหมณ์ นิกายไวษณพด้วย ในมหากาพย์มหาภารตยุทธ มีการกล่าวถึง
พระกฤษณะได้ปราบปรามอสูรร้ายต่าง ๆ ตนสำคัญคือ พญากังสะ และพาณาสูร (Human Excellence, 
2565) ซึ่งชื่อเหล่านี้คงเป็นต้นเค้าของชื่อพระยากงและพระยาพานในตำนานของนครปฐมโบราณ แม้แต่ชื่อ
เมืองทวารวดีหรือทวารกา ซึ่งเป็นราชธานีของพระกฤษณะ นครปฐมโบราณก็ยืมนำมาใช้เป็นชื่อราชธานีของ
บ้านเมืองเพ่ือเป็นนามมงคล 
 สรุปได้ว่า มีตำนานความเชื่อเกี่ยวกับพระอุตตรเถระ ผู้มาพร้อมกับพระโสณเถระ ซึ่งเป็นคณะพระ
สมณทูต สายที่ 8 ที่พระเจ้าอโศกมหาราชส่งมาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในดินแดนสุวรรณภูมิ ได้กลายเป็นหลวง
ปู่เทพโลกอุดร และเชื่อกันว่า ยังดำรงสังขารขันธ์อยู่เพื่อดูแลพระพุทธศาสนาในสุวรรณภูมิ ตลอดถึงทวารวดี 
สุโขทัย อยุธยา จนถึงปัจจุบันนี้ เป็นอาณาจักรทวารวดี ราวพุทธศตวรรษที่ 12 -16 โดยมีศูนย์กลางที่เมือง
นครปฐมโบราณ มีการติดต่อสัมพันธ์ระหว่างเมืองโบราณต่าง ๆ ทั้งภายในภูมิภาคและนอกภูมิภาค และมีการ
นับถือทั้งพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์ แม้แต่ชื่อเมืองทวารวดีหรือทวารกา ก็นำมาจากคัมภีร์ทั้ง 2 
ศาสนานั้น 
 

สุวรรณภูมิ-ทวารวดี: เส้นทางการเดินเรือจากอินเดียมายังดินแดนทั้ง 2 แห่ง  
 สุวรรณภูมิ เป็นดินแดนที่มีอยู่จริงในทางประวัติศาสตร์ ในภาษาสันสกฤต ใช้สุวรรณภูมิ ในภาษาบาลี
คือ สุวัณณภูมิ ในภาษาจีนโบราณ คือ จินหลิน (หวัง เหว่ยหมิน (Wang Wei Min), 2535: 85) ในภาษากรีก
โบราณคือ ไคร้เซ่ (Chryse) (Struan Reid, 1994) ในอาหรับ เรียกสุวรรณภูมิว่า อาณาจักรสุฟฟรา (เสฐียร
โกเศศ, 2515: 416-451) คือดินแดนทอง ใช้ในเชิงสัญลักษณ์ของความมั่งคั่งทางทรัพยากรและเศรษฐกิจ ผู้ที่
นับถือพระพุทธศาสนา ได้แก่ ไทย พม่า มอญ ลาว และเขมร ต่างอ้างสิทธิ์ว่า บ้านเมืองของตนเป็นศูนย์กลาง
ของบ้านเมืองในสมัยสุวรรณภูมิ ซึ ่งคณะพระสมณทูตของพระเจ้าอโศกมหาราชเดินทางเข้ามาเผยแผ่
พระพุทธศาสนา (ศรีศักร  วัลลิโภดมและวลัยลักษณ์  ทรงศิริ, 2566: 8)  
 สุวรรณภูมิไม่ใช่เป็นดินแดนที่อยู่นิ่ง โดยไม่เกี่ยวข้องกับภายนอก หากเป็นดินแดนที่มีผู้คนที่อยู่กันเป็น
บ้าน เป็นเมือง และเป็นรัฐ ที่มีการค้าขายติดต่อกับภายนอก ซึ่งกล่าวถึงพ่อค้านานาชาติทั้งที่เป็นคนอินเดีย 
และไม่ใช่คนอินเดีย คือชาวกรีก เปอร์เซีย อียิปต์ โรมัน และอาหรับที่มาจากตะวันออกกลางผ่านอินเดียเข้าไป
ค้าขายที่ส ุวรรณภูมิ พร้อมทั ้งมีการตั ้งรกรากอยู ่เป็นกลุ ่ม ๆ ตามสถานีการค้าที ่มีช ่างฝีมือผลิตสินค้า
เครื่องประดับ และสิ่งของมีค่าเพ่ือแลกเปลี่ยนกับสินค้าป่า แร่ธาตุและอ่ืน ๆ ของคนพ้ืนเมือง ทำให้สุวรรณภูมิ 
ซ่ึงเป็นดินแดนโพ้นทะเลทางตะวันออกของอินเดีย เป็นดินแดนแห่งความมั่งคั่งด้วยโภคทรัพย์ทั้งทางทรัพยากร
และแร่ธาตุ ทำให้เกิดรายได้ทางเศรษฐกิจทั้งแก่พ่อค้าและรัฐที่เข้ามาติดต่อค้าขาย และส่งผลที่ตามมาก็คือมี



 
 

 
 

มานพ นักการเรียน, พระมหาวีระชาติ โปธา, วิญญู กินะเสน, บานชืน่ นักการเรียน และฉัชศภุางค์ สารมาศ  

ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568                                                                                            75 

การแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะวัฒนธรรมอินเดียและจากบ้านเมืองภายนอกทั้งทางตะวันตกและ
ตะวันออกเข้ามาผสมผสาน (ศรีศักร  วัลลิโภดมและวลัยลักษณ์  ทรงศิริ, 2566: 13) 
 บริเวณคาบสมุทรที่เส้นทางการค้าข้ามผ่านจากมหาสมุทรอินเดียไปยังฝั่งทะเลจีนใต้ในมหาสมุทร
แปซิฟิกนั้น อยู่ในดินแดนในประเทศไทยที่ในจดหมายเหตุจีนสมัยราชวงศ์ซ่ง ตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ 17 เรียกว่า
สยามประเทศ เป็นดินแดนที่มีพัฒนาการ เป็นรัฐแรกเริ่มแต่สมัยสุวรรณภูมิลงมาถึงฟูนัน ทวารวดี ศรีวิชัย 
ลพบุรี และอยุธยา ตามลำดับ (ศรีศักร  วัลลิโภดมและวลัยลักษณ์  ทรงศิริ, 2566: 14) 
 เส้นทางการเดินเรือของพ่อค้านักบวชจากอินเดียและที่มาจากถิ่นอื่น ๆ ซึ่งประสงค์จะเดินทางไป
สุวรรณภูมิ ซึ่งมีนครปฐมเป็นเมืองเก่าแก่เป็นศูนย์กลางตั้งอยู่ริมทะเล และดินแดนแห่งอาณาจักรซึ่งเรียกว่า
ทวารวดี มีนครปฐมเป็นราชธานี ราวพุทธศตวรรษที่ 12-16 ก็ต้องมาลงเรือที่เมืองท่าของแม่น้ำคงคาคือเมือง
ท่าตัมราลิปติ เมืองท่าของแม่น้ำมหานาดี คือ ปาเลอ โกนาฆาร์ เลียบชายฝั่งคือเมืองท่ากลิงคะปัฏฏินัม เมือง
ท่าของแม่น้ำกฤษณาและโคธาวารี คือมาสุลีปัฏฏินัมและธารนิโกฏะ เมืองท่าของแม่น้ำฆาเวรีคือ โสปัฏมะ มี
ทิศทางไป 2 ทาง คือ 
 1. แล่นเลียบชายฝั่งผ่านไปทางก้นอ่าวเบงกอล เลียบชายฝั่งบังคลาเทศและพม่า ผ่านด้านเหนือของ
เกาะโคโค่ แล้วแวะพักท่ีหมู่เกาะเล็ก ๆ แห่งนี้ แล้วเลียบชายฝั่งทะเลอันดามันสู่คาบสมุทรสยาม-มลายู ตัดลงสู่
ช่องแคบมะละกา แล้วเดินทางเลียบชายฝั่งสู่อ่าวไทย 
 2. แล่นเลียบชายฝั่งลงใต้แล้วเลียบเกาะศรีลังกา ตัดข้ามอ่าวเบงกอล เข้าทางที่เรียกว่า "ช่อง 10 
องศา" ที่อยู่ระหว่างเกาะอันดามันและหมู่เกาะนิโคบาร์ เพื่อเดินทางแบบตัดอ่าวตรงไปยังคาบสมุทรสยาม -
มะลายู ตัดลงสู่ช่องแคบมะละกา แล้วเดินทางเลียบชายฝั่งสู ่อ่าวไทย (ศรีศั กร  วัลลิโภดมและวลัยลักษณ์  
ทรงศิร,ิ 2566: 44) 
 ในบางกรณี พ่อค้านักบวชจากอินเดียและที่มาจากถิ ่นอื ่น ๆ ซึ ่งประสงค์จะเดินทางไปดินแดน     
สุวรรณภูมิ ก็ต้องมาลงเรือที่เมืองท่า แล้วเดินเรือเลียบชายฝั่งมาจากอ่าวเบงกอล อาจใช้ทางลัดโดยไม่ไปทาง
ช่องแคบมะละกา คือใช้บริเวณคอคอดกระ ซึ่งมี 4 เส้นทาง คือ  
 1. เส้นทางเขมายี้-ปากจั่น-โป่งเงาะ-เขาตาพลาย-เขาสามแก้ว แล้วออกสู่อ่าวไทย 
 2. เส้นทางเขมายี้-คลองละอุ่น-ในวง-เขาทะลุ-เขาค่าย-ปากตะโก แล้วออกสู่อ่าวไทย 
 3. เส้นทางภูเขาทอง-บางกล้วย-ในหยาน-คลองพะโต๊ะ-เขาเสก-ปากน้ำหลังสวน แล้วออกสู่อ่าวไทย 
 4. เส้นทางภูเขาทอง-บางกล้วย-ปากหมาก-ท่าชนะ แล้วออกสู่อ่าวไทย (ศรีศักร วัลลิโภดม และ     
วลัยลักษณ์  ทรงศิริ, 2566: 98-134) 
 สรุปได้ว่า สุวรรณภูมิ เป็นดินแดนที่มีอยู่จริงในทางประวัติศาสตร์ ในภาษาสันสกฤต ใช้สุวรรณภูมิ ใน
ภาษาบาลีคือ สุวัณณภูมิ ในภาษาจีนโบราณ คือ จินหลิน ในภาษากรีกโบราณคือ ไคร้เซ่ (Chryse) ในอาหรับ 
เรียกสุวรรณภูมิว่า อาณาจักรสุฟฟรา ไม่ใช่เป็นดินแดนที่อยู่นิ่ง โดยไม่เกี่ยวข้องกับภายนอก เป็นดินแดนที่มี
ผู้คนที่อยู่กันเป็นบ้าน เป็นเมือง และเป็นรัฐ โดยพ่อค้านักบวชจากอินเดียและที่มาจากถิ่นอ่ืน ๆ ซึ่งประสงค์จะ



 

 
 

ทวารวดี เมืองนครปฐมโบราณ: ศึกษาและตีความทางสังคม 

76                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

เดินทางไปดินแดนสุวรรณภูมิและทวารวดี ใช้เส้นทางการเดินเรือ มีทิศทางไปได้หลายเส้นทาง คือ แล่นเลียบ
ชายฝั่งผ่านไปทางก้นอ่าวเบงกอล ตัดลงสู่ช่องแคบมะละกา แล้วเดินทางเลียบชายฝั่งสู่อ่าวไทย แล่นเลียบ
ชายฝั่งลงใต้แล้วเลียบเกาะศรีลังกา เดินทางเลียบชายฝั่งสู่อ่าวไทย และอาจใช้ทางลัดโดยไม่ไปทางช่องแคบ  
มะละกา คือใช้บริเวณคอคอดกระ ทำให้สังคมรัฐสมัยสุวรรณภูมิ และอาณาจักรทวารวดี ได้มีการแลกเปลี่ยน
ทางวัฒนธรรม เป็นสังคมแห่งสันติสุข มีมิตรไมตรี ท่ามกลางความหลากหลายทางภาษา เชื้อชาติ และศาสนา 
 

ธรรมวิชัย: แกนหลักแห่งการปกครอง  

 ทวารวดีมีกษัตริย์ปกครองและมีพราหมณ์ทำหน้าที่อยู่ในราชสำนัก พบได้จากจารึกเหรียญเงิน อักษร
ปัลลวะ ภาษาสันสกฤต อายุราวพุทธศตวรรษที่ 12 ความว่า “ศฺรีทฺวารวตี ศฺวรปุณฺย” แปลว่า พระเจ้าศรี     
ทวารวดีผู้มีบุญอันประเสริฐ การเข้าสู่ตำแหน่งของกษัตริย์ต้องประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ โดยเริ่มต้นที่พิธีราช     
สูยะหรือพิธีราชาภิเษก เพื่อยกฐานะให้เทียบเท่าเทพเจ้า ดังได้พบแผ่นหินรูป 4 เหลี่ยมผืนผ้าที่มีหลุมตื้นอยู่   
ตรงกลาง มีรูปแส้ วัชระ ขอสับช้าง พัดโบก ฉัตร ปลาและสังข์อย่างละคู่ และมีหม้อน้ำอยู่ตอนล่าง  
 กษัตริย์ทวารดีได้ปฏิบัติตามคติพระเจ้าจักรพรรดิในพระพุทธศาสนาผสมผสานกับคติจักรพรรดิใน
ศาสนาพราหมณ์ ดังพบได้จากหลักฐานคือแผ่นหินจำหลักรูปบุคคลชายและรูปช้าง พร้อมทั้งสิ ่งของมงคล 
ได้แก่ หม้อปูรณฆฏะ สังข์ จักร และดาว 5 แฉก ซึ่งแผ่นหินรูปบุคคลนั้นพบที่โรงเรียนเกษตรกรรมนครปฐม 
(เดิม) ซึ่งปัจจุบันคือบริเวณมหาวิทยาลัยศิลปากร วิทยาเขตพระราชวังสนามจันทร์ ส่วนแผ่นหินรูปช้างก็พบที่
ตำบลสนามจันทร์เช่นกัน (สฤษดิ์พงศ์  ขุนทรง, 2557: 143) กำหนดอายุราวพุทธศตวรรษที่ 12-16 โดยแผ่น
หินจำหลักรูปช้าง อาจเป็นรูปช้างแก้ว รูปบุคคลชาย อาจเป็นรูปขุนคลังแก้วหรือขุนพลแก้ว ซึ่งเป็นรัตนะของ
พระเจ้าจักรพรรดิ ทำให้สืบค้นไปถึงจักกวัตติสูตร ซึ่งเกี่ยวกับพระเจ้าจักรพรรดิ ความว่า “พระเจ้าจักรพรรดิ 
เป็นธรรมราชา ทรงเป็นใหญ่ในแผ่นดิน มีมหาสมุทรทั้ง 4 เป็นขอบเขต มีราชอาณาจักรมั่นคง มีรัตนะ 7 
ประจำพระองค์ คือ จักรแก้ว ช้างแก้ว ม้าแล้ว แก้วมณี นางแก้ว ขุนคลังแก้ว และขุนพลแก้ว” (ที.ปา. 
11/81/60) และพระเจ้าจักรพรรดิทรงประพฤติจักกวัตติวัตร ดังนี้ “พระราชาก่อนที่จะเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ 
พระองค์จะทรงประพฤติจักกวัตติวัตรอันประเสริฐมาก่อน จักกวัตติวัตรอันประเสริฐ ได้แก่ 1) อาศัยธรรมะ 
สักการะธรรมะ เคารพธรรมะ นับถือธรรมะ บูชาธรรมะ ยำเกรงธรรมะ มีธรรมะเป็นธงชัย มีธรรมะเป็นใหญ่ 2)
รักษาคุ้มครอง ป้องกันอย่างเป็นธรรมะในชนภายใน ในกองพล ในชาวเมือง ชาวชนบท สมณะ พราหมณ์ และ
ในเหล่าสัตว์ 3) ไม่ให้มีสิ่งที่เป็นอธรรมในแว่นแคว้น ไม่ให้มีสิ่งผิดศีลธรรมเกิดขึ้น 4 } ให้ทรัพย์แก่ผู้ไม่มีทรัพย์ 
และ 5) เข้าไปหาสมณะพราหมณ์ผู้งดเว้นจากความประมาท มีความอดทน มีความสงบ ฝึกตนอยู่ผู้เดียว ดับ
กิเลสอยู่ผู้เดียว แล้วถามว่า “ท่านขอรับ กุศลคืออะไร อกุศลคืออะไร กรรมใดไม่มีโทษ กรรมใดมีโทษ กรรมใด
ควรเสพ กรรมใดไม่ควรเสพ กรรมใดทำแล้วเป็นประโยชน์ กรรมใดทำแล้วไม่เป็นประโยชน์” ครั้นเมื่อฟังคำ
ของสมณะพราหมณ์นั ้นแล้ว สิ ่งใดเป็นอกุศลก็เว้นเสีย สิ ่งใดเป็นกุศลก็ถือมั ่นประพฤติปฏิบัติ” (ที.ปา. 
11/84/62-63) และพบได้จากจารึกวัดพระงาม (พ.ศ. 1101-1400) คือจารึกภาษาสันสกฤต ซึ่งต่างจากจารึก



 
 

 
 

มานพ นักการเรียน, พระมหาวีระชาติ โปธา, วิญญู กินะเสน, บานชืน่ นักการเรียน และฉัชศภุางค์ สารมาศ  

ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568                                                                                            77 

ทวารวดีในที ่อื ่น ๆ ที ่เป็นหลักธรรมภาษาบาลี และมอญ มีเนื ้อหาเป็นการเฉลิมพระเกียรติพระราชา              
ผู้มีความสามารถทรงได้ชัยชนะในสงคราม นำความเจริญมาสู่วงศ์ตระกูลและบ้านเมือง คือ เมืองทิมิริงคะ เมือง
หัสตินาปุระ และเมืองทวารวดี ซึ่งล้วนเป็นนามเมืองที่ปรากฏในเทพปกรนัม เรื่องมหาภารตะ ทั้งนี้ยังได้จารึก
ต่ออีกว่า “พระราชาพระองค์นี้ได้ถวายสิ่งของไว้กับปศุปติ พระศิวะ ได้แก่ ต้นมะม่วง 30 ต้น แม่โค 400 ตัว 
และลูกนกคุ่ม 156 ตัว”(คลังความรู้สุวรรณภูมิ, 2565) ซึ่งการใช้คำว่า ปศุปติ คือคำเรียกพระศิวะที่เก่าแก่ที่สุด 
หมายถึง “เจ้าแห่งสรรพสัตว์” นิยมใช้พื้นที่แคว้นคุชราต อันเป็นที่ตั้งของเมืองทวารวดี  
 จากข้อความ “พระราชา ผู้มีความสามารถทรงได้ชัยชนะในสงคราม..ได้ถวายสิ่งของไว้กับปศุปติ พระ
ศิวะ..” ในจารึกวัดพระงาม ทำให้ตั้งข้อสันนิษฐานไว้ว่า กษัตริย์ของทวารวดีบางพระองค์น่าจะทรงนับถือ
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู นิกายปศุปตะ ทรงได้ชัยชนะในสงคราม โดยน่าจะทำสงครามกับกษัตริย์พุทธแห่ง     
ศัมพูกปัฏฏนะ ซึ่งเป็นรัฐอิสระเช่นกัน (ราวพุทธศตวรรษที่ 13-14) ซึ่งคือเมืองโบราณโกสินารายณ์ เป็นเมืองที่
ไม่ไกลจากนครปฐมโบราณห่างกันประมาณ 30 ก.ม. ตั้งอยู่ที่อำเภอบ้านโป่ง จังหวัดราชบุรี 
 กษัตริย์ทวารวดีมีระบบปกครองแบบอินเดีย โดยทรงใช้นโยบายธรรมวิชัย คือชัยชนะด้วยธรรม อัน
เป็นนโยบายของพระเจ้าอโศกมหาราชในการขยายอำนาจการปกครอง ไม่ใช่เป็นสังคามวิชัยคือการเอาชนะ
ด้วยสงคราม จึงทำให้ได้ขยายอาณาจักรออกไปอย่างกว้างขวาง ได้ทรงนำนโยบายธรรมวิชัยนั้นออกม าใช้
เพราะทรงมีความสำนึกสลดพระทัยในชัยชนะที่มีต่อแคว้นกลิงคะ ทำให้ประชาชนถูกฆ่าล้มตายไปเป็นจำนวน
มาก ดังที่ปรากฏในจารึกศิลา ฉบับที่ 13 ความว่า “สำหรับพระผู้เป็นที่รักแห่งทวยเทพ ชัยชนะที่ทรงถือว่า
ยิ่งใหญ่ที่สุด ได้แก่ ธรรมวิชัย (ชัยชนะโดยธรรม) และธรรมวิชัยนั้น พระผู้เป็นที่รักแห่งทวยเทพได้ทรงกระทำ
สำเร็จแล้ว ทั้ง ณ ที่นี้ (ในพระราชอาณาเขตของพระองค์เอง) และในดินแดนข้างเคียงทั้งปวง ไกลออกไป 600 
โยชน์” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552: 162) 
 ทำให้สืบค้นคำว่า “ธรรมวิชัย” ตามคติพระเจ้าจักรพรรดิในพระพุทธศาสนานั้น ไปถึงปุญญวิปากสูตร 
ความว่า “เราได้เป็นพระเจ้าจักรพรรดิ ผู ้ทรงธรรม เป็นธรรมราชา ครองแผ่นดิน มีมหาสมุทรทั้ง 4 เป็น
ขอบเขต ผู้มีชัยชนะ มีถ่ินแคว้นถึงความมั่นคงสถาพร พร้อมด้วยรัตนะ 7 ประการ รัตนะ 7 ประการของเรานั้น
คือ จักรแก้ว ช้างแก้ว ม้าแก้ว แก้วมณี นางแก้ว คฤหบดีแก้ว ขุนพลแก้ว เรามีชัยโดยธรรม (ธมฺเมน อภิวิชิย) 
ไม่ต้องใช้อาชญา ไม่ต้องใช้ศาตรา ครอบครองปฐพีมณฑลนี้ อันมีสาครเป็นขอบเขต” (องฺ.สตฺตก. 23/59/90) 
นอกจากนั้น คำว่า “ธรรมวิชัย” นี้ มีในหลักรัฐศาสตร์ของชมพูทวีปด้วย คือในตำราอรรถศาสตร์ ของพราหมณ์
จาณักยะ ผู้เป็นที่ปรึกษาและมหาเสนาบดีของพระเจ้าจันทรคุปต์ ซึ่งเป็นพระอัยกาของพระเจ้าอโศกมหาราช
เอง ได้จัดแบ่งผู้ชนะสงคราม หรือผู้พิชิต หรือผู้มีชัย เป็น 3 ประเภท คือ 
 1. ธรรมวิชยี ผู้มีธรรมวิชัย คือ ผู้ชนะที่พอใจเพียงให้ผู้แพ้ยอมจงรักภักดี โดยไม่ข่มเหงทำร้ายราชวงศ์
และราษฎรของฝ่ายที่แพ้ 
 2. โลภวิชยี ผู้มีโลภวิชัย คือ ผู้ชนะท่ีมุ่งแย่งชิงเอาดินแดนและทรัพย์สินของผู้แพ้ 



 

 
 

ทวารวดี เมืองนครปฐมโบราณ: ศึกษาและตีความทางสังคม 

78                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

 3. อสุรวิชยี ผู้มีอสูรวิชัย คือ ผู้ชนะที่โหดร้าย ยึดเอาทุกอย่าง ทั้งทรัพย์สิน ดินแดน บุตรภรรยา และ
แม้แต่ชีวิตของผู้แพ้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552: 71) 
 ดังนั้น ธรรมวิชัยของพราหมณ์จาณักยะ จึงเป็นการชนะด้วยสงครามนั่นเอง เพียงแต่ปฏิบัติต่อผู้แพ้
อย่างไม่โหดร้าย ชัยชนะทั้ง 3 อย่างนี้ ยังไม่เป็นธรรมวิชัยในพระพุทธศาสนา   กษัตริย์ทวารวดีได้ทรงดำเนิน
ตามนโยบายธรรมวิชัยของพระเจ้าอโศกมหาราชนั้น ทำให้กษัตริย์ทวารวดีได้ทรงขยายอำนาจการปกครอง 
และยังประสบความสำเร็จในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปยังชุมชนใกล้เคียงทั้ง 4 ทิศ โดยส่งผ่านวัฒนธรรม
พระพุทธศาสนาให้กระจายทั่วบริเวณที่ราบลุ่มแม่น้ำเจ้าพระยา ไปจนถึงรอยต่อที่ราบสูงโคราชและบางส่วน
ของคาบสมุทรภาคใต้  
 กษัตริย์ทวารวดีทรงใช้รัฐประศาสโนบายในทางเศรษฐกิจ โดยไม่มีการเก็บภาษี เพื่อมุ่งเน้นที่จะหา
รายได้จากการค้าขายกับชุมชนภายนอก ดังที่จดหมายเหตุจีนชื่อทงเตี่ยน ซึ่งรวบรวมในพุทธศตวรรษที่ 14 
บันทึกเก่ียวกับเมืองโถวเหอ คือทวารวดี ไว้ว่า “ประเทศนี้มีการค้าขายแลกเปลี่ยนอย่างเสรี ไม่มีการเก็บภาษี...
ในประเทศนี้ มีชุมชนหรือเมืองที่เป็นตลาดใหญ่ 6 แห่ง ในการค้าขายแลกเปลี่ยน ทุกคนจะใช้เหรียญเงินตรา ที่
มีขนาดเล็กคล้ายเมล็ดเอล์มเป็นสื่อกลาง...” (Yamamoto, 1979: 1140) แต่รัฐต้องควบคุมโดยการผลิต
เหรียญโลหะมาตรฐานเพื่อใช้เป็นสื่อกลางในการซื้อขายแลกเปลี่ยนสินค้า โดยได้ขอยืมสัญลักษณ์ของระบบ
กษัตริย์ของอินเดียมาใช้ พบได้จาก 1. เหรียญมีจารึกได้แก่ เหรียญเงิน อักษรปัลลวะ ภาษาสันสกฤต อายุราว
พุทธศตวรรษที่ 12 ความว่า “ศฺรีทฺวารวตี ศฺวรปุณฺย” แปลว่า พระเจ้าศรีทวารวดีผู้มีบุญอันประเสริฐ” ส่วนอีก
ด้านหนึ่งจะทำเป็นรูปแม่โคกับลูกหรือรูปหม้อปูรณฆฏะ และ 2.เหรียญไม่มีจารึก มีสัญลักษณ์เป็นรูปสังข์/      
ศรีวัตสะ เป็นรูปพระอาทิตย์/ศรีวัตสะ ซึ่งมีแหล่งผลิตในท้องถิ่น โดยการควบคุมของกษัตริย์เพ่ือใช้เป็นสื่อกลาง
การติดต่อซื้อขายกับรัฐอ่ืน ๆ (ผาสุก อินทราวุธ, 2542: 124-133) 
 เมืองโบราณนครปฐมเป็นเมืองท่าสำคัญในช่วงพุทธศตวรรษที่ 13-16 มีการติดต่อค้าขายกับต่างถิ่น 
ทั้งชาวอินเดีย ชาวซิเถียนคือชาวอาหรับมุสลิม และชาวเอเชียกลาง ดังพบโบราณวัตถุ ได้แก่ ประติมากรรม   
ปูนปั้นรูปบุคคลโพกผ้าปครี สันนิษฐานว่าเป็นชาวอินเดีย แผ่นอิฐรูปบุคคลต่างแดนมีจมูกโตและโด่ง มีหนวด
เครายาว สวมหมวกผ้ารูปกรวย ลักษณะคล้ายหมวกปิเยาะห์ สันนิษฐานว่าคือใบหน้าของอาหรับมุสลิม         
ที่เดินทางมาจากย่านทะเลแดง ตราดินเผารูปเรือสำเภา แผ่นดินเผารูปคช-ลักษมีและท้าวกุเวร ซึ่งเป็น
เครื่องรางที่พ่อค้าอินเดียในสมัยคุปตะในช่วงพุทธศตวรรษที่ 12-14 นิยมพกติดตัวในการเดินทางไปค้าขาย   
ต่างแดน (ผาสุก  อินทราวุธ, 2542: 101)  
 สรุปได้ว่า กษัตริย์ทวารวดีได้ทรงดำเนินตามนโยบายธรรมวิชัยของพระเจ้าอโศกมหาราช คือทรงขยาย
อำนาจการปกครอง ในรูปแบบของการส่งผ่านวัฒนธรรมพระพุทธศาสนาให้กระจายทั่วบริเวณชุมชนใกล้เคยีง
ทั้ง 4 ทิศ ปฏิบัติตามคติพระเจ้าจักรพรรดิในพระพุทธศาสนา แต่ก็ผสมผสานกับคติจักรพรรดิในศาสนา
พราหมณ์ ทรงใช้รัฐประศาสโนบายในทางเศรษฐกิจ โดยไม่มีการเก็บภาษี เพ่ือมุ่งเน้นที่จะหารายได้จากการค้า



 
 

 
 

มานพ นักการเรียน, พระมหาวีระชาติ โปธา, วิญญู กินะเสน, บานชืน่ นักการเรียน และฉัชศภุางค์ สารมาศ  

ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568                                                                                            79 

ขายกับชุมชนภายนอก จึงทำให้สังคมรัฐมีความมั่งคั่ง ความมั่นคงและความอุดมสมบูรณ์ โดยมีธรรมวิชัยนั้น
เป็นแกนหลักแห่งการปกครอง 
 

สังคมทวารวดี: ศึกษาจากภาพปูนปั้นและจารึก 
เนื่องจากสังคมทวารวดีเมืองนครปฐมโบราณยอมรับพระพุทธศาสนา นิกายเถรวาทจากอินเดียเป็น

หลัก พบหลักฐานเนื่องในศาสนาฮินดูด้วยแต่ไม่มากนัก ทำให้สังคมทวารวดีโดยทั่วไปเป็นสังคมพุทธ ดังนั้น 
อาคารโบราณสถานทั้งหลายจึงเป็นพุทธสถานแทบทั้งสิ้น โบราณสถานเหล่านี้แสดงอิทธิพลศิลปะอินเดียแบบ
คุปตะและหลังคุปตะ และปาละเสนะตามลำดับ แต่ได้ดัดแปลงผสมผสานให้เข้ากับลักษณะท้องถิ ่นจน
กลายเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตน เป็นเหตุทำให้เกิดเป็นลักษณะแห่งสังคมที่ได้รับการหล่อหลอมและขัดเกลาทาง
พระพุทธศาสนา 

ลักษณะของสังคมทวารวดีเมืองนครปฐมโบราณ ซึ่งมีการตีความจากหลักฐานต่าง ๆ ได้ดังนี้ 

1. สังคมพหุวัฒนธรรม  
สังคมของชาวทวารวดีนครปฐมโบราณเป็นสังคมพหุวัฒนธรรม ที่ผู้คนสามารถอาศัยอยู่ร่วมกันใน

บ้านเมืองได้ บนความหลากหลายและความแตกต่างอย่างกลมกลืนกัน ในด้านชาติพันธุ์ เป็นคนท้องถิ่น ชาว
อินเดีย อาหรับ เอเชียกลาง และอาจมีชาวจีนในสมัยราชวงศ์ถัง ซึ่งเดินทางเข้ามาค้าขายและเผยแผ่ศาสนา
ความเชื่อของตน ด้านภาษา เป็นภาษามอญโบราณ ภาษาบาลี ภาษาสันสกฤต (ผาสุก  อินทราวุธ, 2542: 181) 
ภาษาอาหรับ ภาษาจีน ด้านศาสนาความเชื่อ เป็นวิญญาณนิยม พระพุทธศาสนา ศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู 
ศาสนาอิสลาม ศาสนาขงจื๊อ ศาสนาเต๋า ซึ่งพบได้จากโบราณวัตถุ ได้แก่ ประติมากรรมปูนปั้นรูปบุคคลโพก
ผ้าปครี สันนิษฐานว่าเป็นชาวอินเดีย แผ่นอิฐรูปบุคคลต่างแดนมีจมูกโตและโด่ง มีหนวดเครายาว สวมหมวกผ้า
รูปกรวย ลักษณะคล้ายหมวกปิเยาะห์ สันนิษฐานว่าคือใบหน้าของอาหรับมุสลิม ที่เดินทางมาจากย่านทะเล
แดง (อุษา ง้วนเพียรภาค, 2548: 177) 

2. สังคมของการทำบุญสร้างกุศลในพระพุทธศาสนา 
การทำบุญโดยการสร้างวัดและบริจาคสิ่งของแก่วัดของชาวทวารวดี พบได้จากจารึกวัดโพธิ์ร้าง เป็น

จารึกภาษามอญโบราณ อักษรปัลลวะ ราวพุทธศตวรรษที่ 12 ซึ่งพบที่วัดโพธิ์ร้าง อำเภอเมือง จังหวัดนครปฐม 
พ.ศ. 2495 แปลได้ว่า “บริเวณอารามที่มีเนื้อที่ดิน 170 มีแนวต้นมะพร้าวเป็นเครื่องหมายเขตของอาราม 
พร้อมด้วยเสาหงส์ 1 ต้น ภาชนะอาบเงิน พระพุทธรูปและวิหาร   ได้เกิดขึ้นจากการกระทำของโต้ง คือ คน
ทรงเจ้าทั้ง 2” (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน), 2566) ในจารึกวัดโพธิ์ร้าง ซึ่งเป็นจารึกภาษามอญ
โบราณ มีคำเกี่ยวกับมอญ 2 คำ คือ เสาหงส์ และโต้ง โดยที่ “เสาหงส์” เป็นเครื่องหมายหรือสัญลักษณ์ของวัด
มอญในพระพุทธศาสนา และคติการสร้างเสาหงส์ก็ยังคงอยู่สืบต่อมาตราบจนถึงทุกวันนี้ ส่วน “โต้ง” เป็นคำ
ภาษามอญซึ่งหมายถึงเจ้าพิธี หรือ ผู้อำนวยพิธี ซึ่งนักแปลและอ่านจารึกมักจะใช้คำว่าคนทรงเจ้าหรือคนเข้าผี 



 

 
 

ทวารวดี เมืองนครปฐมโบราณ: ศึกษาและตีความทางสังคม 

80                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

สิ่งที่สะท้อนผ่านคำว่า “โต้ง” ก็คือระบบความเชื่อดั้งเดิมเกี่ยวกับผีหรือวิญญาณบุรุษ ซึ่งหมายถึง ผีบรรพบุรุษ
โคตรตระกูล ผีบ้านผีเรือน พิธีกรรมที่มีโต้งเข้ามาเกี่ยวข้องคือพิธีรำผีมอญ เป็นการถวายเครื่องเซ่นต่อ      
บรรพบุรุษพร้อมทั้งการร่ายรำ พิธีรำผีจะจัดขึ้นเนื่องจากมีการกระทำผิดกฎข้อห้าม ชาวมอญเรียกว่า “ผิดผี” 
โต้งจึงเป็นหมอพื้นบ้าน ซึ่งเป็นผู้ดูแลสุขภาพและรักษาโรคให้แก่ผู้ป่วยตั้งแต่การเกิดและวาระสุดท้ายของชีวิต 
(สุนันทา เอ๊าเจริญ, 2563: 1) เป็นสัญลักษณ์ในการดำรงความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์มอญที่เก่าแก่ 

ข้อความในจารึกนั้น ยังสะท้อนให้เห็นถึงการผสมผสานทางคติความเชื่ออย่างใหม่ที่แพร่เข้ามาในเมือง
ทวารวดี นั่นคือ พระพุทธศาสนา และความเชื่อดั้งเดิมของผู้คนในท้องถิ่นนี้ นั่นก็คือความเชื่อเรื่อง “ผี”  

3. สังคมแห่งการบำเพ็ญทานบารมี  
สังคมของชาวทวารวดีนครปฐมโบราณเป็นสังคมแห่งการบำเพ็ญทานบารมี “ทาน” คือการให้เพ่ือ

ประโยชน์แก่ผู้อื่น โดยเฉพาะในการบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ ซึ่งเรียกว่า “ทานบารมี” ซึ่งทานบารมี
แบ่งเป็น 3 ระดับ ประกอบด้วย ทานบารมีระดับสามัญ คือการบริจาคทรัพย์สินเงินทองของนอกกาย ทานอุป
บารมี คือ ทานบารมีระดับรอง ได้แก่ การบริจาคอวัยวะเพ่ือช่วยเหลือผู้อื่นได้ ทานปรมัตถบารมี คือ ทานบารมี
ขั้นสูงสุด ได้แก่ การบริจาคชีวิตเพื่อช่วยเหลือผู้อื่น หรือเพื่อรักษาธรรม ยังโยงไปหาหลักสำคัญอีกอย่างหนึ่งที่
เรียกว่า “มหาบริจาค” คือการบริจาคใหญ่ ซึ่งพระโพธิสัตว์จะต้องปฏิบัติอีก 5 ประการ คือ บริจาคทรัพย์
สมบัติ บริจาคอวัยวะ บริจาคตัวเองหรือบริจาคชีวิต บริจาคบุตรและบริจาคภรรยา ซึ่งพบได้จากภาพปูนปั้น
เป็นภาพพระเจ้าสุรูปะกำลังอุ้มเจ้าชายผู้เป็นพระราชโอรสประทานให้แก่พระยายักษ์ผู้ซึ่งยืนอยู่ทางขวาสุดของ
ภาพ พระมเหสีประทับยืนอยู่ตรงกลางภาพ พระพักตร์เศร้า แต่สงบ ยอมรับการตัดสินพระทัยของพระสวามี
โดยดุษณี ทางด้านซ้ายของภาพ เหล่าบรรดาข้าราชสำนักนำภาชนะใส่อาหารมาเลี้ยงดูแขกหฤโหดผู้ปฏิเสธไม่
ยอมรับบริโภคอาหารอันใด นอกเหนือจากเลือดเนื้อของพระโอรส จากอวทานเรื่อง สุรูปะ เป็นกษัตริย์ผู้ยิ่งใหญ่
บำเพ็ญทานบารมี ประทานพระโอรส พระมเหสี และสุดท้ายตัวพระองค์เองให้แก่ยักษ์กระหายเลือด ที่แท้ก็คือ
ท้าวสักกะเทวราชจำแลงกายลงมา หลังจากที่กษัตริย์สุรูปะได้แสดงพระอัธยาศัยในทานบารมีให้เป็นที่ปรากฏ
แล้ว ท้าวสักกะก็ประทานทุกสิ่งทุกอย่างกลับคืนให้พระองค์ (นันทนา  ชุติวงศ์, 2520: 34) 

นอกจากนั้น พบได้จากภาพปูนปั้นเป็นภาพบุคคลกลางคือพระเวสสันดรกำลังถือพระหัตถ์ชายาในพิธี
ประทานพระนางให้กับท้าวสักกะเทวราชผู้จำแลงเป็นพราหมณ์มาขอ จากอวทานเรื่อง วิศวันตรอวทาน หรือ
เวสสันดรชาดก เป็นเรื่องราวที่พระโพธิสัตว์เสวยพระชาติเป็นพระเวสสันดร โอรสของพระเจ้ าสัญชัย และ   
พระนางผุสดี แห่งนครสีพี ทรงบริจาคทานมาตั้งแต่ทรงพระเยาว์ พระราชทานพระโอรสและพระธิดาให้
พราหมณ์ชูชกเพื่อนำไปเป็นทาสรับใช้นางอมิตดา และพระราชทานพระนางมัทรีให้พระอินทร์ ซึ่งจำแลงกาย
เป็นนักบวชชรามาทูลขอ (ขุ.ชา.ม.อ. 10/287-460) 

ภาพปูนปั้นพระเวสสันดรในอวทานหรือชาดกนั้นกระทำทานบริจาคคือสละภรรยาเป็นทาน 1 ในมหา
บริจาคท้ัง 5 เป็นการกระทำเพ่ือมุ่งพระโพธิญาณ อุปมาคนในครอบครัวกระทำความผิด ถูกลงโทษปรับสินไหม
ไม่มีคนจ่าย หัวหน้าครอบครัวจึงให้บุตรและภรรยาเป็นตัวประกันให้เข้าคุกไปก่อน ส่วนตนเองไปทำงานหาเงิน



 
 

 
 

มานพ นักการเรียน, พระมหาวีระชาติ โปธา, วิญญู กินะเสน, บานชืน่ นักการเรียน และฉัชศภุางค์ สารมาศ  

ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568                                                                                            81 

มาจ่ายค่าสินไหมนำบุตรและภรรยาออกจากคุกต่อไป ชาดกนี้มีอิทธิพลต่อคนทวารวดี ในด้านการบริจาคทาน 
ซึ่งศิลปินไม่รังสรรค์เหตุการณ์อื่น ๆ แต่มุ่งไปที่เหตุการณ์อันส่งผลต่อการบรรลุธรรม เพราะในยุคนั้นเน้นจารึก
คำสอนสำคัญ ๆ ได้แก่ คาถาเย ธัมมา อริยสัจ เป็นต้น เพ่ือให้สิ้นทุกข์สิ้นกิเลสอย่างสิ้นเชิง 

4. สังคมแห่งการมีความกตัญญูกตเวทีและการมีเมตตาธรรม 
สังคมของชาวทวารวดีนครปฐมโบราณเป็นสังคมที่บุตรมีความกตัญญูต่อมารดาบิดาผู้ให้กำเนิด มี

เมตตาธรรมแก่ผู้ที่ได้กระทำความผิดลงไปโดยที่ไม่รู้ พร้อมทั้งให้อภัยไม่พยาบาทต่อผู้อ่ืนที่ทำผิดพลาดลงไป ให้
กลับเนื้อกลับตัวเพื่อไม่ให้กระทำผิดเรื่องนั้นซ้ำไปอีก เป็นสังคมของคนที่มีจิตใจสูงด้วยการถูกขัดเกลาจากคำ
สอนทางพระพุทธศาสนา ซึ่งพบได้จากภาพปูนปั้นเป็นภาพเล่าเรื่องบุคคล 2 คนกำลังโศกเศร้าเหนือร่างของอีก
บุคคลผู้หนึ่ง จากอวทานเรื่อง ศยามกะ คือศยามกะเป็นบุตรชายผู้ซื่อสัตย์ต่อบิดามารดาที่ตาบอด และได้อาศัย
อยู่ในป่า พระราชาได้เข้าป่าเพ่ือล่าสัตว์ เห็นศยามกะนึกว่าเป็นกวางจึงยิงลูกดอกอาบยาพิษเข้าใส่ ศยามกะได้
บอกว่าตนเป็นบุตรเพียงคนเดียวและขอให้ดูแลบิดามารดาแทนตนด้วย บิดามารดาจึงอธิษฐานให้พิษที่อยู่ใน
ศยามกะได้สลายไป ถ้าหากเป็นความจริงที่ว่าศยามกะได้มีเมตตากรุณาต่อสิ่งมีชีวิตทั้งปวงและ ได้ปฏิบัติต่อ
บุพการีอย่างดีมาตลอด ทันใดนั้นศยามกะจึงฟื ้นจากความตาย (พิริยะ ไกรฤกษ์ , 2517) หรือชาดกเรื ่อง   
สุวรรณสามชาดก พระพุทธเจ้าเสวยพระชาติเป็นสุวรรรณสามดาบส บำเพ็ญเมตตาบารมี โดยสุวรรรณสาม
ดาบสต้องรับภาระเลี้ยงดูบิดามารดาผู้ตาบอด วันหนึ่งพระเจ้ากบิลยักขราชแผลงศรมาถูกได้รับบาดเจ็บแสน
สาหัส แต่ก็ไม่ได้โกรธ กลับแสดงเมตตาจิต และแสดงทศพิธราชธรรมให้กบิลยักษ์ฟัง ด้วยอำนาจแห่งเมตตา
ธรรมทำให้พระสุวรรณสามหายเจ็บปวดรอดชีวิตมาได้ และบิดามารดาก็กลับมีจักษุดี (ขุ.ชา.ม.อ. 9/108-150) 

5. สังคมที่มีเป้าหมายแห่งการปฏิบัติเพื่อให้สิ้นทุกข์สิ้นกิเลสอย่างสิ้นเชิง 
สังคมของชาวทวารวดีนครปฐมโบราณเป็นสังคมที่มีเป้าหมายมุ่งเน้นปฏิบัติเพื่อการตัดกิเลสตัณหา 

การรู้เท่าทันโลกว่าเป็นมายา และการเข้าถึงนิพพาน ไม่ได้มุ่งไปที่การอยู่ร่วมกันในสังคม หรือการพัฒนาตนเอง
ในทางเศรษฐกิจ ดังพบได้จากจารึกบนแผ่นหินหรือศาสนวัตถุ เช่น ธรรมจักร  หรือชิ้นส่วนสถาปัตยกรรม มี
เนื้อหาเก่ียวกับหลักธรรมอันลึกซึ้งทางพระพุทธศาสนา นับว่าเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา ได้แก่ จารึกคาถา 
เย ธมฺมาฯ และจารึกธรรมจักร เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา ซึ่งพบบริเวณสถูปใกล้องค์พระปฐมเจดีย์ วัด
พระปฐมเจดีย์ ตำบลพระปฐมเจดีย์ อำเภอเมือง จังหวัดนครปฐม เป็นอักษรปัลลวะ ภาษาบาลี มีดังนี้ 

เย ธมฺมา เหตุปฺปภวา 
เยสํ เหตุํ ตถาคโต อาห 
เตสญฺจ โย นิโรโธ จ 
เอวํวาที มหาสมโณติ ฯ 
 
 



 

 
 

ทวารวดี เมืองนครปฐมโบราณ: ศึกษาและตีความทางสังคม 

82                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

คำแปล 
ธรรมทั้งหลายเหล่าใดเกิดแต่เหตุ 
พระตถาคตเจ้าทรงแสดงเหตุแห่งธรรมเหล่านั้น 
และความดับแห่งธรรมทั้งหลายเหล่านั้น 
พระมหาสมณะเจ้า ทรงสั่งสอนอย่างนี้ ฯ (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน), 2566) 
ในจารึกคาถา เย ธมฺมา เขียนเป็น เยสํ เหตุํ ตถาคโต อาห เตสญฺจ โย นิโรโธ จ แต่ในพระวินัยปิฎก 

มหาวรรคมหาขันธกะ ตอนพระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะบรรพชา เขียนเป็น เตสํ เหตุํ ตถาคโต อาห 
เตสญฺจ โย นิโรโธ (วิ.ม. 4/65/72-80)  

จารึกคำสอนเรื่องอริยสัจ 4 หรือธรรมจักร นับว่าเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา พบบริเวณพระปฐม
เจดีย์ วัดพระปฐมเจดีย์ ตำบลพระปฐมเจดีย์ อำเภอเมือง จังหวัดนครปฐม มีดังนี้ 

สจฺจกิจฺจ กตญาณํ  
จตุธา จตุธา กตํ  
ติวฏฺฏํ ทวาทสากรํ  
ธมฺมจกฺกํ มเหสิโน  
คำแปล 
ธรรมจักรประกอบด้วยญาณ 3 ประการ 
คือความหยั่งรู้เกี่ยวกับความจริง 
เกี่ยวกับกิจที่ต้องกระทำ 
และเก่ียวกับกิจที่ได้กระทำแล้ว หมุน 3 รอบ 4 ครั้ง 
มีอาการ 12 คือธรรมจักรของพระพุทธเจ้า (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน), 2566) 
เนื้อความของคาถานี้สอดคล้องกันกับธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ในพระวินัยปิฎก มหาวรรค มหาขันธกะ 

คือ อิเมสุ จตูสุ อริยสจฺเจสุ เอวนฺติปริวฏฺฏํ ทฺวาทสาการํ ยถาภูตํ ญาณทสฺสนํ แปลว่า ญาณทัสสนะตามเป็นจริง
ในอริยสัจ 4 เหล่านี้ 3 รอบ 12 อาการ (วิ.ม. 4/16/23)  

สรุปได้ว่า สังคมในทวารวดีจากภาพปูนปั้นและจารึกสะท้อนถึงการเป็นสังคมพหุวัฒนธรรมในด้านชาติ
พันธุ์ ด้านภาษา และด้านศาสนาความเชื่อ ที่ผู้คนสามารถอาศัยอยู่ร่วมกันในบ้านเมืองได้ เป็นสังคมของการ
ทำบุญสร้างกุศลในพระพุทธศาสนา สะท้อนให้เห็นถึงการผสมผสานทางคติความเชื่ออย่างใหม่ที่แพร่เข้ามาใน
เมืองทวารวดี นั่นคือ พระพุทธศาสนา และความเชื่อดั้งเดิมของผู้คนในท้องถิ่นนี้ นั่นก็คือความเชื่อเรื่อง “ผี”
เป็นสังคมแห่งการมีความกตัญญูกตเวทีและการมีความเมตตา เป็นสังคมแห่งการบำเพ็ญทานบารมี โดยมุ่งไปที่ 
“มหาบริจาค” คือการบริจาคใหญ่ และเป็นสังคมที่มีเป้าหมายแห่งการปฏิบัติเพื่อให้สิ้นทุกข์สิ้นกิเลสอย่าง
สิ้นเชิง โดยเป็นการรู้เท่าทันโลกว่าเป็นมายา และการเข้าถึงนิพพาน 

 



 
 

 
 

มานพ นักการเรียน, พระมหาวีระชาติ โปธา, วิญญู กินะเสน, บานชืน่ นักการเรียน และฉัชศภุางค์ สารมาศ  

ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568                                                                                            83 

สรุป 

 เมืองโบราณในสมัยทวารวดีเท่าที่พบแล้ว มีจำนวนประมาณ 107 เมืองในทุกภูมิภาคของประเทศไทย 
แต่เมืองที่เชื่อว่าเป็นศูนย์กลางของอาณาจักรทวารวดี มี 4 แห่ง คือ นครปฐม อู่ทอง ศรีเทพ และลพบุรี โดย
เน้นศึกษาทวารวดี ซึ่งมีเมืองนครปฐมโบราณเป็นศูนย์กลาง มีตำนานความเชื่อเกี่ยวกับพระอุตตรเถระ ผู้มา
พร้อมกับพระโสณเถระ ได้กลายเป็นหลวงปู่เทพโลกอุดร และเชื่อกันว่า ยังดำรงสังขารขันธ์อยู่เพื่อดูแล
พระพุทธศาสนาในสุวรรณภูมิ ตลอดถึงทวารวดี สุโขทัย อยุธยา จนถึงปัจจุบันนี้ เป็นอาณาจักรทวารวดี ราว
พุทธศตวรรษที่ 12-16 โดยมีศูนย์กลางที่นครปฐมโบราณ มีการติดต่อสัมพันธ์ระหว่างเมืองโบราณต่าง ๆ ทั้ง
ภายในภูมิภาคและนอกภูมิภาค และมีการนับถือทั้งพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์ แม้แต่ชื่อเมืองทวาร
วดีหรือทวารกา ก็นำมาจากคัมภีร์ทั้ง 2 ศาสนานั้น 
 สุวรรณภูมิเป็นดินแดนที่มีอยู่จริงในทางประวัติศาสตร์ เป็นดินแดนที่มีผู้คนที่อยู่กันเป็นบ้าน เป็นเมือง 
และเป็นรัฐ โดยพ่อค้านักบวชจากอินเดียและที่มาจากถิ่นอ่ืน ๆ ซึ่งประสงค์จะเดินทางไปดินแดนสุวรรณภูมิ ใช้
เส้นทางการเดินเรือ มีทิศทางไปได้หลายเส้นทาง ทำให้สังคมรัฐสมัยสุวรรณภูมิ และเป็นอาณาจักรทวารวดีใน
ยุคต่อ ๆ มา ได้มีการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม เป็นสังคมแห่งสันติสุข มีมิตรไมตรี ท่ามกลางความหลากหลาย
ทางภาษา เชื้อชาติ และศาสนา โดยที่กษัตริย์ทวารวดีได้ทรงดำเนินตามนโยบายธรรมวิชัยของพระเจ้าอโศก
มหาราช ปฏิบัติตามคติพระเจ้าจักรพรรดิในพระพุทธศาสนา แต่ก็ผสมผสานกับคติจักรพรรดิในศาสนา
พราหมณ์ ทรงใช้รัฐประศาสโนบายในทางเศรษฐกิจ โดยไม่มีการเก็บภาษี จึงทำให้สังคมรัฐมีความม่ังคั่ง ความ
มั่นคงและความอุดมสมบูรณ์ โดยมีธรรมวิชัยนั้นเป็นแกนหลักแห่งการปกครอง 
 สังคมในทวารวดีจากภาพปูนปั้นและจารึกสะท้อนถึงการเป็นสังคมพหุวัฒนธรรมในด้านชาติพันธุ์ ด้าน
ภาษา และด้านศาสนาความเชื่อ ที่ผู้คนสามารถอาศัยอยู่ร่วมกันในบ้านเมืองได้ เป็นสังคมของการทำบุญสร้าง
กุศลในพระพุทธศาสนา เป็นการผสมผสานทางคติความเชื่อของ พระพุทธศาสนา และความเชื่อดั้งเดิมคือ
ความเชื่อเรื่อง “ผี”เป็นสังคมแห่งการมีความกตัญญูกตเวทีและการมีความเมตตา เป็นสังคมแห่งการบำเพ็ญ
ทานบารมี โดยมุ่งไปที่ “มหาบริจาค” คือการบริจาคใหญ่ และเป็นสังคมท่ีมีเป้าหมายแห่งการปฏิบัติเพ่ือให้สิ้น
ทุกข์สิ้นกิเลสอย่างสิ้นเชิง โดยผ่านธรรมจักร หรือชิ้นส่วนสถาปัตยกรรม ซึ่งชี้ชัดเป็นองค์ความรู้ใหม่ได้ว่า คนใน
อาณาจักรทวารวดีได้เลือกสรรหลักธรรมที่เป็นปรมัตถธรรม คือนิพพาน เพื่อเป็นการตัดกิเลสตัณหาและการ
รู้เท่าทันว่า โลกนี้เป็นมายา 
 
 
 
 
 
 



 

 
 

ทวารวดี เมืองนครปฐมโบราณ: ศึกษาและตีความทางสังคม 

84                                                                                                             วารสารปราชญ์ประชาคม  

บรรณานุกรม 

กรมศิลปากร. (2542). พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระปฐมเจดีย์. กรมศิลปากร. 

กรมศิลปากร. (2506). เรื่องพระปฐมเจดีย์. ห้างหุ้นส่วนจำกัด ศิวพร. 

ข่าววาไรตี้. (2559). เจาะตำนานหลวงปู่เทพโลกอุดร. https://www.tnews.co.th/ (6 ธันวาคม 2566) 

คลังความรู้สุวรรณภูมิ. (2565). จารึกวัดพระงาม. https://suvarnabhumi.psu.ac.th/ (6 ธันวาคม 2566) 

นันทนา ชุติวงศ์. (2520). ภาพชาดกท่ีเจดีย์จุลปะโทน. นิตยสารศิลปากร, 21(4), 34. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). จารึกอโศก. สำนักพิมพ์ผลิธัมม์.  

พิริยะ ไกรฤกษ์. (2517). พุทธศาสนนิทานที่เจดีย์จุลประโทน.  โรงพิมพ์พระจันทร์.  

ผาสุก  อินทราวุธ. (2542). ทวารวดี การศึกษาเชิงวิเคราะห์จากหลักฐานทางโบราณคดี. โรงพิมพ์อักษรสมัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2534). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2562). ศิลปะทวารวดี วัฒนธรรมทางศาสนายุคแรกเริ่มในดินแดนไทย, พิมพ์ครั้งที่ 2   
(ฉบับปรับปรุงใหม่). สำนักพิมพ์เมืองโบราณ. 

ศรีศักร วัลลิโภดม และวลัยลักษณ์ ทรงศิริ. (2566). ข้ามคาบสมุทรในห้วงแห่งสุวรรณภูมิ. มูลนิธิเล็ก-ประไพ 
วิริยะพันธุ์. 

ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). (2566). จารึกในประเทศไทย. 
https://db.sac.or.th/inscriptions/  

สฤษดิ์พงศ์ ขนุทรง. (2557). โบราณคดีเมืองนครปฐม: การศึกษาอดีตของศูนย์กลางแห่งทวารวดี. บริษัท 

          เปเปอร์เมท (ประเทศไทย) จำกัด. 

สฤษดิ์พงศ์ ขุนทรง. (2559). โบราณคดีเมืองนครปฐม: การศึกษาอดีตของศูนย์กลางแห่งทวารวดี (พิมพ์ครั้งที่ 
2). ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). 

สุนันทา เอ๊าเจริญ. (2563). โต้ง: หมอพ้ืนบ้านทวารวดีกับวิถีอดีตสู่สาธารณสุขปัจจุบัน. วารสารนวัตกรรม
การศึกษาและการวิจัย, 4(1), 1-12. 

เสฐียร โกเศศ. (2515). นิยายปาชาแห่งเตอรกี. แพร่พิทยา.  

สำนักงานโบราณคดีและพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติที่ 1 ราชบุรี. (2541). คูบัว: ความสัมพันธ์กับชุมชนทวารวดี
ในบริเวณใกล้เคียง. กรมศิลปากร.  



 
 

 
 

มานพ นักการเรียน, พระมหาวีระชาติ โปธา, วิญญู กินะเสน, บานชืน่ นักการเรียน และฉัชศภุางค์ สารมาศ  

ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568                                                                                            85 

หวัง เหว่ยหมิน. (2535). สถานที่ในเอกสารจีนโบราณที่เกี่ยวกับประวัติศาสตร์ไทย. โอเดียนสโตร์. 

อุษา ง้วนเพียรภาค. (2548). โบราณวัตถุในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระปฐมเจดีย์. ส.พิจิตรการพิมพ์ จำกัด. 

Kapur, A. (2019). Mapping place names of India. Taylor & Francis.  

Vimut, D. (2553). หลวงปู่ใหญ่ หลวงปู่เทพโลกอุดร. https://dhavavimut./ 

Human Excellence. (2565). มหาภารตยุทธ. http://huexonline.com/  

Reid, S. (1994). The Silk and Spice Routes: Inventions and Trade. Paris: Belita Press. 

Si-Yu-Ki. (1884). Buddhist Records of the Western World. Translated from the Chinese of 
Hiuen Tsiang Vol.II, 199-200. London: Trubner & Co., Ludgate Hill. 

Yamamoto, T. (1979). East Asian Historical Sources for Dvaravati Studies. Proceeding 
Seventh IAHA Conference vol. II, 1140. Bangkok: Chulalongkorn University Press. 


