




วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ ปีที่ 2 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 
 

ISSN : 2822 0994 (Online) 
 
 

กองบรรณาธิการ 
• บรรณาธิการ (Editor) 
พระมหาพิสิฐ วิสิฏฺฐปญฺโญ (สบืนิสัย), ดร.    : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 
• ผู้ช่วยบรรณาธิการ  
พระพลากร สุมงฺคโล, ดร.     : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
• กองบรรณาธิการ (Editorial Board) 

ศาสตราจารย์ ดร.วัชระ งามจิตรเจริญ   : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
รองศาสตราจารย์ ดร.รัตนะ ปัญญาภา   : มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี    
รองศาสตราจารย์ ดร.พิสิทธิ์ กอบบุญ    : มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี   
รองศาสตราจารย์.ดร.เกรียงศักดิ์ โชควรกุล   : มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูมิ 
รองศาสตราจารย์ ดร.ฉลอง พันธ์จันทร์   : มหาวิทยาลัยมหาสารคาม  
รองศาสตราจารย์ ดร.สิน งามประโคน   : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.วิเชียร แสนมี   : มหาวิทยาลัยขอนแก่น  
ดร.สัญญา เคณาภูมิ     : มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม   
ดร.สุธีกิติ์ ฝอดสูงเนิน     : มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์ 
ดร.ธวัชชัย ดุลยสุจริตกุล      : มหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนคร 
 
 
 
• ผู้จัดการวารสาร 
นายสนั่น ประเสริฐ      
 



เกี่ยวกับวารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ 
 
นโยบายและขอบเขตการตีพิมพ์ :  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ มีนโยบายรับตีพิมพ์บทความด้าน
พระพุทธศาสนา ปรัชญา มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ ศิลปศาสตร์ รัฐศาสตร์ รัฐประศาสนศาสตร์ 
และสหวิทยาการด้านสังคมศาสตร์ ก าหนดเผยแพร่ปีละ 3 ฉบับ  
 
กระบวนการพิจารณาบทความ :  บทความที่เผยแพร่จะต้องผ่านการพิจารณาโดยผู้ทรงคุณวุฒิอย่าง
น้อย 3 ท่าน โดยผู้ทรงคุณวุฒิจะไม่ทราบข้อมูลของผู้ส่งบทความ 
 
ประเภทของบทความ :   

1. บทความวิจัย 
2. บทความวิชาการ 
3. บทวิจารณ์หนังสือ                                                                                

 
ภาษาที่รับตีพิมพ์ : ภาษาไทย และภาษาอังกฤษ                                                                                                                            
 
ก าหนดออกเผยแพร่วารสาร :   

วารสารก าหนดวงรอบการเผยแพร่ 3 ฉบับต่อปี ดังนี้  
ฉบับที่ 1 มกราคม – เมษายน 
ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 
ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม          

 
การติดต่อประสานงานและส่งบทความเผยแพร่ : 
 1. สอบถามรายละเอียดเบื้องต้น เช่น รอบการเผยแพร่ หนังสือตอบรับการตีพิมพ์ เป็นต้น 
โทร. 096 836 7800 
 2. การเตรียมต้นฉบับบทความ โหลดเทมเพลตบทความ และรายละเอียดการเตรียมต้นฉบับ
บทความ 
 3. ส่งบทความในระบบวารสาร https://so12.tci-thaijo.org/index.php/stw/ 
 4. สแกนไลน์ กลุ่มวารสารฯ เพ่ือการติดต่อประสานงานเผยแพร่บทความ 

 
 

https://so12.tci-thaijo.org/index.php/stw/


บทบรรณาธิการ 
 

วารวารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ เป็นวารสารด้านสังคมศาสตร์ เปิดรับบทความวิชาการ บทความ
วิจัย รวมทั้งบทวิจารณ์หนังสือ เปิดรับตีพิมพ์เผยแพร่บทความด้านพระพุทธศาสนา ปรัชญา 
มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ ศิลปศาสตร์ รัฐศาสตร์ รัฐประศาสนศาสตร์ และสหวิทยาการด้าน
สังคมศาสตร์ ก าหนดเผยแพร่ปีละ 3 ฉบับ โดยบทความที่ส่งมาตีพิมพ์เผยแพร่กับวารสารจะได้รับการ
ประเมินโดยผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความเชี่ยวชาญในสาขาวิชาที่เกี่ยวข้องอย่างน้อย 3 ท่าน วารสารฉบับนี้
เป็นวารสารปีที่ 2 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) ตีพิมพ์บทความทั้งสิ้นจ านวน 5 บทความ 
วารสารขอขอบคุณท่านทั้งหลายที่สนใจส่งบทความมาตีพิมพ์เผยแพร่กับทางวารสาร และขอขอบคุณ
ผู้ทรงคุณวุฒิที่ได้ให้ค าแนะน าอันเป็นประโยชน์ต่อบทความ วารสารมีความมุ่งมั่นตั้งใจที่จะปรับปรุง
พัฒนาคุณภาพด้านวิชาการให้ดียิ่งๆ ขึ้นไป ขอเจริญพรขอบคุณมา ณ โอกาสนี้ 

 
 

พระมหาพิสิฐ วิสิฏฺฐปญฺโญ (สบืนิสัย), ดร. 
บรรณาธิการวารสาร 



สารบัญ 
 
เรื่อง            หน้า 

การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป  1  

เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ    

พระสมุห์เจนวิทย์ ธมฺมรํส 

ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉิมโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร          13 

 พระอธิการวงศ์แก้ว วราโภ (เกษร) 

ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค      25 

พระครูวาปีจันทคุณ 

การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท   37 

 นิติกร วิชชุมา 

พระธาตุพนมกับมิติด้านพระพุทธศาสนากับสังคมวัฒนธรรม     51 

 อินตอง ชัยประโคม 

 



การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มผีลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป 
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

The Political Participation of the People that Affect the 
Voting General Election on 24 march 2019 in BuengKan Province 

 
พระสมุห์เจนวิทย์ ธมฺมรํสี 

PhraSamuhjanwit Thammarangsi 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด 
Mahamakut Buddhist University Roiet Campus 

E-mail: jenwit480@gmail.com 
 

Received: 1 October 2022; Revised: 25 November 2022; Accepted: 30 November 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยฉบับนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือ 1) ศึกษาระดับความคิดเห็นต่อการมีส่วนร่วมทางการเมือง
ของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป 2) เปรียบเทียบการมีส่วนร่วมทางการเมืองของ
ประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เป็นการวิจัยเชิงปริมาณ ศึกษากลุ่มตัวอย่างจาก
ประชาชนที่อาศัยอยู่ในเขตพ้ืนที่จังหวัดบังกาฬ จ านวน 400 คน ก าหนดขนาดกลุ่มตัวอย่างโดยใช้สูตรของ    
ทาโร่ ยามาเน่ สถิติที่ใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูล ได้แก่ ค่าความถี่ ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน 
และสถิติเชิงอนุมาน ส าหรับทดสอบสมมติฐาน คือ การวิเคราะห์ความแปรปรวนทางเดียว (One Way 
ANOVA)  

ผลการวิจัย พบว่า ระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนในการเลือกตั้งทั่วไป โดยภาพรวมอยู่
ในระดับมาก ได้แก่ การมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ การมีส่วนร่วมในการปฏิบัติการการมีส่วนร่วมในผลประโยชน์ 
และการมีส่วนร่วมในการประเมินผล ผลการศึกษาระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนในการเลือกตั้ง
ทั่วไปตามหลักอปริหานิยธรรม ด้านปฏิบัติตามข้อบังคับ โดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก ได้แก่ ด้านหมั่นประชุมกัน
เนืองนิตย์ ด้านพร้อมเพรียงกันประชุม ด้านปฏิบัติตามข้อบังคับ ด้านให้ความเคารพต่อผู้น า ด้านให้เกียรติ
คุ้มครองสตรี ด้านรักษาวัฒนธรรมอันดีงาม และด้านคุ้มครอง สนับสนุนคนดี  

ผลการทดสอบสมมติฐานการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่ในการเลือกตั้งทั่วไป โดยภาพรวม
แตกต่างกัน ประชาชนที่มีเพศ อายุ ต่างกัน ความคิดเห็นในการมีส่วนร่วมแตกต่างกัน ส่วนประชาชนที่มีระดับ
การศึกษา สถานภาพ อาชีพ และรายได้ต่อเดือนที่ต่างกัน ความคิดเห็นในการมีส่วนร่วมไม่แตกต่างกัน  

 
คําสําคัญ: การมีส่วนร่วมทางการเมือง, การเลือกตั้งทั่วไป, จังหวัดบึงกาฬ 
 
  



2 การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

Abstract 

The purposes of this research article are 1) to study the level of people's opinions on 
political participation in voting in the general election; general election is a quantitative 
research A study of 400 people living in Bangkan province. The sample size was determined 
by Taro Yamane's formula. The statistics used to analyze the data were frequency, 
percentage, mean, standard deviation. and inferential statistics The method for testing the 
hypothesis is one way analysis of variance (One Way ANOVA). 

The results showed that the level of political participation of citizens in the general 
election. The overall level was at a high level, including participation in decision-making. 
Participation in Operations Participation in Interest and participation in the evaluation The 
results of the study of the level of political participation of the people in the general 
election according to the principle of supernaturalism Compliance Overall, it was at a high 
level. Including the constant meeting side in unison meeting Compliance respect for leaders 
Honoring and protecting women Preserving a beautiful culture and protection, supporting 
good people. 

The results of the hypothesis test on political participation of the people in the 
general election Overall, it's different. People with different genders, ages, opinions on 
participation differ. As for people with different levels of education, status, occupation and 
monthly income. Opinions on participation were no different. 

 
Keywords: Political participation, General Election, BuengKan Province 
 
บทนํา 

การปกครองในระบอบประชาธิปไตยสิ่งส าคัญก็คือ “ประชาชน” และความสมบูรณ์แบบของระบอบ
ประชาธิปไตยก็คือ การที่ประชาชนสามารถเข้ามามีสิทธิ มีเสียงในการปกครอง แต่เนื่องจากความจ ากัด   
หลายๆ ด้าน เช่น การมีจ านวนประชากรมากเกินกว่าจะเข้ามาด าเนินกิจกรรมทางการเมืองได้โดยตรง จึงท าให้
ประชาธิปไตยต้องอาศัยตัวแทนเข้ามามีส่วนร่วม ประชาชนจึงเข้ามามีบทบาทท่ีส าคัญในการมีส่วนร่วมทางการ
เมืองโดยการเลือกตัวแทนของตน ทั้งฝ่ายนิติบัญญัติและฝ่ายบริหาร ดังนั้น การมีส่วนร่วมทางการเมืองของ
ประชาชนจึงถือว่าเป็นบทบาทที่ส าคัญ โดยเฉพาะการเลือกตั้งตามระบบประชาธิปไตย ที่ให้ได้มาซึ่งตัวแทน 
การเลือกตั้งเสรีและยุติธรรมในการถ่ายโอนอ านาจการปกครอง โดยการยึดหลักเสียงข้างมากเป็นเกณฑ์ในการ
ตัดสินการเลือกตั้ง เป็นวิธีในการจัดการรัฐบาลการถ่ายโดนอ านาจไปสู่รัฐบาลใหม่อย่างราบรื่นและยุติธรรม
มากที่สุด และท าเป็นที่ยอมรับของประชาชน และประเทศไทยจะเป็นประเทศที่มีการปกครองระบอบ
ประชาธิปไตยท่ีสมบูรณ์ได้นั้น ต้องเกิดจากการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนเป็นองค์ประกอบที่ส าคัญ 
เพราะการเมืองการปกครองในระบอบประชาธิปไตยตามค านิยามของอับราฮัมลินคอล์น หมายถึง การปกครอง
ของประชาชนโดยประชาชนและเพ่ือประชาชน และการเมืองของประเทศไทยที่ผ่านมา พบว่า สาเหตุที่ท าให้
สภาพการเมืองยังไม่มีความเจริญในด้านของการปกครองระบอบประชาธิปไตยเท่าที่ควรนั้นก็คือ ความอ่อนแอ



3 การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

ของภาคประชาชนที่ยังขาดการตระหนักถึงความส าคัญของการมีส่วนร่วมทางการเมือง โดยปล่อยให้
นักการเมืองหรือข้าราชที่มีอ านาจเข้ามาก าหนดนโยบายและการปกครองบ้านเมือง (บุญทัน ดอกไธสง, 2552)   

รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทยพุทธศักราช 2560 หมวด 16 ว่าด้วยการปฏิรูปประเทศด้าน
การเมือง โดยให้ประชาชนมีความรู้ ความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับการปกครองในระบอบประชาธิปไตยอันมี
พระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข ให้ประชาชนมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางการเมือง ตรวจสอบการใช้อ านาจรัฐ 
รู้จักยอมรับในความเห็นทางการเมืองโดยสุจริตที่แตกต่างกัน และให้ประชาชนใช้สิทธิเลือกตั้ งและออกเสียง
ประชามติโดยอิสระปราศจากการครอบง า (รัฐสภา, 2565) เพ่ือให้การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่
มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไปในจังหวัดบึงกาฬเกิดประสิทธิภาพ และมีความความสอดคล้อง
เกี่ยวกับการปกครองระบอบประชาธิปไตย อีกทั้งยังส่งเสริมความรู้ และทักษะแก่ประชาชนให้มีส่วนร่วมใน
กระบวนการทางการเมืองและการเลือกตั้งการมีส่วนร่วมถือเป็นหัวใจส าคัญของการบริหารประเทศตาม
ระบอบประชาธิปไตย ส่งเสริมให้ประชาชนทุกคนต้องตระหนักว่า ตนเป็นเจ้าของประเทศและต้องเข้าไป
รับผิดชอบในกิจการของบ้านเมืองในทุกโอกาส ที่ประชาชนสามารถกระท าได้ ไม่ควรละเลยหรือเพิกเฉยในสิทธิ
และหน้าที่ของตัวเอง และควรส่งเสริมคนดีให้เข้ามาบริหารบ้านเมืองให้มีความเจริญก้าวหน้าอย่างสุจริตเพราะ
ประชาชนเป็นผู้ก าหนดอนาคตทางการเมืองของตน และในการเลือกตั้งเมื่อวันที่ 24 มีนาคม 2562 ที่ผ่านมา 
จังหวัดบึงกาฬ มีรายชื่อประชาชนผู้ที่มีสิทธิเลือกตั้งในจังหวัด จ านวน 322,439 คน มีผู้ออกมาใช้สิทธิในการ
เลือกตั้ง จ านวน 206,733 คน คิดเป็นร้อยละ 64.12 (องค์การบริหารส่วนจังหวัด บึงกาฬ, 2565) พบว่า การมี
ส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนในจังหวัดบึงกาฬ ยังมีส่วนร่วมไม่มากเท่าที่ควรและเพ่ือให้การเลือกตั้ง 
บรรลุวัตถุประสงค์ตามเจตนารมณ์ของระบอบการปกครองตามระบอบประชาธิปไตยจึงต้องมีการปฏิรูประบบ
การเลือกตั้งเพ่ือให้สอดคล้องกับสภาพแวดล้อมทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมืองในปัจจุบัน ที่ยังคงมีการซื้อ
เสียง ซึ่งยังปัญหาที่ส าคัญที่เราควรแก้ไขและเป็นไปไม่ได้ที่คณะกรรมการการเลือกตั้งจะจัดการกับปัญหาการ
ซื้อขายเสียงเพียงล าพัง เนื่องจากปัญหาการซื้อเสียงเก่ียวข้องกับคนจ านวนมากทั้งนักการเมืองและผู้มีสิทธิออก
เสียงเลือกตั้ง (อารียา ศรีค าภา, 2548) 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะท าการศึกษาว่าการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อ
การออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไปในจังหวัดบึงกาฬ จะได้น าเรื่องปัญหาและข้อมูลต่างๆที่ความส าคัญที่ได้จาก
การท างานวิจัยครั้งนี้เป็นแนวทางในการศึกษาระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน เพ่ือน าข้อมูลที่
ได้จากการศึกษามีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนในการเลือกตั้งทั่วไปในจังหวัดบึงกาฬ น ามาใช้เป็น
แนวทางในการพัฒนาประสิทธิภาพ ให้เกิดความรู้ความเข้าใจในการเลือกตั้งต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1) เพ่ือการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อ
วันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

2) เพื่อเปรียบเทียบการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้ง
ทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 
  



4 การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

วิธีดําเนินการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยการวิจัยเชิงปริมาณ มีข้ันตอนด าเนินการวิจัย ดังนี้  
1. ประชากร กลุ่มตัวอย่าง 

1.1 การวิจัยเชิงปริมาณ 
ประชากร ได้แก่ ประชาชนที่มีอายุ 18 ปี ขึ้นไป ในวันเลือกตั้งทั่วไปเมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 

2562 ในจังหวัดบึงกาฬ  (ที่มา: ฐานข้อมูลประชากรจังหวัดบึงกาฬ, 2565)  
กลุ่มตัวอย่าง ได้แก่ ตัวแทนประชาชนที่อาศัยอยู่ในเขตพ้ืนที่จังหวัดบึงกาฬ ท าการก าหนด

กลุ่มตัวอย่าง โดยใช้สูตรของ Taro Yamane (1973) ได้จ านวนประชากรกลุ่มตัวอย่าง 400 คน  
2. เครื่องที่ใช้ในการวิจัย  

2.1 เครื่องที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ คือ แบบสอบถามเพ่ือใช้ศึกษาการมีส่วนร่วมทางการเมืองของ
ประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ
จ านวน 400 ชุด แบบ สอบถามได้แบ่งออกเป็น 4 ตอน ดังนี้ ตอนที่ 1 แบบสอบถามเกี่ยวกับข้อมูลทั่วไปของ
ผู้ตอบแบบสอบถาม ได้แก่ เพศ อายุ ระดับการศึกษา สถานภาพ อาชีพ และรายได้ต่อเดือน มี 6 ข้อค าถาม 
เป็นแบบสอบถามแบบเลือกตอบ (Check List), ตอนที่ 2 เป็นแบบสอบถามเกี่ยวกับปัจจัยที่ส่งผลต่อการมี
ส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 
2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ได้แก่ ด้านบทบาทการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ ด้านการมีส่วนร่วมในการปฏิบัติการ 
ด้านการมีส่วนร่วมในผลประโยชน์ และด้านการมีส่วนร่วมในการประเมินผล ซึ่งมีลักษณะปลายปิด มีจ านวน 
20 ข้อ ตอนที่ 3 แบบสอบถามเกี่ยวกับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการ
เลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ หลักอปริหานิยธรรม มี 7 ด้าน ได้แก่ ด้าน
หมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ ด้านพร้อมเพรียงกันประชุม ด้านปฏิบัติตามข้อบังคับ ด้ านให้ความเคารพต่อผู้น า  
ด้านให้เกียรติคุ้มครองสตรี ด้านรักษาวัฒนธรรมอันดีงาม และด้านคุ้มครอง สนับสนุนคนดี ซึ่งมีลักษณะ   
ปลายปิด มีจ านวน 12 ข้อ และตอนที่ 4 แบบสอบถามปลายเปิดเกี่ยวกับปัญหา อุปสรรค และแนวทาง
พัฒนาการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 
มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ มีจ านวน 3 ข้อค าถาม   

2.2 การตรวจเครื่องมือจากผู้เชี่ยวชาญ จ านวน 5 ท่าน พิจารณาปรับปรุงตรวจสอบความเที่ยงตรง
ของเนื้อหา (Content Validity) โครงสร้างของค าถาม ตลอดจนภาษาที่ใช้และตรวจสอบคุณภาพของ
เครื่องมือ โดยหาค่าดัชนีความสอดคล้องระหว่างข้อค าถามและวัตถุประสงค์ และน าแบบสอบถามไปทดสอบ
กับประชากรที่ไม่ใช่กลุ่มตัวอย่างที่มีคุณสมบัติใกล้เคียงกับกลุ่มตัวอย่าง จ านวน 30 คน และน ามาหาค่าความ
เชื่อมั่น (Reliability) ด้วยวิธีสัมประสิทธิ์แอลฟาครอนบาค (Cronbach Alpha Coefficient) ค่าความเชื่อมั่น
ของเครื่องมือทั้งฉบับเท่ากับ 0.966 

3. สมมติฐานการวิจัย 
3.1 ประชาชนที่มีเพศต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงใน

การเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ แตกต่างกัน  
3.2 ประชาชนที่มีอายุต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียง

ในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ แตกต่างกัน  
3.3 ประชาชนที่มีระดับการศึกษาต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการ

ออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ แตกต่างกัน  



5 การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

3.4  ประชาชนที่มีสถานภาพต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออก
เสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ แตกต่างกัน 

3.5 ประชาชนที่มีอาชีพต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียง
ในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ แตกต่างกัน  

3.6 ประชาชนที่มีรายได้ต่อเดือนต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการ
ออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ แตกต่างกัน      

4. การเก็บรวบรวมข้อมูล  
งานวิจัยฉบับนี้เป็นงานวิจัยที่เก็บรวบรวมข้อมูลที่ใช้ในการวิจัยเชิงปริมาณ โดยมีแหล่งที่มาของ

ข้อมูล 2 แหล่ง คือ  
4.1 ข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Source) ใช้แบบสอบถามในการวิจัยการมีส่วนร่วมทางการเมืองของ

ประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 
จ านวน 400 คน เป็นกลุ่มตัวอย่างที่เก็บตามความเป็นจริง 

4.2 ข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Source) เป็นการศึกษาข้อมูลจากแหล่งที่มีผู้วิจัยและเก็บ
รวบรวมเอกสารทางวิชาการ บทความ วิทยานิพนธ์ รายงานการวิจัย หนังสือ วารสาร สิ่งพิมพ์ การสืบค้นจาก
สารสนเทศและข้อมูลทางอินเตอร์เน็ต และเอกสารที่เกี่ยวข้องกับข้อมูลที่ต้องการจะศึกษา แนวคิด ทฤษฎี
เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง น ามาสนับสนุนงานวิจัยฉบับนี้ ซึ่งในการเก็บรวบรวมข้อมูลเพ่ือใช้ในการวิจัย
ครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ด าเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยตนเองตามกระบวนการวิจัยเชิงปริมาณตามขั้นตอน ดังนี้ การ
วิจัยเชิงปริมาณ (Quantitative) เก็บรวบรวมข้อมูล โดยใช้แบบสอบถามฉบับสมบูรณ์ จ านวน 400 ชุด 
จากนั้นน าข้อมูลที่ได้ไปวิเคราะห์และประมวลผล โดยใช้โปรแกรมส าเร็จรูปต่อไป  

5. การวิเคราะห์ข้อมูล 
การวิจัยเชิงปริมาณ ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูลจากแบบสอบถามโดยใช้โปรแกรมส าเร็จรูปเพ่ือการวิจัย

ทางสังคมศาสตร์โดยใช้สถิติ ดังนี้  
1) สถิติเชิงพรรณนา (Descriptive Statistics) ส าหรับอธิบายลักษณะทั่วไปของกลุ่มตัวอย่างและ

พรรณนา การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 
มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ สถิติที่ใช้ คือ ค่าความถี่ (Frequency) ค่าร้อยละ (Percentage) 
ค่าเฉลี่ย (Mean) และค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน (Standard Deviation)    

2) สถิติเชิงอนุมาน (Descriptive Statistics) ส าหรับทดสอบสมมติฐาน เพ่ือเปรียบเทียบระดับ
การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม 
พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยจ าแนกตาม เพศ อายุ ระดับการศึกษา สถานภาพอาชีพ และรายได้ต่อเดือน 
โดยการทดสอบค่าที (t-test) ในกรณีตัวแปรต้นสองกลุ่ม และการทดสอบค่าเอฟ (F-test) ด้วยวิธีการวิเคราะห์
ความแปรปรวนทางเดียว (One Way ANOVA) ในกรณีตัวแปรต้นตั้งแต่สามกลุ่มขึ้นไป เมื่อพบว่ามีความ
แตกต่างจะท าการเปรียบเทียบความแตกต่างเฉลี่ยเป็นรายคู่ด้วยวิธีผลต่างเป็นส าคัญน้อยที่สุด ( Least 
Significant Difference: LSD.) 

3) วิเคราะห์ข้อมูลจากค าถามปลายเปิด (Open ended Question) การมีส่วนร่วมทางการเมือง
ของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัด   บึง
กาฬ และข้อเสนอแนะอ่ืนๆ วิเคราะห์โดยใช้เทคนิคการวิเคราะห์เนื้อหา(Content Analysis technique) 



6 การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

ประกอบบริบทน าเสนอเป็นความเรียงประกอบตาราง โดยการแจกแจงความถี่ของผู้ตอบแบบสอบถาม
ปลายเปิด 
 
ผลการวิจัย 

1. ผลการศึกษาระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการ
เลือกตั้งท่ัวไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 
ตารางท่ี 1 ผลการศึกษาระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้ง
ทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยรวมและจ าแนกเป็นรายด้าน  

การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน 
ระดับการมีส่วนร่วม 

  S.D. 
แปล 

ความหมาย 
อันดับ 

1. ด้านบทบาทการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ 4.30 0.593 มาก 1 
2. ด้านการมีส่วนร่วมในการปฏิบัติการ 3.75 0.742 มาก 3 
3. ด้านการมีส่วนร่วมในผลประโยชน์ 3.81 0.929 มาก 2 
4. ด้านการมีส่วนร่วมในการประเมินผล 3.81 0.929 มาก 2 

รวม 3.92 0.798 มาก  
 

จากตารางที่ 1 พบว่า ระดับของการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียง
ในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยรวมมีค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับมาก ( ̅= 
3.92 S.D.= 0.798) เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า ด้านที่มีค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับสูงสุดคือ ด้านบทบาทการมี
ส่วนร่วมในการตัดสินใจ ( ̅=4.30) รองลงมาคือด้านการมีส่วนร่วมในผลประโยชน์ ( ̅=3.81) และด้านการมี
ส่วนร่วมในการประเมินผล ( ̅=3.81)  น้อยที่สุดคือด้านการมีส่วนร่วมในการปฏิบัติการ ( ̅=3.75)  

 
ตารางท่ี 2 ผลการศึกษาระดับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้ง
ทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ตามหลักอปริหานิยธรรม โดยรวมและจ าแนกเป็น
รายด้าน 

การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน 
ตามหลักอปริหานิยธรรม                                              

ระดับการมีส่วนร่วม 
  S.D. แปลความหมาย อันดับ 

1. ด้านหมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ 3.58 1.228 มาก 7 
2. ด้านพร้อมเพรียงกันประชุม 3.69 1.210 มาก 6 
3. ด้านปฏิบัติตามข้อบังคับ 3.99 1.190 มาก 4 
4. ด้านให้ความเคารพต่อผู้น า 3.94 1.012 มาก 5 
5. ด้านให้เกียรติคุ้มครองสตรี 4.32 0.639 มาก 2 
6. ด้านรักษาวัฒนธรรมอันดีงาม 4.25 0.701 มาก 3 
7. ด้านคุ้มครอง สนับสนุนคนดี 4.39 0.603 มาก 1 

รวม 4.02 0.798 มาก  



7 การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

จากตารางที่ 2 พบว่า ระดับของการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียง
ในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ตามหลักอปริหานิยธรรม โดยรวมมี
ค่าเฉลี่ยอยู่ในระดับมาก (  ̅= 4.02 S.D.= 0.798) เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า ด้านที่มีค่าเฉลี่ยอยู่ใน
ระดับสูงสุดคือ ด้านคุ้มครอง สนับสนุนคนดี ( ̅=4.39) รองลงมาคือ ด้านให้เกียรติคุ้มครองสตรี ( ̅=4.32) และ
น้อยที่สุดคือ ด้านหมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ ( ̅=3.58) 

 
2. ผลการเปรียบเทียบการการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการ

เลือกตั้งท่ัวไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 
 

ตารางที่ 2 ผลสรุปโดยรวมการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้ง
ทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยจ าแนกตามสถานภาพส่วนบุคคล ตามสมมติฐาน
ที่ 1 – 5 

(n =400) 

  ตัวแปรทดสอบ ค่า t ค่า f Sig. 
ผลการศึกษา 

ยอมรับ ปฏิเสธ 
1 เพศ -6.28  0.00**   
2 อายุ  3.10 0.02*   
3 ระดับการศึกษา  0.53 0.71   

4 สถานภาพ  1.25 0.29   

5 อาชีพ  1.25 0.29   

6 รายได้ต่อเดือน  0.72 0.54   

 
จากตารางที่ 2 ผลสรุปโดยรวมการเปรียบเทียบการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อ

การออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยจ าแนกตาม
สถานภาพส่วนบุคคล ดังนี้ 

 สมติฐานข้อที่ 1 ประชาชนที่มีเพศต่างกัน การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการ
ออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยภาพรวม พบว่า 
แตกต่างกัน อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.00 (Sig. =0.00**) ดังนั้นจึงยอมรับสมมติฐานการวิจัย 

 สมติฐานข้อที่ 2 ประชาชนที่มีอายุต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อ
การออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยภาพรวม พบว่า 
แตกต่างกัน อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.00 (Sig. =0.02*) ดังนั้นจึงยอมรับสมมติฐานการวิจัย 

 สมติฐานข้อที่ 3 ประชาชนที่มีระดับการศึกษาต่างกัน การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่
มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยภาพรวม
พบว่า ไม่แตกต่างกัน มีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 (Sig. = 0.71) ดังนั้นจึงปฏิเสธสมมติฐานการวิจัย 



8 การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

สมติฐานข้อที่ 4 ประชาชนที่มีสถานภาพต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผล
ต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยภาพรวมพบว่า 
ไม่แตกต่างกัน มีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 (Sig. = 0.29) ดังนั้นจึงปฏิเสธสมมติฐานการวิจัย 

 สมติฐานข้อที่ 5 ประชาชนที่มีอาชีพต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อ
การออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยภาพรวม  พบว่า  
ไม่แตกต่างกัน มีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 (Sig. = 0.29) ดังนั้นจึงปฏิเสธสมมติฐานการวิจัย 

 สมติฐานข้อที่ 6 ประชาชนที่มีรายได้ต่อเดือนต่างกัน มีการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่
มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยภาพรวม
พบว่า ไม่แตกต่างกัน มีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 (Sig. = 0.54) ดังนั้นจึงปฏิเสธสมมติฐานการวิจัย 
 
อภิปรายผล 

จากผลการศึกษาการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้ง
ทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน 
พบว่า ทุกด้านมีความคิดเห็นอยู่ในระดับมาก เรียงอันดับจากมากไปน้อย คือ 1. ด้านบทบาทการมีส่วนร่วมใน
การตัดสินใจ 3. ด้านการมีส่วนร่วมในผลประโยชน์ 4. ด้านการมีส่วนร่วมในการประเมินผล 2. ด้านการมีส่วน
ร่วมในการปฏิบัติการ เนื่องจากมีส่วนร่วมในการออกไปใช้สิทธิเลือกตั้งของตัวเอง โดยให้ความเคารพต่อ
กฎหมายการเลือกตั้ง และสถานที่เลือกตั้งด้วยความซื่อสัตย์สุจริตไม่สนับสนุนนักการเมืองที่ซื้อสิทธิขายเสียง มี
ความเที่ยงธรรมและเป็นธรรม เพ่ือหวังได้ตัวแทนประชาชนที่เป็นคนดีตั้งในบริหาร แก้ปัญหาในท้องถิ่น 
สอดคล้องกับงานวิจัยของ สุทน ทองเล็ก (2564) ได้วิจัยเรื่อง การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนจังหวัด
สระแก้วในการเลือกตั้งทั่วไป ปี พ.ศ. 2562 ผลการวิจัยพบว่า การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนในการ
เลือกตั้งทั่วไป ปี พ.ศ. 2562 จังหวัดสระแก้ว โดยรวมอยู่ในระดับมาก 

ผลการศึกษาการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป 
เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ตามหลักอปริหานิยธรรม โดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อ
พิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า ทุกด้านมีความคิดเห็นอยู่ในระดับมาก เรียงอันดับจากมากไปน้อย คื อ 7. ด้าน
คุ้มครอง สนับสนุนคนดี 5. ด้านให้เกียรติคุ้มครองสตรี 6. ด้านรักษาวัฒนธรรมอันดีงาม 3. ด้านปฏิบัติตาม
ข้อบังคับ 4. ด้านให้ความเคารพต่อผู้น า 2. ด้านพร้อมเพรียงกันประชุม และ 1. ด้านหมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ 
เนื่องจากมีการสนับสนุนนักการเมืองที่มีคุณธรรม มีความซื่อสัตย์ อุดมการณ์และจริยธรรม และมีความรู้
ความสามารถ ต่อต้านการซื้อสิทธิขายเสียงในการเลือกตั้ง รักท้องถิ่นของตนเอง และจิตส านึกในเรื่อง
ประชาธิปไตยศิลปวัฒนธรรมอันดีงามของท้องถิ่น จึงไม่สอดคล้องกับงานวิจัยของ บุศรา  โพธิสุข (2559) ได้
วิจัยเรื่อง การมีส่วนร่วมทางการเมืองท้องถิ่นของประชาชน : ศึกษาเฉพาะกรณี ต าบลช้างเผือก อ าเภอเมือง 
จังหวัดเชียงใหม่ พบว่า ตามหลักอปริหานิยธรรม การมีส่วนร่วมทางการเมืองท้องถิ่นของประชาชน โดยรวม
อยู่ในระดับปานกลาง  

ผลการการเปรียบเทียบการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการ
เลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยจ าแนกตามปัจจัยส่วนบุคคลได้แก่ เพศ 
อายุ ระดับการศึกษา สถานภาพ อาชีพ และรายได้ต่อเดือน พบว่า ประชาชนที่มี เพศ อายุ ที่แตกต่างกัน   
มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 
2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยภาพรวมแตกต่างกัน อย่างมีนัยส าคัญที่ระดับ 0.05 ส่วนประชาชนที่มีระดับ



9 การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

การศึกษา สถานภาพ อาชีพ และรายได้ต่อเดือนที่ต่างกัน มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการ
ออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ไม่แตกต่างกัน สามารถ
อภิปรายได้ดังนี้  

ประชาชนที่มีเพศต่างกัน มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้ง
ทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ แตกต่างกัน อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 
0.00** สอดคล้องกับงานวิจัยของ นิภา ทัตตานนท์ (2564) ได้วิจัยเรื่อง ความไว้วางใจทางการเมืองของ
ประชาชนที่มีต่อนัก การเมืองท้องถิ่นในจังหวัดขอนแก่น ผลการวิจัยพบว่า ประชาชนที่มีเพศที่ต่างกัน มีความ
คิดเห็นในทางการเมืองของประชาชน แตกต่างกัน อย่างมีนัย ส าคัญทางสถิติในระดับที่ 0.05 จึงยอมรับสมติ
ฐานการวิจัย  

ประชาชนที่มีอายุต่างกัน มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้ง
ทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ แตกต่างกัน อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.02* 
สอดคล้องกับงานวิจัยของ พระมหาเรวัฒน์ อคฺคทาโร (2563) ได้วิจัยเรื่อง ปัจจัยที่มีผลต่อการมีส่วนร่วม
ทางการเมืองของประชาชนในอ าเภอคลองหลวง จังหวัดปทุมธานี ผลการวิจัยพบว่า ประชาชนที่มีอายุต่างกัน 
มีปัจจัยที่มีผลต่อการมีส่วนร่วมทางการเมือง โดยภาพรวมแตกต่างกัน จึงยอมรับสมมติฐานที่ตั้งไว้ อย่างมี
นัยส าคัญตามสมมติฐานที่ระดับ 0.05 

ประชาชนที่มีระดับการศึกษาต่างกัน มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงใน
การเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ไม่แตกต่างกัน จึงไม่สอดคล้องกับ
งานวิจัยของ อรนุช โจมจตุรงค์ (2549) ได้วิจัยเรื่อง “การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนเกี่ยวกับการ
เลือกตั้งสมาชิกสภากรุงเทพมหานคร เขตประเวศ กรุงเทพมหานคร” ผลวิจัยพบว่า ประชาชนที่มีระดับ
การศึกษาต่างกัน มีความคิดเห็นต่อส่วนร่วมทางการเมืองแตกต่างกัน อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 
จึงยอมรับสมมติฐานการวิจัย 

ประชาชนที่มีสถานภาพต่างกัน มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการ
เลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ไม่แตกต่างกัน จึงไม่สอดคล้องกับงานวิจัย
ของ ภูสิทธ์ ขันติกุล (2553) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง รูปแบบการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนเขตดุสิต 
กรุงเทพมหานคร ผลการวิจัยพบว่า ประชาชนที่มีสถานภาพต่างกัน มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน
แตกต่างกัน อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 จึงยอมรับสมมติฐานการวิจัย 

ประชาชนที่มีอาชีพต่างกัน มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการ
เลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ไม่แตกต่างกัน จึงไม่สอดคล้องกับงานวิจัย
ของ สุกฤตา จอนดาพรม และโชติมา แก้วกรอง (2556) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง การมีส่วนร่วมทางการเมืองของสตรี
ไทยในพ้ืนที่องค์ปกครองส่วนท้องถิ่นของภูมิภาคตะวันตก ผลการวิจัย พบว่า ประชาชนที่มีอาชีพต่างกัน มี
ความคิดเห็นต่อส่วนร่วมทางการเมืองแตกต่างกันอย่างมี นัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 จึงยอมรับสมมติฐาน
การวิจัย 

ประชาชนที่มีรายได้ต่อเดือนต่างกัน มีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงใน
การเลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ไม่แตกต่างกัน อรนุช โจมจตุรงค์ (2549) 
ได้วิจัยเรื่อง “การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนเกี่ยวกับการเลือกตั้งสมาชิกสภากรุงเทพมหานคร เขต
ประเวศ กรุงเทพมหานคร” ผลวิจัยพบว่า ประชาชนที่มีรายได้ต่อเดือนต่างกัน มีความคิดเห็นต่อส่วนร่วม
ทางการเมืองแตกต่างกัน อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 จึงยอมรับสมมติฐานการวิจัย 



10 การมสี่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
จากการวิจัย การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป 

เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ สามารถอธิบายเป็นองค์ความรู้ใหม่ ได้ดังนี้   

 
ภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 

 
สรุปผลการวิจัย 

จากการศึกษาการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป 
เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ โดยรวมพบว่า ประชาชนในเขตพ้ืนที่ของจังหวัดบึงกาฬ ยัง
มีความคิดเห็นที่แตกต่างเกี่ยวกับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนเนื่ องจากในอดีตประชาชนมี
บทบาทในการส่วนร่วมทางการเมืองค่อนข้างน้อย ในเรื่องของการออกมาใช้สิทธิของตนเนื่องจากขาดความรู้
ความเข้าใจ จึงเป็นอีกสาเหตุที่ส่งผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้ง ส่งผลให้การมีส่วนร่วมทางการเมืองของ
ประชาชนยังขาดประสิทธิภาพต่อการออกเสียงในการเลือกตั้ง ไม่ว่าจะเป็นด้านบทบาทการมีส่วนร่วมในการ

การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน 

 
การมีส่วนร่วมทางการเมือง
ของประชาชนที่มีผลต่อการ

ออกเสียงในการเลือกตั้ง
ทั่วไป 

 

 

หลักอปริหานยิธรรม                                                                    

หมั่นประชุมกันเนืองนิตย ์ ให้เกียรติคุม้ครองสตร ี

พร้อมเพรียงกันประชุม รักษาวัฒนธรรมอันดีงาม 

ปฏิบัติตามข้อบังคับ คุ้มครอง สนับสนุนคนด ี

ให้ความเคารพต่อผู้น า 

การมีส่วนร่วมในการ
ตัดสินใจ 

การมีส่วนร่วมในการ
ปฏิบัติการ 

การมีส่วนร่วมใน
ผลประโยชน์ 

การมีส่วนร่วมใน
การประเมินผล 



11 การมสี่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

ตัดสินใจ ด้านการมีส่วนร่วมในการปฏิบัติการ ด้านการมีส่วนร่วมในผลประโยชน์ และด้านการมีส่วนร่วมในการ
ประเมินผล และเพ่ือส่งเสริมประสิทธิภาพในการมีส่วนร่วมของประชาชนให้ดีมากยิ่งขึ้นคือการน าเอา
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ คือ ตามหลักอปริหานิยธรรม ได้แก่ ด้านหมั่นประชุมกัน
เนืองนิตย์ ด้านพร้อมเพรียงกันประชุม ด้านปฏิบัติตามข้อบังคับ ด้านให้ความเคารพต่อผู้น า ด้านให้เกียรติ
คุ้มครองสตรี ด้านรักษาวัฒนธรรมอันดีงาม และด้านคุ้มครอง สนับสนุนคนดี เพ่ือหาแนวทางและวิธีการ
พัฒนาการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน และข้อมูลที่ได้จากการศึกษาในครั้งนี้ จะสามารถเป็นส่วน
หนึ่งที่เป็นแนวทางในการศึกษา ส่งเสริม และแก้ปัญหาเพื่อเป็นประโยชน์ต่อการมีส่วนร่วมได้ต่อไป   

 
ขอเสนอแนะ 

1. ขอเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 จากการศึกษาวิจัยเรื่อง การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการ

เลือกตั้งทั่วไป เมื่อวันที่ 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1.1 หน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรให้ความสนใจ เกี่ยวกับการสร้างความรู้ความเข้าใจ และประโยชน์ใน

การ เกี่ยวกับสิทธิและหน้าที่ในการออกมาใช้สิทธิเลือกตั้งของประชาชน 
1.2 ทางจังหวัดควรจัดกิจกรรมเกี่ยวกับในด้านของการมีส่วนร่วมทางการเมือง เพ่ือให้ประชาชน

เกิดความสนใจเพื่อเป็นการกระตุ้นความสนใจของประชาชน ในการเลือกตั้งเพ่ือการส่งเสริมการมีส่วนร่วมตาม
ระบอบประชาธิปไตย 

1.3 หน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรปฏิบัติตนตามหลักอปริหานิยธรรมเพ่ือเป็นแนวทางในการ ด้านหมั่น
ประชุมกันเนืองนิตย์ ด้านพร้อมเพรียงกันประชุม ด้านปฏิบัติตามข้อบังคับ ด้านให้ความเคารพต่อผู้น า ด้านให้
เกียรติคุ้มครองสตรี ด้านรักษาวัฒนธรรมอันดีงาม และด้านคุ้มครอง สนับสนุนคนดี เพ่ือส่งเสริมการมีส่วนร่วม
การออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป และหาแนวทางและวิธีการมาการการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน 

   
2. ข้อเสนอแนะด้านการทําวิจัยครั้งต่อไป 

2.1 ควรจะมีการศึกษา ในเรื่อง ปัจจัยที่มีผลต่อการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนที่มีผลต่อ
การออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไปเพ่ือจะได้น าผลที่ได้จากการวิจัยน ามาปรับใช้และน าไปส่งเสริม ในการ
พัฒนาการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนในจังหวัดบึงกาฬต่อไป  

2.2 ควรศึกษาแนวทางในการพัฒนาการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน ไม่ว่าจะเป็น ด้าน
ตัดสินใจ การปฏิบัติการ เรื่องผลประโยชน์ และการประเมินผล เพ่ือส่งเสริมการมีส่วนร่วมทางการเมืองของ
ประชาชนที่มีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งทั่วไป และข้อมูลในการศึกษาเชิงลึกที่ได้น าผลวิจัยการมีส่วน
ร่วมในพ้ืนที่ให้พัฒนาที่ดียิ่งๆ ขึ้นไป 

 
เอกสารอ้างอิง 
นิภา ทัตตานนท์. (2564). ความไว้วางใจทางการเมืองของประชาชนที่มีต่อนักการเมืองท้องถิ่นในจังหวัด

ขอนแก่น. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น. 8(3), 136-150. 
บุญทัน ดอกไธสง. (2552). ประชาธิปไตยรากหญ้า. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ปัญญาชน. 
พระมหาเรวัฒน์ อคฺคทาโร. (2563). ปัจจัยที่มีผลต่อการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนในอ าเภอคลอง

หลวง จังหวัดปทุมธานี. วารสารสหวิทยาการวัตกรรมปริทรรศน์. 3(1), 34-43. 



12 การมสี่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนท่ีมีผลต่อการออกเสียงในการเลือกตั้งท่ัวไป  
เมื่อวันท่ี 24 มีนาคม พ.ศ. 2562 ในจังหวัดบึงกาฬ 

 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 1-12. 
 

ภูสิทธ์ ขันติกุล. (2553). รูปแบบการมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน เขตดุสิต กรุงเทพมหานคร”. 
รายงานการวิจัย. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 

รัฐสภา. การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชน. (2565). เรียกใช้เมื่อ 17 เมษายน 2565 จาก 
https://web.parliament.go.th/assets/portals/1/files/002.  

วิกิพีเดีย. (2565). จังหวัดบึงกาฬ. เรียกใช้เมื่อ 25 เมษายน 2565 จาก https://th.wikipedia.org/wiki/
จังหวัดบึงกาฬ. 

ส านักงานคณะกรรมการเขตเลือกตั้ง. (2554). ข้อมูลสถิติการเลือกตั้ง สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร พ.ศ.2554. 
เรียกใช้เมื่อ 17 เมษายน 2565 จาก 
https://www.ect.go.th/ect_th/ewt_dl_link.php?nid=8447.  

ส านักงานจังหวัด กลุ่มงานอ านวยการ. (2564). ฐานข้อมูลประชากรจังหวัดบึงกาฬ. เรียกใช้เมื่อ 25 เมษายน 
2565 จาก https://www2.buengkan.buengkan.go.th. 

ส านักงานจังหวัดบึงกาฬ. (2561). ฐานข้อมูลจังหวัดบึงกาฬ. เรียกใช้เมื่อ 21 เมษายน 2565 จาก 
https://www2.buengkan.go.th/files/com_news_struct/2021-05_d74df2ea9f71cd0.pdf. 

สุกฤตา จอนดาพรม และโชติมา แก้วกรอง. (2556). การมีส่วนร่วมทางการเมืองของสตรีไทยในพ้ืนที่องค์ 
ปกครองส่วนท้องถิ่นของภูมิภาคตะวันตก. วารสารการเมืองการปกครอง การจัดการชุมชนเพื่อพัฒนา
ที่ยั่งยืน. 3 (2), 118-133. 

สุทน ทองเล็ก. (2564). การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนจังหวัดสระแก้วในการเลือกตั้งทั่วไป ปี พ.ศ. 
2562. วารสารสิรินธรปริทรรศน์. 22(1), 155-164. 

องค์การบริหารส่วนจังหวัดบึงกาฬ. (2565). เรียกใช้เมื่อ 25 เมษายน 2565 จาก 
https://buengkanpao.go.th. 

อรนุช โจมจตุรงค์. (2549). การมีส่วนร่วมทางการเมืองของประชาชนเกี่ยวกับการเลือกตั้งสมาชิกสภา
กรุงเทพมหานคร เขตประเวศ กรุงเทพมหานคร. วิทยานิพนธ์รัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต.บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยบูรพา. 

อารียา ศรีค าภา. (2548). อุปสรรคในการแก่ปัญหาการซื้อเสียงของคณะกรรมการการเลือกตั้งจังหวัด 
เชียงใหม่. วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

Taro Yamane. (1973). Statistics: An Introductory Analysis. 3rd Ed. New York: Harper and Row 

 
 

https://th.wikipedia.org/wiki/จังหวัดบึงกาฬ.
https://th.wikipedia.org/wiki/จังหวัดบึงกาฬ.
https://www.ect.go.th/
https://www2.buengkan.go.th/%20files/com_news_%20struct/2021-05_d74df2


ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉิมโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
The analytical study of last Buddha’ Word in Mahaparinibbanasutta 

 
พระอธิการวงศ์แก้ว วราโภ (เกษร) 

Phra Athikarn Wongkaew Warapo (Kaysorn) 
วัดศรีบุญเรือง อ าเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

Wat Si Boon Rueang Lom Kao District Phetchabun Province 
E-mail: warapo1994@hotmail.com 

 
Received: 1 August 2022; Revised: 15 November 2022; Accepted: 25 November 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาหลักธรรมเรื่องความเสื่อมและความไม่ประมาทที่ปรากฏใน
ปัจฉิมโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 2) วิเคราะห์หลักธรรมเรื่องความเสื่อมและความไม่ประมาทที่ปรากฏใน
ปัจฉิมโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร รวบรวมข้อมูลจากมหาปรินิพพานสูตร วิเคราะห์และน าเสนอแบบ
พรรณนาความ 

ผลการศึกษา พบว่า ความเสื่อมของสังขาร 3 ประการ คือ 1) เสื่อมเพราะเป็นสภาพตั้งอยู่ชั่วขณะแล้ว
มีความแตกสลายเป็นที่สุด 2) เสื่อมเพราะความไม่มีตัวตน แต่มนุษย์หลงยึดมั่นโดยความเป็นตัวตน จึงท าให้
ประสบกับความทุกข์ 3) เสื่อมเพราะถูกปัจจัยปรุงแต่ง หรือมีสิ่งอ่ืนเป็นปัจจัยและเป็นปัจจัยของสิ่งอื่น  

การพิจารณาความเสื่อมของสังขารและความไม่ประมาทในการท าหน้าที่ ท าให้มีผลหรือได้รับ
ประโยชน์ 4 ประการ ได้แก่ 1) รู้เท่าทันความจริงของสังขาร 2) เป็นการเตือนตนไม่ให้ประมาท 3) ไม่ทุกข์ใจ
เพราะสังขารทั้งหลาย 4) ได้ประสบความสุขในชีวิต ส่วนความไม่ประมาท 6 อย่าง ได้แก่ 1) ความไม่ประมาท
ในกาลเวลา 2) ความไม่ประมาทในวัย 3) ความไม่ประมาทในชีวิต 4) ความไม่ประมาทในการงาน 5) ความไม่
ประมาทในการศึกษา 6) ความไม่ประมาทในการปฏิบัติธรรม 

 
ค าส าคัญ: ความไม่ประมาท, ปัจฉิมโอวาท, มหาปรินิพพานสูตร  
 
  



14 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

Abstract 
This article aims to 1) study the doctrine of decay and heedlessness as shown in the 

last Buddha’ Word in Mahaparinibbanasutra; Gather information from the 
Mahaparinibbanasutra. Analyze and present a descriptive form.  

The study found that there are 3 deterioration of physique: 1) deterioration from 
being in a state of existence for a moment and then eventually disintegrating 2) 
deterioration from non-existence, but people are obsessed with their own identity 3) 
Deteriorated because of the additive factors or there is something else as a factor.  

As a factor of something else consideration of the deterioration of the body and 
negligence in performing duties Resulting in results or benefits in 4 ways: 1) knowing the 
truth of the sankhara 2) warning oneself not to be careless 3) not suffering because of the 
sankhara 4) experiencing happiness in life As for negligence, there are 6 things: 1) 
carelessness in time, 2) carelessness in age, 3) carelessness in life, 4) carelessness in work, 5) 
carelessness in education, 6) carelessness. in practice 
 
Keyword: Carelessness, Last Buddha’ Word, Mahaparinibbanasutra 
 
บทน า 

ความเสื่อมของสังขารคือสภาวะที่ปรุงแต่งซึ่งเกิดจากเหตุปัจจัยปรุงแต่งขึ้นทุกอย่างไม่ว่าจะเป็น
รูปธรรมหรือนามธรรมก็ตาม เป็นด้านร่างกายหรือจิตใจก็ตาม มีชีวิตหรือไร้ชีวิตก็ตาม อยู่ในจิตใจหรือเป็นวัตถุ
ภายนอกก็ตาม เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สังขตธรรม กล่าวคือทุกสิ่งทุกอย่าง เว้นแต่นิพพาน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2543) ล้วนตกอยู่ในธรรมนิยาม 3 อย่างคือปรากฏอยู่ตามธรรมดาที่แน่นอน เป็นไปตามธรรมชาติ 
ได้แก่ 1) สพฺเพ สงฺขารา อนิจฺจา สังขาร คือ สังขตธรรมทั้งปวงไม่เที่ยง 2) สพฺเพ สงฺขารา ทุกฺขา สังขารคือ
สังขตธรรมทั้งปวงเป็นทุกข์ และ 3) สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา ธรรมคือ สังขตธรรมและอสังขตธรรม หรือสังขาร
และวิสังขารทั้งปวงไม่ใช่ตน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) ท่านแสดงอรรถแห่งอนิจจตา ใน
ความหมายว่าเป็นอนิจจังด้วยเหตุผล 4 อย่างคือ 1) อุปฺปาทวยปฺปวตฺติโต เพราะเป็นไปโดยการเกิดและการ
สลาย คือ เกิดๆ ดับมีแล้วก็ไม่มี 2) วิปริณามโต เพราะเป็นของแปรปรวนคือเปลี่ยนแปลง แปรสภาพไปเรื่อยๆ 
3) ตาวกาลิกโต เพราะเป็นของชั่วคราวอยู่ได้ชั่วขณะๆ 4) นิจฺจปฏิกฺเขปโต เพราะแย้งต่อความเที่ยง คือสภาวะ
ของมันที่เป็นของไม่เที่ยงนั้นขัดกันอยู่เองในตัวกับความเที่ยงหรือโดยสภาวะของมันเองก็ปฏิเสธความเที่ยงอยู่
ในตัว เมื่อมองดูรู้เห็นตามสภาวะของมันแล้ว ก็จะหาไม่พบความเที่ยงเลย (พระธรรมปิฎก  (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2551) 

ความเสื่อมหรือความไม่เที่ยงของสังขารร่างกายจิตใจก็เหมือนกัน ที่เห็นได้ชัดเจน ได้แก่ 1) ระบบ
กล้ามเนื้อและกระดูก กล้ามเนื้อมีอาการเหี่ยวฝุอ มีเยื่อพังผืดมากขึ้นกล้ามเนื้ออ่อนก าลัง ท าให้สูญเสียความ
แข็งแรงว่องไวและการทรงตัวที่ดี กระดูกจะบางลง ผุและหักง่าย หมอนรองกระดูกสันหลังจะเหี่ยวเสียความ
ยืดหยุ่น ท าให้ตัวเตี้ยลง 1 เซนติเมตร ทุก 20 ปี ข้อเสื่อมตามวัยปวดตามข้อ และท าให้เกิดอุบัติเหตุระหว่าง
เคลื่อนไหวได้ง่าย 2) ระบบสัมผัส มีการเสื่อมลง ได้แก่ การเห็นเสื่อมลง เลนส์ตาเกิดต้อกระจก สายตายาวขึ้น 
กล้ามเนื้อลูกตาเสื่อม การปรับสายตาช้า ท าให้เวียนหัวได้ง่าย ประสาทรับเสียงเสื่อมท าให้หูตึง ได้ยินเสียงต่ า



15 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

หรือเสียงสูงกว่าธรรมดา มีการเสื่อมของหูที่เกี่ยวกับระบบการทรงตัวท าให้ผู้สูงอายุเดินโซเซได้ จมูกมีประสาท
รับกลิ่นเลวลง ลิ้มรสได้น้อยลง การรับสัมผัสบริเวณปลายมือ ปลายเท้าเสื่อมลง ท าให้มีความอดทนต่อความ
เจ็บปวดสูง ซึ่งอาจเป็นอันตรายได้ เช่น ผิวหนังพองจากความร้อน เป็นจมูกมีประสาทรับกลิ่นเลวลง ลิ้มรสได้
น้อยลง การรับสัมผัสบริเวณปลายมือ ปลายเท้าเสื่อมลง ท าให้มีความอดทนต่อความเจ็บปวดสูง ซึ่งอาจเป็น
อันตรายได้ เช่น ผิวหนังพองจากความร้อน เป็นต้น 3) ผิวหนัง จะบางและเหี่ยวย่น สีของผิวหนังน้อยลง ท าให้
เกิดจุดด่างขาว แต่บางครั้งเกิดตกกระจากการมีสีเพ่ิมข้ึน ต่อมน้ ามันขับน้ ามันน้อย ท าให้ผิวแห้ง คัน ต่อมเหงื่อ
ขังเหงื่อได้น้อยลง ส่วนผมจะร่วงและเปลี่ยนเป็นสีขาว 4) ระบบหายใจ ปอดมีสมรรถภาพลดลง ความจุและ
ความยืดหยุ่นของปอดลดลง เลือดจับออกซิเจนขณะผ่านปอดได้น้อยลง ท าให้เหนื่อยง่าย นอกจากนี้ กลไกการ
ไอท างานได้น้อยลงท าให้มีเสมหะสะสมภายในปอดมากขึ้น 5) ระบบหัวใจและการไหลเวียนโลหิต เยื่อบุผนัง
ด้านในของหัวใจหนาขึ้น และมีคอเลสเตอรอลแทรกในผนังหลอดเลือด ท าให้หลอดเลือดแข็งตัวขาดความ
ยืดหยุ่น การไหลเวียนของเลือดช้าลง ท าให้หัวใจต้องท างานหนักมากขึ้น เกิดหัวใจเต้นผิดจังหวะ และหัวใจ
วายได้ง่าย จะสังเกตได้ง่ายจากผู้สูงอายุ เพราะมีอาการหน้ามืดเป็นลมได้ง่าย เกิดจากเลือดไปเลี้ยงสมองไม่ทัน 
ขณะที่มีการเปลี่ยนท่าหรืออิริยาบถของร่างกาย 6) ระบบประสาท สมองมีขนาดเล็กลงเสื่อมหน้าที่ท าให้มีการ
เคลื่อนไหวช้า มีอาการสั่นตามร่างกายได้ จะเรียนรู้สิ่งใหม่ๆ ได้ยากแก้ปัญหาต่างๆ ได้ไม่ดี ลืมง่ายโดยเฉพาะ
เหตุการณ์ในปัจจุบัน แต่สามารถจ าเรื่องราวเก่าๆ ได้ดี 7) ระบบทางเดินอาหาร ผู้สูงอายุส่วนใหญ่ฟันจะหัก 
ต่อมน้ าลายขับน้ าลายออกมาน้อยลงท าให้ปากแห้ง การผลิตน้ าย่อยน้อยลง การเคลื่อนตัวของกระเพาะอาหาร
และล าไส้ช้าลง ท าให้ท้องอืด อาหารไม่ย่อย นอกจากนี้การดูดซึมอาหารไปสู่เซลล์ต่างๆ ท าได้น้อยลง จึงท าให้
ผู้สูงอายุขาดสารอาหารได้ง่าย 8) ระบบขับถ่ายปัสสาวะ เกิดการเสื่อมหน้าที่ ท าให้ไตขับถ่ายของเสียได้น้อยลง 
ถ่ายปัสสาวะบ่อยเนื่องจากกระเพาะปัสสาวะมีความจุลดลง ผู้สูงอายุบางรายอาจปัสสาวะขัด โดยเฉพาะผู้ชาย
จากต่อมลูกหมากโต ส่วนในเพศหญิงอาจมีอาการกลั้นปัสสาวะไม่อยู่ เพราะกล้ามเนื้ออุ้งเชิงกรานหย่อน
สมรรถภาพเนื่องจากการคลอดลูกมาหลายคน 9) ระบบขับถ่ายอุจจาระ ผู้สูงอายุมักจะท้องผูกจากระบบการ
ย่อยอาหารไม่ปกติ และร่างกาย มีกิจกรรมต่างๆ น้อยลง 10) ระบบต่อมไร้ท่อ มีการผลิตฮอร์โมนของต่อมไร้
ท่อลดลง ตับอ่อนผลิตอินซูลินได้น้อยลง ท าให้ผู้สูงอายุมีโอกาสเป็นเบาหวานได้ง่ายกว่าวัยอ่ืน 11) ระบบ
ภูมิคุ้มกัน ในผู้สูงอายุจะมีภูมิคุ้มกันเสื่อมลง ท าให้ความต้านทานโรคต่ า เกิดภูมิแพ้ได้มากขึ้น และมีโอกาสเกิด
มะเร็งได้ นอกจากการเปลี่ยนแปลงในระบบต่างๆ แล้ว ผู้สูงอายุยังมีลักษณะเฉพาะที่เกิดขึ้นนอก เหนือจาก
การเปลี่ยนแปลงตามปกติ ได้แก่ เมื่อเจ็บปุวยจะมีพยาธิสภาพผิดปกติหลายอย่าง และไม่มีลักษณะที่เฉพาะโรค 
มีการเปลี่ยนแปลงไปในทางเสื่อมลงอย่างรวดเร็ว ถ้าไม่มีการรักษามีโรคแทรกซ้อนในระหว่างการท าการรักษา
สูง และต้องการการฟ้ืนฟูสมรรถภาพมาก (ภิรมย์ เจริญผล, 2553) 

สังคมของมนุษย์ทุกวันนี้ ที่เกิดปัญหาต่างๆ ขึ้นมากมายเป็นเหตุให้ขาดความร่มเย็นเป็นสุขหรือมีการ
ด าเนินชีวิตไปในทางไม่ถูกต้องตามบริบทแห่งสังคมมนุษย์ โดยเฉพาะผู้ที่นับถือพระพุทธศาสนา เมื่อพิจารณา
แล้ว ถือได้ว่าตกอยู่ในหลักของความประมาท ซึ่งความประมาทนั้นมีปรากฏอยู่ ในพระไตรปิฎกของทาง
พระพุทธศาสนากล่าวถึงลักษณะ โทษ กระบวนการวิธีการแก้ไขตามหลักธรรมะของพระพุทธเจ้า รวมถึง
อุทาหรณ์ของความประมาทมากมายอย่างมีระบบแบบแผนไว้ แม้แต่พระพุทธเจ้าก่อนจะดับขันธปรินิพพาน
ตรัสรับสั่งให้แนวทางการแก้ไขความประมาทไว้กะภิกษุทั้งหลายว่า “หนฺททานิ ภิกขเว อามนฺตยามิ โว วยธมฺ
มา สงฺขารา อปฺปมาเทน สมฺปาเทถ น จิร  ตถาคตสฺส ปรินิพฺพาน  ภวิสฺสติ อิโต ติณฺณ  มาสาน  อจฺจเยน ตถาคโต 
ปรินิพฺพายิสฺสติ.” (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก , 2550) แปลว่า “ภิกษุทั้งหลาย บัดนี้สังขาร
ทั้งหลายมีความเสื่อมเป็นธรรมดา พวกเธอจงยัง ความไม่ประมาทให้ถึงพร้อม ความปรินิพพานแห่งตถาคตจัก



16 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

มีในไม่ช้า โดยล่วงไปอีกสามเดือนแต่นี้ ตถาคตก็จักปรินิพพาน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) ถ้ามนุษย์ไม่รู้ความเสื่อมแห่งร่างกายจิตใจและไม่ได้ศึกษาโทษของความประมาทให้เข้าใจ
แล้ว ยากที่จะทราบถึงแนวทางแก้ไข คงจะท าให้สังคมต้องได้รับความเสียหายหรือประสบกับปัญหาอุปสรรคใน
ด้านต่างๆ อันเนื่องมาจากความประมาท ดังยกมาข้างต้นนั้นอย่างแน่นอน 

จึงสรุปได้ว่า พระพุทธองค์ทรงแสดงปัจฉิมโอวาทแก่ภิกษุทั้งหลาย ในมหาปรินิพพานสูตร ทรง
ชี้ให้เห็นความเสื่อมไปแห่งสังขารคือร่างกายจิตใจ สังขตธรรม และอสังขตธรรมทั้งปวงเป็นสภาวะที่เกิดขึ้นขึ้น
จริงตามธรรมดาตามธรรมชาติ เป็นสามัญลักษณะของสรรพสิ่งในโลกนี้ เว้นแต่พระนิพพานแล้วควรพิจารณา
เห็นตามความเป็นจริงอย่างถูกต้อง (ญาณทัสสนะ) (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก , 2550) ก็
รับรู้ความจริงของสิ่งทั้งหลายด้วยปัญญาอันชอบ (สัมมาญาณ) (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก , 
2550) ซึ่งเกิดขึ้นตามเหตุปัจจัยว่าสังขารทั้งปวงนั้นไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา จึงควรรีบเร่งตามประกอบ
ความเพียร หันมาประพฤติปฏิบัติตนอยู่ในความไม่ประมาทก็จะสามารถด ารงตนจนสามารถบรรลุถึงเปูาหมาย
สูงสุดของชีวิตได้เท่าที่ได้ศึกษางานวิจัยก่อนหน้านี้ พบว่า ยังไม่มีการศึกษาวิเคราะห์เกี่ยวกับเรื่องความเสื่อม
และความไม่ประมาทที่ปรากฏในปัจฉิมโอวาทในมหาปรินิพพานสูตรโดยตรงเลย จะมีศึกษาไว้บ้างก็เพียง
เฉพาะเรื่องๆ ในสูตรอ่ืนๆ เท่านั้น เช่น เรื่องหลักไตรลักษณ์ หลักปฏิจจสมุปปบาท หลักไตรสิกขา หลักภาวนา 
อนัตตา และสติปัฏฐาน เป็นต้น 

จากหลักการและเหตุผลดังกล่าว ผู้วิจัยจึงมีความสนใจใคร่ที่จะศึกษาวิเคราะห์ความเสื่อมและความไม่
ประมาทท่ีปรากฏในปัจฉิมโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร เพ่ือน าผลที่ได้จากการวิจัยมาเป็นแนวทางการด าเนิน
ชีวิตแก่พุทธศาสนิกชนผู้ศึกษาและปฏิบัติธรรมโดยทั่วกัน 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1) เพ่ือศึกษาหลักธรรมเรื่องความเสื่อมและความไม่ประมาทที่ปรากฏในปัจฉิมโอวาทในมหา
ปรินิพพานสูตร 

2) เพ่ือศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมเรื่องความเสื่อมและความไม่ประมาทที่ปรากฏในปัจฉิมโอวาทในมหา
ปรินิพพานสูตร 

 
วิธีด าเนินการวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเอกสาร/คัมภีร์ โดยศึกษาข้อมูลจากเอกสาร/คัมภีร์ (Documentary 
research) ซึ่งมีข้ันตอนในการศึกษา ดังนี้ 

1) ศึกษาค้นคว้าเอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2550 และ
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 โดยศึกษาค้นคว้าหลักธรรม
เกี่ยวกับความเสื่อมและความไม่ประมาทที่ปรากฏในปัจฉิมโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 

2) ศึกษาค้นคว้าเอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถา ฎีกา คัมภีร์อ่ืนๆ ตลอดทั้งเอกสาร หนังสือ 
สิ่งพิมพ์ต่างๆ ที่เก่ียวข้องกับงานวิจัย 

3) วิเคราะห์ข้อมูล สรุปผลการวิจัย และข้อเสนอแนะ 
 
  



17 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

ผลการวิจัย 
1. หลักธรรมเรื่องความเสื่อมและความไม่ประมาทที่ปรากฏในปัจฉิมโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 

มหาปรินิพพานสูตรมีเนื้อหาที่ส าคัญ 2 ประการ คือ (1) ล าดับเหตุการณ์เชิงพุทธประวัติที่เกิดขึ้น
ภายในช่วง 3 เดือน ก่อนการเสด็จดับขันธปรินิพพานของพระพุทธเจ้า และเหตุการณ์หลังพุทธปรินิพพานคือ
การแบ่งพระบรมสารีริกธาตุ (2) หลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่พุทธบริษัทภายในช่วง 3 เดือน ก่อนการ
เสด็จดับขันธปรินิพพานของพระองค์ เฉพาะในส่วนของหลักธรรม กล่าวได้ว่าปัจฉิมโอวาทมีความโดดเด่น
ส าคัญกว่าหลักธรรมอ่ืนๆ เพราะถูกกล่าวอ้างถึงมากที่สุด ทั้งนี้ก็ด้วยเป็นการกล่าวถึงหลักธรรมที่เป็นประธาน
คือความไม่ประมาท ซึ่งหมายถึงความไม่ประมาทในสังขารนั่นเอง เพราะสังขารทั้งหลายมีความเสื่อมเป็น
ธรรมดา ไม่มีสาระใดๆ ที่จะให้ยึดมั่น เพราะที่สุดแล้วผู้ยึดมั่นก็ได้แต่ความว่างเปล่าและความทุกข์เท่านั้ น 
ดังนั้นพระพุทธเจ้าจึงทรงเน้นย้ าให้พุทธบริษัทไม่ประมาทในชีวิต 
 

2. วิเคราะห์หลักธรรมเรื่องความเสื่อมและความไม่ประมาทที่ปรากฏในปัจฉิมโอวาทในมหา
ปรินิพพานสูตร 

ความเสื่อมของสังขารมีลักษณะที่จ าแนกได้เป็น 2 ประการ คือ (1) เสื่อมเพราะเป็นสภาพตั้งอยู่
ชั่วขณะแล้วมีความแตกสลายเป็นที่สุด (2) เสื่อมเพราะความไม่มีตัวตน แต่มนุษย์หลงยึดมั่นโดยความเป็น
ตัวตน จึงท าให้ประสบกับความทุกข์ (3) เสื่อมเพราะถูกปัจจัยปรุงแต่ง หรือมีสิ่งอ่ืนเป็นปัจจัยและเป็นปัจจัย
ของสิ่งอื่น  

2.1 เสื่อมเพราะเป็นสภาพตั้งอยู่ชั่วขณะแล้วมีความแตกสลายเป็นที่สุด 
สังขารมี 2 ประเภท คือรูปและนาม ในขันธ์ 5 หมายเอาสังขารที่เป็นสภาพปรุ่งแต่งจิตใจ ส่วน

สังขารทั้งที่มีใจครองและไม่มีใจครองหมายเอาสังขารในไตรลักษณ์ อย่างไรก็ตามย่อมมีความหมายครอบคลุม
ถึงสังขารที่เปน็รูปในขันธ์ 5 ด้วย เพราะเป็นไปในอ านาจของไตรลักษณ์เหมือนกัน ความเสื่อมสลายของขันธ์ 5 
สามารถอธิบายได้ในมิติของการก าหนดอายุ 100 เป็นเกณฑ์คือภายใน 100 ปี มนุษย์ย่อมตายหรือเสื่อมสลาย
ไปในขณะที่อยู่ในครรภ์ช่วงใดช่วงหนึ่งคือ กลละ (น้ าใส ) อัพพุทะ (น้ าล้างเนื้อ) เปสิ (ชิ้นเนื้อ) ฆนะ (ก้อนเนื้อ) 
หรือปัญจสาขา (5 ปุุม คือมือ 2 เท้า 2 ศีรษะ 1) ตายในขณะคลอดบ้าง ตายในช่วงอายุเพียงครึ่งเดือน 1 เดือน 
จนถึง 10 เดือนบ้าง ตายในช่วงอายุ 1 ปีจนถึง 100 ปีบ้าง หากจะมีอยู่เกิน 100 ปีไปก็มีบ้างเหมือนกันแต่ไม่
มาก ดังนั้น พระพุทธเจ้าจึงตรัสว่า สัตว์ที่เกิดมาแล้วมีภัยจากความตายอยู่เป็นนิจ ชีวิตของสัตว์ทั้งหลายทั้งเด็ก 
ผู้ใหญ่ โง่ และฉลาดทั้งหมด เวลาจะตายใครๆ ก็ขอร้องให้มีชีวิตอยู่ต่อไปไม่ได้ ทุกอย่างย่อมเป็นไปตามเหตุ
ปัจจัยทั้งนั้น ขันธ์ 5 ย่อมเป็นไปเพ่ืออาพาธ (ความเสื่อม) ดังนั้นจึงได้ชื่ อว่าไม่เที่ยง เพราะขันธ์ 5 ไม่เที่ยง 
ดังนั้นจึงเป็นทุกข์ และเพราะไม่เที่ยงและเป็นทุกข์ จึงมีความแปรผันเป็นธรรมดา ไม่ควรที่จะยึดมั่นโดยความ
เป็นตัวตนหรือเห็นว่าเป็นเรา ของเรา กล่าวเฉพาะรูปขันธ์ในขันธ์ 5 รูปมีทุกข์ประจ าสังขารคือเกิด แก่ เจ็บ 
ตาย เมื่อมีเกิดก็มีแก่ ภาวะที่จัดว่าเป็นความแก่ เช่น ฟันหลุด ผมหงอก หนังเหี่ยวย่น ความเสื่อมอายุ ความแก่
หง่อมแห่งอินทรีย์ เหล่านี้คือความเสื่อมของกายสังขาร เมื่อมีความแก่ก็มีความตายหรือความจุติ ความเคลื่อน
ไป ความท าลายไป ความตาย ความแตกสลายไปแห่งขันธ์ 5 ความขาดสูญแห่งชีวิ ตินทรีย์ของเหล่าสัตว์ 
ทั้งหมดนี้คือความเสื่อมและความทุกข์ท่ีเกิดจากสังขาร 

ตามนัยอนัตตลักขณสูตร ท่านจ าแนกรูปโดยนัยต่างๆ มีทั้งรูปที่เป็นอดีต อนาคต และปัจจุบัน 
รูปภายใน รูปภายนอก รูปหยาบ รูปละเอียด รูปเลว รูปประณีต รูปไกล รูปใกล้ ทั้งหมดล้วนถูกปัจจัยปรุงแต่
ขึ้น อาศัยเหตุเกิดขึ้น มีความสิ้นไป เสื่อมไป คลายไป ดับไปเป็นธรรมดา ความเสื่อมที่ปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิ



18 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

มรรค ที่พระพุทธโฆสาจารย์ได้อ้างบาลีวิภังค์เกี่ยวกับการก าหนดพิจารณาขันธ์ 5 มีอาการดังนี้คือ (1) ไม่เที่ยง  
เพราะขันธ์นั้นไม่อาจด ารงอยู่ได้ตลอดไป และเพราะขันธ์มีเบื้องต้นและเบื้องปลาย (2) อาพาธ เพราะให้เกิด
ความไม่มีเสรี และเพราะเป็นที่ตั้งแห่งความเจ็บไข้ (3) เป็นฝุายอ่ืน เพราะไม่อยู่ในอ านาจ และเพราะไม่เชื่อฟัง 
(4) ทลายไป เพราะพังไปด้วยพยาธิ ชรา และมรณะ (5) หวั่นไหว เพราะหวั่นไหวด้วยพยาธิ ชรา มรณะ และ
โลกธรรมทั้งหลายมีลาภและความเสื่อมลาภ เป็นต้น (6) แตกสลาย เพราะเข้าถึงความแตกสลายเป็นปกติ โดย
การกระท า (ของตนหรือคนอ่ืน) บ้าง โดยเป็นเองบ้าง (7) ไม่คงทน เพราะตกไปได้ทุกรุ่นโดยปกติ และเพราะไม่
มีเสถียรภาพ (8) ไม่มีที่ต้านทาน เพราะไม่มีที่คุ้มครอง และเพราะหาความปลอดภัยไม่ได้ (9) ว่างเปล่า เพราะ
ว่างจากความยั่งยืน ความงามและความสุขที่คนเขลาคาดคิดเอา (10) ไม่มีแก่น  เพราะเป็นสภาพว่างหรือ
เล็กน้อย (11) สูญเปล่า เพราะว่างจากเจ้าของ ผู้ครอง ผู้สร้าง ผู้เสวย (ผล) และผู้ดูแลรักษา (12) มิใช่ตน 
เพราะแม้แต่ตนเองก็ไม่ได้เป็นเจ้าของ เป็นต้น (13) มีความแปรไปเป็นธรรมดา เพราะความเปลี่ยนไปเป็นชรา
และมรณะ (14) ไม่มีแก่น เพราะอ่อนแอ และเพราะหักได้ง่ายเหมือนไม้กระพ้ี (15) เสื่อม เพราะปราศจาก
ความเจริญและเพราะเป็นความเสื่อม (16) เป็นสังขตะ เพราะถูกเหตุปัจจัยปรุงแต่ขึ้น (17) เป็นเหยื่อมาร 
เพราะเป็นเหยื่อของมัจจุมารและกิเลสมาร (18-21) มีชาติ ชรา พยาธิ มรณะเป็นธรรมดา เพราะมีความเกิด 
แก่ เจ็บ ตายเป็นปกติ  

ความเสื่อมแห่งรูปตามกาลคือ (1) ปฏิสนธิกาล (อุปปาทะ) คือสังขารก่อให้เกิดรูป (และนาม) 
ขึ้นมา (2) หลังจากนั้นเป็นต้นไปจนถึงก่อนจุติ ท่านเรียกว่า ปวัตติกาล (ฐิติ) คือความเป็นไปแห่งรูป (ชีวิต) เริ่ม
ตั้งแต่ทารกจนถึงแก่ มีความเปลี่ยนแปลงและสืบต่ออยู่ทุกขณะ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่าความเสื่อม (3) จุติกาล 
(ภังคะ) เมื่อรูปแก่หง่อมเต็มที่ ไม่อาจเป็นไปต่อไปได้อีกแล้วก็ถึงกาลจุติ เคลื่อน หรือแตกสลายไป และหากยังมี
ตัณหาน าไปสู่ภพใหม่อีก รูปก็จะปฏิสนธิใหม่ในภพนั้นๆ อีกตามผลแหงกรรมที่ได้กระท าไว้ หมุนเวียนเป็น
สังสารวัฏอย่างนี้  

ความเสื่อมของรูปขันธ์โดยความเจริญวัย มีดังนี้คือ ก าหนดแบ่ง 100 ปีเป็นปฐมวัย มัชฌิมวัย 
และปัจฉิมวัย รูปในวัยทั้ง 3 นี้ย่อมดับไปในวัยนั้นๆ เหตุนั้นจึงชื่อว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา วิธีการ
ก าหนดแบ่ง 100 ปีเป็น 10 ส่วน (วัย) คือแบ่ง 100 ปีออกเป็น 10 ปีแห่งเด็กอ่อน (มันททสกะ) 10 ปีแห่งการ
เล่น (ขิฑฑาทสกะ) 10 ปีแห่งผิวพรรณ (วัณณทสกะ) 10 ปีแห่งก าลัง (พลทสกะ) 10 ปีแห่งปัญญา (ปัญญาทส
กะ) 10 ปีแห่งความเสื่อม (หานิทสกะ) 10 ปีแห่งความค้อม (ปัพภารทสกะ) 10 ปีแห่งความค่อม (วังกทสกะ) 
10 ปีแห่งความหลงลืม (โมมูหทสกะ) และ 10 ปีแห่งความนอน (สยนทสกะ) รูปใน 10 ปีแรกย่อมดับไปใน 10 
ปีแรกนั่นเอง ไม่ถึง 10 ปีที่ 2, รูปใน 10 ปีที่ 2 จนถึงรูปใน 10 ปีที่ 10 ก็ดับไปใน 10 ปีแห่งตนนั่นเอง ไม่อาจ
เป็นไปต่อจากนั้น เหตุนั้นจึงชื่อว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา นอกจากนี้ยังสามารถก าหนดแบ่งให้ละเอียด
ยิ่งขึ้นไปอีกจนถึงแบ่ง 100 ปีออกเป็น 100 ส่วน คิอส่วนละ 1 ปี วิธีการก าหนดแบ่ง 1 ปีออกเป็น 3 ส่วน และ 
6 ส่วน ท่านแบ่งตามฤดูกาล เช่น รูปในฤดูฝน 4 เดือนก็ดับในฤดูฝนนั่นเอง ไม่ถึงฤดูหนาว วิธีการก าหนดแบ่ง 
1 เดือน เป็น 2 ส่วน คือแบ่งตามข้างขึ้นและข้างแรม วิธีการก าหนดแบ่ง 1 วัน เป็น 2 ส่วน ท่านแบ่งตาม
กลางวันและกลางคืน วิธีการก าหนดแบ่ง 1 วัน เป็น 6 ส่วน แบ่งตามเวลาเช้า กลางวัน เย็น ปฐมยาม มั ชฌิม
ยาม และปัจฉิมยาม ความเสื่อมของรูปตามอาการ 6 คือ รูปในตอนก้าว ตอนถอย ตอนแล ตอนเหลียว ตอนคู้ 
ตอนเหยียด ทั้งหมดย่อมดับไปในขณะแห่งตน ไม่อาจด ารงอยู่ได้จนถึงขณะอ่ืนต่อจากนั้น ธาตุทั้งหลายอัน
เป็นไปในส่วนยกก็ดี อุปาทายรูปแห่งธาตุเหล่านั้นก็ดี ย่อมดับไปในส่วนยกนี้เอง ไม่ถึงส่วนย่าง ธรรมทั้งหลาย
ในส่วนย่าง ส่วนย้าย ส่วนหย่อน ส่วนเหยียบ ส่วนยัน ย่อมแตกสลายไปในส่วนนั้นๆ นั่นเอง ไม่อาจด าเนินไปถึง



19 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

ส่วนที่เหลือนอกนี้ เหตุนั้น จึงชื่อว่าไม่เที่ยง เพราะไม่เที่ยงจึงชื่อว่าเป็นทุกข์ และเพราะเป็นทุกข์จึงชื่อว่าเป็น
อนัตตา 

ความเสื่อมของรูปตามนัยอาหาร อุตุ กรรม จิต มีดังนี้คือ (1) รูปในคราวอด ย่อมดับไปใน
คราวอดนั่นเอง ไม่ถึงคราวอ่ิม รูปในคราวอ่ิมก็ดับไปในคราวอ่ิมนั่นเอง ไม่ถึงคราวอด เหตุนั้น จึงชื่อว่าไม่เที่ยง 
เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา (2) รูปในคราวร้อนก็ดับไปในคราวร้อนนั่นเอง ไม่ถึงคราวเย็น รูปในคราวเย็นก็ดับไปใน
คราวเย็นนั่นเอง ไม่ถึงคราวร้อน เหตุนั้น จึงชื่อว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา (3) รูปอันเป็นไปในจักขุทวาร 
ก็ดับไปในจักขุทวารนั่นเอง ไม่ถึงทวารที่เหลือนอกนี้ เหตุนั้น จึงชื่อว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา (4) รูปอัน
เป็นไปในคราวดีใจก็ดับไปในคราวดีใจนั่นเอง ไม่ถึงคราวเสียใจ รูปอันเป็นไปในคราวเสียใจก็ดับไปในคราว
เสียใจนี้เอง ไม่ถึงคราวดีใจ เหตุนั้น จึงชื่อว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา เมื่อผู้ปฏิบัติก าหนดรูปมีจิตเป็น
สมุฏฐานยกขึ้นสู่ไตรลักษณ์ในรูปอย่างนี้แล้ว ย่อมจะเกิดความรู้ว่า ชีวิต อัตภาพ สุขและทุกข์ทั้งมวลประกอบ 
ไว้กับจิตดวงเดียว ขณะแห่งชีวิต เป็นต้นย่อมเป็นไปพลัน (ชั่วขณะจิตหนึ่ง) เพราะจิตไม่เกิด สัตวโลกก็ชื่อว่าไม่
เกิด เพราะจิตเกิดขึ้นจ าเพาะหน้า สัตวโลกก็ชื่อว่าเป็นอยู่ เพราะจิตดับ สัตวโลกก็ชื่อว่าตาย สังขารธรรม
ทั้งหลายที่แตกดับแล้วก็มิได้ไปเก็บไว้ที่ไหน กองสังขารส าหรับที่จะเกิดในอนาคตก็ไม่ได้มี สังขารทั้งหลายที่เกิด
แล้วตั้งอยู่ก็เปรียบเหมือนเมล็ดพรรณผักกาดที่คนวางลงบนปลายเข็ม พอถูกปลายเข็มก็ตกไปพลัน อนึ่ง เมื่อ
สังขารธรรมทั้งหลายเกิดแล้ว ความแตกดับก็ครอบง าธรรมเหล่านั้นไว้ มันจึงมีความแตกท าลายเป็นธรรมดา ไม่
ปนกันธรรมก่อนๆ สังขารทั้งหลายมาโดยอาการไม่ปรากฏ แม้แตกดับแล้วก็ไม่ปรากฏ มันเกิดขึ้นและเสื่อมสิ้น
ไปเหมือนสายฟูาปรากฏขึ้นในอากาศ ฉะนั้น 

2.2 เสื่อมเพราะความไม่มีตัวตน แต่มนุษย์หลงยึดมั่นโดยความเป็นตัวตน จึงท าให้ประสบกับความ
ทุกข ์

สังขารทั้งหลายชื่อว่าเป็นอนัตตา เพราะไม่เป็นไปในอ านาจของใคร ชื่อว่าไม่เที่ยง เพราะมีแล้ว
กลับไม่มี ชื่อว่าเป็นทุกข์ เพราะถูกความเกิดและความเสื่อมบีบคั้น ความเกิดขึ้นและความเสื่อมรูปนามที่ท่าน
อธิบายไว้ในอุทยัพพยานุปัสสนาญาณ มีดังนี้คือ ก่อนที่นามรูปนี้จะเกิดขึ้น กองนามรูปที่ยังไม่เกิดหามีไม่ ความ
ไปสู่ทิศใหญ่น้อยแห่งนามรูปที่ก าลังดับไปก็ไม่มี ความตั้งลงโดยรวมกันเป็นกอง เป็นหมวดหมู่ ในที่อันหนึ่งแห่ง
นามรูปที่ดับไปแล้วก็ไม่มี รูปเกิดเพราะปัจจัยเกิดบ้าง รูปเสื่อมไปเพราะปัจจัยดับบ้าง รูปย่อมเกิดโดยขณะบ้าง 
ย่อมกลับเสื่อมไปโดยขณะบ้าง รูปเกิดขึ้นเพราะอวิชชาเกิดขึ้น รูปเกิดขึ้นเพราะตัณหา กรรม อาหาร เป็นต้น 
เกิดข้ึน รูปดับไปเพราะอวิชชาดับ รูปดับเพราะตัณหา กรรม และอาหารดับ เมื่อเห็นลักษณะแปรไปแห่งรูป ก็
ชื่อว่าเห็นความเสื่อมแห่งรูปขันธ์ เมื่อเห็นความเสื่อมแห่งรูปขันธ์ ก็ชื่อว่าเห็นลักษณะ 5 นี้  

2.3 เสื่อมเพราะถูกปัจจัยปรุงแต่ง หรือมีสิ่งอ่ืนเป็นปัจจัยและเป็นปัจจัยของสิ่งอื่น 
ความเกิดขึ้นและความเสื่อมของขันธ์ 5 มี 2 ลักษณะ คือโดยปัจจัยและโดยขณะ เมื่อเห็น

ความเกิดข้ึนโดยปัจจัย สมุทยสัจย่อมปรากฏ เพราะหยั่งรู้ปัจจัยผู้ให้เกิด เมื่อเห็นความเกิดขึ้นโดยขณะ ทุกขสัจ
ย่อมปรากฏ เพราะหยั่งรู้ชาติทุกข์ เมื่อเห็นความเสื่อมไปโดยปัจจัย นิโรธสัจย่อมปรากฏ เหตุหยั่งรู้ความไม่
เกิดขึ้นแห่งสิ่งที่มีปัจจัยทั้งหลาย เพราะความไม่เกิดขึ้นแห่งปัจจัย เมื่อเห็นความเสื่อมโดยขณะ ทุกขสัจย่อม
ปรากฏ เพราะหยั่งรู้มรณทุกข์ ส่วนการเห็นความเกิดขึ้นและความเสื่อมไปทั้งโดยปัจจัยและโดยขณะแห่งผู้
ปฏิบัติจัดว่าเป็นโลกิยมรรค ความเกิดขึ้นและความเสื่อมของขันธ์ 5 ตามนัยปฏิจสมุปบาท มีดังนี้ คือ เมื่อเห็น
ความเกิดขึ้นโดยปัจจัย อนุโลมปฏิจจสมุปบาทก็ย่อมปรากฏแก่ผู้ปฏิบัติ เพราะหยั่งรู้ว่า เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี 
เมื่อเห็นความเสื่อมไปโดยปัจจัย ปฏิโลมปฏิจจสมุปบาทก็ย่อมปรากฏ เพราะหยั่งรู้ว่า เพราะความดับแห่งสิ่งนี้  
สิ่งนี้จึงดับ แต่เมื่อเห็นทั้งความเกิดและความเสื่อมโดยขณะ ปฏิจจสมุบันธรรมทั้งหลายย่อมปรากฏ เพราะหยั่ง



20 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

รู้สังขตลักษณะ ด้วยว่าธรรมทั้งหลายที่มีความเกิดและเสื่อมไปจัดเป็นสังขตธรรม และสังขตธรรมเหล่านั้นก็
เป็นปฏิจสมุบันธรรม อนึ่ง เมื่อเห็นความเกิดขึ้นโดยปัจจัย อนัตตลักษณะก็ย่อมปรากฏ เพราะหยั่ งรู้ว่าธรรม
ทั้งหลายมีความเป็นไปเนื่องด้วยปัจจัยโดยไม่เคลื่อนคลาด เมื่อเห็นทั้งความเกิดขึ้นและความเสื่อมไปโดยขณะ 
อนิจจลักษณะย่อมปรากฏ เพราะหยั่งรู้ว่าธรรมทั้งหลายเป็นสภาพมีแล้วก็ไม่มี และเพราะหยั่งรู้ความว่างเปล่า
แห่งสังขารธรรมทั้งหลายทั้งในส่วนก่อนและส่วนหลังคือทั้งในอดีตและอนาคต ทุกขลักษณะก็ย่อมปรากฏ 
เพราะหยั่งรู้ความถูกบีบคั้นด้วยความเกิดและความเสื่อม แม้สภาวลักษณะ (ลักษณะที่เป็นสภาวะ) ก็ย่อม
ปรากฏ เพราะหยั่งรู้ว่าเป็นธรรมที่ก าหนดไว้ด้วยความเกิดและความเสื่อม แม้ภาวะที่สังขตลักษณะเป็นไป
ชั่วขณะๆ ก็ปรากฏในสภาวลักษณะ เพราะหยั่งรู้ความไม่มีแห่งความเสื่อมในลักษณะเกิด และความเกิดใน
ลักษณะเสื่อม 

นามและรูปเท่านั้นที่มีอยู่จริงในโลกนี้ (ปรมัตถสัจจะ) นามและรูปนั้น สัตว์และคนไม่มีอยู่จริง 
นามและรูปนี้เป็นของว่างเปล่า ถูกเป็นปัจจัยปรุงแต่งขึ้น เป็นกองแห่งทุกข์ นามและรูปในปัญจโวการภพก็
อาศัยกันเป็นไป ต่างค้ าจุนกันไว้ เมื่ออย่างหนึ่งล้มด้วยอ านาจมรณะ อีกอย่างหนึ่งก็ล้มด้วย เมื่อนามอาศัยรูป
กล่าวคือหทัยวัตถุ ทวาร และอารมณ์เป็นไปอยู่ รูปและนามเป็นคนละภาวะ มิได้ปนกัน นามว่างจากรูป รูปก็
ว่างจากนาม เพียงแต่นามอาศัยรูปเป็นไปเท่านั้นเอง ธรรมทั้งหลายมีผัสสะเป็นที่ 5 มิได้เกิดแต่ตา มิได้เกิดแต่
รูป และมิได้เกิดในระหว่างตาและรูปทั้งสอง มันเป็นสังขตะ อาศัยเหตุเกิดขึ้น เหมือนกลองถูกตี เสียงก็เกิดขึ้น 
แม้อายตนะอ่ืนๆ ก็มีนัยเดียวกันนี้ นามไม่มีเดชเองโดยล าพัง ไม่ใช่เกิดขึ้นด้วยเดชของตน และไม่อาจเป็นไปใน
กิริยานั้นๆ เอง แม้รูปก็ไม่มีเดช ไม่อาจเกิดขึ้นด้วยเดชของตน ทั้งไม่อาจเป็นไปในกิริยานั้นๆ โดยล าพัง ทั้งรูป
และนามต่างได้อาศัยกันเกิดขึ้นหรือเป็นไป ธรรมทั้งหลายเป็นสังขตะ อ่อนแอโดยล าพังตน เกิดและตั้งอยู่ด้วย
ก าลังของตนไม่ได้ มักเป็นไปตามอ านาจของธรรมอ่ืนเกิดขึ้น คือธรรมเหล่านี้เกิดขึ้นเพราะมีธรรมอ่ืนเป็นปัจจัย 
ตั้งขึ้นเพราะมีธรรมอื่นเป็นอารมณ์ ขันธ์ที่มีกรรมเป็นปัจจัยเกิดแล้วในอดีตก็ดับไปแล้วในอดีตนั่นเอง ส่วนขันธ์
เหล่าอ่ืนมีอดีตกรรมเป็นปัจจัยเกิดขึ้นในภพนี้ ธรรมอะไรๆ ที่มาสู่ภพนี้จากอดีตภพหามีไม่ แม้ขันธ์ทั้งหลายที่
เกิดเพราะกรรมปัจจัยในภพนี้ก็จักดับไป ขันธ์เหล่าอ่ืนจักเกิดในภพใหม่ต่อไป ไม่มีธรรมอะไรๆ จากภพนี้ไปสู่
ภพใหม่ ไม่มีธรรมอะไรๆ ในอดีตภพข้ามมาสู่ภพนี้ หรือไม่ข้ามภพนี้ไปสู่ภพใหม่  

การพิจารณาความเสื่อมของสังขารและความไม่ประมาทในการท าหน้าที่ (ไม่ประมาทในสังขาร) 
ย่อมท าให้มีผลหรือได้รับประโยชน์ 4 ประการ คือ (1) รู้เท่าทันความจริงของสังขาร (2) เป็นการเตือนตนไม่ให้
ประมาท (3) ไม่ทุกข์ใจเพราะสังขารทั้งหลาย (4) ได้ประสบความสุขในชีวิต 

1. รู้เท่าทันความจริงหรือความเปลี่ยนแปลงของสังขาร สังขารทั้งหลายมีการเปลี่ยนแปลงอยู่
ตลอดเวลา ไม่คงอยู่ในสภาพเดิม ไม่อาจบังคับให้เป็นไปตามที่ปรารถนาได้ เมื่อเปลี่ยนแปลงไปในอารมณ์ที่ตน
ไม่ต้องการก็จะเกิดความทุกข์แก่ผู้ที่ยึดมั่นในความเป็นตัวตนและของตน หากผู้ปฏิบัติพิจารณาถึงความเสื่อม
สลายของสังขารทั้งหลาย ก็จะท าให้รู้เท่าทันความเป็นจริง ไม่เกิดความยึดมั่นถือมั่นที่เป็นเหตุแห่งทุกข์  

2. เป็นการเตือนตนไม่ให้ประมาท โดยธรรมชาติของมนุษย์ผู้ไม่ได้ฝึกอบรมจิตและปัญญาของตน 
(ผู้ประมาท) มักจะปล่อยใจหรือท าอะไรตามใจปรารถนา ความประมาทชื่อว่าเป็นเหตุแห่งความผิดพลาดความ
พลั้งพลาดทั้งหลาย คนประมาทจึงประสบทุกข์อยู่เสมอ หากผู้ปฏิบัติได้พิจารณาความเสื่อมของสังขารทั้งหลาย 
ก็จะเป็นการเตือนตนให้มีสติหรือไม่ใหประมาท เมื่อมีความไม่ประมาท การด าเนินชีวิตก็จะไม่เกิดความ
ผิดพลาด ความทุกข์ก็จะไม่เกิดขึ้น  

3. ไม่ทุกข์ใจเพราะสังขารทั้งหลาย มนุษย์ผู้ไม่รู้ความจริงของสังขารหรือไม่รู้เท่าทันสังขาร เมื่อ
สังขารนั้นเปลี่ยนแปลงหรือเสื่อมสลายไปก็ท าให้เกิดความทุกข์ใจขึ้นมา ความทุกข์ที่ท่านจ าแนกไว้โดยประเภท



21 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

ต่างๆ เช่น ทุกข์เพราะเกิด แก่ เจ็บ ตาย การประสบกับสิ่งที่ไม่เป็นที่รักที่พอใจ การประสบกับสิ่งไม่เป็นที่รักที่
พอใจ เป็นต้น ทั้งหมดรวมลงในความยึดมั่นในขันธ์ 5 อย่างไรก็ตามแม้ผู้ปฏิบัติจะยังละความยึดมั่นไม่ได้ แต่
หากมีสติรู้เท่าทันความเปลี่ยนแปลงของสังขาร ก็สามารถที่ก าหนดรู้เพ่ือไม่ให้ทุกข์เกิดขึ้นในขณะนั้นได้ ดังนั้น
ความไม่ประมาททุกขณะจึงเป็นธรรมมีอุปการะมากแก่มนุษย์ 

4. ได้ประสบความสุขในชีวิต สุขที่แท้จริงตามหลักพระพุทธศาสนาคือสุขที่เกิดขึ้นทางใจโดยไม่ถูก
ปัจจัยปรุงแต่ง เป็นสุขที่เกิดจากการพัฒนาจิต หรือเป็นความสุขที่เกิดจากการละกิเลสได้หมดสิ้น ไม่ถูกปัจจัย
ใดๆ เสียดแทงอีกต่อไป เรียกว่า พระนิพพาน คนผู้ประมาทไม่อาจประสบกับความสุขตามที่กล่าวมานี้ได้ 
เพราะธรรมะเป็นวิสัยของสัตบุรุษเท่านั้น ฉะนั้นพระพุทธเจ้าจึงทรงสอนให้พุทธบริษัทด ารงชีวิตด้วยความไม่
ประมาท เพราะความไม่ประมาทท าให้เข้าถึงความสุขคือพระนิพพานได้  

ความไม่ประมาทในกาลเวลาคือไม่ปล่อยวันเวลาให้ล่วงไปโดยเปล่าประโยชน์ เห็นเวลาเป็นสิ่งที่มี
ค่าและส าคัญ รู้จักใช้เวลาให้ค้มค่าคือท าประโยชน์ทั้งแก่ตนและผู้อ่ืน ความไม่ประมาทในวัยคือไม่มัวเมาหรือ
หลงว่าตนเองยังเป็นหนุ่มสาวแล้วไม่ประพฤติธรรม คิดว่าจักท าในวัยที่เหมาะสม ซึ่งอาจไม่มีโอกาสตามที่ตั้งใจ
ไว้ก็ได้ เพราะชีวิตเป็นของไม่เที่ยง ความไม่ประมาทในชีวิตคือการรู้จักห้ามและปูองกันโทษที่จะพึงเกิดแก่ตน 
และขวนขวายสร้างทางหรือเหตุแห่งความสุขที่จะพึงเกิดขึ้นแก่ชีวิต ความไม่ประมาทในการงานคือประกอบแต่
สัมมาชีพ ละเว้นการงานที่มีโทษ และตั้งใจท าหน้าที่ของตนให้ดีที่สุด ความไม่ประมาทในการศึกษาคือศึกษาหา
ความรู้เพื่อพัฒนาตนและสังคมอยู่เสมอ ส่วนความไม่ประมาทในการปฏิบัติธรรมคือการปฏิบัติตนตามหลักค า
สอนของศาสนาเพ่ือละเว้นความชั่วหรือสิ่งที่เป็นโทษ เพิ่มพูนความดีงาม และอบรมจิตและปัญญาเพ่ือความสุข
ทีย่ั่งยืนตลอดไป 

  
องค์ความรู้ใหม่ 

การศึกษาวิเคราะห์ปัจฉิมโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร สามารถสรุปเป็นองค์ความรู้ใหม่ ได้ดังนี ้
 

  
 

 
 

  
 

ภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 

 

ความเสื่อมและความไม่ประมาทใน
ปัจฉิมโอวาท 

1. เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป 
2. ไม่มีตัวตน บังคับให้เป็นไปตามใจไม่ได้ 
3. มีปัจจัยปรุงแต่ง 

 
 

วิเคราะห์หลักธรรมเรื่องความเสื่อม
และความไม่ประมาทในมหา

ปรินิพพานสูตร 

พัฒนาความเสื่อมของสังขาร และความไม่
ประมาทในการท าหน้าที่ มีผลดี 4 ประเภท 
ดังนี ้

1. รู้เท่าทันความจริงของสังขาร 
2. เตือนตนเองไม่ให้ประมาท 
3. ไม่ทุกข์ใจเพราะสังขารทั้งหลาย 
4. ประสบความสุขในชีวิต 



22 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

อภิปรายผล 
ความเสื่อมเกิดขึ้นได้ทั้งเหตุปัจจัยภายในและเหตุปัจจัยภายนอก ความเสื่อมภายในเกิดขึ้นจากตนเอง

เป็นเหตุปัจจัย ส่วนความเสื่อมภายนอกเกิดขึ้นจากคนอ่ืนหรือสิ่งอ่ืนเป็นเหตุปัจจัย คนส่วนมากมักให้
ความส าคัญและกลัวความเสื่อมท่ีเกิดจากคนอ่ืนหรือสิ่งอื่นมากกว่าความเสื่อมที่เกิดขึ้นจากตน เพราะธรรมชาติ
ของมนุษย์ผู้ไม่ได้ฝึกตนมักจะเข้าข้างตนเองและเพ่งโทษคนอ่ืน แม้หลายๆ ครั้งโทษที่เกิดขึ้นนั้นมีสาเหตุมาจาก
ตนก็ตาม สิ่งที่ถือว่าเป็นจุดแข็งหรือน่ากลัวส าหรับปัจจัยภายนอกหรือคนอ่ืนก็คือเราไม่สามารถบังคับให้เป็นไป
ตามที่เราต้องการนั่นเอง เพราะแม้แต่ตัวเราเองก็ยังไม่สามารถบังคับหรือสั่งใจตนเองได้ทั้งหมด ดังนั้นจึง
เป็นไปไม่ได้ที่จะสั่งให้คนอ่ืนท าตามใจตนเองได้ เมื่อถือเอามนุษย์ทุกคนเป็นที่ตั้งโดยไม่มีการแบ่งแยกเราและ
เขาก็ถือว่ามนุษย์ทุกรูปนามมีที่ตั้งหรือจุดร่วมเป็นอย่างเดียวกันคือขันธ์ 5  นั่นเอง ถ้าถืออย่างนี้มนุษย์จะให้
ความส าคัญกับตน (อัชฌัตตขันธ์) มากกว่าคนอ่ืนหรือสิ่งอ่ืน (พหิทธาขันธ์) แลเมื่อมีการฝึกฝนอบรมตนเพ่ือละ
อกุศลธรรม และเจริญกุศลธรรม ปัญหาที่เข้าใจว่าเกิดจากคนอ่ืนหรือสิ่งอ่ืนนั้นจะไม่ใช่เรื่องส าคัญอีกต่อไป 
เพราะมนุษย์ได้เข้าใจและปฏิบัติตนต่อธรรมชาติได้ถูกต้องแล้ว  

ในการน าความรู้เรื่องความเสื่อมของสังขารและความไม่ประมาทมาประยุกต์ใช้กับชีวิตประจ าวัน
โดยเฉพาะกับสถานการณ์บ้านเมืองปัจจุบัน ผู้ปฏิบัติควรได้เข้าใจว่าธรรมชาติของสรรพสิ่งเชิงวิวัฒนาการคือ
เมื่อเจริญถึงที่สุดแล้วก็กลับเสื่อมลง หรือเมื่อเสื่อมถึงที่สุดแล้วก็กลับเจริญขึ้น ความชอบใจหรือความไม่ชอบใจ
ไม่ใช่สิ่งจีรังยั่งยืน เกิดขึ้นได้ไม่นานก็จะเปลี่ยนแปลงไป หากพิจารณาในมิติของความเกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไปในแต่
ละขณะ ก็ยิ่งจะเห็นความเกิดดับหรือความเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา คนที่มีความทุกข์ใจได้นานมักจะเป็นคน
ที่ตรึกถึงอกุศลธรรมอยู่เป็นนิตย์จนจิตเสพคุ้นกับอกุศลธรรมนั้น น้อมไปในอกุศลธรรมนั้น อย่างไรก็ตามเมื่อสิ่ง
ที่ตนยึดมั่นโดยความเป็นตัวตนของตนนั้นเปลี่ยนแปลงไปเป็นอย่างอ่ืน จิตก็จะเปลี่ยนไปตามด้วยคือเปลี่ยนไป
ตามด้วยอ านาจของตัณหา ตามที่กล่าวมานี้จะเห็นว่าทั้งสุขและทุกข์เป็นอนัตตาคือไม่มีตัวตน ว่างเปล่าจาก
ความเป็นตัวตน เป็นสิ่งที่สัมพันธ์กับสิ่งอ่ืนโดยความเป็นเหตุปัจจัย ดังนั้นสัตบุรุษจึงละเว้นเหตุชั่ว เพ่ือปูองกัน
ผลชั่วไม่ให้เกิดขึ้น และเลือกท าแต่เหตุที่ดี เพ่ือให้ได้รับผลที่ดี ไม่มีความยึดมั่นในสรรพสิ่งโดยความเป็นตัวตน 
จึงจะได้ชื่อว่าเป็นอยู่ด้วยความไม่ประมาท และเปูนปัจจัยแห่งความสงบสุข สอดคล้องกับงานเขียนของพระ
ธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2551) ที่ได้กล่าวถึงความไม่ประมาทไว้ในหนังสือพจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับ
ประมวลธรรมว่า “ความไม่ประมาท คือ ความเป็นอยู่อย่างไม่ขาดสติหรือความเพียรที่มีสติเป็นเครื่องเร่งเร้า
และควบคุม ได้แก่ การด าเนินชีวิตโดยมีสติเป็นเครื่องก ากับความประพฤติปฏิบัติและการกระท าทุกอย่าง 
ระมัดระวังตัว ไม่ยอมถล าไปในทางเสื่อม แต่ไม่ยอมพลาดโอกาสส าหรับความดีงามและความเจริญก้าวหน้า 
ตระหนักในสิ่งที่พึงท าและพึงละเว้น ใส่ใจส านึกอยู่เสมอในหน้าที่อันจะต้องรับผิดชอบ ไม่ยอมปล่อยปละ
ละเลย กระท าการด้วยความจริงจัง รอบคอบและรุดหน้าเรื่อยไป และสอดคล้องกับผลวิจัยของพระมหาหนู
วงษ์ สตสหสฺสเนตฺโต (แสนตา) ที่กล่าวว่า สังคมไทยปัจจุบันนั้นเต็มไปด้วยความประมาท ดังที่ปรากฏชัดโดย
สภาพของสังคมปัจจุบัน ในสังคมไทยปัจจุบันมีปัญหาทางสังคมจ านวนมากที่เป็นผลมาจากความประมาทและ
ฐานที่ตั้งหรือเหตุแห่งความประมาทที่มีแพร่หลายอยู่ทุกหนทุกแห่ง สิ่งเหล่านี้ เป็นเครื่องแสดงออกซึ่งความ
ประมาทในสังคมไทยปัจจุบันเพื่อแก้ปัญหาทางในสังคมที่เกิดมาจากความประมาทนั้นพระพุทธศาสนาได้เสนอ
วิธีการที่มีประสิทธิภาพไว้ภายใต้ระบบของศีล สมาธิ และปัญญา เมื่อได้มีการเจริญศีล สมาธิและปัญญาแล้ว
ปัญหาทางสังคมท้ังหมดก็จะหมดไป และผลที่ตามมาสังคมก็จะอยู่ในสภาพแห่งความสงบสุขและสันติภาพ  
 
  



23 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

สรปุ 
ความเสื่อมของสังขารมีลักษณะที่จ าแนกได้เป็น 3 ประการ คือ (1) เสื่อมเพราะเป็นสภาพตั้งอยู่

ชั่วขณะแล้วมีความแตกสลายเป็นที่สุด สังขารมี 2 ประเภท คือรูปและนาม ในขันธ์ 5 หมายเอาสังขารที่เป็น
สภาพปรุ่งแต่งจิตใจ ส่วนสังขารทั้งที่มีใจครองและไม่มีใจครองหมายเอาสังขารในไตรลักษณ์ อย่างไรก็ตามย่อม
มีความหมายครอบคลุมถึงสังขารที่เป็นรูปในขันธ์ 5 ด้วย เพราะเป็นไปในอ านาจของไตรลักษณ์เหมือนกัน 
ความเสื่อมสลายของขันธ์ 5 สามารถอธิบายได้ในมิติของการก าหนดอายุ เป็นต้น (2) เสื่อมเพราะความไม่มี
ตัวตน แต่มนุษย์หลงยึดมั่นโดยความเป็นตัวตน จึงท าให้ประสบกับความทุกข์ สังขารทั้งหลายมีลักษณะเป็น
อนัตตา เพราะไม่เป็นไปในอ านาจของใคร มีลักษณะไม่เที่ยง เพราะมีแล้วกลับไม่มี มีลักษณะเป็นทุกข์ เพราะ
ถูกความเกิดและความเสื่อมบีบคั้น (3) เสื่อมเพราะถูกปัจจัยปรุงแต่ง หรือมีสิ่งอ่ืนเป็นปัจจัยและเป็นปัจจัยของ
สิ่งอ่ืน ความเกิดขึ้นและความเสื่อมของขันธ์ 5 มี 2 ลักษณะ คือโดยปัจจัยและโดยขณะ เมื่อเห็นความเกิดขึ้น
โดยปัจจัย สมุทยสัจย่อมปรากฏ เพราะหยั่งรู้ปัจจัยผู้ให้เกิด เมื่อเห็นความเกิดขึ้นโดยขณะ ทุกขสัจย่อมปรากฏ 
เพราะหยั่งรูช้าติทุกข์ เมื่อเห็นความเสื่อมไปโดยปัจจัย นิโรธสัจย่อมปรากฏ เหตุหยั่งรู้ความไม่เกิดขึ้นแห่งสิ่งที่มี
ปัจจัยทั้งหลาย เพราะความไม่เกิดขึ้นแห่งปัจจัย เมื่อเห็นความเสื่อมโดยขณะ ทุกขสัจย่อมปรากฏ เพราะหยั่งรู้
มรณทุกข์  

การพิจารณาความเสื่อมของสังขารและความไม่ประมาทในการท าหน้าที่ (ไม่ประมาทในสังขาร) ย่อม
ท าให้มีผลหรือได้รับประโยชน์ 4 ประการ คือ (1) รู้เท่าทันความจริงของสังขาร (2) เป็นการเตือนตนไม่ให้
ประมาท (3) ไม่ทุกข์ใจเพราะสังขารทั้งหลาย (4) ได้ประสบความสุขในชีวิต ส่วนความไม่ประมาท 6 อย่าง 
ได้แก่ 1) ความไม่ประมาทในกาลเวลา 2) ความไม่ประมาทในวัย 3) ความไม่ประมาทในชีวิต 4) ความไม่
ประมาทในการงาน 5) ความไม่ประมาทในการศึกษา 6) ความไม่ประมาทในการปฏิบัติธรรม 

 
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช้ 
 1.1 คณะสงฆ์ควรน าหลักธรรมจากปัจฉิมโอวาทไปเผยแผ่ในกลุ่มชาวพุทธให้เกิดตระหนักรู้และ

น าไปปฏิบัติในชีวิตประจ าวัน 
 1.2 ภาควิชาควรน าหลักความไม่ประมาทไปรณรงค์ให้ผู้ขับขี่ยานพาหนะได้เห็นความส าคัญและ

น าไปปฏิบัติอย่างจริงจัง 
 

2. ข้อเสนอแนะการวิจัยในครั้งต่อไป 
การศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้เลืกศึกษาเฉพาะหลักธรรมในปัจฉิมโอวาทคือความเสื่อมของสังขาร 

และความไม่ประมาทเท่านั้น พบว่ายังมีประเด็นที่ควรศึกษาได้อีกในมหาปรินิพพานสูตร ดังนั้นจึงข้อเสนอแนะ
ประเด็นเพ่ือการวิจัยในครั้งต่อไป ดังนี้ 

 2.1 ศึกษาวิเคราะห์หลักอปริหานิยธรรมในฐานะหลักการปกครองตามแนวพระพุทธศาสนา 
 2.2 ศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์โดยความเป็นสหธรรมของอิทธิบาท 4 เพ่ือความส าเร็จแห่งการ

งาน 
 2.3 ศึกษาวิเคราะห์อิทธิพลความเชื่อเรื่องพระบรมสารีริกธาตุที่มีต่อพุทธศาสนิกชน  

 
  



24 ศึกษาวิเคราะห์ปัจฉมิโอวาทในมหาปรินิพพานสูตร 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 13-24. 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 9. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
          . (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 17. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ภิรมย์ เจริญผล. (2553). ศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการด าเนินชีวิตของผู้สูงอายุ : กรณีศึกษา 

ผู้สูงอายุในสถานสงเคราะห์ จังหวัดนครปฐม. วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี. ฉบับ มหาจุฬาเตปิฏก  2500. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

          . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 

 
 



ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
An Analytical of the world and life in Brahmanavagga 

 
พระครูวาปีจันทคุณ 

Pharkhru Vapeechanthakhun 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahamachulalongkornrajavidyalaya University 
Email: Assajeree2@hotmail.com 

 
Received: 7 August 2022; Revised: 10 November 2022; Accepted: 27 November 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาค าสอนเรื่องโลกและชีวิตในพราหมณวรรค และ 2) เพ่ือ
วิเคราะห์ค าสอนเรื่องโลกและชีวิตในพราหมณวรรค เป็นการิจัยเอกสาร/คัมภีร์ รวบรวมข้อมูลจากพราหมณ
วรรค เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง วิเคราะห์ข้อมูลโดยวิธีอุปนัย เรียบเรียงและน าเสนอโดยวิธีพรรณนา
ความ 

ผลการศึกษา พบว่า โลกที่ปรากฏในอัสสลายนสูตรไม่ใช่ลักษณะหรือสภาพของทุคติภูมิและสุคติภูมิ 
แต่เป็นลักษณะของการกระท าดีและชั่วว่าจะให้ผลอย่างไร ส่วนธนัญชานิสูตรกล่าวถึงการลงโทษสัตว์นรกของ
นายนิรยบาล การกล่าวถึงสุคติและทุคติภูมิเป็นการกล่าวถึงผลที่ได้จากการกระท า ซึ่งทั้งสองนี้มีความสัมพันธ์
กันโดยความเป็นเหตุและผล กล่าวคือ การกล่าวถึงอบาย นรก วินิบาต ทุคติ เพ่ือให้คนทั้งหลายกลัวผลของ
กรรมชั่ว จะได้ไม่กล้าท าชั่ว การกล่าวถึงสุคติโลกสวรรค์ เพ่ือให้คนทั้งหลายมีแรงจูงใจในการท าความดี จะได้
ขวนขวายในกรรมดี เพราะต้องการไปเกิดในภูมิที่ดี ซึ่งจะได้รับผลคือความสุข  

ศาสนาพราหมณ์สอนว่ามนุษย์มีความแตกต่างกันมาแต่ชาติก าเนิด ดังนั้นจึงท าให้ไม่มีความเท่าเทียม
กันทางการกระท า แต่พระพุทธศาสนาสอนว่า มนุษย์ไม่ได้ดีหรือเลวเพราะชาติก าเนิด อาจมีความแตกต่างกัน
บ้างตรงที่เกิดในตระกูลสูงหรือต่ า แต่นั่นไม่ใช่อุปสรรคของการกระท า จะเกิดในตระกูลสูงหรือต่ าก็ต าม หาก
ท าดีก็ได้รับผลดีเหมือนกันหมด แต่หากท าความชั่ว ก็ย่อมจะได้รับผลชั่วเสมอเหมือนกัน  
 
ค าส าคัญ: โลก, ชีวิต, พราหมณวรรค 

 
  



26 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

Abstract 
This article aims to 1) study the teachings about the world and life in the Brahmin 

Vana and 2) to analyze the teachings about the world and life in the Brahmin It is a research 
document/bible. Gather information from Brahmanavagga Related documents and research 
Data was analyzed by inductive method. Compiled and presented by descriptive methods 

The study found that The world shown in the Assalayansutra is not the nature or 
condition of the lower and higher realms. It is the nature of good and evil actions that will 
produce results. Thananchanisutra talks about Mr. Niriyaban's punishment of hell beasts. 
Talking about the happiness and the lowland is talking about the result of the action. Both 
of these are related by cause and effect, that is to say, the mention of vices, hell, 
vinibatdukhati, so that people fear the consequences of evil karma, will not dare to do evil 
mention of the heavenly world so that people will be motivated to do good deeds in order 
to earn good deeds because I want to be born in a good landscape.  

Which will result in happiness Brahmanism teaches that human beings are different 
from birth. Therefore, there is no equality in action. But Buddhism teaches that Human 
beings are not good or bad because of their origins. There may be some differences in being 
born in a high or low family. But that's not an obstacle to action. Whether born in a high or 
low family if you do good things, you will get good results all the same. But if doing evil 
there will always be bad results. 
 
Keyword: World, Life, Brahmanavagga 
 
บทน า 

พราหมณ์เป็นคนชั้นสูงในอินเดีย หากจัดตามวรรณะ ๔ กษัตริย์ก็จะถือว่าตนมีวรรณะสูงกว่า ซึ่งเราก็
ได้ถือตามนี้จึงได้จัดกษัตริย์เป็นวรรณะแรก แต่พราหมณ์ก็จะถือว่าตนเองมีฐานะสูงส่งไม่แพ้กษัตริย์เหมือนกัน 
เพราะเป็นเจ้าพิธีในการประกอบพิธีกรรมและสั่งสอนศาสนาแก่ชาวบ้าน แม้แต่กษัตริย์ก็ต้องเคารพพราหมณ์
เหมือนกัน ดังนั้นพราหมณ์จึงจัดตนเองให้มีวรรณะสูงกว่ากษัตริย์ หากจัดพราหมณ์ตามประเภทของการท า
หน้าที่ พราหมณ์มี 3 จ าพวกคือ (1) ท าหน้าที่บูชาเทพ เรียกว่า พราหมณ์โรหตา (2) ท าหน้าที่สวดขับกล่อม 
เรียกว่า พราหมณ์อุทคาดา (3) ท าหน้าที่จัดพิธีกรรมตามลัทธิ เรียกว่า อธวรรยุ นอกจากนี้ยังมีพรามณ์ที่
เรียกว่า พรหมา ซึ่งเป็นผู้เชี่ยวชาญในการประกอบพิธีกรรม ท าหน้าที่ควบคุมบูชายัญให้ถูกต้องตามคัมภีร์พระ
เวท (วัดญาณเวศวัน, 2564) อุปนิสัยของคนอินเดียโดยเฉพาะพราหมณ์มักจะนิยมเสาะแสวงหาความรู้ทาง
ศาสนารวมทั้งปรัชญาด้วย นิยมการถามหรือถกปัญหาเกี่ยวกับโลกและชีวิต เพ่ือความรู้และการน าไปปฏิบัติ
ตามความเชื่อของตน ดังนั้น ในชมพูทวีปหรืออินเดียจึงปรากฏว่ามีเจ้าลัทธิและนักบวชมากมาย มีความเชื่อ
และการปฏิบัติที่แตกต่างกัน เวลาที่พระพุทธเจ้าประทับอยู่ในสถานที่นั้นๆ มักจะมีพราหมณ์เข้ามาถามปัญหา
อยู่เสมอ เช่น เอสุการีพราหมณ์ได้ทูลถามเกี่ยวกับค าสอนเรื่องบัญญัติกับพระพุทธเจ้าว่า “พราหมณ์ทั้งหลาย
บัญญัติการบ าเรอกษัตริย์ไว้ว่า กษัตริย์ควรบ าเรอกษัตริย์ แพศย์ควรบ าเรอกษัตริย์ หรือศูทรควรบ าเรอ
กษัตริย์’  พราหมณ์ทั้งหลายบัญญัติ การบ าเรอกษัตริย์ไว้เช่นนี้แล...ท่านพระโคดม พราหมณ์ทั้งหลายบัญญัติ



27 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

การบ าเรอไว้ 4 ประเภทนี้ ท่านพระโคดมตรัสการบ าเรอนี้ไว้อย่างไร (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นต้น 

โลกและชีวิตที่เลือกศึกษาในพราหมณวรรค ได้แก่ 1) สุคติภูมิและทุคติภูมิที่เป็นผลแห่งการกระท า 2) 
วรรณะ 4 ระบบวรรณะในอินเดีย โดยพราหมณ์ถือว่าวรรณะของตน (วรรณะพราหมณ์) เป็นวรรณะขาว เกิด
จากพระโอษฐ์ของพรหม เป็นโอรสของพรหม ส่วนวรรณะอ่ืนเป็นวรรณะด า ต้องนับถือวรรณะที่ สูงกว่า 3) 
กรรม พราหมณ์เชื่อว่าคนท าอกุศลกรรมบถย่อมไปสู่ทุคติภูมิ ส่วนคนที่ท ากุศลกรรมบถย่อมไปสู่สุคติภูมิ เป็น
ความเชื่ออย่างเดียวกันกับพระพุทธศาสนา เพียงแต่ลักษณะกรรมแตกต่างกัน เช่น เชื่อว่า การบูชายัญ 
บวงสรวงเทพเจ้า อาบน้ าในแม่น้ าคงคาเป็นความดี เพราะพราหมณ์นับถือเทพเจ้า (เทวนิยม) บรรดาค าสอน
เหล่านี้ค าสอนเรื่องสุคติและทุคติเป็นค าสอนพระพุทธศาสนา วรรณะ 4 เป็นค าสอนของพราหมณ์โดยตรง และ
มีทัศนะทางพระพุทธศาสนาต่อค าสอนดังกล่าวนี้ ส่วนค าสอนเรื่องกรรมเป็นทั้งของพุทธและพราหมณ์ โดยค า
สอนทั้ง 3 อย่างนี้มีความเชื่อมโยงสัมพันธ์กัน โดยพราหมณ์สอนว่าคนที่ท ากรรมดีย่อมเกิดในสุคติ ส่วนคนท า
กรรมชั่วย่อมเกิดในทุคติ ส่วนพระพุทธศาสนาสอนเรื่องกรรมชั่ว กรรมดี ผลของการท ากรรมชั่วและกรรมดีที่
สัมพันธ์กับทุคติและสุคติเหมือนกับพราหมณ์ แตกต่างเพียงไม่ได้สอนเรื่องวรรณะและปฏิเสธระบบวรรณะของ
พราหมณ ์เพราะท าให้ขาดความเท่าเทียมหรือความเสมอภาคกัน 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1) เพ่ือศึกษาค าสอนเรื่องโลกและชีวิตในพราหมณวรรค  
2) เพ่ือวิเคราะห์ค าสอนเรื่องโลกและชีวิตในพราหมณวรรค 

 
วิธีด าเนินการวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเอกสาร/คัมภีร์ โดยศึกษาข้อมูลจากเอกสาร/คัมภีร์ (Documentary 
research) ซึ่งมีข้ันตอนในการศึกษา ดังนี้ 

1) ศึกษาค้นคว้าเอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พุทธศักราช 2539 โดยศึกษาค้นคว้าค าสอนเกี่ยวกับโลกและชีวิตที่ปรากฏในพราหมณวรรค 

2) ศึกษาค้นคว้าเอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถา ฎีกา คัมภีร์อ่ืนๆ ตลอดทั้งเอกสาร หนังสือ 
สิ่งพิมพ์ต่างๆ ที่เก่ียวข้องกับงานวิจัย 

3) วิเคราะห์ข้อมูล สรุปผลการวิจัย และข้อเสนอแนะ 

 
ผลการวิจัย 

1. ค าสอนเรื่องโลกและชีวิตในพราหมณวรรค  
ทัศนะเรื่องโลกและชีวิต ในอัสสลายนสูตร อัสสลายนมาณพเมื่อถูกถามถึงความเหมือนและความ

แตกต่างกันแห่งวรรณะท่ีเกี่ยวกับความประพฤติ ได้ทูลตอบพระพุทธเจ้าสรุปความว่า จะเป็นกษัตริย์ พราหมณ์ 
แพศย์ ศูทรก็ตาม หากเขาฆ่าสัตว์ลักทรัพย์ประพฤติผิดในกามพูดเท็จพูดส่อเสียดพูดค าหยาบพูดเพ้อเจ้อเป็นผู้
เพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของผู้อ่ืนมีจิตพยาบาทเป็นมิจฉาทิฐิหลังจากตายแล้วจะพึงไปเกิดในอบายทุคติวินิบาต
นรกเหมือนกัน ส่วนผู้ที่ประพฤติตรงข้ามจากนี้คือประพฤติกุศลกรรมบถ หลังจากตายแล้วแล้วจะพึงไปเกิดใน
สุคติโลกสวรรค์เหมือนกัน ซึ่งเป็นทัศนะอย่างเดียวกันกับพระพุทธศาสนา จุดมุ่งหมายในการแสดงธรรมแก่
มาณพ พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงมุ่งอธิบายลักษณะหรือสภาพของทุคติภูมิและสุคติภูมิโดยเฉพาะ แต่ทรงมุ่ง



28 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

อธิบายถึงการกระท าดีและชั่วว่าจะให้ผลอย่างไร การกล่าวถึงสุคติและทุคติภูมิเป็นการกล่าวถึงผลที่ได้จากการ
กระท า ซึ่งทั้งสองนี้มีความสัมพันธ์กันโดยความเป็นเหตุและผล การกล่าวถึงสุคติโลกสวรรค์ย่อมท าให้คน
ทั้งหลายมุ่งท ากรรมดี เพราะต้องการไปเกิดในภูมิที่ดี ซึ่งจะได้รับผลคือความสุข ส่วนผู้ท าดีแล้วย่อมได้รับความ
บันเทิงใจ เพราะสามารถคาดผลที่จะเกิดขึ้นจากกระท าได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 

ในธนัญชานิสูตร ท่านพระสารีบุตรถามธนัญชานิพราหมณ์ถึงการต่อรองกับนายนิรยบาลของคน
ประพฤติอธรรมประพฤติไม่สม่ าเสมอเพราะเหตุแห่งมารดาบิดาบุตรและภรรยา ทาสกรรมกรและคนรับใช้มิตร
อ ามาตย์ญาติสาโลหิตบุรพเปตชนเทวดาพระราชา และการบ ารุงบ าเรอกายตน โดยขอให้นายนิรยบาลอย่าฉุด
คร่าเขาไปยังนรกเลยหรือคนที่เขาบ ารุงนั้นจะอ้างหรือต่อรองว่าคนนี้ประพฤติอธรรมประพฤติไม่สม่ าเสมอ
เพราะเหตุแห่งพวกตนขอนายนิรยบาลอย่าฉุดคร่าเขาไปยังนรกเลยซึ่งธนัญชานิพราหมณ์ตอบว่า แม้คนนั้นจะ
คร่ าครวญมากมายอย่างไรก็ตามนายนิรยบาลก็ต้องโยนเขาลงนรกจนได้ ท่านพระสารีบุตรถามพราหมณ์ถึง
ความประเสริฐกว่ากันแห่งทุคติภูมิและสุคติภูมิ ธนัญชานิพราหมณ์เรียนตอบว่าก าเนิดสัตว์ดิรัจฉานประเสริฐ
กว่าเปรตวิสัยประเสริฐกว่าก าเนิดสัตว์ดิรัจฉานมนุษย์ประเสริฐกว่าเปรตวิสัยเทพชั้นจาตุมหาราชประเสริฐกว่า
มนุษย์เทพชั้นดาวดึงส์ประเสริฐกว่าเทพชั้นจาตุมหาราชเทพชั้นยามาประเสริฐกว่าเทพชั้นดาวดึงส์เทพชั้นดุสิต
ประเสริฐกว่าเทพชั้นยามาเทพชั้นนิมมานรดีประเสริฐกว่าเทพชั้นดุสิตเทพชั้นปรนิมมิตวสวัตดีประเสริฐกว่า
เทพชั้นนิมมานรดีพรหมโลกประเสริฐกว่าเทพชั้นปรนิมมิตวสวัตดีกับพรหมโลก 

ตามที่กล่าวมานี้แสดงให้เห็นถึงความเที่ยงธรรมแห่งผลของกรรม ซึ่งให้ผลหรือตัดสินตามการ
กระท า ไม่มีบิดเบือนด้วยอ านาจอคติเหมือนกับการตัดสินของมนุษย์ซึ่งหาความแน่นอนไม่ได้ บางครั้งก็มีการ
อ้างหลักฐานและเหตุผลที่ผิดเพื่อให้ผู้อื่นคล้อยตามตน ท าให้คนผิดไม่ได้รับการลงโทษ คนไม่ผิดถูกลงโทษแทน
ก็มี ในธนัญชานิสูตรไม่ได้มีการพรรณนาสภาพของสวรรค์ไว้ เพ่ือให้รู้จักสภาพของสวรรค์ซึ่งเป็นค าสอนเชิง
พุทธจักรวาลวิทยา ผู้วิจัยจึงจะได้แสดงหลักฐานเกี่ยวกับอายุของเทวโลกที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเป็น
ตัวอย่าง ดังนี้ 

สมบัติของเทวโลกแต่ละชั้นโดยมากปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาชั้นทุติยภูมิ พระสารีบุตรเถระ
ต้องการที่จะแสดงเรื่องการเจริญพรหมวิหารแก่พราหมณ์ ดังนั้นท่านจึงถามเรื่องความประเสริฐแห่งเทวโลกแต่
ละชั้น และเมื่อได้ค าตอบว่าพรหมโลกประเสริฐกว่าเทวโลกทุกชั้น ท่านจึงแสดงทางไปพรหมโลกคือการเจริญ
พรหมวิหารแก่พราหมณ์ ซึ่งท าให้ธนัญชานิพราหมณ์มีแรงจูงใจในการปฏิบัติ เพราะปรารถนาสมบัติในพรหม
โลก (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงพรหมโลกนี่เองที่
เป็นสารัตถะของธนัญชานิสูตร เพราะท าให้ผู้ปฏิบัติมีคุณสมบัติหรือคุณธรรมของพรหมคือเมตตา กรุณา มุทิตา 
อุเบกขา เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า มีธรรมเป็นเครื่องอยู่อันประเสริฐ ผู้มีพรหมวิหารธรรมย่อมอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน 
มีแต่ความสุขุมเยือกเย็น เพราะเป็นผู้ปรารถนาดีต่อคนอ่ืน และพิจารณาเห็นความเป็นจริงของชีวิต ไม่เร่าร้อน
เพราะกิเลสคือโทสะหรือการอิจฉาริษยาคนอ่ืน ท าให้เป็นที่รักของคนทั้งหลาย เพราะเป็นผู้ท าประโยชน์แก่คน
อ่ืน แม้ละโลกนี้ไปแล้วหากยังไม่เข้าถึงนิพพานก็จะเข้าถึงพรหมโลก อนึ่งในการเจริญพรหมวิหารธรรมนี้ 
สามารถเจริญโดยพิจารณาถึงความที่ตนและสัตว์อ่ืนมีกรรมเป็นของตนได้ ดังที่วิสุทธิมรรคพรรณนาอุบายระงับ
ความโกรธว่า “นี่แน่ะ พ่อมหาจ าเริญ เจ้าโกรธคนอื่นแล้วจักได้อะไร กรรมอันมีความโกรธของเจ้าเป็นเหตุนี้มัน
จักบันดาลให้เป็นไปเพ่ือความฉิบหายแก่เจ้าเองมิใช่หรือ ด้วยว่า เจ้าเป็นผู้มีกรรมเป็นของแห่งตน มีกรรมเป็น
ทายาท มีกรรมเป็นก าเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึง เจ้าท ากรรมสิ่งใดไว้ เจ้าจักต้องได้รับผลของ
กรรมนั้น” (สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) แปล, 2548) การพิจารณาอย่างนี้จะท าให้สามารถ



29 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

บรรเทาความโกรธหรือละความโกรธในขณะนั้นได้ซึ่งการปฏิบัติได้เช่นนี้ชื่อว่าผู้มีธรรมเป็นเครื่องอยู่อัน
ประเสริฐ ส่วนการเข้าถึงพรหมโลกนั้นเป็นการเจริญจนจิตได้อัปปนาสมาธิ ส าเร็จฌาน เมื่อละโลกนี้ไปแล้วย่อม
เข้าถึงพรหมโลก 

 
2. ผลการวิเคราะห์ค าสอนเรื่องโลกและชีวิตในพราหมณวรรค 

ในการวิเคระห์ค าสอนเรื่องโลกและชีวิตในพราหมณวรรคนี้ ผู้วิจัยเน้นวิเคระห์ในประด็นความ
เสมอภาคและเสรีภาพเป็นหลัก เพราะสอดคล้องกับหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา ผลวิเคราะห์ดังนี้ 

2.1 ชนชั้นกับความเสมอภาค 
กล่าวได้ว่าจุดมุ่งหมายที่แท้จริงของการปฏิวัติค าสอนเรื่องวรรณะใหม่ของพระพุทธเจ้าคือให้

คนทั้งหลายในสังคมสามารถอยู่ร่วมกันได้ด้วยความเสมอภาคหรือมีความเสมอภาคในการอยู่ร่วมกัน เพราะ
พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับคุณค่าความเป็นมนุษย์ที่การกระท า ไม่ใช่การกีดกั้นแบ่งแยกกันด้วยความ
เขลาหรือด้วยจิตอกุศล หลักธรรมเพ่ือความเสมอภาคกับเรื่องวรรณะ 4 พระพุทธศาสนามีหลักกรรมที่ควร
พิจารณา ดังนี้ (พระอธิการก้าน  ฐิตกุสโล, 2556) 

1) มีความเสมอภาคแก่มวลมนุษย์ทุกหมู่เหล่า ตามหลักพุทธธรรมถือว่ามนุษย์ ทุกคนล้วนมี
ความเสมอภาคกันหมดในกฎเกณฑ์ทางธรรมชาติของชีวิต กล่าวคือ ความเกิด แก่ เจ็บ และตาย ทุกคนมีสิทธิ
และความเสมอภาคเท่าเทียมกันในการประสบภาวะดังกล่าว แต่การจะหลบหลีกหรือการจะท าลายต้นตอของ
ความทุกข์เหล่านั้น เป็นเรื่องของบุคคลแต่ละบุคคล มนุษย์เป็นเพียงสิ่งหนึ่งที่มีชีวิตในหลายๆ ชีวิต เกิดขึ้นเอง
ตามธรรมชาติ และต้องตกอยู่ภายใต้กฎของธรรมชาติของสิ่งที่เป็นสังขตธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้นจากสิ่งปรุงแต่ง 
คือ เมื่อมีการเกิดขึ้นแล้วก็ต้องแปรปรวนแตกดับไปในที่สุด ไม่ใช่อัตตาตัวตนของผู้ใด มนุษย์และสรรสิ่ง
ทั้งหลายต่างก็ตกอยู่ภายใต้กฎของไตรลักษณ์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 

2) เรื่องวรรณะหรือเรื่องเพศไม่มีความส าคัญเท่ากับการประพฤติปฏิบัติ หากชายและหญิง
ต่างได้ศึกษาและประพฤติปฏิบัติตนตามขั้นตอนของหลักการทางพระพุทธศาสนาสามารถบรรลุธรรมตั้งแต่
ระดับต้นจนถึงระดับสูงสุดได้เช่นกัน ดังพระพุทธพจน์ว่า “ทางนั้นชื่อว่าเป็นทางตรง ทิศนั้นชื่อว่าไม่มีภัย รถชื่อ
ว่าไม่มีเสียงดังประกอบด้วยล้อ คือ ธรรม หิริเป็นฝาของรถนั้นสติเป็นเกราะกั้นของรถนั้น เรากล่าวธรรมมี
สัมมาทิฐิน าหน้าว่าเป็นสารถี ยานชนิดนี้มีอยู่แก่ผู้ใด จะเป็นหญิงหรือชายก็ตาม เขา (ย่อมไป) ในส านักพระ
นิพพานด้วยยานนี้แหละ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และเราผู้ชื่อว่า
มุตตาเป็นผู้หลุดพ้นแล้วด้วยดี ด้วยการหลุดพ้นจากความค่อม 3 อย่าง คือ “ค่อมเพราะครก 1 ค่อมเพราะสาก 
1 ค่อมเพราะสามี 1 และเป็นผู้หลุดพ้นแล้วจากความเกิดและความตาย ถอนตัณหาเครื่องนาไปสู่ภพขึ้นได้
แล้ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

3) ไม่มีเรื่องวรรณะทั้ง 4 หรือฐานะความเป็นอยู่เข้ามาเกี่ยวข้อง กล่าวคือไม่ถือว่าใครเกิดใน
วรรณะดีแล้ว ชีวิตก็ย่อมดีตาม เพราะพระพุทธศาสนาถือเอากรรม คือ การกระท าเท่านั้นตัดสินว่าดีหรือไม่ดี 
ดังพระพุทธพจน์ว่า  

“วาเสฏฐะและภารทวาชะ ก็ตามที่ปรากฏอยู่แล คือ นางพราหมณีทั้งหลายของพวก
พราหมณ์ มีระดูบ้าง มีครรภ์บ้าง คลอดอยู่บ้าง ให้ลูกกินนมอยู่บ้าง อันที่จริง พวกพราหมณ์เหล่านั้น ก็ล้วนแต่
เกิดจากช่องคลอดของนาง พราหมณีท้ังนั้น พากันอวดอ้างอย่างนี้ว่า พราหมณ์พวกเดียวเป็นวรรณะที่ประเสริฐ
ที่สุด วรรณะอ่ืนเลวทราม พราหมณ์พวกเดียวเป็นวรรณะขาว พวกอ่ืนเป็นวรรณะด า พราหมณ์พวกเดียว



30 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

บริสุทธิ์ พวกอ่ืนนอกจากพราหมณ์หาบริสุทธิ์ไม่ พวกพราหมณ์เป็นบุตรเกิดจากอุระ เกิดจากปากของพรหม มี
ก าเนิดมาจากพรหม พรหมเนรมิตข้ึน เป็นทายาทของพรหม เขาเหล่านั้นกล่าวตู่พรหมและพูดเท็จ ก็จะประสบ
แต่บาปเป็นอันมาก และว่า “วาเสฏฐะและภารทวาชะเรื่องของสัตว์เหล่านี้จะต่างกันหรือเหมือนกัน จะไม่
ต่างกันหรือไม่เหมือนกัน ก็เพราะธรรมเท่านั้น นอกจากธรรมหามีไม่ ดูก่อนว่าเสฏฐะและภารทวาชะ ความจริง
ธรรมเท่านั้นเป็นของประเสริฐสุดในที่ประชุมทั้งในปัจจุบันและในภายหน้า” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

4) ทั้งมนุษย์และสัตว์ตกอยู่ภายใต้กฎมาตรฐานเดียวกัน เพราะมีองค์ประกอบแห่งชีวิต
เหมือนกัน กล่าวคือ ล้วนเกิดมาภายใต้หลักกรรม ดังพระพุทธพจน์ว่า “อริยสาวกนั้น ย่อมพิจารณาเห็นดังนี้ว่า
ไม่ใช่เราแต่ผู้เดียวเท่านั้นที่มีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรม มีกรรมเป็นก าเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มี
กรรมเป็นที่พ่ึงจักทากรรมใด ดีหรือชั่วก็ตาม เราจักเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น โดยที่แท้ สัตว์ทั้งปวง บรรดาที่มี
การมา การไป การจุติ การอุบัติ ล้วนมีกรรมเป็นของตน เมื่ออริยสาวกนั้นพิจารณาฐานะนั้นอยู่เนืองๆ มรรค
ย่อมเกิดขึ้น อริยสาวกนั้นย่อมเสพ อบรม ท าให้มากซึ่ง มรรคนั้นอยู่ ย่อมละสังโยชน์ได้ อนุสัยย่อมสิ้นไป” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

5) ทั้งมนุษย์และสัตว์สามารถท าความดี ความชั่วได้เหมือนกัน ซึ่งเป็นหลักฐานยืนยันถึงแนว
พุทธธรรมว่ามีขอบเขตครอบคลุมไปถึงสัตว์ด้วย ดังเนื้อความว่า “พระยาช้างนั้น หลีกออกจากโขลงแล้ว เข้าไป
เฝ้าพระผู้มีพระภาคที่ควงไม้ภัททสาละ ในราวป่ารักขิตวัน ณ ป่าปาลิไลย ที่พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ได้ยิน
ว่าพระยาช้างนั้นกระท าประเทศที่พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ในรักขิตวันนั้นให้ปราศจากของเขียว และเข้าไป
ตั้งน้าฉันน้ าใช้ไว้ส าหรับพระผู้มีพระภาคด้วย” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534) ล าดับนั้นแล พระผู้มีพระภาค
ทรงทราบความสงัดกายของพระองค์ และทรงทราบความปริวิตกแห่งใจของพระยาช้างนั้นด้วยพระหฤทัยแล้ว 
ทรงเปล่งอุทานนี้ในเวลานั้นว่าจิตของพระยาช้างผู้มีงาเช่นกับงอนรถนี้ ย่อมสมกับจิตที่ประเสริฐของ
พระพุทธเจ้าผู้ประเสริฐ เพราะพระพุทธเจ้า พระองค์เดียว ทรงยินดีอยู่ในป่า” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534)   

6) ผลที่เกิดจากการกระท าของทั้งมนุษย์และสัตว์มีสภาพ มีเหตุและมีผลเช่นเดียวกัน ทั้งทาง
ดี-ทางชั่ว และเสวยผลกรรมของตนได้ เช่น “วานรนั้นตกลงที่ปลายตออันหนึ่ง มีตัวอันปลายตอแทงแล้ว มีจิต
เสื่อมใส ท ากาลกิริยาแล้ว เกิดในวิมานทองสูง 30 โยชน์ ในภพดาวดึงส์ มีนางอัปสรพันหนึ่งเป็นบริวาร” 
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534) ช้างนั้นยืนร้องไห้ อยู่ในที่นั้น “ครั้นเมื่อพระศาสดาทรงละคลองจักษุไป มีหัวใจ
แตกท ากาละแล้วเกิดในท่ามกลางนางเทพอัปสรพันหนึ่ง ในวิมานทองสูง 30 โยชน์ ในภพดาวดึงส์ เพราะความ
เสื่อมใสในพระศาสดา เป็นเทพบุตรนามว่าปาริเลยยกเทพบุตร”… (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534) 

7) พระพุทธศาสนาให้โอกาสคนที่หลงผิดกระท าความชั่วด้วยความโลภความโกรธ ความหลง
กลับตัวกระท าความดีเสมอ แต่ผล (วิบาก) ของกรรมชั่วที่ตนได้ก่อไว้นั้นไม่สามารถลบล้างได้ ดังเช่น พระองคุลี
มาลเถระ ผู้เคยปลงชีวิตของผู้คนมากมายในคราวเป็นคฤหัสถ์ ดังค าอุทานของพระองคุลิมาลเถระว่า  “ผู้ใด 
เมื่อก่อนประมาท ภายหลังผู้นั้นไม่ประมาท เขาย่อมยังโลกนี้ให้สว่างดุจดังพระจันทร์ซึ่งพ้นแล้วจากเมฆหมอก 
ฉะนั้น ผู้ใดท ากรรมอันเป็นบาปแล้วย่อมปิดเสียได้ด้วยกุศล ผู้นั้นย่อมยังโลกนี้ให้สว่าง ดุจพระจันทร์วันเพ็ญซึ่ง
พ้นแล้วจากเมฆหมอก” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

มนุษย์ทั้งหลายไม่ว่าจะเป็นวรรณะใดก็ตาม ย่อมตกอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์และกฎแห่งกรรม
ดังกล่าวมานี้ทั้งหมด คือมีเกิด แก่ เจ็บ ตายเหมือนกัน ไม่มีความแตกต่างกัน จะเป็นวรรณะใดก็ตามเมื่อท า
กรรมใดลงไป ย่อมได้รับผลแห่งกรรมที่ได้ท าไว้นั้นตามสมควรแก่เหตุ คือหากมีโลภ โกรธ หลงเป็นเหตุ ย่อมมี
ผลเป็นทุกข์ ในทางตรงกนัข้ามหากมีความไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลงเป็นเหตุ ย่อมได้รับผลคือความสุข ทั้งนี้เพราะ



31 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

กฎธรรมชาติมีความเป็นธรรม ให้ความเสมอภาคแก่สัตว์ทั้งหลายโดยไม่มีแบ่งแยกหรือกีดกัน แม้แต่วรรณะที่
มนุษย์สมมติกันขึ้นก็เป็นไปตามกฎไตรลักษณ์นี้ เช่น วรรณะพราหมณ์ที่ไม่อาจรักษาระเบียบธรรมเนียมของตน
ไว้ได้ เช่น พราหมณ์สมรสกับวรรณะอ่ืน ความเป็นวรรณะพราหมณ์ย่อมถูกลดทอนลงเพราะความรังเกียจ เป็น
ต้น 

2.2 ชนชั้นกับเสรีภาพ 
ค าว่า “เสรีภาพ” เกิดข้ึนจากแนวคิดของชาวตะวันตก ซึ่งหมายถึงการมีเสรีหรืออิสระในการ

พูดหรือกระท า (การมีอิสระทางความคิด นิยมเรียกว่า เจตจ านงเสรี) ไม่ถูกจ ากัดด้วยค าพูดหรือการกระท าซึ่ง
นิยมเรียกว่า “การแสดงออก” ทั้งนี้ก็เพราะเขามีบริบททางสังคมที่ขาดเสรีภาพหรือถูกจ ากัดเสรีภาพ เช่น 
การค้าทาส การถูกกดขี่ใช้แรงงาน เป็นต้น อย่างไรก็ตามเราทั้งหลายสามารถศึกษาหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาในเชิงหลักเสรีภาพได้ โดยเฉพาะเมื่อศึกษาเปรียบเทียบกับค าสอนเรื่องวรรณะ 4 ของ
พราหมณ์แล้ว ยิ่งเห็นแนวคิดเรื่องเสรีภาพทางพระพุทธศาสนาได้ชัดเจนยิ่งขึ้น เพราะพระพุทธศาสนาค้านการ
จ ากัดเสรีภาพของคนอ่ืน แต่ส่งเสริมเสรีภาพเพ่ือความเท่าเทียมกันของคนในสังคม ในเบื้องต้นจะได้กล่าวถึง
ปรัชญาเรื่องเสรีภาพก่อน เพ่ือความเข้าใจความหมาย ที่มา และจุดมุ่งหวังของเสรีภาพ  

พระพุทธศาสนาไม่ได้กล่าวเรื่องเสรีภาพโดยตรง แต่ก็สามารถศึกษาในเชิ งเสรีภาพได้
เหมือนกัน คือหลักกรรมและวิมุตติ กล่าวเฉพาะเรื่องกรรม หากกล่าวในแง่ความเป็นกฎธรรมชาติ ก็เรียกว่า 
“กรรมนิยาม” เมื่อมองในแง่ของมนุษย์ กรรมนิยามเป็นกฎส าคัญที่สุด เพราะเป็นเรื่องของมนุษย์โดยตรง 
มนุษย์เป็นผู้เสกสรรปรุงแต่งกรรม และกรรมก็เป็นเครื่องปรุงแต่งโชคชะตาของมนุษย์ ถ้าแบ่งขอบเขตอ านาจ
ในโลกตามอย่างที่คนปัจจุบันนิยมคือ แบ่งเป็นเขตแดนหรือวิสัยของมนุษย์ ก็จะเห็นว่ากรรมนิยามเป็นเขตแดน
ของมนุษย์ ส่วนกฎหรือนิยามข้ออ่ืนๆ ทั้งหมดเป็นเขตแดนของธรรมชาติ มนุษย์เกิดจากธรรมชาติและเป็นส่วน
หนึ่งของธรรมชาติ แต่มนุษย์ก็มีวิสัยพิเศษส่วนหนึ่งที่เป็นของตนกล่าวคือกรรมนิยามนี้ ซึ่งได้สร้างสังคมและ
สิ่งประดิษฐ์ต่างๆ ของมนุษย์ขึ้นเป็นดุจอีกโลกหนึ่งต่างหากจากโลกของธรรมชาติ อนึ่งในเขตแดนแห่งกรรม
นิยามนั้นสาระหรือตัวแท้ของกรรมก็คือเจตนาหรือเจตจ านง ดังนั้น กรรมนิยาม ดังนั้นกรรมนิยามจึงเป็นกฎที่
ครอบคลุมโลกแห่งเจตจ านง หรือโลกแห่งความคิดนึกปรุงแต่งสร้างสรรค์ (และท าลาย) ทั้งหมด เท่าที่เกิดจาก
ฝีมือมนุษย์ ไม่ว่ามนุษย์จะไปเกี่ยวข้องกับนิยามอ่ืนใดหรือไม่ก็ตาม ก็ต้องมีกรรมนิยามเป็นกฎยืนพ้ืน ตลอดถึง
ว่าจะไปเกี่ยวข้องและใช้นิยามอ่ืนเหล่านั้นอย่างไรก็อยู่ที่กรรม กรรมนิยามเป็นวิสัยของมนุษย์ เป็นขอบเขตที่
มนุษย์มีอ านาจปรุงแต่งควบคุมเสกสรรบันดาล หรือพูดให้ถูกว่าการท่ีมนุษย์เข้าไปมีส่วนร่วมเป็นเหตุปัจจัยด้วย
อย่างหนึ่งในกระบวนการของธรรมชาติ จนเกิดเป็นส านวนพูดของมนุษย์ขึ้นว่าตนสามารถบังคับควบคุม
ธรรมชาติหรือเอาชนะธรรมชาติได้นั้น ก็ด้วยอาศัยกรรมนิยามนี้เอง กล่าวคือมนุษย์เกี่ยวข้องกับนิยามหรือกฎ
ธรรมชาติข้ออ่ืนๆ ที่เป็นเขตแดนของธรรมชาติด้วยการเรียนรู้ขอบเขตของมันแล้วปฏิบัติต่อมันหรือใช้
ประโยชน์มันตามเจตจ านงของตน จึงเรียกว่าเจตจ านงของมนุษย์เป็นผู้ปรุงแต่งบังคับควบคุมโลกของธรรมชาติ 
นอกจากนั้นมนุษย์ก็ใช้เจตจ านงหรือเจตนานี้เป็นเครื่องก าหนดการปฏิบัติต่อกันระหว่างมนุษย์เองด้วย และ
พร้อมที่มนุษย์ปฏิบัติต่อผู้อื่น สิ่งอ่ืน และธรรมชาติที่แวดล้อมตน ตลอดจนปรุงแต่งโลกของธรรมชาติอยู่นั้นเอง 
มนุษย์หรือว่าให้ถูกคือเจตจ านงของมนุษย์นั้นก็ปรุงแต่งตัวของเขาเอง ปรุงแต่งบุคลิกภาพและวิถีชีวิตหรือชะตา
กรรมของเขาไปด้วย เนื่องด้วยกรรมนิยามเป็นเรื่องของมนุษย์โดยตรง ครอบคลุมโลกแห่งเจตจ านงและการ
ปรุงแต่งสร้างสรรค์ทั้งหมดของมนุษย์ เป็นแกนน าในการปรุงแต่งชีวิตตนเองของมนุษย์แต่ละคน เป็นเครื่อง ชี้
ก าหนดแนวทางของสังคม และผลงานสร้างสรรค์ท าลายของมนุษย์ เป็นฐานที่มนุษย์อาศัย ก้าวเข้าไปเกี่ยวข้อง
กับนิยามอ่ืนๆ เพื่อปรุงแต่งบังคับควบคุมโลกของธรรมชาติโดยนัยที่กล่าวมาแล้ว ดังนั้นพระพุทธศาสนาจึงสอน



32 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

เน้นถึงความส าคัญของกรรมเป็นอย่างมาก ดังพระพุทธพจน์ที่คุ้นกันดีว่า “กมฺมุนา วตฺตตี โลโก” แปลว่า “โลก
เป็นไปตามกรรม หรือโลกเป็นไปเพราะกรรม” กรรมจึงเป็นค าสอนส าคัญยิ่งเรื่องหนึ่งในพระพุทธศาสนา (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543) 

จากที่กล่าวมาสามารถสรุปได้ว่า พระพุทธศาสนาไม่ได้สอนเรื่องเสรีภาพโดยตรง แต่
พระพุทธศาสนาสอนเรื่องกรรม ซึ่งกรรมนี้เป็นเรื่องของการกระท าแต่ละบุคคล ไม่มีใครสามารถห้ามบุคคล
นั้นๆ ไม่ให้กระท าดีหรือชั่วได้หากเขาต้องการที่จะท า แต่เมื่อกระท าลงไปแล้วดีหรือชั่วอย่างไรนั่นเป็นเรื่องที่
เกี่ยวข้องกับกับหลักค าสอนพระพุทธศาสนา คือคนท าชั่วย่อมสร้างความเดือดร้อนแก่ตนเองและผู้อ่ืน และต้อง
ได้รับผลชั่วที่ตนได้ท าไว้แล้วนั้น ส่วนคนท าดีย่อมได้รับผลแห่งกรรมดี ซึ่งค าสอนแบบนี้เป็นการกล่าวตามหลัก
ความจริงของธรรมชาติที่พระพุทธเจ้าได้ทรงค้นพบ ไม่ใช่เรื่องที่พระองค์คิดบัญญัติขึ้นเอง ดังนั้นมนุษย์จึงมี
ความเท่าเทียมกันในเรื่องของการกระท าและผลแห่งการกระท า ดังค าสอนใน   อัสสลายนสูตรว่า “ความจริง 
แม้วรรณะ 4 จ าพวก ที่เป็นผู้ฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม พูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดค าหยาบ พูดเพ้อ
เจ้อ เป็นผู้เพ่งเล็ง อยากได้สิ่งของของผู้อ่ืน มีจิตพยาบาท เป็นมิจฉาทิฏฐิ หลังจากตายแล้วจะพึงไปเกิด ใน
อบาย ทุคติ วินิบาต นรก ทั้งหมด” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ส่วนค า
สอนเกี่ยวกับความแตกต่างของผลการกระท ามีดังนี้คือ “ข้าแต่ท่านพระโคดม ใน 2 คนนี้ พราหมณ์ ทั้งหลาย
พึงเชิญมาณพผู้ไม่ได้ศึกษาเล่าเรียน ผู้ที่อาจารย์ไม่ได้แนะน า แต่เป็นคนมีศีล มีกัลยาณธรรมให้บริโภคก่อน ใน
การเลี้ยงของผู้มีศรัทธาก็ดี ในการเลี้ยง เพ่ือเป็นบรรณาการก็ดี ในการเลี้ยงเพ่ือบูชายัญก็ดี ในการเลี้ยงเพ่ือ
ต้อนรับแขกก็ดี ข้าแต่ท่านพระโคดม ของที่ให้ในบุคคลผู้ทุศีล มีบาปธรรม จักมีผลมากได้อย่างไรเ ล่า” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

เสรีภาพที่แท้จริงตามหลักพระพุทธศาสนาคือการมีอิสระจากกรรมและการให้ผลของกรรม 
หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “เป็นผู้พ้นจากบาปและบุญ” สามารถตัดวงจรแห่งสงสารวัฏได้ ไม่ต้องเทียวเวียนว่าย
ตายเกิดในสังสารวัฏอีกต่อไป กล่าวในแง่ของผลที่ได้รับในปัจจุบัน เรียกว่า “วิมุตติ” หรือ “นิพพาน” กล่าว
เฉพาะสอุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเป็นดังนี้คือ ดับกิเลสแล้วแต่ยังมีเบญจขันธ์อยู่ ยังรับรู้อารมณ์ทั้งหลาย
เหมือนคนปกติทั่วไป แต่จิตจะไม่ถูกโลภ โกรธ หลงปรุงแต่ง หากจะเสวยทุกข์ก็เสวยทุกข์ทางกายเท่านั้น 
เพราะเป็นสิ่งที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ ดังพระพุทธพจน์ว่า “ภิกษุในธรรมวินัยนี้เป็นพระอรหันตขีณาสพ อยู่จบ
พรหมจรรย์แล้ว ท ากิจที่ควรท าเสร็จแล้ว ปลงภาระได้แล้ว บรรลุประโยชน์ตนโดยล าดับแล้ว สิ้นภวสังโยชน์
แล้ว หลุดพ้นแล้วเพราะรู้ชอบ เพราะอินทรีย์ 5 ที่ยังคงอยู่ ไม่ดับไป ภิกษุนั้นจึงประสบอิฏฐารมณ์และ
อนิฏฐารมณ์ เสวยสุขและทุกข์อยู่ ภิกษุทั้งหลายความสิ้นราคะ ความสิ้นโทสะ ความสิ้นโมหะของภิกษุนั้น เรา
เรียกว่า สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จะเป็น
วรรณะใดก็ตาม หากปฏิบัติตามค าสอนพระพุทธศาสนา ผู้นั้นก็สามารถที่จะเข้าถึงทางแห่งความสงบสุขได้ ดัง
พระพุทธพจน์ว่า “พราหมณ์ อย่างนั้นเหมือนกันแล ถ้าแม้กุลบุตร ออกจากตระกูลกษัตริย์...พราหมณ์...แพศย์
...ศูทร บวชเป็นบรรพชิต และเขาอาศัยธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศแล้ว เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ เว้นขาด
จากการลักทรัพย์ เว้นขาดจากพฤติกรรมอันเป็น ข้าศึกต่อพรหมจรรย์ เว้นขาดจากการพูดเท็จ เว้นขาดจาก
การพูดส่อเสียด เว้นขาดจากการพูดค าหยาบ เว้นขาดจากการพูดเพ้อเจ้อ ไม่เพ่งเล็งอยากได้สิ่งของของผู้อ่ืน มี
จิตไม่พยาบาท เป็นสัมมาทิฏฐิ ยินดีกุศลธรรมอันเป็นเครื่องน าออกจากทุกข์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 
 



33 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

อภิปรายผล 
โลกและชีวิตเป็นองค์ประกอบที่ส าคัญของสงสารวัฏ คือโลกเป็นภูมิหรือสถานที่เกิดของสัตว์ทั้งหลาย 

ส่วนชีวิตคือความด ารงอยู่ของสัตว์ทั้งหลายซึ่งมีผลมาจากกรรม กล่าวได้ว่าความทุกข์ของสัตว์ทั้งหลายเกิดจาก
ความไม่รู้เรื่องสงสารวัฏหรือความจริงแห่งสงสารวัฏ ดังนั้นพระพุทธศาสนาจึงสอนให้เข้าใจเรื่องโลกและชีวิต
สอดคล้องกับผลการวิจัย เรื่อง “ศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวคิดเรื่องสังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท” ของพระ
ไพฑูรย์ ถิรสทฺโธ (ค่ าคูณ) (2561) ว่า “แนวคิดสังสารวัฏ คือ วงจรการเวียนว่ายตายเกิดความจริงของชีวิตทั้ง
ในแง่รูปธรรม และนามธรรม คือ กายและจิต ทั้งสองสิ่งเป็นสภาพความจริงในกระบวนการเปลี่ยนแปลงตาม
กฎ ไตรลักษณ์ คือ เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป การเปลี่ยนแปลงของกายและจิต เป็นสิ่งที่ต้องเกิดขึ้นกับมนุษย์ 
แนวคิดชีวิตและความตาย ชีวิต คือ การรวมกันของเบญจขันธ์ สิ่งเหล่านี้อาศัยกันและกัน ย่อมเกิดขึ้นด้วยกัน 
อาศัยการประกอบกันเข้าทั้งนามและรูป จึงมีการบัญญัติชื่อเรียกบุคคลหรือวัตถุสิ่งของ ส่วน“ความตาย” ใน
ความหมายทางพระพุทธศาสนา คือ การที่เบญจขันธ์แตกสลาย เมื่อวิเคราะห์ พบว่า สังสารวัฏ ไม่มีเบื้องต้น
และเบื้องปลาย ในการท่องเที่ยววนเวียนในสังสารวัฏ การเกิดเป็นความทุกข์อย่างหนึ่งในฐานะที่เป็นจุดเริ่มต้น
ของชีวิตที่จะต้องด าเนินไปสู่ความทุกข์อันเป็นจุดจบของชีวิต นั่นก็คือ ความตาย แต่การเกิดและการตายก็
ไม่ใช่ความทุกข์ทั้งสิ้นของชีวิต แต่จากจุดที่ชีวิตเริ่มต้นขึ้นที่การเกิดไปจนถึงสิ้นสุดลงที่ความตาย แนวคิดเรื่ อง
เรื่องสังสารวัฏแสดงไว้ว่า ชีวิตมีความรู้สึกที่ไม่คงที่และแปรปรวนไปกับสิ่งที่น่าปรารถนาและไม่น่าปรารถนา 
ความผิดหวังและความพลัดพรากท่ีสามารถเกิดข้ึนได้ในทุกช่วงเวลาล้วนแล้วแต่ท าให้ชีวิตของสัตว์ทั้งหลายต้อง
ตกอยู่ในความเศร้าโศก ความทุกข์เหล่านี้เป็นโศกนาฏกรรมของชีวิตแห่งสัตว์ทั้งหลายโดยไม่มียกเว้น สังสารวัฏ
จึงเป็นดุจวงจรที่ครอบสัตว์ทั้งหลายไว้ในห้วงแห่งความทุกข์” และสอดคล้องกับผลการวิจัย เรื่อง “การศึกษา
เชิงวิเคราะห์เรื่องสังสารวัฎในพุทธศาสนาเถรวาท” ของพระมหาสมพงษ์ สุขุมาโล (สิงห์สุพรรณ) (2538) ว่า 
“การศึกษาให้รู้แจ้งในเรื่องหลักกรรมและสังสารวัฏจึงเป็นเสมือนกุญแจดอกส าคัญที่จะไขไปสู่การด าเนินชีวิตที่
ถูกต้อง มีผลเป็นความสุข สงบแก่ผู้ศึกษาเรียนรู้ มีประโยชน์ในการพัฒนาชีวิตให้สูงยิ่งๆขึ้นไป ท าให้ชีวิตร่มเย็น 
และท าให้เห็นว่าการเกิดของเรามีความหมาย ไม่ใช่เกิดมาโดยบังเอิญ มีชีวิตอยู่อย่างหลักลอย ปล่อยตัวและ
กายไปอย่างน่าหดหู่สมเพชเวทนา เรื่องสังสารวัฏนี้ท าให้บุคคลหายงมงายต่อความขึ้นลงของชีวิต จะช่วย
คลี่คลายความคับข้องใจในความสับสนของชีวิตซึ่งเป็นเรื่องที่พุทธศาสนิกชนควรเรียนรู้และท าความเข้าใจให้
แจ่มแจ้ง เพ่ือชีวิตของตนเองจะได้ดีขึ้น และท าให้ผู้ใกล้ชิด เช่น บุตรหลานหรือญาติมิตรได้มีความเข้าใจใน
ปัญหาชีวิตได้ดีขึ้น” 

พระพุทธศาสนาไม่ได้สอนว่าคนเกิดมาจากพรหมลิขิตเหมือนศาสนาพราหมณ์ ดังนั้นชีวิตจึงไม่ใช่เป็น
เรื่องของการถูกก าหนดด้วยความไม่เป็นธรรมหรือเป็นเรื่องการก้มหน้ารับชะตากรรมเก่า แต่มนุษย์สามารถ
พัฒนากรรมหรือการกระท าให้ดีขึ้นได้ด้วยการท าสิ่งที่ถูกต้องในปัจจุบัน เพ่ืออนาคตที่ดี สอดคล้องกับ
ผลการวิจัย เรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์ระบบวรรณะ ๔ ตามทัศนะพระพุทธศาสนาเถรวาท” ของพระอธิการ
ก้าน ฐิตกุสโล (พุ่มสละ) (2556) ว่า “พระพุทธศาสนาเถรวาทถือว่า มนุษย์ทุกคนเกิดมาพร้อมด้วยศัพยภาพที่
จะพัฒนาตนเองได้และสามารถจะเปลี่ยนแปลงตนเองจากเป็นปุถุชนไปสู่งความเป็นอริยชนได้ ถ้าได้รับ
การศึกษาและพัฒนาที่ถูกต้อง หลักค าสอนเรื่องวรรณะตามทัศนะพระพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือแสดง ชี้แจง
และสั่งสอนมวลมนุษย์ให้เกิดความรู้ ความเข้าใจที่ถูกต้องในเรื่องกรรม ผลของกรรม วิธีปฏิบัติต่อกรรมที่
ถูกต้อง และวิธีที่สามารถละลายกรรมให้หมดสิ้นไป ความดี ความชั่วของมนุษย์มิได้ขึ้นอยู่กับชาติก าเนิด ทรัพย์
สมบัติหรือวรรณะ แต่ขึ้นอยู่กับการกระท าของมนุษย์เอง สรุป พระพุทธศาสนาเถรวาทเน้นเรื่องความเสมอ



34 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

ภาคของมนุษย์ โดยชี้ไปที่ความรู้ดีและความประพฤติดีว่าเป็นส่วนส าคัญที่สุด บุคคลผู้มีความรู้ดีและความ
ประพฤติดีเป็นผู้ประเสริฐที่สุดในทวยเทพและมนุษย์ทั้งหลาย”  

 
องค์ความรู้ใหม่ 

การศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค สามารถสรุปเป็นองค์ความรู้ใหม่ ได้ดังนี ้
 

  
 

 
 

  
 

ภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 
 
สรุป 

ในอัสสลายนสูตรพระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงมุ่งอธิบายลักษณะหรือสภาพของทุคติภูมิและสุคติภูมิ
โดยเฉพาะ แต่ทรงมุ่งอธิบายถึงการกระท าดีและชั่วว่าจะให้ผลอย่างไร ส่วนธนัญชานิสูตรกล่าวถึงการลงโทษ
สัตว์นรกของนายนิรยบาล การกล่าวถึงสุคติและทุคติภูมิเป็นการกล่าวถึงผลที่ได้จากการกระท า ซึ่งทั้งสองนี้มี
ความสัมพันธ์กันโดยความเป็นเหตุและผล กล่าวคือ การกล่าวถึงอบาย นรก วินิบาต ทุคติ เพ่ือให้คนทั้งหลาย
กลัวผลของกรรมชั่ว จะได้ไม่กล้าท าชั่ว การกล่าวถึงสุคติโลกสวรรค์ เพ่ือให้คนทั้งหลายมีแรงจูงใจในการท า
ความดี จะได้ขวนขวายในกรรมดี เพราะต้องการไปเกิดในภูมิที่ดี ซึ่งจะได้รับผลคือความสุข กรรมเท่านั้นที่ท า
ให้คนทั้งหลายแตกต่างกัน ไม่ใช่กฎเกณฑ์ที่คนมีกิเลสสร้างขึ้นมาสนองความต้องการของตน ซึ่งท าให้เกิด
ปัญหาในภายหลัง การให้ผลของกรรมนั้นมีความยุติธรรมอย่างที่สุด ไม่มีการเลือกชนชั้นวรรณะ และไม่มี
สงสารหรือเห็นใจใคร ดังนั้นใครๆ จึงไม่อาจต่อรองได้เมื่อกรรมที่ตนได้ท าไว้ให้ผล แตกต่างจากมนุษย์ซึ่งมักจะ
มีข้ออ้างมากมายด้วยอ านาจกิเลส ดังนั้นมนุษย์จึงมักมีปัญหาในการอยู่ร่วมกัน ทั้งนี้เนื่องจากขาดปัญญาและ
ความส านึกผิดชอบชั่วดี  
 
  

 

ศึกษาค าสอนเรื่องโลกและชีวิต 
ในพราหมณวรรค 

โลกและชีวิตในอัสสาลยนสูตรมีลักษณะ
หรือสภาพของทุคติภูมิหรือสุคติภูมิ  แต่
ลักษณะการท าดีและท าช่ัวผลจะเป็นอย่างนั้น 
ส่วนในธนัญชานิสูตรกล่าวถึงการลงโทษสัตว์
นรกของนายนิรยบาล 

 
   

วิเคราะห์ค าสอนเรื่องโลกและชีวิตใน 
พราหมณวรรค 

ศาสนาพราหมณ์สอนว่ามนุษย์มีความ
แ ต ก ต่ า ง กั น ม า แ ต่ ช า ติ ก า เ นิ ด  ส่ ว น
พระพุทธศาสนาสอนว่ามนุษย์มิได้ดีหรือช่ัว
เพราะชาติก าเนิด แต่ขึ้นอยู่กับการกระท า คือ
ท าดี เป็นคนดี ท าช่ัว เป็นคนช่ัว 



35 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

ข้อเสนอแนะ 
1. ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช้ 

1.1 ควรน าองค์รวมจากการวิเคราะห์เรื่องโลกและชีวิตในพราหมณวรรคไปเผยแผ่ในกลุ่มชาวพุทธ
ให้รู้และเข้าใจ เพ่ือปฏิบัติตนได้ถูกต้อง 

1.2 ควรส่งเสริมเผยแพร่การน าความรู้ในพราหมณวรรคเรื่องโลกและชีวิตไปสร้างองค์ความรู้วิจัย 
โดยแบ่งออกเป็น 2 ด้านหลัก ได้แก่ พระพุทธศาสนา และปรัชญา 
 

2. ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้งต่อไป 
การศึกษาครั้งนี้ผู้เขียนได้ศึกษาโลกและชีวิตในพราหมณวรรค พบว่ายังมีประเด็นที่สามารถศึกษา

เพ่ิมเติมได้อีก จึงเสนอแนะเพ่ือการศึกษาครั้งต่อไป ดังนี้ 
2.1 ศึกษาวิเคราะห์ทัศนะต่อโลกและชีวิตในพราหมณวรรคกับสังคมไทยยุค New normal 
2.2 ศึกษาวิเคราะห์อิทธิพลความเชื่อของคนไทยปัจจุบันเรื่องกรรม นรกและสวรรค์ 
2.3 ศึกษาวิเคราะห์ค าสอนในพราหมณวรรคเพ่ือพัฒนาศักยภาพด้านปัญญาของมนุษย์  
 

เอกสารอ้างอิง 
พระไพฑูรย์ ถิรสทฺโธ (ค่ าคูณ). (2561). ศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวคิดเรื่องสังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท.

หลักสูตรศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระมหาสมพงษ์ สุขุมาโล (สิงห์สุพรรณ). (2538). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องสังสารวัฎในพุทธศาสนาเถรวาท. 
หลักสูตรศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระอธิการก้าน ฐิตกุสโล (พุ่มสละ). (2556). การศึกษาวิเคราะห์ระบบวรรณะ 4 ตามทัศนะพระพุทธศาสนา
เถรวาท. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วัดญาณเวศวัน. (2564). พุทธศาสนากับสังคมไทย. เรียกใช้เมื่อ 13 ตุลาคม 2563 จาก 
https://www.watnyanaves.net/en/book-reading/316/7. 

สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) แปล. (2548). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: 
มปพ. 

 
 
 
  



36 ศึกษาวิเคราะห์โลกและชีวิตในพราหมณวรรค 
   
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 25-36. 
 

 
 
 



การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
An Analysis of Phaya Than Based on the Concept of Deva in Theravada 

Buddhist Philosophy 
 

นิติกร วิชชุมา  
Nitikorn Wichuma  

นักวิชาการอิสระ  
Independent scholar  

E-mail: jacknitikorn2517@gmail.com 
 

Received: 6 October 2022; Revised: 18 November 2022; Accepted: 27 November 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาพญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า 
พญาแถน เป็นความเชื่อในวิญญาณบรรพบุรุษที่สร้างวัฒนธรรมประเพณี ภูมิป๎ญญาและคติความเชื่อที่มี
ความส าคัญต่อวิถีชีวิตของคนไทย และพญาแถนแบ่งเป็น 2 ประเภทตามบทบาท คือ 1) แถนหลวง เป็นเทพผู้
สูงสุด เป็นผู้สร้างโลก มนุษย์ และสรรพสิ่ง และ 2) แถนบริวาร เป็นเทพที่ผู้ปฏิบัติหน้าที่ตามค าสั่งของพญา
แถน ในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทได้แบ่งเทพเป็น 3 ประเภท คือ 1) สมมติเทพ เทพโดยสมมติขึ้น 2) อุปป๎ตติ
เทพ เทพโดยก าเนิด และ3) วิสุทธิเทพ เทพโดยความบริสุทธิ์ เทพในที่นี้หมายถึงอุปป๎ตติเทพ ผู้ที่ถือก าเนิดเทว
ภูมิ ประกอบด้วย เทวโลกชั้นกามาวจรภูมิ 6 ชั้น และพรหมโลก 20 ชั้น มี รูปาวจรภูมิ 16 ชั้นและอรูปาวจร
ภูมิ 4 ชั้น อุป๎ตติเทพเกิดข้ึนจากผลของกุศลกรรม มีการรักษาศีลกรรมบถและการเข้าถึงฌานสสมาบัติ ซึ่งพญา
แถนตามแนวคิดเรื่องเทพในพุทธปรัชญาเถรวาท สรุปได้ว่า แถนหลวงหรือพญาแถนหมายถึงพระอินทร์ใน
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ และแถนบริวาร หมายถึง ท้าวจตุโลกบาลทั้ง 4 ในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกา ส่วนแถนที่
สามารถให้คุณและโทษท้ังในด้านดีและด้านร้ายเทียบได้กับท้าวปรนิมมิตวสวัตดีเทพผู้ปกครองในสวรรค์ชั้นปร
นิมมิตวสวัตดี 
  
ค าส าคัญ: พญาแถน, เทพ, พุทธปรัชญาเถรวาท 
 
  



38 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

Abstract 
This article aims to study Phaya Thaen according to the concept of deities in the 

Buddhist philosophy. The results of the study showed that Phaya Tan is a belief in ancestral 
spirits that create culture, traditions, wisdom, and beliefs that are important to the way of 
life of Thai people. Phaya Tan is divided into two types according to their roles: 1) Than 
Luang is the supreme deity. is the creator of the world, human beings, and everything. In 
Theravada Buddhist philosophy, there are 3 types of deities: 1) assumption deities, fictitious 
deities, 2) upapattitheps, natural deities, and 3) Visuddhitheps, pure deities. Devi in this 
research refers to Upapattithep. In this study, deity refers to the one who was born in the 
realm of the gods, which included the six levels of the Kamavajorn realm's celestial realm 
and the 20 realms of the realm of existence, as well as the four realms of the realm of the 
devas. There are precepts and access to meditation. According to the concept of deity in 
Theravada Buddhist philosophy, it can be concluded that Than Luang or Phaya Tan means 
Indra in the Tavatimsa Heaven and his followers mean the four Chatu Lokban Thao in the 
Chatumaharachika Heaven. Paranimmitavasavati, the ruler of Paranimmita heaven, is 
comparable to the elves who can bring you and harm you in both good and bad ways. 

 
Key words: Phaya Thaen, Deity, Theravada Buddhist Philosophy 
 
บทน า 

มนุษย์ในยุคแรกๆ มีความเชื่อต่ออ านาจของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่อยู่เหนือประสาทสัมผัสของมนุษย์ ซึ่งเป็น
ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ แต่เพราะป๎ญญาของมนุษย์ในยุคนั้นยังไม่รู้เท่าทันในปรากฏการณ์นั้นๆ 
จึงคิดว่ามีผู้มีอ านาจและสามารถให้คุณให้โทษกับมนุษย์อยู่เบื้องหลังเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นเหล่านั้น ต่อมาความ
เชื่อนี้ก็ได้กลายมาเป็นศาสนาประเภทเทวนิยม ในโลกฝ๎่งตะวันออกจะพบความเชื่อนี้เกิดขึ้นในประชาชนที่เป็น
ชนเผ่าโบราณในอินเดียหลายๆ เผ่า ความเชื่อเหล่านั้นได้พัฒนามาจนเห็นชัดเจนในยุคของชนเผ่าดราวิเดียน  
ซึ่งมีความเชื่อแบบคนโบราณทั่วๆ ไป คือเชื่อถือในเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์และธรรมชาติทั่วไป เช่น ภูต ผี เทวดา 
ต้นไม้ ภูเขาสูง โดยพวกเขาเชื่อว่าในธรรมชาติเหล่านี้จะต้องมีสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรืออ านาจลึกลับอยู่เบื้องหลัง ซึ่ง
สามารถดลบันดาลให้เกิดภัยพิบัติต่างๆ ขึ้น ต่อมาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ก่อให้เกิดภัยพิบัติต่างๆ เหล่านั้นพวกดราวิ
เดียนสรุปลงไปว่า คือ พระเจ้า โดยพวกเขากล่าวว่า ภัยพิบัติต่างๆ เกิดขึ้นเป็นการกระท าของพระเจ้า ที่สถิต
อยู่บนยอดเขาไกรลาสที่มีหิมะปกคลุมอยู่ และเรียกชื่อพระเจ้าองค์นี้ว่า พระอิศวร (ทองหล่อ วงษ์ธรรมา, 
2535) และพวกเขาจะท าพิธีบูชาเพ่ือขอความสวัสดิมงคลแก่ตัวเอง โดยการเซ่นสรวงด้วยการฆ่าสัตว์บูชา ใน
ขณะเดียวกันพวกเขาก็นับถือไฟ เพราะพวกเขาคิดว่าไฟคือสิ่งที่น าของบูชาจากมนุษย์สู่เทวดาด้วยการเผา โดย
เมื่อไฟเผาสิ่งของที่น ามาบูชา สิ่งของนั้นจะแปลรูปเป็นควันลอยขึ้นไปสู่เทวดานั้นๆ ที่พวกเขาระบุชื่อ (ประยงค์ 
แสนบุราณ, 2547) อ านวยความสุขให้แก่มนุษย์ ในยุคแรกๆ สิ่งศักดิ์สิทธิ์เหล่านั้นคือภูตผีหรือวิญญาณบรรพ
บุรุษของพวกเขาเองที่ตายไปแล้ว ต่อมาพัฒนามาเป็นเทวดาหรือเทพเจ้า และสุดท้ายพัฒนาการของสิ่งศักดิ์
ของพวกดราวิเดียนในยุคนั้นก็มาถึงความเป็นพระเจ้าสูงสุด 



39 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

บรรพบุรุษไทยก็ได้รับเอาความเชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์และธรรมชาติทั่วไป เช่น ภูตผี เทวดา ต้นไม้ ภูเขา
สูงนี้มาเคารพบูชาประพฤติปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านี้เพ่ือเป็นที่พ่ึงทางใจ เพ่ือความสงบสุขและความปลอดภัยของ
ชีวิตและทรัพย์สินของตนเองและสังคม ซึ่งจะเห็นได้จากความเชื่อเรื่องแถนที่ชาว อีสานถือว่าเป็นเทวดาอยู่บน
ฟูานั้นก็คือ บรรพบุรุษตระกูลไทย-ลาว ที่อพยพลงมาจากจีนนั้นเองมีความเชื่อว่า พญาแถนมีบทบาทมากมายต่อ
มนุษยชาติ เช่น การสร้างโลก จัดให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างมีกฎเกณฑ์ กฎการลงโทษ เป็นต้น ส่วนบทบาทที่กลุ่ม
ชาติพันธุ์ไทย-ลาวมีต่อพญาแถนเช่น ความเคารพ ขอฝนเพ่ือท าไร่ไถนา อ้อนวอนให้ช่วยเหลือเมื่อเจ็บปุวย เป็นต้น 
ทั้งหมดนี้ คือ ความเชื่อของพวกเขาที่มีต่อพญาแถน พญาแถน “ผีแถน” หรือ “ผีฟูา” มักจะมีชื่อเรียกแตกต่างกัน
ออกไปในแต่ละท้องถิ่น เช่น ผีหลวง ผีไท้ ผีไทเทิง ผีแถน แถนหลวง แถนฟูาคื้น แถนแนน แถนเคง แถนคาย แถน
เคาะ แถนชั่ง แถนเลือก แถนชี แถนสิ่ว แถนแม่นาง หรือ เทวดาฟูาแถน เป็นต้น และดูเหมือนว่าชื่อดังกล่าวจะมี
นัยความเกี่ยวข้องกับการด าเนินชีวิตของชุมชนนั้นๆ (สุเทพ ไชยขันธุ์, 2557) ความเชื่อเรื่องแถนยังอยู่คู่กับ
สังคมไทยอีสานมาจนถึงป๎จจุบัน 

สังคมไทยเป็นสังคมที่ประชาชนส่วนใหญ่นับถือพุทธศาสนา ค าสอนส าคัญในพระพุทธศาสนาสอนให้
พุทธบริษัทเชื่อในการกระท าของตนเองเป็นหลัก พุทธศาสนาไม่สนับสนุนให้มีการอ้อนวอนขอความช่วยเหลือจาก
เทพเจ้าหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใดๆ จึงมีค าถามตามมาว่าท าไมความเชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เรื่องเทพเจ้าต่างๆ ที่เกิดขึ้นใน
สังคม พุทธศาสนาในประเทศไทยจึงยังมีอยู่มาจนถึงป๎จจุบัน จากป๎ญหาที่กล่าวมานี้ผู้เขียนจึงเสนอบทความเรื่อง
การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในพุทธปรัชญาเถรวาท เพ่ือศึกษาแนวคิดความเชื่อเรื่องเทพในพุทธ
ศาสนาว่าพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับเทพขนาดไหนและพญาแถนตามความเชื่อของพุทธศาสนาคือเทพองค์ไหน
  
พัฒนาการของแนวคิดเรื่องพญาแถน 

1) ความหมายของพญาแถน 
พญาแถนหรือผีฟูาหรือผีแถนนั้น ชาวอีสานมีความเชื่อว่าเป็นเทวดามากกว่าเป็นผี ผีฟูาจึงเป็นผีที่

อยู่ระดับสูงกว่าผีชนิดอื่นๆ ส่วนแถนนั้น มีความเชื่อว่าเป็นค าเรียกรวมถึงเทวดา และแถนที่ใหญ่ที่สุดคือ “แถน
หลวง” ซึ่งเชื่อว่าเป็นพระอินทร์ ผีฟูาหรือผีแถนนั้นแต่ละพ้ืนที่มีการเรียกที่แตกต่างกันไป และมีความเชื่อว่าผี
ฟูานั้นสามารถที่จะดับทุกข์เข็ญหรือท าลายล้างอุปสรรคทั้งปวงได้ และสามารถที่จะช่วยเหลือมนุษย์ที่
เดือดร้อนได้ การที่มนุษย์เกิดการเจ็บปุวยนั้นเนื่องจากไปละเมิดต่อผี การละเมิดต่อบรรพบุรุษ การรักษาต้องมี
การเชิญผีฟูามาสิงสถิตอยู่ในร่างของคนทรง เรียกว่า “ผีฟูา นางเทียน” ในการล าผีฟูาของชาวอีสานนั้นมี
องค์ประกอบ ทั้งหมด 4 ส่วนคือ หมอล า ผีฟูา หมอแคน ผู้ปุวย และเครื่องคาย 

ความเชื่อเรื่องแถนนี้เป็นความเชื่อดั้งเดิมของชาวอีสาน ดังข้อความตอนหนึ่งใน พงศาวดารล้าน
ช้างว่า “กาลเมื่อก่อนนั้น ก็เป็นดินเป็นหญ้าเป็นฟูาเป็นแถน ผีและคนเที่ยวไปมาหากันบ่ขาด” (กรมศิลปากร, 
2506) แสดงให้เห็นว่ามนุษย์แต่ครั้งโบราณมาก็มี การนับถือแถน คือ ผี หรือเทวดา ซึ่งเชื่อว่ าผู้มีอ านาจสูงสุด
คือแถนอยู่บนสวรรค์ มีลักษณะเป็นเทพผู้สร้าง ให้ก าเนิดมนุษย์สร้างสรรพสิ่งในโลก รวมถึงดิน น้ า ลม ไฟ 
แถน เป็นผู้สร้างจึงเป็นเทพ เทวดา หรือผู้มีอิทธิฤทธิ์เหนือธรรมชาติ และที่ส าคัญคือ ลงโทษและให้อภัยมนุษย์ 
ความเชื่อของคนในยุคนั้น เชื่อว่าแถนบนสวรรค์มีหลายองค์คอยท าหน้าที่ต่างๆ กัน เช่น แถนฟูาคืน แถนแต่ง 
แถนหล่อ ฯลฯ แถนเหล่านี้มีบทบาทและหน้าที่แตกต่างกันไป โดยมีพญาแถน เป็นหัวหน้าแถนปกครองอยู่ใน
เมืองแถน ดังนี้ก็แสดงว่าแถนก็คือฟูา (อยู่บนสวรรค์) ฟูาก็คือเทวดา และเป็นที่น่าสังเกตว่าจีนนับถือ เทียน คือ
ฟูา เป็นพระเจ้า ที่บันดาลอะไรๆ ให้แก่มนุษย์ ค าว่า เทียน กับ แถน มีส าเนียงที่ใกล้เคียงกัน จึงมีนักคิด 
กระแสใหม่มีความเชื่อว่า แถน เป็นชื่อของอาณาจักรเทียน ซึ่งอยู่ทางทิศใต้ของจีน 



40 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

ความเชื่อเรื่องแถนนี้เป็นความเชื่อดั้งเดิมของชาวอีสาน ก่อนที่พุทธศาสนาจะเข้ามา“ความเชื่อ
เรื่องแถนนี้สืบทอดมาตั้งแต่ยุคไทยสมัยน่านเจ้าอาณาจักรของจีน” ชาวจีนมีความยึดมั่นนับถือผีบรรพบุรุษ เล่า
กันสืบมาว่า ในราชวงศ์สาง เรียก สางไต๋ ผู้สูงสุดเป็น 1 ใน 5 ของเทพบุตรทั้ง 5 ของจีน (Five Ti) ชาวจีนยก
ย่องเสมอเทพเจ้า เพราะเป็นผู้ยิ่งใหญ่ที่รวมจีนเป็นปึกแผ่น แม้คนในราชวงศ์สาง ตายไปแล้วก็คงนับถือเป็นผี
สาง ต่อมาราชวงศ์เจาได้ท าลายราชวงศ์สางลง ราชวงศ์เจา นับถือเทียน (Son of heaven) ถือว่าเป็นเทพผู้สูง
กว่าสาง ประชาชนจึงหันมานับถือ เทียนแทน 

ในต านานทิศใต้ของ หมอสมิทโยช์ (ภีรนัย โชติกันตะ, 2531) กล่าวถึงหัวเมืองจีนฝุายใต้บัดนี้เรียก
อยู่นาน แต่ก่อนเรียกว่าเทียนนั้นมีขุนนางจีนชื่อ ชองเกียว (โหดร้ายเก่งกล้าในการรบ) ได้ตั้งตนเป็นพระเจ้า
แผ่นดิน แล้วตั้งชื่อว่า เทียน หรือ ถิน (แถน ประมาณ ค.ศ. 122 พ.ศ. 421) เมื่อถึง พ.ศ. 456 เมืองแถนตกเป็น
เมืองขึ้นของจีนราวๆ พ.ศ. 551 จีนยกทัพมาปรากบฏ ฆ่าคน ฆ่าแถนตายมากมาย ชาวไทยจึงเริ่มอพยพตามล า
น้ าโขง ส่วนในต านานของมองซิเออรเตเรียน ว่าด้วยเรื่องแถน คือ เมื่อ พ.ศ. 400 เศษๆ พระเจ้าแผ่นดินเจียน
ราชวงศ์ฮ่ัน ทรงพระนามว่าวู่ตี่ให้ขุนนางมาตรวจถึง เมืองแถนหรือเทียนคือฮุนหน า ซึ่งมีเมืองหลวงชื่อ เบ๊ะงาย
.....และอาณาจักรอ้ายลาวตอนใต้ (พระยาประชากิจกรจักร, 2507)  

ตามแนวคิดกระแสใหม่นี้จึงสรุปได้ว่า “แถน” ที่ชาวอีสานถือว่าเป็นเทวดาอยู่บนฟูานั้นก็คือ บรรพ
บุรุษตระกูลไทย-ลาว ที่อพยพลงมาจากจีนนั้นเองมีความเชื่อว่า พญาแถนมีบทบาทมากมายต่อมนุษยชาติ เช่น 
การสร้างโลก จัดให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างมีกฎเกณฑ์ กฎการลงโทษ เป็นต้น ส่วนบทบาทที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทย-
ลาวมีต่อพญาแถนเช่น ความเคารพ ขอฝนเพ่ือท าไร่ไถนา อ้อนวอนให้ช่วยเหลือเมื่อเจ็บปุวย เป็นต้น ทั้งหมดนี้ 
คือ ความเชื่อของพวกเขาที่มีต่อพญาแถน 

“พญาแถน”“ผีแถน” หรือ “ผีฟูา” มักจะมีชื่อเรียกแตกต่างกันออกไปในแต่ละท้องถิ่น เช่น ผี
หลวง ผีไท้ ผีไทเทิง ผีแถน แถนหลวง แถนฟูาคื้น แถนแนน แถนเคง แถนคาย แถนเคาะ    แถนชั่ง แถนเลือก 
แถนชี แถนสิ่ว แถนแม่นาง หรือ เทวดาฟูาแถน เป็นต้น และดูเหมือนว่าชื่อดังกล่าวจะมีนัยความเกี่ยวข้องกับ
การด าเนินชีวิตของชุมชนนั้นๆ (สุเทพ ไชยขันธุ์, 2557) 

ในความเชื่อของสังคมล้านช้างนั้น เชื่อว่าผีที่ยิ่งใหญ่กว่าผีทั้งหลายนั้นคือ ผีแถน มีลักษณะเป็นเทพ
มากกว่าเป็นผี นั่นคือผีแถนเป็นผู้สร้างโลก สร้างสรรพสิ่งต่างๆ ให้แก่โลก คงปรากฏอยู่ในนิทานเรื่องขุนบรม 
และยังเชื่อว่ามนุษย์นั้น ติดต่อกับแถนได้ในสมัยก่อน เช่น อาจจะขอร้องให้    พญาแถนช่วยเหลือดับยุคเข็ญ
แก่มนุษย์โลกได้ แต่ภายหลังพญาแถนอดทนต่อความร าคาญของพวกมนุษย์ไม่ไหวจึงไม่ยอมให้ติดต่ออีก 
นอกจากนี้ชนชั้นผู้ปกครองมีเชื้อสายสืบมาจากพญาแถนอีกด้วยแม้ว่าป๎จจุบันนี้ ความเชื่อเรื่องแถนหลาย
กระแสความคิดด้วยกันไม่ว่าจะเป็นแนวคิดตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์โบราณคดี ทางนิรุกติศาสตร์ ทาง
คติชนวิทยา ทางศิลปะ ฯลฯ แต่แนวคิดความเชื่อดั้งเดิมที่ว่าแถนคือ เทพบนสวรรค์ สามารถให้คุณและให้โทษ
ได้ ก็มิได้เลือนรางหายไป เนื่องจากความเชื่อนี้สืบทอดมาเป็นเวลานาน จึงท าให้มีอิทธิพลเหนือจิตใจคนอีสาน 
อาจจะมีการเปลี่ยนแปลงไปบ้างในการแสดงออกไปในรูปแบบของการประกอบพิธีกรรม เพราะภาวะแวดล้อม
แตกต่างไปจากเดิม กระนั้นก็ตามแนวคิดดั้งเดิมเกี่ยวกับแถนก็ยังคงมีอยู่ในสังคมอีสาน นับแต่อดีตมาจนถึง
ป๎จจุบัน ทั้งท่ีปรากฎในพงศาวดารล้านช้างในลักษณะของนิยายปรัมปรา ในวรรณกรรมประเภทนิทาน และใน
พิธีกรรมและประเพณีท่ีน ามาศึกษา  

2) ประเภทของพญาแถน 
กลุ่มชาติพันธุ์ไทย-ลาวมีความเชื่อว่าพญาแถนมีบทบาทต่อชีวิตของพวกเขามากมาย บทบาทแต่ละ

อย่างนั้นมีความส าคัญต่อชีวิตและความเป็นอยู่ของพวกเขาอย่างมาก อย่างไรก็ตาม ก่อนที่จะทราบถึงบทบาท



41 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

เหล่านั้น “พญาแถน” ตามความเชื่อของกลุ่มชนชาติพันธุ์ไทย-ลาว ที่เชื่อว่า พญาแถนที่แสดงบทบาทต่างๆ 
นั้นมี 2 ประเภท คือ 

ก. แถนหลวง ค าว่า “แถนหลวง” หมายถึง เทพเจ้าผู้สร้างโลกสร้างสรรพสิ่งในโลก และค านี้มีชื่อ
เรียกในนิทานเรื่องขุนบรม “แถนฟูาขื่น” แต่ในพงศาวดารล้านช้างเรียกว่า “พญาแถนหลวง” (กรมศิลปากร, 
2506) พญาแถนหลวงหรือแถนฟูาขื่นมีความหมายตรงกัน (ธวัช ปุณโณทก, 2530) กล่าวคือ พญาแถน ได้แก่
เทพเจาหรือพระเจ้าผู้ยิ่งใหญ่สูงสุดเปรียบเทียบได้กับพรหมันในศาสนาฮินดูหรือพระยะโฮวาในศาสนาคริสต์ 
หรือพระอัลเลาะห์ในศาสนาอิสลาม ความเชื่อเรื่องพญาแถนนั้นปรากฏในชาวไทยภาคเหนือ ชาวไทยใหญ่ใน
พม่า ชาวจีนในสิบสองป๎นนา ชาวไทยในภาคอีสานและประชาชนในประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตย
ประชาชนลาว (ธวัช ปุณโณทก, 2530) ความเชื่อนี้ได้ถือสืบทอดกันมาหลายพันปีของประชาชนในประเทศ
ต่างๆ ที่กล่าวมาแล้ว ดังนั้น พญาแถนคือ พระเจาสูงสุดตามความเชื่อของกลุ่มชนชาติพันธุ์ไทย-ลาว 

ข. แถนบริวาร ค าว่า “แถนบริวาร” หมายถึง แถนที่มีศักยภาพน้อยกว่าพญาแถนและปฏิบัติการ
ตามหน้าที่ที่พญาแถนบัญชา กลุ่มชนชาติพันธุ์ไทย-ลาวมีความเชื่อว่า แถนบริวารที่จะกล่าวต่อไปนี้มีบทบาท
และหน้าที่ที่จะสนองค าบัญชาของพญาแถนแตกต่างกัน แถนบริวารแต่ละองค์ ก็จะมีบทบาทและหน้าที่เป็น
ของตัวเอง ดังนี้ (ภีรนัย โชติกันตะ, 2531) 1) แถนหล่อ คือ แถนมีหน้าที่หล่อรูปร่างและใบหน้ามนุษย์ให้มี
ความแตกต่างกันลงมาเกิด 2) แถนแต่ง คือ แถนที่มีหน้าที่ประสาทวิชาความรู้ต่างๆ ให้แก่มนุษย์ เช่น การทอ
ไหมเลี้ยงไหม ตีเหล็ก สถาป๎ตยกรรม การเพาะปลูก การเลี้ยงสัตว์ เป็นต้น  3) แถนถม แถนตรง แถนเถือก 
แถนหูฮีคือ แถนประจ า 4 ทิศช่วยชี้ภูมิประเทศอันดีในการตั้งเมือง การเพาะปลูก การพัฒนาบ้านเมือง เป็นต้น 
4) แถนค า คือ แถนผู้ท าหน้าที่ในการสงคราม 5) แถนชั่ง คือ แถนผู้ท าหน้าที่ในการตัดสินพิจารณาคนดี คนชั่ว 
หรืออาจเรียกได้ว่า เป็นเทพผู้รักษาความยุติธรรมนั่นเอง 6) แถนแพน คือ แถนผู้ท าหน้าที่สอนศิลปะ 
การละเล่น การร้องร า การกวีและดนตรี 7) แถนลม คือ แถนผู้ท าหน้าที่เป็นสื่อกลางระหว่างมนุษย์และองค์
พญาแถน เช่น การน าข้อความต่างๆ ของมนุษย์ ไปกราบทูลองค์พญาแถน 8) แถนแนน คือ แถนผู้ท าหน้าที่ใน
การรักษากกมิ่งและสายแนนของมนุษย์ในสวนแนน ของพญาแถนบนเมืองสวรรค์ 

แถนบริวารเหล่านี้คือแถนที่พญาแถนหลวงได้ส่งลงมาโลกมนุษย์เพ่ือช่วยขุนบรมในการพัฒนา 
บ้านเมืองที่ขุนบรมปกครองอยู่ดังข้อความว่าเมื่อนั้นพญาแถนหลวงจึงให้แถนแต่ง และวิษณุกรรมลงมาแต่ง
แปงแก่เขา แถนแต่งจึงมาแต่ยามให้ท าไร่ ท านา ปลูกข้าว ปลูกผัก ปลูกลูกไม้ หัวมันทั้งมวลอันจักควรกิน (กรม
ศิลปากร, 2506) เป็นต้น จากคติความเชื่อนี้จึงเป็นจุดเริ่มต้นที่ท าบุญบั้งไฟเพ่ือ “ถวยแถน” หรือถวายแถน แต่
ในนิทานเรื่องพญาคันคากกล่าวว่า ทวงสัญญาแถน ถ้าไม่ท าบั้งไฟถวายแถน ฝนจะไม่ตกต้องตามฤดูกาล ชาว
อีสานจึงนิยมท าบั้งไฟทุกหมู่บ้าน โดยถือเป็นงานประจ าปีเลยทีเดียว (อุดม บัวศรี, 2546) 

3) บทบาทของพญาแถน 
3.1) พญาแถนในสภาวะเทพเจ้า ความเชื่อในองค์พญาแถนว่าทรงเป็นเทพเจ้าหรือทรงเป็นเทวดาผู้

ทรงอิทธิฤทธิ์มีอ านาจสูงสุด ความเป็นเทพเจ้าสูงสุดของพญาแถนประการหนึ่งได้มีปรากฏอยู่ในพงศาวดาร
เมืองล้านช้างความว่า “กาลเมื่อก่อนนั้น ก็เป็นดินเป็นหญ้า เป็นฟูาเป็นแถน ผีและคนเทียวไปหากันบาขาด” 
(กรมศิลปากร, 2506) ทัศนะคนอีสานต่อพญาแถนในฐานะเป็นเทพเจ้าหรือเทวดาสูงสุดมีอ านาจในการดล
บันดาล มีปรากฏทั่วไปในนิทานและเรื่องเล่าปรัมปรา เช่น เรื่องพระยาคันคากได้กล่าวถึงอ านาจในการดล
บันดาลสรรพสิ่งในธรรมชาติ ท าให้ไม่มีน้ าฝนตกลงมายังโลกมนุษย์เป็นเวลาเจ็ดปีจนสัตว์ทั้งหลายนั้นได้รับ
ความยากล าบาก (สิริวัฒน์  ค าวันสา, 2521) ชาวอีสานมีความเชื่อว่าคนที่เป็นคู่กันและอยู่ร่วมกัน เป็นเพราะ
เคยเป็นคู่ครองกันมาแต่ชาติปางก่อน ส่งผลมาจนถึงป๎จจุบันว่าจะต้องเป็นคู่ครองหรือเป็นเนื้อคู่กันอีก ประการ



42 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

ส าคัญคือเวลาจุติจากสวรรค์ลงมาเกิดในโลกมนุษย์ ปกติจะตามเส้นเชือกที่เรียกว่า “สายแนน” หรือ “สายนิ่ง 
สายแนน” ลงมา เมื่อมาถึงโลกมนุษย์แล้วจะแยกย้ายกันไปปฏิสนธิในครรภ์มารดาของแต่ละคน ซึ่งอาจจะอยู่
ใกล้ไกลกันบ้าง เกิดในถิ่นเดียวกันบ้าง ต่างถ่ินต่างแดนกันบ้าง แม้แต่ต่างชาติต่างภาษาก็มี ถึงข้ามน้ าข้ามทะเล
ก็มีที่พลัดพรากจากกันไปนั้นเชื่อว่าเป็นเพราะเวรกรรมท าให้เกิด “ลมมีดตัดพัดใบแจ ลมมีดแถพัดไปคนก้ า” 
ถึงแม้จะไกลแสนไกลล าบากยากแค้นหรือมีอุปสรรคแค่ไหนก็ต้องได้อยู่ร่วมกัน หรือเป็นเพราะท าประโยชน์
เกื้อหนุนกันในชาตินี้จึงท าให้เป็นเนื้อคู่กัน ในภาษาอีสานก็มีค ากล่าวในลักษณะที่สนับสนุนความเชื่อที่กล่าวมา
คือค าว่า “คาดแต่แถน แนนแต่ฟูา ไผห้ามกะบ่ฟ๎ง”  

จากที่กล่าวมาท าให้เห็นว่าคนอีสานมีความเชื่อว่าพญาแถนเป็นคนสร้างให้มนุษย์มาเป็นคู่กันใน
เบื้องต้น คล้ายกันกับความเชื่อในเรื่องพรหมลิขิตของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู พญาแถนไม่เพียงแต่เป็นผู้สร้าง
มนุษย์เท่านั้นยังสร้างให้ชายและหญิงเกิดมาเป็นคู่กันอีกด้วย โดยผ่านทางสายนิ่งสายแนนเป็นเครื่องเชื่อมให้มา
รักกันในชาติป๎จจุบัน อันเป็นความเชื่อท่ีผสมผสานกันระหว่างความเชื่อเรื่องพญาแถนกับพระพุทธศาสนา พุทธ
ศาสนาเรียกเหตุการณ์ดังกล่าวมาว่า “บุพเพสันนิวาส” สิ่งที่เป็นเหตุให้มนุษย์เกิดมาเป็นคู่และรักกัน พุทธ
ศาสนากล่าวถึงความรักว่ามีเหตุ 2 ประการ ดังปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “ความรักเกิดด้วยเหตุ 2 ประการ 
คือ ด้วยการได้อยู่ร่วมกันมาในชาติปางก่อน และด้วยการเกื้อกูล (ช่วยเหลือ) กันในป๎จจุบัน เหมือนดอกอุบล
เกิดในน้ า ฉะนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

3.2) พญาแถนในสภาวะผู้สร้างสรรพสิ่ง พญาแถนก็มีลักษณะเหมือนพระเจ้าของศาสนาเทวนิยม
ทั้งหลาย กล่าวคือ เมื่อมนุษย์ในโลกไม่เชื่อฟ๎งพระองค์หรือละเมิดสัญญาที่พระองค์ให้ไว้ พระองค์ก็จะลงโทษ
มนุษย์ ตัวอย่างเช่น ศาสนายูดาย เมื่อพระเจ้าสร้างมนุษย์คู่แรกคือ อาดัมและอีวา แล้วให้อยู่ในสวนเอเดนและ
ตรัสสั่งว่า ห้ามกินผลไม้ในสวนคือแอปเปิ้ล แต่ทั้งสองคนละเมิดค าสั่งของพระองค์ ดังนั้น พระองค์จึงสาป ใน
เรื่องของพญาแถนก็เช่นเดียวกัน กล่าวคือ พญาแถนก็มีข้อสัญญาไว้กับชาวโลกเหมือนพระเจ้าของศาสนาเทวนิ
ยมอ่ืนๆ ดังข้อความว่า “เมื่อนั้นยังมีขุนใหญ่ 3 คน ผู้หนึ่งชื่อขุนคาน อยู่สร้างบ้านเมืองลุ่ม กินปลาเฮ็ดนาเมือง
ลุ่มกินข้าวเมื่อนั้นแถนจึงใช้ให้มากล่าวแก่คนทั้งหลายว่า ในเมืองลุ่มนี้กินข้าวให้บอกให้หมาย กินแลงกินงายก็
ให้บอกแก่แถน ได้กินชิ้นก็ให้ส่งขา ได้กินปลาก็ให้ส่งรอยแก่แถน เมื่อนั้นคนทั้งหลายก็บ่ฟ๎งควมแถน แม้นใช้มา
บอกสองทีสามทีก็บ่ฟ๎งหั้นแล” (กรมศิลปากร, 2506) นี้คือ สัญญาที่พญาแถนได้ให้ไว้แก่ชาวโลก เมื่อชาวโลก
หรือเมืองลุ่มไม่เชื่อ ไม่ย าเกรง พระองค์ในฐานะพระเจ้าสูงสุดจึงจ าเป็นต้องสอนให้พวกเขารู้ฤทธิ์รู้เดชของ
พระองค์ โดยการบันดาลให้ฝนตกด้วยฤทธิ์ของพระองค์ ดังข้อความว่า “แต่นั้นแถนจึงให้น้ าท่วมเมืองลุ่มลีด
เลียง ท่วมเมืองเพียงละลาย คนทั้งหลายก็ฉิบหายมากนักชะแล” (กรมศิลปากร, 2506) นี้คือท่าทีการลงโทษ
ของพระองค์ท่ีมีต่อมนุษย์ ในฐานะผู้สร้างต่อผู้ถูกสร้าง 

จะเห็นได้ว่า ความเชื่อในเรื่องการสรรสร้างเหล่ามวลมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายขององค์ พญาแถนนั้น
ได้มีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันกับความเชื่อในเรื่องน้ าเต้าปุงขององค์พญาแถน ความเชื่อในเรื่องดวงวิญญาณ
แห่งชีวิตที่ได้รับมาจากพญาแถน และการที่แถนนั้นได้ทรงมีบัญชาให้แถนหล่อได้มาป๎้นใบหน้าและรูปร่างของ
เหล่ามนุษย์ทั้งหลาย หรือแม้แต่การที่องค์พญาแถนได้ทรงคอยเสด็จลงมาดูแลทุกข์สุขทั้งหลายของเหล่ามวล
มนุษย์ เป็นต้น ซึ่งจากความเชื่อทั้งหลายที่ปรากฎอยู่นั้นสามารถที่จะท าให้เชื่อได้ว่าการที่องค์พญาแถนได้ทรง
คอยสรรค์สร้างสรรพสิ่งทั้งหลายไว้ให้มีปรากฎขึ้นในพิภพนั้น ก็ด้วยเจตนาเพ่ือการที่จะช่วยโอบอุ้มเหล่ามวล
มนุษย์ทั้งหลายไว้ให้สามารถมีชีวิตด ารงอยู่ได้ในสากลพิภพนี้ ซึ่งนั่นย่อมที่จะเป็นพระประสงค์สูงสุดขององค์
พญาแถนในการสรรค์สร้างมวลมนุษย์ โลกและสรรพสิ่งทั้งหลายตามกระบวนทรรศน์ทางความเชื่อในเรื่องพญา



43 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

แถนในสังคมล้านช้าง ที่เชื่อกันว่าองค์พญาแถนนั้นก็คือเทพเจ้าสูงสุดผู้ซึ่งทรงเป็นพระผู้ให้ก าเนิดแก่เหล่าสรรพ
ชีวิตทั้งหลายโดยรวมไปถึงทุกสรรพสิ่งในสากลพิภพนี้ด้วย 

3.3) สภาวะความสัมพันธ์พญาแถนกับมนุษย์ มนุษย์ในโลกนี้มีความเชื่อหลากหลายรูปแบบ การ
นับถือธรรมชาตินับเป็นศรัทธาแรกแห่งความเชื่อ ของมนุษย์ซึ่งเกิดจากความสัมพันธ์ระหว่างมนุ ษย์กับ
ธรรมชาตินอกจากนั้นยังมีความเชื่อต่ออ านาจลึกลับ เหนือธรรมชาติเกิดความหวาดกลัว เชื่อว่ามีอิทธิฤทธิ์
เหนือมนุษย์สามารถให้คุณให้โทษได้จึงเป็นเหตุให้มนุษย์ แสดงพฤติกรรมที่อ่อนน้อมยอมจ านนอ้อนวอนต่อ
ธรรมชาติ เพ่ือความอยู่รอดปลอดภัย จึงก าหนดรูปแบบ ของพิธีกรรมขึ้นตามความเชื่อความศรัทธาในสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์นั้น เพ่ือปูองกันภัยพิบัติเหล่านั้น มีการเซ่นสรวงบูชา และประกอบพิธีกรรมต่างๆ กลายเป็นมรดกสืบ
ต่อกันมาจากรากเหง้าแห่งวัฒนธรรมความเชื่อเดิม คือวัฒนธรรม ความเชื่อเรื่องผีวัฒนธรรมพราหมณ์และ
พระพุทธศาสนา (โกมาตร จึงเสถียรทรัพย์, 2535) 

จากการศึกษาเรื่องราวความเป็นมาวิถีการด าเนินชีวิต ประเพณีวัฒนธรรม สภาพสังคมที่ไทย-ลาว 
มีความละม้ายคล้ายคลึงกันมีการนับถือผีแถน และผีบรรพบุรุษ และมีความเชื่อว่า ผีแถนเป็นเสมือนเทพเจ้า 
เป็นผู้สร้างโลกและสามารถท าลายโลกเมื่อใดก็ได้ผู้วิจัยจึงมีความต้องการศึกษาเพ่ือหาแนวทางอนุรักษ์ และ
ฟ้ืนฟูพิธีกรรมการบูชาแถน ตามความเชื่อ วิถีชีวิตของคนไทย-ลาว ชาวลาวอีสานและชาวเยอซึ่งเป็น ชนกลุ่ม
น้อยให้คงยังอยู่สืบไป เนื่องจากป๎จจุบันโลกมีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในทุกมิติทั้งทางสังคม เศรษฐกิจ 
การเมือง และเทคโนโลยีตลอดจนการรับวัฒนธรรมอ่ืนเข้ามาแทนที่ ความเชื่อทางวัฒนธรรม การบูชาแถน ที่
สืบทอดต่อกันมาจากบรรพบุรุษเริ่มลบเลือนหายไป การบูชาแถนในประเพณีบุญบั้งไฟ กลายเป็นการประกวด
แข่งขันกันและมีการพนันเข้ามาแทนที่ ความงามด้านวัฒนธรรมในอดีตเริ่มจะลดน้อย ลงไปทุกทีรวมถึง
พิธีกรรมความเชื่อบุญประเพณีที่สืบทอดมาจากบรรพบุรุษแบบดั้งเดิม ก็อาจจะถูกลบเลือน หายไปในที่สุดก็
เป็นได ้
 
เทพเจ้าตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 

พุทธปรัชญาการจัดประเภทของเทวดามีจุดมุ่งหมายที่มนุษยภูมิและเทวภูมิ มนุษย์ก็เป็นเทวดาได้ใน
ป๎จจุบันชาตินี้ ไม่ต้องรอถึงภพหน้า เรียกว่าเป็นสมมติเทพ เทวดาโดยสมมติ คือเป็นเทวดาได้ด้วยคุณธรรม 
อันมีหิริความละอายแก่ใจในอันที่จะกระท าชั่ว และโอตตัปปะความเกรงกลัวต่อบาปกล่าวคือ มนุษย์ผู้ใด
ปรับปรุงพัฒนาคุณธรรมและความสามารถของตนอยู่เสมอ มนุษย์ผู้นั้นก็สามารถมีฐานะขึ้นเทียบเท่าหรือสูง
กว่าเทวดาได้ เมื่อเปรียบเทียบโดยคุณธรรมและความสามารถทั่วไปแล้วทั้งมนุษย์และเทวดาต่างก็มีได้เท่าเทียม
หรือใกล้เคียงกันเป็นระดับเดียวกัน แต่มนุษย์มีวิสัยแห่งการสร้างเสริมปรับปรุงมากกว่า ข้อแตกต่างที่ส าคัญจึง
อยู่ที่โอกาส กล่าวคือ มนุษย์มีโอกาสมากกว่าในการที่จะพัฒนาคุณธรรมและความสามารถของตน ถ้ามองในแง่
แข็งขัน (ทางธรรมไม่สนับสนุนให้มอง) ก็ว่าตามปกติธรรมดา ถ้าอยู่กันเฉยๆ เทวดาทั่วไปสูงกว่าดีกว่าเก่งกว่ า
มนุษย์ แต่ถ้ามนุษย์ปรับปรุงตัวเมื่อไรก็จะขึ้นไปเทียบเท่าหรือแม้แต่สูงกว่าดีกว่าเก่งกว่าเทวดา (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ. ปยุตฺโต, 2546) 

อย่างไรก็ตามจากการศึกษาแนวคิดเรื่องเทพในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทมาทั้งหมดเราสามารถที่
จะแบ่งประเภทของเทพหรือเทวดาทั้งในแง่ความหมายและข้อเท็จจริงได้เป็น 3 ประเภทดังต่อไปนี้ 

1) สมมติเทพสมมติเทพ หมายถึงเทพโดยสมมติ ได้แก่ พระราชา ผู้ปกครองประเทศรวมทั้งพระเทวี 
และพระราชกุมาร พระราชา ตามรูปศัพท์หมายถึง ผู้ยังเหล่าชนให้อ่ิมเอมใจ หรือผู้ท าให้คนอ่ืนมีความสุข 
ความเกี่ยวเนื่องด้วยการปกครองของพระราชาจึงมีความจ าเป็นต่อหมู่ชนอย่างยิ่งดังที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึง



44 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

ประวัติศาสตร์สังคมและการเมือง มีเนื้อหาว่าด้วยเรื่องการเกิดขึ้นแห่งกษัตริย์ และพระราชาดังข้อความ
ปรากฏในอัคคัญญสูตร ว่าวาเสฎฐะและภารทวาชะ เพราะเหตุผู้ที่เป็นหัวหน้าอันมหาชนสมมติ ดังนี้แลอักษร
ที่ว่ามหาชนสมมติ จึงอุบัติขึ้นเป็นอันดับแรก เพราะเหตุผู้ที่เป็นหัวหน้า เป็นใหญ่ยิ่งแห่งแผ่นดินทั้งหลาย ดังนี้
แล อักษรว่า กษัตริย์ กษัตริย์ จึงอุบัติขึ้นเป็นอันดับที่สองเพราะเหตุที่ผู้เป็นหัวหน้ายังชนเหล่าอ่ืนให้ สุขใจ ได้
โดยธรรม ดังนี้แล อักษรว่า ราชา ราชา จึงอุบัติข้ึนเป็นอันดับที่สาม วาเสฎฐะและภารทวาชะ ด้วยประการดังนี้ 
การบังเกิดขึ้นแห่งพวกกษัตริย์นั้น มีขึ้นได้เพราะอักษรที่รู้กันว่าเป็นของดีเป็นของเก่าอย่างนี้แล เรื่องของสัตว์
เหล่านั้นจะต่างกันหรือ เหมือนกันจะไม่ต่างกันหรือไม่เหมือนกัน ก็เพราะธรรมเท่านั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จากข้อความดังกล่าวมาแสดงให้เห็นว่า พระมหากษัตริย์ พระราชา 
และพระราชวงศ์ใกล้ชิดจัดเป็นสมมติเทพหรือเป็นเทพโดยสมมติ เพราะพระมหากษัตริย์หรือพระราชาไม่ว่าใน
อดีตหรือป๎จจุบัน ย่อมได้รับการยกย่องเคารพนับถือจากประชาชนผู้อยู่ภายใต้การปกครองเสมอมาและ
พระมหากษัตริย์หรือพระราชาก็ทรงด ารงอยู่ในทศพิธราชธรรม ด้วยการช่วยเหลือค้ าจุนขจัดทุกข์บ ารุงสุข
ประชาชนอย่างกว้างขวางเหมือนเป็นเทพในหมู่มนุษย์ 

2) อุปปัตติเทพ หมายถึง เทพโดยก าเนิด เมื่อกล่าวโดยทั่วๆ ไปแล้วจะเห็นได้ว่า การก าเนิดหรือการ
เกิด ย่อมมีกับสัตว์ทุกถ้วนหน้าทุกหมู่เหล่า ทั้ง 3 ภูมิ คือ อบายภูมิมนุษยภูมิ และเทวภูมิ เว้นแต่ผู้หลุดพ้นจาก
กิเลสเป็นพระอรหันตขีณาสพ ไม่มีการเกิดใหม่อีก สิ้นภพสิ้นชาติเท่านั้น นอกจากนั้นยังต้องมีการเกิดใหม่อีก 
เป็นเทพก็ต้องมีการเกิด เช่นเดียวกับเหล่าสัตว์โลกในภพอ่ืน แต่มีการเกิดที่แปลกไปจากมนุษย์ การอุบัติขึ้น
หรือเกิดขึ้นของเทพ อันสืบเนื่องมาจากมนุษย์ทั้งหลายรวมทั้งสัตว์เหล่าอ่ืนที่ได้บ าเพ็ญบุญกุศลให้เกิดมีขึ้นใน
ตนและผลบุญกุศลได้น าส่งให้มาอุบัติในเทวโลก ด้วยการผุดขึ้น มีรูปร่างเป็นทิพย์การอุบัติหรือการก าเนิดเป็น
เทพจัดเข้าในประเภท โอปปาติกโยนิ คือ เทพผู้ที่จะอุบัติขึ้นหรือผุดขึ้นไม่ต้องนอนในครรภ์มารดาเหมือนดัง
มนุษย์หรือสัตว์ที่เลี้ยงลูกด้วยน้ านมทั้งหลาย รวมทั้งไม่ต้องอยู่ในไข่หรือในเถ้าไคล เมื่อเกิดก็จะตั้งอยู่ในวัยหนุ่ม
สาวทันที   จะตั้งอยู่ที่ไหนเป็นเทพประเภทใด ก็ขึ้นอยู่กับการบ าเพ็ญบุญกุศลมากน้อยเพียงใดซึ่งขึ้นอยู่กับ
อุปนิสัยป๎จจัยของป๎จเจกบุคคล ดังพระบาลีว่า 

การสร้างบุญกุศลไว้น้อย ไม่สามารถจะมีวิมานของตนเองได้ จึงต้องอุบัติเกิด ณ ที่ ตักของเทพองค์ใด 
ก็ตั้งอยู่ในฐานะเป็นบุตรธิดาของเทพองค์นั้น สตรีสร้างบุญกุศลไว้ ตายแล้วไปอุบัติขึ้นเหนือแท่นที่บรรทมของ
เทพองค์ใด ก็ต้องเป็นบริจาริกาของเทพองค์นั้น เมื่อได้สร้างบุญกุศลไว้น้อย  มีวาสนาจะได้เป็นเพียงพนักงาน
ตกแต่งประดับประดาอาภรณ์วิภูษิตเครื่องต้นเครื่องทรงของเทพองค์ใด ก็ย่อมไปอุบัติเกิด ณ ที่ใกล้ๆ แท่นที่
บรรทมของเทพองค์ผู้เป็นนาย เมื่อตนได้สร้างบุญกุศลไว้น้อย มีวาสนาจะได้เป็นเพียงเทพประเภทรับใช้เป็น
บริวารของเทพผู้มีบุญองค์ใด ก็ย่อมไปอุบัติเกิด ณ ภายในประสาทวิมานของเทพองค์นั้นผู้จะเป็นนาย หากว่า
ไม่ได้อุบัติเกิดในบริเวณวิมานของเทพองค์ใดทั้งสิ้น แต่อุบัติเกิดในที่ว่างระหว่างแดนต่อแดน ไม่ทราบว่าจะเป็น
บริวารของเทพผู้เป็นเจ้าของวิมานไหน ในกรณีนี้องค์จอมเทพมเหศักดิ์ผู้ทรงเป็นอธิบดียิ่งใหญ่กว่าทวยเทพทั้ง
ปวงในเมืองสวรรค์ชั้นนั้น ย่อมจะเสด็จมาแล้วทรงท าหน้าที่เป็นผู้พิพากษาตัดสิน วิธีวินิจฉัยคดีของพระองค์ คือ 
หากเทพที่อุบัติเกิดใหม่นั้นเกิดใกล้วิมานของเทพองค์ใดก็ทรงตัดสินให้เป็นบริวารของเทพองค์นั้น หากว่าทรง
อนุมานดูแล้วเห็นว่าสถานที่ที่เทพอุบัติเกิดในหมู่นั้น ตั้งอยู่กึ่งกลางพอดี ก็ทรงดูที่พักตร์ของเทพผู้อุบัติใหม่หัน
หน้าไปทางวิมานของเทพองค์ใด พระองค์ก็ทรงตัดสินให้เป็นบริวารแห่งเทพองค์นั้น (พระพรหมโมลี (วิลาศ 
ญาณวโร ป.ธ 9), 2544) ประเภทของอุป๎ตติเทพแบ่งตามสถานที่คือ สวรรค์ ซึ่งเป็นที่อยู่ของเทพ ประเภทของ
สวรรค์ในคัมภีร์โลกศาสตร์ แบ่งเป็น 26 ชั้น โดยแยกเป็นสวรรค์กามาวจร 6 ชั้น รูปาวจร 16 ชั้นและ อรูปาว
จร 4 ชั้น เหมือนกับในคัมภีร์พระไตรปิฎก ผิดกันแต่คัมภีร์โลกศาสตร์ได้มีการพรรณนาลักษณะของสวรรค์ไว้



45 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

อย่างงดงาม ด้วยจุดประสงค์ที่จะให้เกิดความชื่นชมเลื่อมใสของสาธุชน เป็นที่ตั้ง (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปํฺ
โญ (วันจันทร์), 2534) เมื่อเทพจะมาอุบัติขึ้นในชั้นใดชั้นหนึ่งก็ย่อมอุบัติขึ้นเพราะคุณธรรมของตน และเทพที่
จะอยู่ชั้นเดียวกันได้นั้นก็ต้องมีคุณธรรมในระดับเดียวกันหรือใกล้เคียงกัน 

3) วิสุทธิเทพ หมายถึง เทพโดยความบริสุทธิ์ คือท่านผู้มีจิตหลุดพ้นจากอาสวกิเลสทั้งปวง ได้แก่ 
พระพุทธเจ้า พระป๎จเจกพุทธเจ้า และพระอรหันต์ทั้งหลาย ส าหรับพระพุทธเจ้าแม้จะเป็นวิสุทธิเทพ แต่ก็จัด
ว่าเป็นเทพยิ่งกว่าเทพทั้งหมด ดังข้อความว่า “พระผู้มีพระภาคเป็นเทพ เป็นเทพยิ่งกว่าสมมติเทพ กว่าอุปป๎ตติ
เทพ และกว่าวิสุทธิเทพทั้งหลาย” (วิลาศ ญาณวโร ป.ธ 9), 2544) และ “บรรดาสัตว์ทั้งปวงที่ไม่มีเท้า มีสอง
เท้า มีสี่เท้า มีเท้ามาก มีรูป ไม่มีรูป มีสัญญา ไม่มีสัญญา หรือมีสัญญาก็ไม่ใช่ไม่มีสัญญาก็ไม่ใช่ ท่านกล่าวว่า 
พระตถาคตผู้เป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นเลิศกว่าสัตว์เหล่านั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

สรุปได้ว่า พุทธปรัชญาแบ่งประเภทของเทพออกเป็น 3 ประเภท คือ (1) สมมติเทพ เทพโดยสมมติขึ้น 
คือ โดยสมมติมนุษย์ผู้มีบุญบารมีมากๆ เช่น พระราชาหรือพระเจ้าแผ่นดิน เป็นต้น (2) อุปป๎ตติเทพเทพโดย
ก าเนิด คือ ผู้ที่ก าเนิดบนสวรรค์ ได้แก่ สวรรค์กามาวจร 6 ชั้น รูปาวจร 16 ชั้นและ   อรูปาวจร 4 ชั้น (3) วิ
สุทธิเทพ หมายถึง เทพโดยความบริสุทธิ์ คือท่านผู้มีจิตหลุดพ้นจากอาสวกิเลสทั้งปวง ได้แก่ พระพุทธเจ้า พระ
ป๎จเจกพุทธเจ้า 
 
วิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในพุทธปรัชญาเถรวาท 

1) สถานะของพญาแถนยุคก่อนพุทธปรัชญา 
ความเชื่อต่อเรื่องอ านาจลึกลับหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เช่น ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ วิญญาณและเทพ

เจ้า ความเชื่อเหล่านี้เกิดข้ึนมาพร้อมกับการพัฒนาขึ้นทางป๎ญญาของมนุษย์ มนุษย์ยุคแรกเกิดขึ้นพร้อมกับการ
ด าเนินชีวิตให้อยู่รอดด้วยการใช้สัญชาตญาณเป็นหลัก ต่อมามนุษย์ได้มีพัฒนาการทางด้านป๎ญญาขึ้นท าให้การ
ด าเนินชีวิตของมนุษย์เริ่มเปลี่ยนไป มนุษย์เริ่มสังเกตเห็นปรากฏการณ์ต่างๆ ที่อยู่แวดล้อมรอบตนเองชนเผ่า
โบราณในอินเดีย เช่นเผ่าเนกริโต หรือพวกเงาะ รู้จักประดิษฐ์ เครื่องมือในการล่าสัตว์มีการพัฒนามาใช้เป็น
ลูกดอกอาบยางน่องเป็นอาวุธ รู้จักบูชาต้นไทรเพราะพวกเขาเชื่อว่าวิญญาณของผู้ที่ตายไปแล้วจะมาสิงอยู่ อีก
เผ่าคือเผ่าโปรโตอ๊อสเตรลอยต์รู้จักการเพาะปลูกไม่เก็บผลไม้กินเหมือนพวกเนกริโต และเชื่อว่ามีวิญญาณ
ล่องลอยอยู่เมื่อคนตายไป แต่พวกเขาได้พัฒนาความคิดเกี่ยวกับวิญญาณขึ้นไปอีกว่า วิญญาณนั้นต้องไปเกิด
ใหม่ ด้ายการล่องลอยไปเข้าร่างใหม่พัฒนาการด้าน การพัฒนาทางป๎ญญาของมนุษย์ค่อยพัฒนาขึ้นอย่าง
ต่อเนื่องจากอีกยุคหนึ่งไปสู่อีกยุคหนึ่ง ความเชื่อของทั้ง 2 เผ่า ได้พัฒนาต่อจากพวกดราวิเดียนเผ่าดราวิเดียน
เป็นชนเผ่าที่มีความเจริญรุ่งเรืองทางด้านวัฒนธรรมมาก เพราะพวกเขาอาศัยกันอยู่ตามฝ๎งแม่น้ า เช่น ตามแถบ
ชายฝ๎งแม่น้ าสินธุ หลักฐานที่ส าคัญที่ยืนยัน คือ การขุดพบอารยธรรมลุ่มน้ าสินธุ 2 แห่ง ที่ต าบลโมเหนโชทาโร 
ในจังหวัดลักขณา แคว้นสินธุ และพบอีกแห่งหนึ่งที่หารัปปา ในจังหวัดมอนตโกเมอรี แคว้นป๎ญจาบ เมืองที่ขุด
พบนี้ได้สร้างทับถมกันถึง 7 ชั้น ชั้นล่างสุดนักประวัติศาสตร์ประมาณการว่ามีอายุประมาณ 5,000 ถึง 6,000 
ปี และเมืองของพวกดราวิเดียนเป็นเมืองที่สร้างขึ้นอย่างมีแบบมีแปลน แต่บ้านเรือนสร้างแบบง่ายๆ มุ่งเน้น
ประโยชน์ใช้สอยสถาป๎ตยกรรมจึงเป็นแบบง่ายๆเผ่าดราวิเดียนก็มีความเชื่อแบบคนโบราณทั่วๆ ไป คือเชื่อถือ
ในเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์และธรรมชาติทั่วไป เช่น ภูตผี เทวดา ต้นไม้ ภูเขาสูง โดยพวกเขาเชื่อว่าในธรรมชาติเหล่านี้
จะต้องมีสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรืออ านาจลึกลับอยู่เบื้องหลัง ซึ่งสามารถดลบันดาลให้เกิดภัยพิบัติต่างๆขึ้น ต่อมาสิ่ง



46 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

ศักดิ์สิทธิ์ที่ก่อให้เกิดภัยพิบัติต่างๆ เหล่านั้นพวกดราวิเดียนสรุปลงไปว่าคือพระเจ้า (พระนรินทร์ สีลเตโช, 
2561) 

ที่กล่าวมานี้คือพัฒนาการเกี่ยวกับความเชื่อในเรื่องศาสนาปรัชญาของโลกฝ๎่งตะวันออก โดยมี
อินเดียเป็นแหล่งก าเนิดของศาสนาปรัชญาทั้งหมดในแถบนี้ทั้งทางตรงและทางอ้อม รวมทั้งในประเทศไทยด้วย 
ประเทศไทยก็มีความเชื่อเรื่องวิญญาณสืบทอดมาจากบรรพบุรุษจนถึงป๎จจุบัน ดังปรากฏในประเพณีการฝ๎งศพ
ของมนุษย์ยุคก่อนประวัติศาสตร์บริเวณบ้านเชียง พบว่า มีภาชนะดินเผาส าหรับบรรจุเครื่องมือเครื่องใช้
เครื่องประดับต่างๆ รวมไว้กับศพซึ่งเชื่อว่า ผู้ตายนั้นแท้จริงยังไม่ตาย แต่จะกลับฟ้ืนคืนชีวิตมาจึ งจ าเป็นต้องมี
เครื่องมือ เครื่องใช้ไว้ด้วย แสดงถึงความเชื่อเรื่องวิญญาณของชุมชนโบราณและในยุคต่อมาชนเผ่าไทยมีความ
เชื่อเกี่ยวกับวิญญาณ และอ านาจเหนือธรรมชาติชัดเจนมากขึ้นความเชื่อเกี่ยวกับผีสางเทวดานั้นฝ๎งแน่นอยู่กับ
จิตส านึกของคนไทยตั้งแต่อดีตมานาน 

ความเชื่อของบรรพบุรุษไทยกับความเชื่อของชนเผ่าอินเดียโบราณเป็นความเชื่อพ้ืนฐานของ
ศาสนาประเภทเทวนิยม คือเชื่อเรื่องอ านาจศักดิ์สิทธิ์ของปรากฏการณ์ธรรมชาติ วิญญาณ เทพเจ้า จากนั้นก็
พัฒนาเป็นแนวคิดเรื่องการสร้างโลก สร้างสรรพสิ่งรวมทั้งมนุษย์ และเรียกผู้สร้างเหล่านั้นว่าเทพเจ้าบ้าง พระ
เป็นเจ้าบ้าง พระเจ้าบ้าง ในอินเดียเรียกว่าพระพรหม ส่วนบรรพบุรุษของไทยความเชื่อได้พัฒนามาเป็นเทพ
เจ้าสูงสุดชื่อว่า แถน เทพเจ้าองค์นี้มีลักษณะเป็นเทพผู้สร้างโลกสร้างมนุษย์และสรรพสิ่งเช่นเดียวกัน และแถน
ตามความเชื่อของไทยมี 2 ประเภท คือ แถนหลวง (กรมศิลปากร, 2506) เป็นเทพเจ้าสูงสุดผู้สร้างโลกและ
สรรพสิ่ง และ แถนบริวาร หมายถึง เทพเจ้าที่เป็นบริวารของแถนหลวงแถนบริวารแบ่งตามหน้าที่ได้ 8 
ประเภท คือ (1) แถนหล่อ (2) แถนแต่ง (3) แถนถม (4) แถนค า (5) แถนชั่ง (6) แถนแพน (7) แถนลม (8) 
แถนแนน แถนบริวารทั้ง 8 นี้มีหน้าทีคอยกระท าตามค าสั่งของแถนหลวง เช่น แถนหล่อมีหน้าที่หล่อรูปร่าง
หน้าตาของมนุษย์แต่ละคนให้ต่างกันในตอนลงไปเกิดเป็นมนุษย์ เป็นต้น (ภีรนัย โชติกันตะ, 2531) 

ดังนั้น พญาแถนยุคก่อนพุทธปรัชญา เกิดขึ้นจากความเชื่อเดิมของมนุษย์ในยุคโบราณ ที่เชื่อใน
อ านาจศักดิ์สิทธิ์ต่างที่มีอยู่ตามธรรมชาติ เช่นปรากฏการณ์ทางธรรมชาติต่างๆ ไม่ว่าจะเป็น ฝนตก ฟูาร้อง 
ฟูาผ่า เป็นต้น เชื่อเรื่องวิญญาณของบรรพบุรุษที่ตายไปแล้ว และเทพเจ้าในบรรดาเทพเจ้านี้ก็ยกเทพเจ้าองค์
หนึ่งให้เป็นเทพเจ้าผู้ยิ่งใหญ่กว่าเทพองค์อ่ืน เป็นผู้สร้างโลก สร้างมนุษย์ และสร้าง สรรพสิ่ง   

2) สถานะของพญาแถนในยุคพุทธปรัชญา    
แนวคิดเรื่องพญาแถนในยุคก่อนพุทธปรัชญาเกิดขึ้นจากความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่อยู่หลัง

ปรากฏการณ์ธรรมชาติรวมถึงวิญาณของบรรพบุรุษและพัฒนาขึ้นเป็นเทพเจ้าหรือพระเจ้าผู้สร้างสรรพสิ่ ง
ทั้งหลาย แนวคิดเรื่องพญาแถนเป็นความเชื่อเดิมของชาวจีนในสิบสองป๎นนา ชาวไทยใหญ่ในพม่า ชาวไทย
ภาคเหนือ ภาคอีสาน และประชาชนในสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ฉะนั้น พญาแถนคือพระเจ้า
สูงสุดตามความเชื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ไทย-ลาว (ภีรนัย โชติกันตะ, 2531) ต่อมาพุทธศาสนาได้เข้ามาสู่ดินแดน
ไทย ลาว และพม่า แต่ความเชื่อเรื่องแถนก็ยังคงอยู่คู่กับคนไทยในภาคเหนือและภาคอีสาน จะเห็นได้จาก
วรรณกรรม นิทานพ้ืนบ้านหลายๆ เรื่องที่แต่งขึ้นเพ่ือให้เห็นถึงความส าคัญของความเชื่อเรื่องแถน ดังที่ ทอง
สืบศุภะมาร์ค ได้กล่าวถึงนิทานเรื่องขุนบรม ว่า ไม่เป็นเพียงวรรณกรรมท่ีสะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อดั้งเดิมของ
ชาวท้องถิ่นอีสานเรื่องแถนเท่านั้น แต่ยังเชื่อว่า นิทานขุนบรมเป็นเอกสารที่บันทึกเป็นลายลักษณ์ ที่มีอายุ
เก่าแก่ “ในพงศาวดารลาว ส่วนของค าอธิบายของผู้แต่งพงศาวดาร กล่าวว่า นิทานขุนบรมอัน เป็นหนังสือ
พ้ืนเมืองล้านช้างแต่งขึ้นเป็นครั้งแรก ในสมัยพระเจ้าวิชุลราช ประมาณ พ.ศ. 2403” (ทองสืบ ศุภะมาร์ค, 
2528) จะเห็นได้ว่าแม้พระพุทธศาสนาจะเข้ามาสู่ประเทศไทยและเจริญรุ่งเรือง แต่ความเชื่อเรื่องแถนนั้นยังอยู่ 



47 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

เพราะพุทธศาสนาหรือพุทธปรัชญาไม่ได้หักล้างความเชื่อเดิมที่มีอยู่ก่อนแล้วทั้งหมดแต่พุทธปรัชญาปฏิเสธ
หลักความเชื่อเหล่านั้นแค่บางประเด็น เช่นประเด็นพระเจ้าสร้างโลก ดังพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าตรัสกับภัคควะ
ว่า  

ภัคควะ มีสมณพราหมณ์บางพวก ประกาศทฤษฎีว่าด้วยต้นก าเนิดของโลกตามลัทธิอาจารย์ว่า 
พระอิศวรเป็นผู้สร้าง พระพรหมเป็นผู้สร้าง เราจึงเข้าไปถามเขาอย่างนี้ว่า ทราบว่า ท่านทั้งหลายบัญญัติ
ทฤษฎีว่าด้วยต้นก าเนิดของโลกตามลัทธิอาจารย์ว่าอิศวรเป็นผู้สร้าง ว่าพรหมเป็นผู้สร้าง จริงหรือ สมณ
พราหมณ์เหล่านั้นถูกเราถามอย่างนี้แล้วยืนยันว่า เป็นเช่นนั้น เราจึงถามต่อไปว่า พวกท่านประกาศทฤษฎีว่า
ด้วยต้นก าเนิดของโลกตามลัทธิอาจารย์ว่าพระอิศวรเป็นผู้สร้าง ว่าพรหมเป็นผู้สร้าง มีความเป็นมาอย่างไร
สมณพราหมณ์ถูกเราถามแล้วตอบไม่ได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
ส่วนประเด็นการมีอยู่ของเทพหรือเทวดานั้นพุทธปรัชญาไม่ได้ปฏิเสธ และได้ให้ความหมายของเทพหรือเทวดา
ใหม่ เช่น พรหมคือเทวดาประเภทหนึ่งที่เกิดขึ้นจากมนุษย์ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบและได้ฌานสมาบัติตั้งแต่ฌานที่ 
1 จน ถึงฌานที่ 4และตายลงในขณะที่ฌานไม่เสื่อมจะไปเกิดเป็นพรหมในสวรรค์ชั้นพรหมโลก แต่จะไปเกิด
เป็นพรหมชั้นไหนก็ขึ้นอยู่กับระดับของฌานของแต่ละคน การก าเนิดของพรหมเป็นแบบโอปปาติกะ คือ เกิด
ผุดขึ้นเช่นเดียวกับเทวดา โดยมีลักษณะเสวยรูปอันสมบูรณ์ในเวลาอุบัติขึ้น เมื่ออุบัติขึ้นจะเท่ากับคนหนุ่มที่มี
อายุได้ 16 ปี ทรงเครื่องประดับอันงดงามสถิตอยู่ในวิมานของตน การที่จะถือก าเนิดเป็นพรหมได้นั้ น เป็นผล
มาจากกุศลกรรมอันเกิดจากการเจริญสมถภาวนาจนส าเร็จฌานสมาบัติหรือววิกขัมภนวิมุตติ ส าเร็จเป็นฌาน
ลาภีบุคคลหรืออภิญญาลาภีบุคคล เมื่อดับชีพจากโลกนี้แล้วโดยฌานสมาบัติไม่เสื่อมคลายเสียก่อนก็จะไป
บังเกิดในพรหมโลกด้วยอ านาจฌาน (พระมหาโสฬส ชนุตฺตโม, 2559) พรหมโลกหรือที่อยู่ของพรหมแบ่ง
ออกเป็นรูปพรหม 16 ชั้น อรูปพรหม 4 ชั้น เป็นต้น 

ดังนั้น แนวคิดเรื่องพญาแถนในยุคเริ่มต้นของพุทธปรัชญาเถรวาทจนถึงป๎จจุบัน ความเชื่อนี้ยังมีอยู่
อย่างเหนียวแน่นในสังคมของชาวไทยภาคอีสานและภาคเหนือถึงแม้บทบาทหน้าที่ของของพญาแถนจะลดลง
จากเทพเจ้าผู้สร้างมาเป็นเทพผู้สร้างความอุดมสมบูรณ์ให้กับโลกมนุษย์ คือเป็นเทพแห่งฝนผู้คอยท าให้ฝนตก
ต้องตามฤดูการท าให้พืชพันธ์ของมนุษย์เก็บเก่ียวผลิตผลอย่างสมบูรณ์ เหตุที่ท าให้แนวคิดของพุทธปรัชญาและ
แนวคิดเรื่องพญาแถนดั่งเดิมสามารถอยู่ด้วยกันในสังคมได้ เพราะพุทธปรัชญามีแนวคิดเรื่องเทพหรือเทวดา 
แนวคิดเรื่องสวรรค์ แต่แตกต่างกันที่รายละเอียดเท่านั้น 

3) พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในพุทธปรัชญาเถรวาท 
พญาแถนในยุคก่อนพุทธกาลและในยุคพุทธกาลมีสถานะเป็นอย่างไรก็ได้ทราบแล้วในล าดับต่อไป

จะได้ท าการวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในพุทธปรัชญาเถรวาทว่าพญาแถนมีสถานะคลายเทพเทพ
องค์ใด ดังได้กล่าวแล้วว่าฐานะของแถนในยุคก่อนพุทธปรัชญานั้น แถนมีอยู่ 2 ประเภท คือแถนหลวงและแถน
บริวาร แถนหลวงมีสถานะเป็นพระเจ้าสูงสุดผู้สร้างโลก สร้างมนุษย์ และสรรพสิ่งต่างๆ ส่วนแถนบริวารมี
หน้าที่ท าตามค าสั่งของแถนหลวง ครั้งถึงยุคท่ีพุทธปรัชญารุ่งเรืองในแถบประเทศไทยและประเทศลาว สถานะ
ของแถนก็เปลี่ยนไปเนื่องจากการปรับหรือประยุกต์ให้เข้ากับแนวคิดเรื่องเทพและเรื่องสวรรค์ตามแนวคิดของ
พุทธปรัชญาท าให้สถานะของแถนจากเทพเจ้าผู้สร้างสรรพสิ่งกลายมาเป็นเทพผู้สร้างความสงบสุขและความ
อุดมสมบูรณ์ให้กับมนุษย์บนโลก 

พญาแถนมีสถานะคล้ายเทพองค์ใดตามแนวคิดเรื่องเทพในพุทธปรัชญาเถรวาท ในยุคที่พุทธ
ปรัชญารุ่งเรืองในภาคอีสานและภาคเหนือของไทยนั้น ข้อมูลหนึ่งที่จะน ามาใช้วิเคราะห์คือ ข้อมูลจากแนวคิด
ในวรรณกรรมประเภทนิทานของท้องถิ่น เช่น นิทานเรื่องขุนบรมและพญาคันคาก ในนิทานเรื่องขุนบรมได้



48 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

กล่าวถึงแถนยุคท่ีพุทธปรัชญารุ่งเรืองในถิ่นอีสานว่า ในยุคนี้ความแนวคิดเรื่องเทพ เรื่องสวรรค์ของพุทธปรัชญา
ได้ผสมผสานกับความเชื่อเรื่องแถนเดิมของคนในท้องถิ่นซึ่งเป็นนิยายปรัมปรา พญาแถนจึงกลายเป็นเทพตาม
แนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาท คือ  แถนหลวง คือ พระอินทร์ โดยมีท้าวจตุโลกบาลทั้ง 4 และวิษณุเทพ เป็น
แถนบริวาร (ดนุพล ไชยสินธ์, 2524) นิทานเรื่อง พญาคันคากได้กล่าวถึงพญาแถนในแง่ที่ไม่ดีในทางตรงกัน
ข้ามพญาคันคาก (คางคก) ซึ่งเป็นสัตว์ที่มีรูปร่างน่าเกลียดกลับมีคุณธรรม มีเมตตา มนุษย์และสัตว์ ทั้งหลาย
ต่างพากันมุ่งความสนใจไปที่คันคาก กราบไหว้บูชาพญาคันคาก เสมือนหนึ่งเป็นเทพที่ศักดิ์สิทธิ์ต่างก็ลืมกราบ
ไหว้แถน เป็นเหตุให้ พญาแถนโกรธแค้น จึงสั่ง ห้ามพวกนาคมิให้เลนน้ าอ านวยฝนแก่โลกมนุษย์ ท าให้ฝนไม่ตก
ติดต่อกันมานานถึง 7 ปี การที่แถนละเลยต่อหน้าที่และยังสั่งห้ามมิให้ผู้อยู่ใต้บังคับบัญชาปฏิบัติหน้าที่ให้ความ
อุดมสมบูรณ์แก่มนุษย์นั้น (ผ่าน วงษ์อ้วน, 2525) แนวคิดในเรื่องพญาคันคากนี้ตรงกับแนวคิดเรื่องเทพในพุทธ
ปรัชญาเถรวาทคือเทพในสวรรค์ชั้นปรนิมมิตวสวัตดี ซึ่งสวรรค์ชั้นปรนิมมิตวสวัตดีเทพผู้พระราชาปกครอง
เช่นเดียวกับชั้นอื่นๆ มีเทวดาผู้ปกครอง 2 ฝุาย คือ ฝุายที่เป็นเทวดา 1 ฝุายที่เป็นมาร 1 แต่มีชื่อเหมือนกันคือ
ท้าวปรนิมมิตวสวัตดี ทั้ง 2 ฝุายจะแยกกันอยู่คนละส่วนสวรรค์ฝุายเทวดามีเรื่องราวปรากฏน้อยมาก ส่วนฝุาย
มารมีเรื่องราวกล่าวถึงในคัมภีร์พระพุทธศาสนามาก เพราะมักรังควานพระพุทธเจ้าตั้งแต่ก่อนออกผนวชตราบ
จนปรินิพพานตลอดถึงคอยรังควาญพุทธบริษัทอีกไม่น้อย 

ดังนั้น สถานะของพญาแถนว่าเมื่อน าไปเปรียบเทียบได้กับเทพองค์ใดตามแนวคิดเรื่องเทพในพุทธ
ปรัชญาเถรวาท จากวรรณกรรมประเภทนิทานของท้องถิ่น เช่น นิทานเรื่องขุนบรมและพญาคันคาก สรุปได้ 2 
ประเด็นดังนี ้

1. ประเด็นที่กล่าวถึงแถนหลวงกับแถนบริวาร สรุปได้ว่า พระอินทร์ในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์คือแถน
หลวงหรือพญาแถนและท้าวจตุโลกบาลทั้ง 4 ราชาในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกา เป็นแถนบริวาร 

2. ประเด็นที่กล่าวถึงแถนในด้านดีและด้านร้าย เทียบได้กับ ท้าวปรนิมมิตวสวัตดี ราชาผู้ปกครอง
เทพในสวรรค์ชั้นปรนิมมิตวสวัตดี ซึ่งสวรรค์ชั้นนี้มีทั้งฝุายดี และฝุายไม่ดี ซึ่งพญาแถนที่ปรากฏในนิทานทั้งสอง
เรื่องนี้ก็มีทั้งฝุายดีและฝุายไม่ดี 
 
สรุป 

พญาแถนยุคก่อนพุทธปรัชญา เกิดขึ้นจากความเชื่อเดิมของมนุษย์ในยุคโบราณ ที่เชื่อในอ านาจ
ศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ ที่มีอยู่ตามธรรมชาติ เช่น ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติต่างๆ ไม่ว่าจะเป็น ฝนตก ฟูาร้อง ฟูาผ่า 
เป็นต้น เชื่อเรื่องวิญญาณของบรรพบุรุษที่ตายไปแล้ว และเทพเจ้าในบรรดาเทพเจ้านี้ก็ยกเทพเจ้าองค์หนึ่งให้
เป็นเทพเจ้าผู้ยิ่งใหญ่กว่าเทพองค์อ่ืน เป็นผู้สร้างโลก สร้างมนุษย์ และสร้าง สรรพสิ่ง   แนวคิดเรื่องพญาแถน
ในยุคเริ่มต้นของพุทธปรัชญาเถรวาทจนถึงป๎จจุบัน ความเชื่อนี้ยังมีอยู่อย่างเหนียวแน่นในสังคมของชาวไทย
ภาคอีสานและภาคเหนือถึงแม้บทบาทหน้าที่ของพญาแถนจะลดลงจากเทพเจ้าผู้สร้างมาเป็นเทพผู้สร้างความ
อุดมสมบูรณ์ให้กับโลกมนุษย์ คือเป็นเทพแห่งฝนผู้คอยท าให้ฝนตกต้องตามฤดูการท าให้พืชพันธ์ของมนุษย์เก็บ
เกี่ยวผลิตผลอย่างสมบูรณ์ เหตุที่ท าให้แนวคิดของพุทธปรัชญาและแนวคิดเรื่องพญาแถนดั่งเดิมสามารถอยู่
ด้วยกันในสังคมได้ เพราะพุทธปรัชญามีแนวคิดเรื่องเทพหรือเทวดา แนวคิดเรื่องสวรรค์ แต่แตกต่างกันที่
รายละเอียดเท่านั้น 

การวิเคราะห์สถานะของพญาแถนว่าเทียบได้กับเทพองค์ใดตามแนวคิดเรื่องเทพในพุทธปรัชญาเถร
วาท จากวรรณกรรมประเภทนิทานของท้องถิ่น เช่น นิทานเรื่องขุนบรมและพญาคันคาก สรุปได้ 2 ประเด็น
ดังนี้ 



49 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

1) ประเด็นที่กล่าวถึงแถนหลวงกับแถนบริวาร สรุปได้ว่า พระอินทร์ในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์คือแถน
หลวงหรือพญาแถนและท้าวจตุโลกบาลทั้ง 4 ราชาในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกา เป็นแถนบริวาร 

2) ประเด็นที่กล่าวถึงแถนในด้านดีและด้านร้าย เทียบได้กับ ท้าวปรนิมมิตวสวัตดี ราชาผู้ปกครองเทพ
ในสวรรค์ชั้นปรนิมมิตวสวัตดี ซึ่งสวรรค์ชั้นนี้มีทั้งฝุายดี และฝุายไม่ดี ซึ่งพญาแถนที่ปรากฏในนิทานทั้งสองเรื่อง
นี้ก็มีท้ังฝุายดีและฝุายไม่ดี 

 
เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2506). ประชุมพงศาวดารฉบับหอสมุดแห่งชาติ เล่ม 1. กรุงเทพมหานคร: ก้าวหน้า. 
โกมาตร จึงเสถียรทรัพย์. (2535). ระบบการแพทย์พ้ืนบ้านในชนบทไทย. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์ประสานงาน

การพัฒนาการแพทย์และเภสัชกรรมไทย. 
จารุวรรณ ธรรมวัตร. (2530). คติชาวบ้าน. เอกสารประกอบการศึกษาวัฒนธรรมพื้นบ้าน. มหาสารคาม: 

ภาควิชาภาษาไทย มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ,.  
ดนุพล ไชยสินธ์. (2524). ขุนบรม. เลย: วิทยาลัยครูเลย. 
ทองสืบ ศุภะมาร์ค. (2528). พงศาวดารลาว. กรุงเทพมหานคร: องค์การค้าคุรุสภา. 
ทองหล่อ วงษ์ธรรมา. (2535). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: โอ.เอส.พริ้นติ้ง.เฮ้า. 
ธวัช ปุณโณทก. (2530). วัฒนธรรมพื้นบ้าน: ความเชื่อ. กรุงเทพมหานคร: ฝุายวิจัยจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
ประยงค์ แสนบุราณ. (2547). ปรัชญาอินเดีย, กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
ผ่าน วงษ์อ้วน. (2525). พญาคันคาก. ศูนย์วัฒนธรรม วค. มหาสารคาม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 10. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมิก จ ากัด. 
พระนรินทร์ สีลเตโช. (2561). การวิเคราะห์พัฒนาการแนวคิดเรื่องพรหมในยุคพระเวทและยุคอุปนิษัท. สาร

นิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎิบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร ป.ธ 9). (2544). ภูมิวิลาสนิี, ที่ระลึกในงานพระราชทานเพลิงศพพระพรหม

โมลี (วิลาส ญาณวโร ป.ธ.9) 29 เมษายน 2544. กรุงเทพมหานคร: ม.ป.ท..  
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปํฺโญ (วันจันทร์). (2534). นรกและสวรรค์ในพุทธปรัชญาเถรวาท.วิทยานิพนธ์พุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาโสฬส ชนุตฺตโม. (2559). ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องพรหมันในปรัชญาเวทานตะตามทรรศนะพุทธ

ปรัชญาเถรวาท. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

พระยาประชากิจกรจักร. (2507). พงศาวดารโยนก. พระนคร: ส านักพิมพ์คลังวิทยา. 
ภีรนัย โชติกันตะ. (2531). นิยายปรัมปราเรื่องแถน: วิเคราะห์ความเชื่อตามพงศาวดารล้านช้าง. วิทยานิพนธ์

ปริญญาสังคมวิทยามหาบัณฑิต สาขาวิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สิริวัฒน์ ค าวันสา. (2521). นิทานเรื่องท้าวผาแดง-นางไอ่และประเพณีบุญบั้งไฟ. กรุงเทพมหานคร: กรม
วิชาการกระทรวงศึกษาธิการ. 



50 การวิเคราะห์พญาแถนตามแนวคิดเรื่องเทพในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 37-50. 
 

สุเทพ ไชยขันธ์. (2556). ภูไทลูกแถน. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์สุขภาพใจ. 
          . (2557). นิทานพญาแถน แก่นต านานอาเซียน. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์สุขภาพใจ. 
อุดม บัวศรี. (2546). วัฒนธรรมอีสาน. ขอนแก่น: โรงพิมพ์คลังนานาวิทยา. 
 



พระธาตุพนมกับสังคมและวัฒนธรรม 
Phra That Phanom Stupa with Society and Culture 

 
อินตอง ชัยประโคม  

Intong saypakhom  
มจร วิทยาเขตขอนแก่น 

Mahachulalongkorn rajavidyalay University, Khon Kaen Campus 
E-mail: in.tong@windowslive.com 

 
Received: 8 October 2022; Revised: 18 December 2022; Accepted: 27 December 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาพระธาตุพนมกับสังคมวัฒนธรรม ซึ่งพบว่า พระธาตุพนมถูก
น าไปใช้ในความหมายของการเป็นพ้ืนที่เชิงสัญลักษณ์ในด้าน 1) พระธาตุพนมในมิติของศาสนสถานศักดิ์สิทธิ์
ตามคติในพุทธศาสนา 2) พระธาตุพนมกับมิติด้านสัญลักษณ์ทางพุทธศิลป์ 3) พระธาตุพนมกับมิติด้าน
สัญลักษณ์ทางอ านาจการเมืองการปกครอง และ 4) พระธาตุพนมกับมิติด้านสัญลักษณ์ในฐานะศูนย์กลาง
ชุมชน 
 
ค าส าคัญ: พระธาตุพนม, สังคม, วัฒนธรรม 
 
Abstract 

This article aims to the analysis of Phra That Phanom Stupa with Society and Culture. 
The findings indicate that the use of Phra That Phanom Stupa in the meaning of being a 
symbolic space in the area of: 1) Phra That Phanom Stupa in the dimension of religious 
sanctuaries in Buddhism; 2) Phra That Phanom Stupa and art dimension symbol; 3) Phra That 
Phranom Stupa as the symbol of Buddhist art; 4) Phra That Phanom Stupa and the symbol 
as the center of the community. 

 
Keywords: Phra That Phanom Stupa, social, culture 
 
  



52 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

บทน า 
พระธาตุพนม ตั้งอยู่ที่วัดพระธาตุพนมวรมหาวิหาร อ าเภอธาตุพนม จังหวัดนครพนม เป็นปูชนีย

สถานที่ส าคัญเก่าแก่และมีความศักดิ์สิทธิ์ ได้รับความเคารพนับถือจากชาวไทยภาคอีสาน และชาวลาวแถบลุ่ม
น้ าโขงตอนล่างมาช้านาน พระธาตุพนมหรือธาตุปะนม เรียกตามแผ่นทองจารึกในสมัยเจ้าราชครูยอดแก้ว
หลวงโพนสะเม็ก ผู้บูรณะพระธาตุพนม ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2233 นั้น เชื่อว่าเป็นพุทธเจดีย์ที่บรรจุพระอุรังคธาตุ 
(กระดูกส่วนพระอุระ) ของพระพุทธเจ้า เป็นพุทธเจดีย์รูปทรงบัวเหลี่ยม ประดับตกแต่งด้วยศิลปลวดลายอัน
วิจิตรประณีตทั้งองค์ มีความหมายทางพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง พระธาตุพนมองค์ปัจจุบันนี้สูงจากระดับ
พ้ืนดิน 53.00 เมตร ฉัตรทองค าสูง 4.00 เมตร รวมเป็น 57.00 เมตร ประดิษฐานอยู่ที่ วัดพระธาตุพนม
วรมหาวิหาร ต าบลธาตุพนม อ าเภอธาตุพนม จังหวัดนครพนม ประมาณ 500 เมตรจากริมฝั่งด้านตะวันตกหรือ 
ฝั่งขวาของแม่น้ าโขง ซึ่งตรงข้ามกับปากล าน้ าเซบั้งไฟ แขวงค าม่วนประเทศ สปป.ลาว อ าเภอธาตุพนมอยู่ห่าง
จากกรุงเทพมหานคร ประมาณ 800 กิโลเมตร (พระธาตุพนม, 2565) 

ในวรรณกรรม อุรังคธาตุ (ต านานพระธาตุพนม) อันเป็นต านานความเชื่อโบราณ ได้บันทึกการสร้าง
พระธาตุพนมว่า พระธาตุพนมได้ก่อสร้างขึ้นตั้งแต่ พ.ศ. 8 โดยพระมหากัสสปะเถระ พร้อมด้วยพระอรหันต์ 
500 องค์ได้น าพระอุรังคธาตุมาสู่ดอยกัปปนคีรีหรือภูก าพร้าซึ่งเป็นที่ตั้งพระธาตุพนมปัจจุบันช่วงประมาณก่อน
ปี ค.ศ.478-541 (พ.ศ. 1021 – 1084) มีพระสงฆ์ลาว 5 องค์ คือ พระมหารัตนเถระ พระมหาจุลรัตนเถระ 
พระมหาสุวรรณประสาทเถระ พระมหาจุลประสาทเถระ และพระมหาสังฆวิชสเถระ ซึ่งทั้ง 5 องค์นี้เป็นศิษย์
ของพระธรรมลักษณ์และพระรักษ์ขิตตะ ได้ไปศึกษามาจากราชครูอินเดียแล้วกลับมาจ าพรรษาที่ภูข้าวหลวง 
และได้ส่งศิษย์ไปสร้างพระธาตุพนมให้ใหญ่ขึ้น และสร้างพระธาตุอิงฮังและพระธาตุศรีโคตรบองที่ท่าแขก (ทรง
คุณ จันทจร, 2565 : 17) ซึ่งสอดคล้องกับความเห็นของพระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญว่า “ศรีโคตรบอง
ปัจจุบันเรียกว่าเมืองท่าแขก อันหมายถึง ท่าเรือที่ชาวอินเดียโบราณมาขึ้นฝั่งที่นี่รวมถึงพระโสณเถระและพระ
อุตตระเถรด้วย” (ทรงคุณ จันทจร, 2545) พระเถระท้ังสองจึงได้ไปปักหลัก “อโศก” ไว้เป็นหลักฐานที่แสดงถึง
การเผยแพร่พระพุทธศาสนา และพระธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้าไว้ที่ลานธาตุหลวง จึงถือว่าธาตุหลวงเป็น
สถานที่แห่งแรกท่ีพระพุทธศาสนาได้มาวางรากฐานไว้ที่ สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว (อุดร จันทวัน
, 2547) ปราชญ์บางท่านเรียกพระพุทธศาสนายุคนี้ว่า เถรวาทแบบสมัยอโศก (พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุต
โต), 2540: 142) โดยมีพญาทั้ง 5 ได้แก่ พญาสุวรรณภิงคาร เมืองหนองหานหลวง พญาค าแดง เมืองหนอง
หานน้อย พญาอินทปัฐ เมืองอินทปัฐ พญาจุลณีพรหมทัต เมืองจุลณี และพญานันทเสน(น้องพญาศรีโคตบูร) 
เมืองศรีโคตบูร พญาทั้ง 5ได้ช่วยกันก่ออูบมุง (สถูป) เพ่ือฐาปนาพระอุรังคธาตุ เมื่อพญาทั้ง 5 เสด็จกลับเมือง
แล้ว พระวิษณุกรรมได้ลงมาท าการแกะสลักลายอูบมุง เทวดาทั้งหลายได้มาชุมนุม บูชาพระอุรังคธาตุ และ
ก าหนดหน้าที่กัน เพ่ือมาเฝ้าดูแลองค์พระธาตุ (กรมศิลปากร, 2537) 

พระธาตุพนมได้รับการบูรณะปฏิสังขรณ์มาตามล าดับ จนกระทั่งถึงปี พ.ศ. 2518 พระธาตุพนมช ารุด
หักพังทลายลง ทางราชการได้ท าการก่อสร้างขึ้นใหม่ให้คงสภาพเดิม แล้วเสร็จสมบูรณ์ ในปี พ.ศ. 2522 (กรม
ศิลปากร, 2522) พระธาตุพนม มีความส าคัญในฐานะเป็นพุทธศิลป์หรือเป็นพระธาตุเจดีย์ ที่เชื่อกันว่าเป็นที่
บรรจุพระบรมสารีริกธาตุส่วนที่เป็นพระอุรังคธาตุ (กระดูกส่วนหน้าอก) ของพระพุทธเจ้า พระธาตุพนมตั้งอยู่
ริมฝั่งขวาของแม่น้ าโขงตอนกลาง อยู่ในท าเลที่เป็นจุดศูนย์กลางการคมนาคม เป็นจุดหมายปลายทางของการ
เดินทาง พระธาตุพนมได้แสดงบทบาทและท าหน้าที่ส าคัญในบริบททางสังคมในฐานะเป็นสัญลักษณ์แทน
อ านาจการเมือง การปกครองนับแต่อดีตกาลจนถึงทุกวันนี้ พระธาตุพนมเป็นศูนย์รวมของศรัทธาความเชื่อ
พิธีกรรม วัฒนธรรมขนบธรรมเนียม จารีตประเพณี วิถีชีวิตของชุมชนในลุ่มแม่น้ าโขงทั้งฝั่งไทยและฝั่งลาว เป็น



53 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

ศูนย์รวมผู้คนในชุมชน มีบทบาทเป็นส่วนส าคัญในระบบของสังคม ท าหน้าที่ควบคุมสังคมให้เกิดความสันติสุข 
สงบร่มเย็น ควบคุมความประพฤติของผู้คนในชุมชนให้อยู่ในกรอบจารีตประเพณี (สุรพล ด าริห์กุล, 2549) 

การศึกษาข้อมูลด้านโบราณวัตถุสถานที่เกี่ยวกับองค์เจดีย์พระธาตุพนมตามที่ได้กล่าวผ่านมาเป็นการ
เสนอข้อมูลจากมิติด้านสัญลักษณ์และประติมานวิทยา ซึ่งทั้งหมดนั้นคือข้อมูลส าคัญที่จะท าให้เข้าใจถึงสภาวะ
ด้านคติความเชื่อของผู้คนในชุมชนโบราณที่มีส่วนเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับองค์เจดีย์พระธาตุพนม ที่ให้การยอมรับ
นับถือว่าเจดีย์พระธาตุพนมเป็นศาสนสถานศักดิ์สิทธิ์และยังคงความศักดิ์สิทธิ์มาได้ตลอดระยะเวลาอันยาวนาน 
ในขณะที่สาระความรู้จากต านานอุรังคธาตุ หรือต านานพระธาตุพนม ที่มีเนื้อหาหลักที่กล่าวถึงความส าคัญของ
การประดิษฐานพระอุรังคธาตุซึ่งเป็นพระบรมสารีริกธาตุขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าไว้ภายในองค์เจดีย์พระ
ธาตุพนม ต านานยังเน้นย้ าความศักดิ์สิทธิ์ของเจดีย์พระธาตุพนมว่ามีการอัญเชิญเทพเจ้า เทวดาตามความเชื่อ
ในพุทธศาสนามาเป็นผู้พิทักษ์รักษาพระบรมสารีริกธาตุ ดังนั้น พุทธศิลป์รวมทั้งโบราณวัตถุที่พบที่องค์เจดีย์
พระธาตุพนม จึงน่าจะเป็นการถ่ายทอดความเชื่อที่ปรากฏในต านานอุรังคธาตุ ให้แสดงออกมาอย่างเป็น
รูปธรรม ในลักษณะศูนย์กลางของความศักดิ์สิทธิ์ได้อย่างยั่งยืน  

ทั้งนี้ ถึงแม้ความเชื่อในด้านลัทธิศาสนาที่มีอิทธิพลอยู่ในสังคมในแต่ละช่วงระยะเวลาจะปรับเปลี่ยนไป
อย่างหลากหลาย ทั้งด้านความเชื่อในพุทธศาสนา ความเชื่อในศาสนาพราหมณ์หรือศาสนาฮินดู หรือความเชื่อ
เรื่องผีแบบดั้งเดิม แต่ศาสนสถานพระธาตุพนมก็ยังคงท าหน้าที่เป็นต านานพระธาตุเจดีย์ที่มีอยู่ในท้องถิ่นต่างๆ 
ในภาคอีสาน ที่เป็นการอธิบายให้เห็นความสัมพันธ์กับต านานอุรังคธาตุ หรือประวัติการสร้างพระธาตุพนม 
เพราะเป็นพระธาตุเจดีย์ที่มีประวัติการก่อสร้างที่เกี่ยวข้องร่วมสมัยในช่วงระยะเวลาเดียวกันกับการสร้างเจดีย์
พระธาตุพนม คือการสร้างบูรณภาพให้เกิดข้ึนกับผู้คนในบ้านเมืองต่างๆ ให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน และยังเป็น
การปรับคติความเชื่อแบบดั้งเดิมของผู้คนที่หลากหลาย ให้เป็นเอกภาพทางความเชื่อที่ให้เป็นพุทธศาสนาแบบ
เดียวกัน รวมทั้งการที่เรื่องราวในต านานได้แสดงขอบเขตของการเชื่อมโยงพระธาตุเจ ดีย์จากท้องถิ่นที่
หลากหลายนั้น คือ การท าให้เกิดความผูกพันของผู้คน โดยไม่ค านึงถึงความแตกต่างของบ้านเมืองและสังคม
วัฒนธรรมนอกจากนี้การที่พระธาตุพนมได้รับการตีความในเชิงสัญลักษณ์ของการเป็นศาสนสถานศักดิ์สิทธิ์
ดังที่กล่าวผ่านมาแล้วนั้น เมื่อพิจารณาในด้านความหมายและความส าคัญทางด้านสังคมวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับ
ชุมชนในเบื้องต้น ยังพบว่าชุดความรู้ที่เป็นข้อมูลจากต านาน และข้อมูลในเชิงประวัติและเหตุการณ์ที่ผ่านๆ มา
ตลอดจนปฏิบัติการของผู้คนที่เกี่ยวกับพระธาตุพนมนั้น คือหลักฐานส าคัญที่น าไปสู่การวิเคราะห์อธิบายถึง
ความส าคัญและความหมายของพระธาตุพนมในสถานะศาสนสถานศักดิ์สิทธิ์ พระธาตุพนมกับมิติด้าน
สัญลักษณ์ทางสังคมวัฒนธรรม  

นอกจากต านานอุรังคนิทานและประวัติศาสตร์จะได้แสดงถึงความเกี่ยวข้องของการเข้ามาของพุทธ
ศาสนาในดินแดนแล้ว ยังเห็นได้ชัดเจนอีกว่าชุมชนลุ่มน้ าโขงในอีสานและลาว มีความสั มพันธ์กันทาง
ประวัติศาสตร์ทั้งทางด้านสังคมและวัฒนธรรมกับชุมชนในลุ่มน้ าโขงด้วยกันตลอดตั้งแต่สมัยโบราณจนถึงยุค
ปัจจุบัน ในขณะเดียวกันความมีชีวิตของต านานยังมีความเป็นรูปธรรมมากยิ่งขึ้น โดยเห็นได้จากการน า
เรื่องราวในต านานไปอธิบายประวัติความเป็นมาของโบราณวัตถุสถานสถานที่มีอยู่ในท้องถิ่น รวมไปถึงการที่มี
การสร้างเรื่องราวในต านานในลักษณะของค าอธิบายถึงความศักดิ์สิทธิ์ หรือการมีอยู่ของอ านาจเหนือธรรมชาติ
ที่ครอบครองอยู่ที่ซากโบราณวัตถุสถานในท้องถิ่น ซึ่งเป็นเป็นที่ศรัทธาของชาวบ้านที่น าไปสู่การประกอบ
ประเพณีพิธีกรรมท้องถิ่นในบริเวณสถานที่ที่เป็นที่ตั้งของแหล่งโบราณวัตถุสถาน จากบริบทของต านานในมิติ
ของการเป็นประวัติศาสตร์มีชีวิต ท าให้เห็นได้ว่าต านานในมิติของการเป็นประวัติศาสตร์มีชีวิตยังท าหน้าที่



54 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

เชื่อมโยงเหตุการณ์หรือเรื่องราวในอดีตให้เป็นความทรงจ าต่อเนื่องมาถึงผู้คนในปัจจุบันต านานจึงเป็นกลไกใน
การสร้างอัตลักษณ์และวัฒนธรรมของผู้คนแต่ละกลุ่มเพ่ือการต่อรองในการอยู่ร่วมกันในสังคม  

ทั้งนี้ ถึงแม้ความเชื่อในด้านลัทธิศาสนาที่มีอิทธิพลอยู่ในสังคมในแต่ละช่วงระยะเวลาจะปรับเปลี่ยนไป
อย่างหลากหลาย ทั้งด้านความเชื่อในพุทธศาสนา ความเชื่อในศาสนาพราหมณ์หรือศาสนาฮินดู หรือความเชื่อ
เรื่องผีแบบดั้งเดิม แต่ศาสนสถานพระธาตุพนมก็ยังคงท าหน้าที่เป็นศูนย์กลางของความศักดิ์สิทธิ์ได้อย่างยั่งยืน 
แต่ในขณะเดียวกันยังมีข้อค าถามอีกหลายประการโดยเฉพาะในส่วนของรูปแบบแผนผังขององค์เจดีย์พระธาตุ
พนมที่มีความแปลกแตกต่างไปจากศาสนสถานอ่ืนๆ ท าให้เกิดค าถามในด้านสัญลักษณ์และการสื่อความหมาย
ที่ควรจะเป็น รวมทั้งปัญหาในการศึกษาวิเคราะห์ความหมายจากภาพสลัก ภาพปูนปั้นในทุกต าแหน่งที่ปรากฏ
อยู่ตามส่วนต่างๆ ของเจดีย์พระธาตุพนม ตลอดจนโบราณวัตถุที่มีความหลากหลายที่พบจากการพังทลายของ
เจดีย์พระธาตุพนม เพราะทั้งหมดนั้นคือองค์ประกอบส าคัญในการสร้างความศักดิ์สิทธิ์ให้เกิดขึ้นแก่องค์เจดีย์
พระธาตุพนมอย่างเป็นรูปธรรม 

ในการนี้ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาความส าคัญของพระธาตุพนมในสถานะศาสนสถานศักดิ์สิทธิ์ ภายใต้
สมมติฐานว่าโบราณวัตถุสถานที่เกี่ยวกับองค์เจดีย์พระธาตุพนมได้สร้างขึ้นบนพ้ืนฐานของคติความเชื่อทั้งใน
พุทธศาสนา ศาสนาฮินดู และยังเป็นพระธาตุเจดีย์ที่ผู้คนเชื่อว่ามีความศักดิ์สิทธิ์มาตลอดระยะเวลาอันยาวนาน 
โดยมีต านานและประวัติที่เกี่ยวข้องเป็นสิ่งเชื่อมโยงที่น าไปสู่การสร้างจินตนาการของผู้คนว่า    เป็นศาสน
สถานศักดิ์สิทธิ์ที่มีความแตกต่างไปจากศาสนสถานแห่งอ่ืนๆ ที่เป็นสามัญการอธิบายความหมายด้านความ
ศักดิ์สิทธิ์ของพระธาตุพนมจากมิติด้านสัญลักษณ์ทางสังคมวัฒนธรรม น่าจะมีการปรับเปลี่ยนไปในแต่ละ
ช่วงเวลา โดยพิจารณาได้จากหลักฐานด้านศิลปะโบราณวัตถุสถานที่พบที่บริเวณพระธาตุพนมนั้น มีความ
แตกต่างทั้งทางด้านรูปแบบและอายุสมัยประเด็นส าคัญคือความแตกต่างของข้อมูลทั้งด้านโบราณสถานและ
โบราณวัตถุ  

 
ประวัติการสร้างพระธาตุพนม 

พระธาตุพนมเป็นพระสถูปเจดีย์บรรจุพระบรมสารีริกธาตุสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ตั้งอยู่ ณ วัด
พระธาตุพนมวรมหาวิหาร พระอารมหลวง เป็นปูชนียสถานส าคัญที่พุทธศาสนิกชนเคารพบูชามาแต่ครั้ง
อาณาจักรโคตรบูร และเป็นศูนย์รวมจิตใจของพุทธศาสนิกชนชาวไทยและชาวลาวทั้งสองฝั่งแม่น้ าโขงตลอดมา
หลายยุคหลายสมัย ดังมีกล่าวไว้ในต านานอุรังคธาตุโดยพิสดาร ได้มีการบูรณะปฏิสังขรณ์หลายครั้ง ครั้ง
สุดท้ายระหว่างพุทธศักราช 2483 ถึง 2484 กรมศิลปากรได้บูรณะเสริมยอดพระธาตุให้สูงอีก 10 เมตร จาก
ของเดิม 43 เมตร ลอกทองจังโกที่หุ้มยอดเก่าออกเพ่ือท าเป็นฉัตร รัฐบาลได้ประกอบพิธียกฉัตรณ วันขึ้น 14 
ค่ า เดือน 4 ปีมะเมีย พุทธศักราช 2497 เวลา 10 นาฬิกา 45 นาที ต่อมาองค์พระธาตุพนมเริ่มช ารุดมีรอย
แตกร้าวขนาดใหญ่ จึงเกิดเสียความทรงตัวทรุดทลายลงเมื่อวันที่ 11 สิงหาคม พุทธศักราช 2518 เวลา 19 
นาฬิกา 38 นาที รัฐบาลตระหนักในความส าคัญ คุณค่าทางประวัติศาสตร์และศิลปกรรมขององค์พระธาตุพนม
เป็นอย่างยิ่ง จึงให้กรมศิลปากรด าเนินการบูรณะปฏิสังขรณ์ให้คงสภาพใกล้เคียงองค์เดิมทุกประการ ซึ่งการ
บูรณะปฏิสังขรณ์ ได้ส าเร็จบริบูรณ์เมื่อวันที่ 21 มีนาคม พุทธศักราช 2522 

พระธาตุพนม ก่อสร้างตั้งแต่ยุคสมัยใดไม่ปรากฏหลักฐานแจ้งชัด แต่ที่นิยมอ้างอิงกล่าวถึงคือ 
วรรณกรรมท้องถิ่นที่มีชื่อเรียกและเป็นที่รู้จักกันทั่วไป คือ อุรังคธาตุ หรือ อุรังคนิทาน หรือ ต านานพระธาตุ
พนม หนังสือที่กล่าวถึงประวัติองค์พระธาตุพนม มีหลายเรื่องคือ (1) อุรังคธาตุ (2) ต านาน พระธาตุสังเขป (3) 
อุรังคนิทานเรื่องที่ 1 คือ อุรังคธาตุนั้น เป็นคัมภีร์โบราณ มี 7 ผูก แบ่งเป็น 3 หมวด คือ (ก) นครนิทาน 



55 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

กล่าวถึงประวัติบ้านเมือง ตลอดแม่น้ าล าคลองต่างๆ มีแม่น้ าโขงเป็นต้น (ข) อุรังคนิทาน กล่าวถึงประวัติพระ
บรมธาตุที่เรียกว่าธาตุหัวอก จนถึงการน ามาบรรจุไว้ที่ภูก าพร้า คือพระธาตุพนมนี้  (ค) ศาสนนิทาน กล่าวถึง
เรื่องของพระพุทธศาสนา ความเป็นไปของคณะสงฆ์ในยุคแรก สังเกตความตามเนื้อเรื่องแต่ต้น มาจนถึงบรรจุ
พระธาตุและซ่อมแซมบูรณะครั้งแรก สมัยพระยาสุมิตตธรรมวงศา กล่าวว่า พระอรหันต์ทั้ง 5 ที่มาเป็นผู้ขอ
ความอุปถัมภ์ ร่วมงานสร้างเสริมพระธาตุในครั้งนั้นเอง เป็นผู้แต่งไว้ครั้งแรก พระอรหันต์มีชื่อทั้ง 5 ดังปรากฏ
ในต านานนั้น เป็นศิษย์พระเถระทั้ง 3 คือ พุทธรักขิต ธรรมรักขิต สังฆรักขิต พระเถระทั้ง 3 นี้เป็นศิษย์พระ
มหากัสสปเถระที่มาบรรจุพระอุรังคธาตุ เข้าใจว่ารวบรวมแต่งขึ้นต่อในรัชสมัยพระไชยเชษฐาธิราชผู้ย้ายเมือง
หลวงอาณาจักรลาวล้านช้างจากเมืองเซ่าหรือชวาหรือเชียงดง เชียงทอง (หลวงพระบาง) มาสร้างเวียงจันทน์
เป็นนครหลวง หมดรัชกาลนั้นมาก็ไม่ปรากฏในเนื้อเรื่องว่าได้บันทึกต่อเรื่องท่ี 2 คือต านานพระธาตุสังเขป เป็น
หนังสือที่ย่อมาจากอุรังคธาตุอีกครั้ง ฉบับนี้ได้บอกศักราชว่า “จ าเดิมแต่พระพุทธเจ้านีรพานไปแล้ว 8 ปี ปลาย 
7 เดือน เดือน 12 ขึ้นวันพุธนักขัตรักษ์ชื่อว่ากัตติกา ยามนั้นยังมีมหากัสสปเจ้า และพระอรหันต์ 500 เป็น
ประธาน” กล่าวต่อจากอุรังคธาตุเดิม มาจนถึงสมัยเจ้าราชครูหลวงโพนสะเม็กมรณภาพ เรื่องที่ 3 อุรังคนิทาน 
พระธรรมราชานุวัตร หรือพระเทพรัตนโมลี หรือพระพนมเจติยานุรักษ์ (แก้ว อุทุมมาลา) อดีตเจ้าอาวาสวัด
พระธาตุพนมได้เลือกคัดจากอุรังธาตุเรื่องที่ 1 และเรื่องที่ 2 ประมวลลงไว้ และได้ค้นเพ่ิมเติมจากหลักฐานทาง
พงศาวดารบ้านเมืองในภาคอีสานและพงศาวดารลาวล้านช้าง กล่าวต่อมาจนถึงยุคท่านพระครูศีลาภิรัต
ปกครองวัดพระธาตุพนมนี้ (พระธรรมราชานุวัตร, 2551) 

 
พระธาตุพนมกับสังคมและวัฒนธรรม 

1) พระธาตุพนมในมิติของศาสนสถานศักด์สิทธิ์  
นับตั้งแต่การสร้างพระธาตุพนมในระยะแรกในช่วงประมาณพุทธศตวรรษที่ 12 – 13 โดยสร้างให้

เป็นเทวาลัยสถาน เพ่ืออุทิศถวายเป็นเทวบูชาแก่เทพเจ้าตามคติในศาสนาฮินดูจนถึงช่วงประมาณพุทธศตวรรษ
ที่ 15 จึงได้รับการปรับเปลี่ยนให้เป็นพระอารามเพ่ือการอุทิศถวายเป็นพุทธบูาตามคติในพุทธศาสนานิกาย
มหายาน การคงอยู่ของการเป็นพุทธสถานตามคติพุทธศาสนานิกายมหายาน น่าจะยังคงอยู่สืบต่อมาจนถึงช่วง
ราวไม่น้อยกว่าพุทธศตวรรษท่ี 17 จึงถูกทิ้งร้างไป และจากผลการศึกษาชั้นดินหลังจากพระธาตุพนมพังลงเมื่อ
ปี พ.ศ. 2518 ท าให้พบหลักฐานที่น าไปสู่การอธิบายได้ว่า จนถึงช่วงกลางพุทธศตวรรษท่ี 21 จึงมีผู้คนกลุ่มใหม่
ได้เข้ามาปรับเปลี่ยนอาคารศาสนสถานก่ออิฐให้เป็นเจดีย์ตามคติในพระพุทธศาสนาการสถาปนาพ้ืนที่บริเวณ
พระธาตุพนมให้มีสถานะเป็นวัดหรือเป็นอาคารตามคติในพุทธศาสนนิกายเถรวาทหรือนิกายหินยานแบบลังกา
วงศ์ จึงเป็นไปได้ว่าจะเริ่มข้ึน ในช่วงกลางพุทธศตวรรษท่ี 21 นี้เอง (พิเศษ เจียจันทร์พงษ์, 2521) 

ซึ่งเป็นข้อมูลที่สอดคล้องกับประวัติศาสตร์จากพงศาวดารลาว ที่กล่าวถึงการที่พระมหากษัตริย์
แห่งอาณาจักรล้านช้าง พระองค์แรกคือ พระเจ้าโพธิสารราชได้เสด็จไปประกอบบุญกิริยาไหว้องค์พระธาตุ
พนม เมื่อปี พ.ศ. 2082 ดังที่ปรากฏความในประวัติศาสตร์ลาว ฉบับที่เรียบเรียงโดยมหาสิลา วีระวงส์ ส่วนที่
เกี่ยวกับรัชกาลพระเจ้าโพธิสารราช ความว่า“... เมื่อถึงปีจุลศักราช 901 (พ.ศ. 2082) ได้เสด็จไปไหว้พระธาตุ
พนม พระองค์ได้มีพระราชอาชญาให้สร้างวิหารขึ้นในบริเวณพระธาตุพนมหลังหนึ่ง หลังคามุงด้วยแผ่นตะกั่ว
ทั้งหลัง และพระองค์ได้สละข้าใช้ 2 คนพ่ีน้อง ที่พระองค์รับไว้ เป็นข้าหัตถบาส ผู้พ่ีชื่อข้าสะเอง ผู้น้องได้เป็น
เรือนหินให้เป็นนายก ากับอุปฐากพระธาตุ ส่วนข้าอุปฐากพระธาตุนั้นมี 3 ,000 คน ครั้นออกพรรษาแล้ว 
พระองค์มีพระราชอาชญาให้พันเรือนหินน าดอกไม้ธูปเทียนมาบูชาพระธาตุเป็นประจ าทุกปี...” (มหาสิลา วีระ
วงส์, 2535) 



56 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

จากข้อความดังกล่าวย่อมท าให้เข้าใจได้ว่า การที่พระเจ้าโพธิสารราช พระมหากษัตริย์แห่ง
ราชอาณาจักรล้านช้างได้เสด็จไปแสวงบุญ ประกอบบุญกิริยาที่พระธาตุพนมด้วยการสร้างอาคารพุทธสถาน
เพ่ือการอุทิศถวาย พร้อมด้วยข้าวัดถวายเป็นพุทธบูชานั้น ตั้งแต่เมื่อปี พ.ศ. 2082 คือข้อมูลที่ท าให้เข้าใจได้ว่า 
ปฏิบัติการทางพุทธศาสนาดังกล่าวนั้น คือการประกอบบุญกิริยาที่เป็นไปตามแนวทางพระพุทธศาสนานิกาย
เถรวาทแบบลังกาวงศ์ ทั้งนี้ตามคติในพระพุทธศาสนาเถรวาท แบบลังกาวงศ์ได้ให้ความส าคัญกับการสร้างหรือ
ซ่อมบูรณปฏิสังขรณ์สถูปเจดีย์ การสร้างพระพุทธรูปการสร้างรอยพระพุทธบาท การปลูกต้นพระศรีมหาโพธิ์ 
คือ บุญกิริยาที่พึงจะรับอานิสงส์ที่สูงยิ่งและยังรวมไปถึงการสร้างวัดหรือ พระอารามให้เป็นสถานที่อยู่อาศัย 
ของพระภิกษุสงฆ์ในการปฏิบัติพุทธกิจ เพื่อการสืบอายุพุทธศาสนาให้เจริญสืบไป ว่าเป็นพระราชกรณียกิจของ
พระมหากษัตริย์ที่พึงกระท าอย่างสม่ าเสมอ (สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ, 2514)  

ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่า พระธาตุพนมในการรับรู้ของผู้คนว่าเป็นพระอารามในพุทธศาสนานิกายเถร
วาท จึงน่าจะเกิดขึ้นไม่น้อยไปกว่า เมื่อปี พ.ศ. 2082 หรือช่วงกลางพุทธศตวรรษที่ 21จากนั้นคงมีผู้คนที่เป็น
พุทธศาสนิกชนผู้มีพลัง ศรัทธาในพุทธศาสนาโดยการน าของพระราชวงศ์จากราชอาณาจักรล้านช้างพระองค์
ต่อๆ มา คงได้ด าเนินการซ่อมแซมองค์พระธาตุพนมแต่เพียงเล็กๆน้อยๆ มาอย่างต่อเนื่อง 

ช่วงเวลาที่พระจ้าโพธิสารราช พระมหากษัตริย์แห่งราชอาณาจักรล้านช้างเ สด็จไปแสวงบุญ 
ประกอบบุญกิริยาที่พระธาตุพนม ด้วยการสร้างอาคารพุทธสถานเพ่ืออุทิศถวาย ตั้งแต่เมื่อประมาณปี พ .ศ. 
2082 นั้น องค์พระธาตุพนมคงได้มีการปรับเปลี่ยนให้เป็นพุทธสถานตามคติพุทธศาสนานิกายหินยาน หรือ
นิกายเถรวาทแล้ว ทั้งนี้เนื่องจากตั้งแต่ต้นพุทธศตวรรษที่ 19 เมื่อพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 แห่งราชอาณาจักรเขมร
โบราณเสด็จสวรรคต ประกอบกับเป็นช่วงเวลาที่อิทธิพลพุทธศาสนานิกายเถรวาทจากลังกา ซึ่งเป็นศาสนาที่
ได้รับความนิยม มีคนนับถืออย่างแพร่หลายในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ได้เข้ามาแทนที่อิทธิพลพุทธ
ศาสนานิกายมหายานที่เคยรุ่งเรืองและเคยได้รับการอุปถัมภ์จากพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 อีกทั้งยังมีการรวมกลุ่ม
ของผู้คนในหลายๆ ชุมชนที่เคยอยู่ภายใต้อิทธิพลเขมร ที่มีความเข้มแข็งและผู้น าในการสร้างบ้านแปงเมืองที่
เป็นอิสระเกิดขึ้น อันน าไปสู่การเกิดนครรัฐอิสระใหญ่น้อยในทั่วทุกภูมิภาค รวมทั้ งประเทศใกล้เคียง เช่น 
อาณาจักรหริภุญชัยในภาคเหนือ อาณาจักรศรีโคตรบูรในภาคอีสาน อาณาจักรสุโขทัย และอยุธยาในภาค
กลาง อาณาจักรศรีธรรมาโศกราชในภาคใต้ รวมทั้งอาณาจักรพุกามในพม่า ท าให้อิทธิพลทางวัฒนธรรมแบบ
เขมรที่เคยเจริญอยู่ในชุมชนบ้านเมืองต่างๆ ในลุ่มแม่น้ าโขง แม่น้ ามูล และแม่น้ าชีก็ไม่ได้รับความนิยมอีกต่อไป 
ชุมชนบ้านเมืองที่ได้รับอิทธิพลวัฒนธรรมจากเขมร รวมทั้งชุมชนโบราณที่บริเวณพระธาตุพนม ก็ถูกทิ้งร้างไป
เหมือนกับชุมชนโบราณอีกหลายๆ แห่งในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย 

เมื่อถึงราวพุทธศตวรรษท่ี 19 เป็นต้นมา บริเวณพ้ืนที่ภาคอีสานรวมทั้งชุมชนโบราณที่บริเวณพระ
ธาตุพนมก็เกิดการเปลี่ยนแปลงครั้งใหญ่กล่าวคือ กลุ่มชนที่อยู่บริเวณที่ราบลุ่มแม่น้ าโขงทางตอนเหนือของ
ภูมิภาค ก็รวมอยู่ภายใต้อิทธิพลอาณาจักรล้านช้าง (ราชอาณาจักรลาว) แห่งกรุงศรีสัตนาคนหุตอุตมราชธานี
ล้านช้างร่มขาว หลวงพระบาง ซึ่งเริ่มมีความเจริญ ก่อตั้งขึ้นมาใหม่ ส่วนดิน แดนที่นอกเหนือจากนั้นปรากฏว่า
ชุมชนต่างๆ สลายตัวไป เมืองเกือบทั้งสิ้นถูกทิ้งร้างไป โดยที่ยังไม่ทราบสาเหตุของความเป็นไปอย่างแน่ชัดนัก 
แม้ในช่วงระเวลาระหว่างพุทธศตวรรษที่ 21-22 นั้น เป็นช่วงเวลาที่ตรงกับช่วงสมัยอยุธยาแห่งราชอาณาจักร
ไทย ดินแดนในแถบนี้ยังคงเป็นที่รกร้างเป็น ส่วน ใหญ่ จ านวนประชากรก็มีไม่มากนัก และลดความส าคัญไป
โดยปริยาย (Snodgrass Andrain, 1985) 

ความส าคัญที่ควรแก่การกล่าวถึง คตินิยมในการสร้างสถูปเจดีย์ที่ เนื่องในพระพุทธศาสนา 
โดยทั่วไปแล้ว สถูปเจดีย์มีสถานะเป็นเครื่องหมายของความระลึก ถึงพุทธประวัติตอนส าคัญและยังเป็นไป



57 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

ตามท่ีได้ระบุว่าสถูปเจดีย์จัดเป็น สัญลักษณ์ของความจริง ที่เกี่ยวข้องกับพุทธประวัติ นอกจากนั้น สถูปเจดีย์ยัง
เป็นสัญลักษณ์ที่มีความหมายถึงองค์พระพุทธเจ้าเพราะโดยความหมายดั้งเดิมสถูปเจดีย์เป็นสัญลักษณ์ของ
จักรวาล และในขณะเดียวกันยังเป็นสัญลักษณ์ท่ีหมายถึงพระพุทธองค์ด้วยเช่นกัน และท้ายที่สุดพระสถูปเจดีย์
บางองค์ยังเป็นสัญลักษณ์ท่ีมีความหมายถึงพระธรรมค าสอนของพระพุทธองค์แนวคิดที่ว่าสถูปเจดีย์คือ ธรรมะ
ของพระพุทธองค์มาจากประวัติของพระเจ้าอโศกมหาราช จักรพรรดิผู้สร้างบุญกิริยาด้วยการท านุบ ารุงพุทธ
ศาสนา โดยทรงสร้างพระสถูป 84,000 องค์ อุทิศถวายเป็นพุทธบูชา โดยให้พระสถูปเจดีย์ทั้งหมดนั้นเป็น
สัญลักษณ์ท่ีมีความหมายถึงพระไตรปิฎกที่มีท้ังหมด 84,000 พระธรรมขันธ์ (Govinda, 1976) 

จากแนวคิดและคติความเชื่อเกี่ยวกับสัญลักษณ์และความหมายของสถูปเจดีย์เมื่อน าคติความเชื่อ 
ตามการรับรู้ของผู้คนเรื่องการสร้างเจดีย์ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ ส่วนที่เป็นพระอุรังคธาตุ ที่เจดีย์พระ
ธาตุพนม ที่ถือว่าเป็นพุทธประเพณีท่ีพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทุกพระองค์ ที่เสด็จ ลงมาตรัสรู้ในโลกมนุษย์ เมื่อถึง
คราวเสด็จเข้าสู่ปรินิพพานแล้ว พุทธศาสนิกชนพึงน าพระบรมสารีริกธาตุของพระองค์ประดิษฐานไว้ในสถูป
เจดีย์บริเวณทางแยกในย่านชุมชนที่เป็นศูนย์กลางของบ้านเมือง เพ่ือให้มหาชนสักการะ พึงถือปฏิบัติเป็นปกติ
วิสัยของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเหมือนกันเช่นนั้นทุก พระองค ์

เมื่อพิจารณาตามแนวคิดสถูปเจดีย์มีเรื่องราวหรือประวัติที่เกี่ยวข้องกับองค์พระสัมมาสัมพุทธจะ
บังเกิดขึ้นเฉพาะบนพ้ืนที่ที่เป็นศูนย์กลางจักรวาลเป็นประการส าคัญ ท าให้สถานะของเจดีย์พระธาตุพนมจึงมี
สถานะเป็นพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์ที่เป็นศูนย์กลางจักรวาล โดยเป็นพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์ที่พุทธศาสนิกชนได้ ก าหนดขึ้นให้
แตกต่างไปจากพ้ืนที่อ่ืนๆ เป็นสถานที่ท่ีสร้างขึ้นเพ่ือวัตถุประสงค์ทางศาสนา และยังมีสถานะเป็นพระมหาธาตุ
เจดีย์ที่เป็นศูนย์กลางของบ้านเมืองที่ตั้งอยู่ริมฝั่งแม่น้ าโขง จึงมีความเป็นพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์ที่ ผู้คนสามารถรับรู้ได้
ทางกายภาพ (Physically) ประกอบกับการที่เป็นสถูปเจดีย์ที่มีขนาดใหญ่และเป็นไปตามจารีตของ
พุทธศาสนิกชนในเรื่องการบูชาพระมหาธาตุเจดีย์ จึงท าให้พ้ืนที่แห่งนี้มีสถานะเป็นภูมิสัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์ตาม
จินตภาพ (Imagination ally) ที่น าไปสู่การสร้างจินตนาการว่าพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์เป็นศูนย์กลางจักรวาลได้อย่าง
เป็นรูปธรรม 

สรุปได้ว่า พระธาตุพนมในมิติของศาสนสถานศักดิ์สิทธิ์ ที่สื่อความหมายตามคตินิยมในพุทธศาสนา
นั้น เป็นสิ่งที่มีมาตลอดระยะเวลาอันยาวนาน มีหลักฐานทางโบราณคดีประเภทโบราณวัตถุสถานเป็นจ านวน
มากที่พบในบริเวณภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย รวมทั้งบริเวณพระธาตุพนมที่แสดงถึงคตินิยม
ของผู้คนในการบูชาพระบรมสารีริกธาตุซึ่งมีมาแล้วตั้งแต่สมัยทวารวดี เมื่อราวพุทธศตวรรษที่ 12 โดยเฉพาะที่
บริเวณพ้ืนที่ลานด้านนอกขององค์เจดีย์พระธาตุพนม ได้พบใบเสมาสลักเป็นภาพสถูปเจดีย์ทรงหม้อน้ าที่สลัก
ไว้ในลักษณะของใบเสมาศิลาทราย คือสัญลักษณ์ที่สื่อถึงความเชื่อในการบูชาพระบรมสารีริกธาตุตามคตินิยม
ในพุทธศาสนานิกายเถรวาทท่ีมีมาตั้งแต่ดั้งเดิมนั้นแล้ว 

2) พระธาตุพนมกับมิติด้านสัญลักษณ์ทางพุทธศิลป์ 
พระธาตุพนม เป็นพระสถูปเจดีย์ ที่เชื่อกันว่า เป็นที่บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ ส่วนที่เป็นพระอุรังค

ธาตุ (กระดูกหน้าอก) ของพระพุทธเจ้า ได้แสดงบทบาทและท าหน้าที่ส าคัญ ในบริบททางสังคมมาโดยตลอด 
ความส าคัญของพระธาตุพนมประมวลได้ดังนี้ : 

พระธาตุพนมมีความส าคัญอย่างยิ่งในฐานะเป็นพระบรมธาตุเจดีย์ที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นสัญลักษณ์แทน
พระพุทธเจ้าและพระพุทธศาสนา เป็นพระสถูปเจดีย์ที่เก่าแก่ที่สุดในภูมิภาคลุ่มแม่น้ าโขงตอนล่าง ความเป็นมา
และความส าคัญของพระสถูปเจดีย์ได้กล่าวแล้วในตอนต้น ในที่นี้จะกล่าวถึงความส าคัญในแง่มุมพุทธศิลป์ พระ
สถูปเจดีย์มีต้นก าเนิดที่ประเทศอินเดีย แล้วแพร่หลายออกไปสู่ดินแดนต่างๆ เช่น อัฟกานิสถาน ศรีลังกา จีน 



58 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

ประเทศในแถบลุ่มแม่น้ าโขง มีความหลากหลายในรูปแบบตามแนวความคิด ความต้องการและสุนทรียภาพ
ของแต่ละดินแดนเหล่านั้นเจดีย์มีพัฒนาการจากเนินดินเหนือหลุมฝังศพ กลายมาเป็นเจดีย์ทรงระฆังที่เรียก
ขานกันในปัจจุบัน นอกจากนี้ยังมีเจดีย์ทรงปรางค์ เจดีย์ทรงปราสาท เจดีย์ทรงยอดดอกบัวตูม เจดีย์ทรงเครื่อง 
เจดีย์ย่อมุมย่อเก็จหรือยกเก็จ องค์ประกอบของพระสถูปเจดีย์นั้นแบ่งเป็น 3 ส่วน 

ตอนล่างเรียกว่า ฐาน ตอนกลางเรียกว่า เรือนธาตุ ตอนบนเรียกว่า ยอดตอนล่างหรือฐาน คือส่วน
ที่รองรับองค์ประกอบอ่ืน มีรูปแบบและชื่อเรียกเฉพาะเพ่ือระบุลักษณะ หน้าที่ และต าแหน่ง เช่น ฐาน
ประทักษิณ ฐานไพที ฐานเชิงบาตร ฐานแว่นฟ้า ฐานเขียง ฐานบัวลูกฟัก ฐานบัวลูกแก้ว ฐานสิงห์ 

ตอนกลางหรือเรือนธาตุ เพ่ือประดิษฐานสิ่งศักดิ์สิทธิ์อันควรแก่การเคารพบูชา เช่นพระบรม
สารีริกธาตุหรือพระพุทธรูป หากไม่ท าเป็นห้องคูหาก็จะเป็นซุ้มจระน า เป็นส่วนส าคัญมีนัยว่าเป็นศูนย์กลาง
จักรวาล เป็นส่วนกลางของเจดีย์ทรงระฆังที่มีรูปทรงคล้ายระฆังหรือลอมฟางตอนบนหรือยอด มีองค์ประกอบ
ส าคัญเช่น บัลลังก์ คือฐานทรงสี่เหลี่ยมตั้งอยู่บนทรงระฆัง ถัดขึ้นไปเป็นเสาเล็กๆ ตั้งเรียงรายบนบัลลังก์
เรียกว่า เสาหาน สูงขึ้นไปมีลักษณะเป็นปล้องๆ ทรงกรวยเรียกว่า ปล้องไฉน ตรงกับชื่อปี่ไฉน ถัดขึ้นไปเป็น
กรวยยอดขนาดเล็กของเจดีย์ เรียกว่าปลีหรือปลียอด ส่วนยอดสุดของเจดีย์เป็นรูปกลมหรือรูปเป็นต่อมคล้าย
หยดน้ าเรียกว่า ลูกแก้วหรือเม็ดน้ าค้าง (สันติ เล็กสุขุม, 2535) 

พระธาตุพนมเป็นพุทธสถาปัตยกรรมศิลป์ที่มีเอกลักษณ์โดดเด่น สวยงาม แบบล้านช้างโดยเฉพาะ 
ชัยมงคล จินดาสมุทร์ กล่าวถึงรูปแบบทางสถาปัตยกรรมของพระธาตุพนมว่า พระธาตุพนมมีแผนผัง เป็นรูป
สี่เหลี่ยมจัตุรัสจากฐานถึงยอด เมื่อน ารูปแบบสถาปัตยกรรมของพระธาตุพนมดังกล่าวไปเปรียบเทียบกับพระ
ธาตุอ่ืนๆ ซึ่งพบในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ได้พบแผนผังมีลักษณะเดียวกันอยู่หลายองค์ มีโครงสร้างหลักๆ 
เหมือนกัน และแตกต่างกันด้วยรายละเอียดเล็กน้อย สามารถจัดกลุ่มรูปแบบไว้ 5 กลุ่ม คือ 1 ) กลุ่มพระธาตุ
พนม เป็นกลุ่มที่ประกอบด้วยฐานเตี้ย มีรูปทรงเรือนธาตุซ้อนกัน 2 ชั้นเชื่อมด้วยฐานบัวคว่ า รองรับด้วยยอด
ทรงสูง 2) กลุ่มพระธาตุวัดเหนือ เป็นกลุ่มของพระธาตุที่มีฐานสูงปานกลาง เรือนธาตุเป็นรูปทรงดอกบัว ต่อ
ยอดด้วยทรงเหลี่ยม 3) กลุ่มพระธาตุก่องข้าวน้อย เป็นกลุ่มพระธาตุที่มีรูปทรงสี่เหลี่ยมย่อมุมไม้สิบสองโดย
เฉพาะที่เป็นเรือนธาตุสร้างเป็นซุ้มจตุรทิศ ประกอบไว้ทั้ง 4 ทิศ ส่วนยอดสร้างเป็นทรงสูง 4) กลุ่มพระธาตุเชิง
ชุม เป็นกลุ่มพระธาตุที่มีฐานเตี้ย เรือนธาตุเป็นทรงสี่เหลี่ยมลดชั้น บริเวณเรือนธาตุมีซุ้มจตุรทิศทั้ง 4 ทิศ 
ระหว่างเรือนธาตุและยอดทรงสูงต่อเชื่อมด้วยฐานบัวคว่ า 5) กลุ่มพระเจดีย์บ้านดอนแก้ว เป็นพระธาตุที่สร้าง
ฐานเป็นแบบทักษิณซ้อน 2 ชั้น ฐานของกลุ่มนี้เตี้ย ต่อด้วยเรือนธาตุและเชื่อมด้วยยอดทรงสูง รูปแบบของพระ
ธาตุในกลุ่มต่างๆ นี้สร้างขึ้นตามอิทธิพลความเชื่อทางพระพุทธศาสนา ซึ่งยุคสมัยในการสร้างอยู่ในระหว่าง
พุทธศตวรรษที่ 11-12 เป็นต้นไป (ชัยมงคล จินดาสมุทร์, 2532) 

รูปทรงและรูปแบบขององค์พระธาตุพนม ภาพแกะสลักผนังอิฐโดยรอบฐานชั้นล่างเรียกว่า เรือน
ธาตุ ภาพสลักหน้าบันเหนือซุ้มประตูที่เป็นประตูหลอกทั้งสี่ด้านภาพสลักเหนือเรือนธาตุที่เรียกว่าชั้นวิมาน คือ
ส่วนของเรือนธาตุที่ซ้อนอยู่ข้างบน แต่สร้างให้ย่อส่วนลง ซึ่งมีซุ้มประตูหลอกทั้งสี่ด้านเหมือนกับชั้นล่างของ
เรือนธาตุ ลวดลายสลักหน้าบันครอบเหนือซุ้มประตูเรียกว่าซุ้มแบบวงเดือน ส่วนยอดพระธาตุพนม ในทาง
สถาปัตยกรรมเรียกยอดเจดีย์เหล่านี้ว่า เจดีย์ทรงรุ้ง หรือเจดีย์แบบลาว แบบล้านช้าง ชาวลาวเรียกว่า ยอด
เจดีย์ทรงบัวเหลี่ยม ปลายสุดเป็นรูปดวงปลี ซึ่งมีปรากฏให้เห็นอีกหลายแห่งในลุ่มน้ าโขงนับแต่กลุ่มเจดีย์หลวง
พระบางทางเหนือ ลงมาถึงพระธาตุหลวงเวียงจันทน์ และใต้สุดที่จ าปาศักดิ์ (สมชาติ มณีโชติ , 2552) ซึ่ง
ลักษณะสถาปัตยกรรม และประติมากรรม ก่อนการพังทลายขององค์พระธาตุพนม และบันทึกไว้ดังนี้  :“งาน
ประติมากรรมที่องค์ธาตุชั้นล่างทั้ง 4 ด้านของพระธาตุพนมนั้น เป็นการแกะสลักบนอิฐเผา  “นูนต่ า” ที่



59 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

สวยงาม มีการขุดพ้ืนตัวลายลึกประมาณ 5 เซนติเมตร ฉะนั้นเมื่อแสงแดดสาดมากระทบภาพและลวดลาย จะ
ท าให้เกิดมิติดีข้ึน เช่น ความตื้น ลึก หนา บาง แสดงมวลชัดเจนและสวยงามขึ้นเป็นอันมาก งานแกะสลักลาย
แต่ละด้าน แบ่งออกด้านละ 2 แถบแต่ละแถบอยู่ตรงมุมของเรือนธาตุ ความกว้างของแต่ละแถบวัดได้ประมาณ 
1.05 เมตร ส่วนความสูงเท่ากับความสูงของเรือนธาตุชั้นล่าง งานประติมากรรมแต่ละด้านมีตามล าดับดังนี้ 

1) ด้านตะวันออก แถบทางซ้ายของพระธาตุ ด้านบน : จ าหลักรูปกษัตริย์ ประทับนั่ง พระหัตถ์ขวา
ถือพระขรรค์ มีกลดกั้นอยู่เหนือพระเศียร ไม่มีบริวารถือกลด แวดล้อมด้วยลายกระหนก ด้านล่าง  :จ าหลักรูป
กษัตริย์ทรงม้า พระหัตถ์ถือหอก ตรงหน้าม้ามีรูปสัตว์ถูกหอกปักที่ล าตัว แสดงว่าเป็นการล่าสัตว์ มีบริวารถือ
กลดตามหลัง แวดล้อมด้วยลายกระหนกแถบทางขวาของพระธาตุ ด้านบน : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงม้าก าลังวิ่ง 
พระหัตถ์ขวายกหอกขึ้นสูง แวดล้อมด้วยลายกระหนก ด้านล่าง : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงช้าง ประทับยืน พระ
หัตถ์ขวาทรงหอกยกขึ้นสูง พระหัตถ์ซ้ายถือเชือกบังคับช้าง มีกลดอยู่เหนือพระเศียร ไม่มีบริวารถือกลด แต่
แวดล้อมด้วยลายกระหนก 

2) ด้านตะวันตก แถบทางซ้ายของพระธาตุ ด้านบน : จ าหลักรูปกษัตริย์ประทับนั่งบนหลังช้าง 
พระหัตถ์ซ้ายถือคันศรในท่าธรรมดา ด้านหลังมีบริวารถือกลดตามหลัง แวดล้อมด้วยลายกระหนกด้านล่าง : 
จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงม้า พระหัตถ์ขวาทรงพระขรรค์ ด้านหลังมีบริวารถือกลด และถือหม้อตามประทีปอีกคน
หนึ่ง เหนือหัวม้ามีรูปกวางกระโดด 3 ตัว แสดงการเสด็จท่ามกลางป่าเขาล าเนาไพรแถบทางขวาของพระธาตุ 
ด้านบน : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงม้า แวดล้อมด้วยลายกระหนก ด้านล่าง : จ าหลักรูปกษัตริย์ประทับยืนบนหลัง
ช้าง ในท่าแผลงศร แวดล้อมด้วยลายกระหนก ลวดลายด้านนี้ช ารุดมาก 

3) ด้านเหนือ แถบทางซ้ายของพระธาตุ ด้านบน : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงช้าง แวดล้อมด้วยลาย
เครือเถา แบบลายผักกูด ด้านล่าง : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงม้า พระหัตถ์ซ้ายทรงพระขรรค์ มีบริวารถือกลดอยู่
ข้างหลัง แวดล้อมด้วยลายเครือเถา แบบลายผักกูด แถบทางขวาของพระธาตุ ด้านบน : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรง
ม้า มีบริวารถือกลดตามหลัง แวดล้อมด้วยลายเครือเถาแบบลายผักกูด ด้านล่าง : จ าหลักรูปกษัตริย์ประทับนั่ง
บนหลังช้าง พระหัตถ์ขวาทรงยกหอกเอาปลายหอกลง มีรูปสัตว์ถูกหอกอยู่ใต้ตัวช้าง มีบริวารถือกลดอยู่ข้าง
หลัง แวดล้อมด้วยลายเครือเถา แบบลายผักกูด 

4) ด้านใต้ แถบทางซ้ายของพระธาตุ ด้านบน : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงม้า พระหัตถ์ขวาถือพระ
ขรรค์ มีบริวารถือกลดตามหลัง แวดล้อมด้วยลายกระหนก ด้านล่าง : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงช้างพระหัตถ์ขวา
ถือหอก แวดล้อมด้วยลายกระหนกแถบทางขวาทางพระธาตุ ด้านบน : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงช้าง พระพักตร์มี
พระมัสสุ มีบริวารถือกลดตามหลัง ด้านล่าง : จ าหลักรูปกษัตริย์ทรงม้า มีพระมัสสุ พระหัตถ์ขวาถือพระขรรค์ 
พระหัตถ์ซ้ายถือเชือกบังคับม้า มีกลดแต่ไม่มีบริวารถือกลด ลักษณะรูปทรงของช้างที่ก าลังเดิน และม้าที่ก าลัง
วิ่งควบ ดูมีชีวิตชีวา ส่วนรูปคนทั้งกษัตริย์และบริวาร มีลักษณะเตี้ยล่ าสัน ไม่สวมเสื้อ และไม่มีเครื่องประดับ 
ทรงแต่ภูษาเท่านั้นลักษณะหน้าตาดูเป็นชนชาวพ้ืนเมือง ลวดลายกระหนกทั่วไป เป็นลายที่จ าหลักด้วย
ช่างฝีมือสูงลักษณะการจัดเถา จัดจังหวะ ตลอดจนการบากตัวกระหนก และการบิดม้วนกลับของยอดกระหนก
ดูอ่อนช้อยงดงาม มีความละม้ายคล้ายคลึงกับลายกระหนกปั้นปูนสมัยทวารวดี เมื่อเปรียบเทียบกับลวดลาย
แบบสมโบร์ไฟรกุก ประมาณพุทธศตวรรษท่ี 12 มีลักษณะใกล้เคียงกัน 

 ส าหรับประตูทั้ง 4 ด้านนั้น เป็นประตูหลอก ปิด เปิดไม่ได้ เหนือประตูจัดเป็นซุ้มลายโค้ง เป็น 3 
โค้งติดต่อกัน เหนือโค้งมีลักษณะคล้ายใบไม้ขนาดใหญ่ 5 แฉก ปลายซุ้มมีรูปสิงห์ ยืนทั้งสองด้าน ภายในของ
ซุ้มประตูแต่ละด้าน มีการแกะสลักภาพประดับ ดังนี้ : ด้านตะวันออก : ภาพ ต่างๆ ลบเลือนหมดแล้ว ด้าน
ตะวันตก : จ าหลักรูปพระพรหม ประทับนั่งบนหลังหงส์ 2 ตัว พระหัตถ์ซ้ายถือพวงลูกประค า มีเทวดานุ่งผ้า



60 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

เตี่ยวยืนประนมมืออยู่ ตอนบนมีรูปเทวดาเหาะอยู่ข้างละ 1 องค์ ด้านเหนือ : จ าหลักรูปพระนารายณ์ 4 กร 
ทรงครฑุ มีเทวดานั่งชันเข่าทั้งสององค์ตอนบนทั้งสองด้านมีรูปเทวดาเหาะ และยังมีรูปเทวดาผู้หญิงถือดอกบัว
อยู่ทั้งสองข้าง ด้านใต้ : จ าหลักรูปพระอิศวร ทรงโคนนทิ มีเทวดา 3 องค์ประกอบผนังขององค์พระธาตุ
ระหว่างแถบลายกับซุ้มประตู จะมีกลุ่มเสาประดับทั้งเสาแบนและเสากลม เสากลมมีด้านละ 3 เสา เป็นเสา
กลมดินเผามีรูปร่างคล้ายลูกมะหวดของหน้าต่างปราสาทขอม ลักษณะลวดลายสวยงาม มีลักษณะคล้ายกับเสา
ประดับกรอบประตูปราสาท ที่สมโบร์ไพรกุก สมัยเจิ้นลาหรือเจนละ แต่มีลวดลายน้อยกว่า (สงวน รอดบุญ , 
2545) 

การขุดค้นและการศึกษาหลักฐานทางโบราณคดีภายหลังที่พระธาตุพนมล้มนั้น แรกทีเดียวมีการ
สร้างเป็นคูหาขึ้นก่อนเพราะพบแท่งหินและแผ่นหินกรอบประตูที่มีทางเข้าด้านเดียวลักษณะการเข้าหินของ
กรอบประตู เป็นลักษณะที่ได้รับอิทธิพลมาจากศิลปะขอมสมัยเมืองพระนคร ที่เรียกว่า แบบสมโบร์ไพรกุก 
ประมาณพุทธศตวรรษที่ 12 ซึ่งร่วมสมัยเดียวกับสมัยทวารวดีแต่เป็นศาสนสถานทางศาสนาฮินดูมากกว่าทาง
พุทธศาสนา และคงมีความสัมพันธ์กับรัฐเจนละบกที่มีเมืองส าคัญอยู่ทางอุบลราชธานี ต่อมาศาสนสถานแห่งนี้
ได้รับการสร้างตกแต่งเพ่ิมเติมในช่วงพุทธศตวรรษที่ 14– 15 ในช่วงเวลานี้มีการก่ออิฐและสลักภาพเป็นรูป
บุคคล ขี่ม้า ขี่ช้าง การล่าสัตว์และมีลวดลายประดับ มีการท าซุ้มประตูหลอกอีก 3 ช่อง พร้อมด้วยการสลัก
ลวดลายเป็นรูปเทพเจ้าสูงสุดของศาสนาฮินดูทั้ง 3 ช่อง ซึ่งก็แสดงให้เห็นว่าศาสนสถานแห่งนี้เป็นของเมืองใน
ลัทธิศาสนาฮินดูอย่างชัดเจน ศาสนสถานแห่งนี้มีสภาพเป็นอาคารรูปสี่ เหลี่ยมจัตุรัสซ้อนกัน 2 ชั้นย่อส่วนลด
ขนาดขึ้นไป และบริเวณโดยรอบมีแท่งหินรูปเสมาหินแบบทวารวดีปักล้อมตามทิศส าคัญในลักษณะแสดงเขต
ศักดิ์สิทธิ์ เสมาหินบางแห่งสลักเป็นรูปสถูปและลวดลายสัญลักษณ์ทางพุทธศาสนา ท าให้เห็นการขัดแย้งกับ
ตัวศาสนสถานที่มีลักษณะเป็นปราสาทในลัทธิศาสนาฮินดูท าให้อาจตีความได้ว่า น่าจะมีการแปลงศาสนสถาน
แห่งนี้ให้เป็นพระสถูปหรือพระธาตุเจดีย์ทางพุทธศาสนา เมื่อความเชื่อทางศาสนาฮินดู ลดความส าคัญลง 
(คณะกรรมการฝ่ายประมวลเอกสารและจดหมายเหตุ, 2542) 

เกี่ยวกับอายุการสร้างองค์พระธาตุพนมนั้น นักโบราณคดี หลายท่านต่างมีความเห็นหลายแง่หลาย
มุม ดังนี้ : 

สมเด็จฯ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ ทรงวินิจฉัยไว้ในหนังสือ “นิทานโบราณคดี” ตอนหนึ่งว่า : 
“ทั้งรูปสัณฐาน แลลวดลายของพระธาตุพนม ชวนให้เห็นว่า จะสร้างก่อนขอม คือสร้างแต่ในสมัยเมื่อมี
อาณาจักรหนึ่ง ซึ่งเรียกในจดหมายเหตุจีนว่า ฟูนัน คือราว ศตวรรษที่ 6 - 10”สมเด็จฯ กรมพระยานริศรานุวัด
ติวงศ์ ทรงกล่าวไว้ใน “สาส์นสมเด็จ” ว่า : “พระธาตุพนม ก็เป็นของก่อต่อมาเหมือนกัน ตอนล่างเป็นของ
เขมร มีสองชั้น เข้าใจว่าเดิมจะต้องมีสามชั้น แต่พังเสียแล้วชั้นหนึ่ง ลักษณะเป็นมณฑปซ้อนกัน แต่ยอดจะเป็น
อย่างไรพูดไม่ถูก คิดว่าเป็นของเขมรเก่าก่อนที่โคราช เช่น พิมาย พนมรุ้ง ขึ้นไปอีก พลตรี หลวงวิจิตรวาทการ 
ได้กล่าวไว้ในปาฐกถาเรื่อง “ของดีในภาคอีสาน” ว่า : “พระธาตุพนม เป็นเจดีย์รุ่นเก่าที่สุดในประเทศไทย เชื่อ
ว่าสร้างใน พ.ศ. 1007 โดยมีเหตุผลประกอบกันหลายทาง เช่น ในเขตจามซ่ึงอยู่ในประเทศญวน มีถาวรวัตถุซึ่ง
สร้างโครงวิธีอย่างเดียวกัน ล้วนแต่สอบสวนได้หลักฐานว่ามีอายุ 1 ,400 ปีเศษทั้งนั้น เมื่อน าหลักฐานทาง
โบราณคดีมาพิจารณาประกอบกับต านานพ้ืนเมือง จึงเป็นที่แน่นอนว่าพระธาตุพนมมีอายุ 1 ,400 ปีเศษ”
อาจารย์มานิต  วัลลิโภดม ได้กล่าวไว้ในบทความเรื่อง “โคตรบูร” จากวารสาร “เมืองโบราณ” ฉบับ “พระ
ธาตุพนม” ตอนหนึ่งว่า : “จากลักษณะลวดกลายและรูปภาพพอก าหนดได้ว่าพระอุรังคธาตุเจดีย์ น่าจะมีอายุ
ประมาณพุทธศตวรรษที่ 12-14 ส่วนแบบอย่างสถาปัตยกรรมมีลักษณะคล้ายโบราณสถานประเทศจามปา”
อาจารย์สงวน รอดบุญ กล่าวไว้ในหนังสือ “พุทธศิลปลาว” มีความเห็นว่า : “พระธาตุพนมน่าจะมีอายุอยู่ใน



61 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

ระหว่างพุทธศตวรรษท่ี 12-14 คือมีอายุร่วมสมัยกับศิลปทวารวดีและศิลปสมัยเจิ้นลา หรือศิลปในยุคแรกของ
ขอม และเชื่อว่าแต่เดิม พระธาตุพนมคงจะสร้างขึ้นในศาสนาพราหมณ์มากกว่าในพุทธศาสนา เพราะงาน
ประติมากรรมท่ีปรากฏชัดเป็นรูปของการล่าสัตว์ตัดชีวิต โดยเฉพาะรูปพระนารายณ์ทรงครุฑ อยู่ด้านทิศเหนือ 
และพระอิศวรทรงโคบนซุ้มด้านตะวันตก ส าหรับลักษณะสถาปัตยกรรมนั้น น่าจะได้รับแบบอย่างสืบ
เนื่องมาจากสถาปัตยกรรมของอาณาจักรจัมปา ซึ่งได้รับอิทธิพลมาจากสถาปัตยกรรมของอินเดียใต้อีกทอด
หนึ่ง (สงวน รอดบุญ, 2545)  

3) พระธาตุพนมกับมิติด้านสัญลักษณ์ทางอ านาจการเมืองการปกครอง 
พระธาตุพนม มีบทบาทหน้าที่เป็นสัญลักษณ์แทนอ านาจการเมือง การปกครอง นักโบราณคดีบาง

ท่านเชื่อว่า พระธาตุพนมเป็นศาสนสถานทางศาสนาพราหมณ์ หรือ ฮินดูมาก่อน ต่อมา เมื่ออาณาจักรลาวล้าน
ช้างได้แผ่อิทธิพลจากหลวงพระบางลงมาถึงดินแดนศรีโคตบูรนี้ จึงถูกแปลงให้เป็นสถูป หรือ พระธาตุเจดีย์ทาง
พระพุทธศาสนาแทน กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ พระธาตุพนมแปลงรูปทรงจากเขมรเป็นลาว โดยมีพระมหากษัตริย์
แห่งอาณาจักรลาวล้านช้าง เป็นผู้ครอบครองและให้การบูรณปฏิสังขรณ์มาโดยตลอด (สงวน รอดบุญ, 2545)  

พ.ศ. 2082 พระเจ้าโพธิสารราช ผู้ครองนครหลวงพระบางได้เสด็จมาบูรณะพระธาตุพนม ได้สร้าง
พระวิหารหลวงมุงหลังคาด้วยตะก่ัวทั้งหลัง พ.ศ. 2093=2115 สมัยสมเด็จพระไชยเชษฐาธิราช ผู้สถาปนานคร
เวียงจันทน์ให้เป็นศูนย์กลางของรัฐ ได้เสด็จมาบูรณปฏิสังขรณ์รวมทั้งปรับให้เป็นพุทธสถานอย่างสมบูรณ์ พ.ศ. 
2157 เจ้าพระยานครหลวงพิชิตราชธานีศรีโคตบูร ได้มาบูรณะและสร้างก าแพงแก้ว พ.ศ. 2233 - 2235 ท่าน
ราชครูหลวงโพนสะเม็ก ได้ท าการบูรณะพระธาตุพนมขึ้นใหม่  โดยต่อเติมเรือนธาตุขั้นที่สามขึ้น พร้อมทั้งต่อ
ยอดพระสถูปให้สมบูรณ์ตามแบบทรงของล้านช้าง บรรจุพระบรมธาตุในบริเวณตอนบนของพระสถูป คือ
บริเวณระหว่างเรือนธาตุกับยอดพระสถูป และสันนิษฐานว่า สร้างต านานอุรังคธาตุขึ้น เพื่ออธิบายความเป็นมา
ของพระธาตุพนม ต านานนี้เป็นการผูกเรื่องราวทางพุทธศาสนาเข้ากับประวัติความเป็นมาของบ้านเมืองในสมัย
ศรีโคตบูรและกษัตริย์ของล้านช้าง การสร้างและบูรณะพระธาตุพนมขึ้นในครั้งนี้มีนัยที่ส าคัญคือ ให้เป็นศาสน
สถานที่ปันเขตแดนระหว่างจ าปาศักดิ์และเวียงจันทน์ คือไม่ให้เป็นของใคร แต่ให้ทั้งสองฝ่ายถือ เป็นปูชนีย
สถานร่วมกัน 

จนกระท่ัง พ.ศ. 2436 ตามสนธิสัญญาปันเขตแดนระหว่างฝรั่งเศสและสยามประเทศพระธาตุพนม
ซึ่งอยู่ทางฝั่งขวาของแม่น้ าโขง ได้ตกเป็นของไทยนับแต่นั้น จนกระทั่งต่อมา ปี พ .ศ.2483 ได้รับการ
บูรณปฏิสังขรณ์ครั้งใหญ่ โดยหวังผลทางการเมืองเป็นส าคัญ จากแนวความคิดที่ว่า หากรัฐบาลจัดการบูรณะ
ขึ้นแล้วจะเป็นทางชักจูงจิตใจประชาชนแถบอินโดจีนให้เข้าร่วมในราชอาณาจักรไทยได้หลายหมื่นคน จึงมีมติ
ให้กรมศิลปากรด าเนินการ มีการต่อเติมเสริมยอดสูงกว่าเดิมอีก 10.00 เมตร รวมเป็น 53.00 เมตร ให้สามารถ
มองเห็นได้แต่ไกล ทั้งจากฝั่งไทยและฝั่งลาว กล่าวได้ว่า พระธาตุพนม ได้แปลงรูปทรงอีกครั้งหนึ่ง คือ เดิมจาก 
เขมรเป็นลาว แล้วแปลงกายจากลาวเป็นไทยในที่สุด พระธาตุพนมได้แสดงบทบาท ท าหน้าที่สัญลักษณ์แทน
อ านาจการเมืองการปกครอง มีความส าคัญท้ังในระดับชาติและภูมิภาค นับแต่อดีตกาลตราบเท่าทุกวันนี้ 

4) พระธาตุพนมกับมิติด้านสัญลักษณ์ในฐานะศูนย์กลางชุมชน  
พิจารณาจากภูมิประเทศ พระธาตุพนมอยู่ริมฝั่งขวาหรือทิศตะวันตกของแม่น้ าโขงซึ่งไหลจากทิศ

เหนือลงมาทางทิศใต้ มีแม่น้ าก่ าซึ่งไหลมาจากหนองหานจังหวัดสกลนคร ลงสู่แม่น้ าโขงทางตอนใต้บริเวณที่ตั้ง
พระธาตุพนม ทางด้านฝั่ งซ้ายหรือทิศตะวันออกตรงข้ามเป็นจุดบรรจบของล าน้ าเซบั้งไฟซึ่งไหลมาจาก
เทือกเขาพรมแดนประเทศ สปป.ลาวและเวียดนาม ท าเลที่ตั้งดังกล่าวนับว่าเป็นจุดศูนย์กลางของชุมชน ชุม
ทางการค้า การสัญจรและท่องเที่ยว สามารถเชื่อมต่อกับชุมชนเมืองอ่ืนได้โดยสะดวก ทางด้านทิศเหนือ ถึง



62 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

ก าแพงพระนครเวียงจันทน์ เมืองหลวงพระบาง เชียงของ เชียงแสน และมณฑลยูนนาน ประเทศจีน ทางด้าน
ทิศใต้ ถึงแขวงสะหวันนะเขต เมืองจ าปาศักดิ์ ประเทศ สปป.ลาว (สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว) 
กรุงพนมเปญประเทศกัมพูชา จนถึงกรุงไซง่อนประเทศเวียตนาม ทางด้านทิศตะวันออกเฉียงเหนือ อาศัยล าน้ า
เซบั้งไฟ ล าน้ าสาขาบนฝั่งซ้ายแม่น้ าโขง ประเทศ สปป.ลาว ถึง แขวงเชียงขวาง ขึ้นไปถึงภาคเหนือของ
ประเทศเวียดนาม และทางด้านทิศตะวันตกเฉียงใต้ ติดต่อภาคอีสานของประเทศไทยได้ทั้งหมด พระธาตุพนม 
จึงมีบทบาทเป็นศูนย์กลางการคมนาคม การค้าพาณิชยกรรม เป็นจุดพักนอนเป็นจุดหมายปลายทางของการ
เดินทาง การท่องเที่ยวและการจาริกแสวงบุญบูชาพระธาตุพนม คติแนวคิดเกี่ยวกับเทวสถานทางศาสนาฮินดู 
กับพระสถูปเจดีย์ทางพุทธศาสนามีส่วนคล้ายคลึงกันว่าพ้ืนที่บริเวณที่ตั้งเทวสถานหรือพระสถูปเจดีย์นั้น ถือว่า
เป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นศูนย์กลางจักรวาลบันไดนาคที่ทอดยาวจากเบื้องล่างขึ้นสู่ด้านบนหรือซุ้มประตูทางเข้าที่
ท าเป็นรูปนาคนั้น ล้วนเป็นสัญลักษณ์ดูประหนึ่งว่า ผู้จาริกแสวงบุญก าลังเดินขึ้นบันไดรุ้งสู่สรวงสวรรค์หรือ
ศูนย์กลางจักรวาลบริเวณโดยรอบที่ตั้งพระธาตุพนม บริเวณสองข้างล าน้ าโขงและแม่น้ า สาขา เป็นที่ตั้งของ
ชุมชนโบราณมาก่อนเก่า สอดรับกับนิทานต านานอุรังคธาตุ ที่ผูกเรื่องถึง เมืองศรีโคตบูร อันเป็นที่ตั้งของพระ
ธาตุพนม และเป็นศูนย์กลางการติดต่อกับอีกหลายเมืองที่กล่าวถึงในต านาน (คณะกรรมการฝ่ายประมวล
เอกสารและจดหมายเหตุ, 2542) 

 
สรุป 

พระธาตุพนมในมิติด้านสัญลักษณ์ทางศูนย์กลางของผู้คนในลุ่มแม่น้ าโขง แสดงถึงประวัติความเป็นมา
ของพระธาตุเจดีย์ที่มีอยู่ในท้องถิ่นต่างๆ ในการรับรู้ของผู้คนในภาคอีสานดังกล่าวนั้นในมิติของประวัติศาสตร์ได้
สะท้อนให้เห็นภาพของการต่อสู้ ต่อรองทางด้านความคิดความเชื่อของคนในท้องถิ่นที่มีพระธาตุเจดีย์การที่ผู้คน
ในแต่ละท้องถิ่นในภาคอีสาน ได้สร้างต านานเพ่ือเล่าประวัติความเป็นมาของพระธาตุเจดีย์ที่มีอยู่ในท้องถิ่นต่างๆ 
ให้มีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับเจดีย์พระธาตุพนมดังที่กล่าวผ่านมานั้น เมื่อน ามาอธิบายในมิติของประวัติศาสตร์ที่
มีชีวิต คือ การที่ชาวบ้านในแต่ละท้องถิ่นได้ร่วมกันจัดระเบียบทางจริยธรรมที่น าไปสู่การสร้างพรมแดนทาง
วัฒนธรรมที่กว้างขวางกว่าพรมแดนทางการเมือง ต านานพระธาตุที่มีท้องถิ่นต่างๆ ในภาคอีสาน ที่เป็นการอธิบาย
ให้เห็นความสัมพันธ์กับต านานอุรังคธาตุ หรือประวัติการสร้างพระธาตุพนม เพราะเป็นพระธาตุเจดีย์ที่มีประวัติ
การก่อสร้างที่เกี่ยวข้องร่วมสมัยในช่วงระยะเวลาเดียวกันกับการสร้างเจดีย์พระธาตุพนม คือ การสร้างบูรณะภาพ
ให้เกิดขึ้นกับผู้คนในบ้านเมืองต่างๆ ให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันและยังเป็นการปรับคติความเชื่อแบบดั้งเดิมของ
ผู้คนที่หลากหลาย ให้เป็นเอกภาพทางความเชื่อที่ให้เป็นพุทธศาสนาแบบเดียวกันรวมทั้งการที่เรื่องราวในต านาน
ได้แสดงขอบเขตของการเชื่อมโยงพระธาตุเจดีย์จากท้องถิ่นที่หลากหลายนั้น คือการท าให้เกิดความผูกพันของ
ผู้คนโดยไม่ค านึงถึงความแตกต่างของบ้านเมืองและสังคมวัฒนธรรม 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2522). จดหมายเหตุการบูรณปฏิสังขรณ์องค์พระธาตุพนม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พิฆเณศ. 
           . (2537). อุรังคธาตุ (ต านานพระธาตุพนม). พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: เรือนแก้วการพิมพ์. 
คณะกรรมการฝ่ายประมวลเอกสารและจดหมายเหตุ. (2542). ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น: ความเป็นมาของอ าเภอ

ส าคัญในประวัติศาสตร์ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์องค์การสงเคราะห์ทหาร
ผ่านศึก. 



63 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

ชัยมงคล จินดาสมุทร์. (2532). การศึกษารูปแบบทางสถาปัตยกรรมของพระธาตุพนม และพระธาตุอ่ืนๆ ใน
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย. วิทยานิพนธ์มนุษยศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.  

ทรงคุณ จันทจร. (2548). การศึกษาเปรียบเทียบพัฒนาการจัดการศึกษาและศาสนาเพ่ือความร่วมมือในการ
พัฒนารูปแบบและกระบวนการศึกษาและศาสนาระหว่างไทยลาว. กรุงเทพมหานคร: คณะกรรมการ
วิจัยการศึกษา การศาสนา และการวัฒนธรรม.  

พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตโต). (2540). พระพุทธศาสนาในเอเชีย. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา.  
พระธรรมราชานุวัตร. (2551). อุรังคนิทานต านานพระธาตุพนม (พิสดาร). พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: 

จูนพับลิชชิ่ง.  
พระธาตุพนม. (2563). องค์พระธาตุพนมบรมเจดีย์. เรียกใช้เมื่อ 13 ตุลาคม 2563 จาก 

http://www.thatphanom.com 
พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ. (2545). พระพุทธศาสนาในลาว. เชียงใหม่: บรรณกรการพิมพ์.  
พิเศษ เจียจันทร์พงษ์. (2521). “บทน าเสนอ” ใน อุรังคนิทาน ต านานพระธาตุพนม. กรุงเทพมหานคร: เรือน

แก้วการพิมพ์.  
มหาสิลา วีระวงส์. (2535). ประวัติศาสตร์ลาว แปลโดย สมหมาย เปรมจิตต์. เชียงใหม่: สถาบันวิจัยสังคม

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
สงวน รอดบุญ. (2545). พุทธศิลปลาว. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สายธาร.  
สมชาติ มณีโชติ. (2552). “จดหมายเหตุพระธาตุพนม” ใน แม่น้ าโขง ณ นครพนม โดย ชาญวิทย์ เกษตรศิริ. 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโครงการต าราสังคมศาสตร์และมนุษย์ศาสตร์. 
สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ. (2514). ประชุมพระนิพนธ์เกี่ยวกับต านานทางพุทธ

ศาสนา. พระนคร: รุ่งเรืองธรรม. 
สันติ เล็กสุขุม. (2535). เจดีย์ ความเป็นมาและศัพท์เรียกองค์ประกอบเจดีย์ในประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร: 

มติชน. 
สุรพล ด าริห์กุล. (2549). แผ่นดินอีสาน. กรุงเทพมหานคร: เมืองโบราณ.  
อุดร จันทวัน. (2547). นิทานอุรังคธาตุ (ฉบับลาว) ปริวรรตจากต้นฉบับอักษรลาว. ขอนแก่น: โรงพิมพ์คลัง

นานาวิทยา.  
Govinda, Lama Anagarika. (1976). Psycho-cosmic Symbolism of the Buddhist Stupa. California: 

Dharma Press. 
Snodgrass Andrain. (1985). The Symbolism of the Stupa. New York: Cornell University Press. 
 
 
  



64 พระธาตุพนมกับมิตดิ้านพระพทุธศาสนากับสังคมและวัฒนธรรม 
 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3), 51-64. 
 

 
 

 

 


