




วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2565) 
 

ISSN : 2822 0994 (Online) 
 
 

กองบรรณาธิการ 
• บรรณาธิการ (Editor) 
พระมหาพิสิฐ วิสิฏฺฐปญฺโญ (สบืนิสัย), ดร.    : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 
• ผู้ช่วยบรรณาธิการ  
พระพลากร สุมงฺคโล, ดร.     : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
• กองบรรณาธิการ (Editorial Board) 

ศาสตราจารย์ ดร.วัชระ งามจิตรเจริญ   : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
รองศาสตราจารย์ ดร.รัตนะ ปัญญาภา   : มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี    
รองศาสตราจารย์ ดร.พิสิทธิ์ กอบบุญ    : มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี   
รองศาสตราจารย์.ดร.เกรียงศักดิ์ โชควรกุล   : มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูมิ 
รองศาสตราจารย์ ดร.ฉลอง พันธ์จันทร์   : มหาวิทยาลัยมหาสารคาม  
รองศาสตราจารย์ ดร.สิน งามประโคน   : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.วิเชียร แสนมี   : มหาวิทยาลัยขอนแก่น  
ดร.สัญญา เคณาภูมิ     : มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม   
ดร.สุธีกิติ์ ฝอดสูงเนิน     : มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์ 
ดร.ธวัชชัย ดุลยสุจริตกุล      : มหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนคร 
 
 
 
• ผู้จัดการวารสาร 
นายสนั่น ประเสริฐ      
 



เกี่ยวกับวารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ 
 
นโยบายและขอบเขตการตีพิมพ์ :  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ มีนโยบายรับตีพิมพ์บทความด้าน
พระพุทธศาสนา ปรัชญา มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ ศิลปศาสตร์ รัฐศาสตร์ รัฐประศาสนศาสตร์ 
และสหวิทยาการด้านสังคมศาสตร์ ก าหนดเผยแพร่ปีละ 3 ฉบับ  
 
กระบวนการพิจารณาบทความ :  บทความที่เผยแพร่จะต้องผ่านการพิจารณาโดยผู้ทรงคุณวุฒิอย่าง
น้อย 3 ท่าน โดยผู้ทรงคุณวุฒิจะไม่ทราบข้อมูลของผู้ส่งบทความ 
 
ประเภทของบทความ :   

1. บทความวิจัย 
2. บทความวิชาการ 
3. บทวิจารณ์หนังสือ                                                                                

 
ภาษาที่รับตีพิมพ์ : ภาษาไทย และภาษาอังกฤษ                                                                                                                            
 
ก าหนดออกเผยแพร่วารสาร :   

วารสารก าหนดวงรอบการเผยแพร่ 3 ฉบับต่อปี ดังนี้  
ฉบับที่ 1 มกราคม – เมษายน 
ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 
ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม          

 
การติดต่อประสานงานและส่งบทความเผยแพร่ : 
 1. สอบถามรายละเอียดเบื้องต้น เช่น รอบการเผยแพร่ หนังสือตอบรับการตีพิมพ์ เป็นต้น 
โทร. 096 836 7800 
 2. การเตรียมต้นฉบับบทความ โหลดเทมเพลตบทความ และรายละเอียดการเตรียมต้นฉบับ
บทความ 
 3. ส่งบทความในระบบวารสาร https://so12.tci-thaijo.org/index.php/stw/ 
 4. สแกนไลน์ กลุ่มวารสารฯ เพ่ือการติดต่อประสานงานเผยแพร่บทความ 

 
 

https://so12.tci-thaijo.org/index.php/stw/


บทบรรณาธิการ 
 

วารวารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ เป็นวารสารด้านสังคมศาสตร์ เปิดรับบทความวิชาการ บทความ
วิจัย รวมทั้งบทวิจารณ์หนังสือ เปิดรับตีพิมพ์เผยแพร่บทความด้านพระพุทธศาสนา ปรัชญา 
มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ ศิลปศาสตร์ รัฐศาสตร์ รัฐประศาสนศาสตร์ และสหวิทยาการด้าน
สังคมศาสตร์ ก าหนดเผยแพร่ปีละ 3 ฉบับ โดยบทความที่ส่งมาตีพิมพ์เผยแพร่กับวารสารจะได้รับการ
ประเมินโดยผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความเชี่ยวชาญในสาขาวิชาที่เกี่ยวข้องอย่างน้อย 3 ท่าน วารสารฉบับนี้
เป็นวารสารปีที่ 2 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2565) ซึ่งเป็นฉบับแรกของปี ตีพิมพ์บทความทั้งสิ้น
จ านวน 5 บทความ วารสารขอขอบคุณท่านทั้งหลายที่สนใจส่งบทความมาตีพิมพ์เผยแพร่กับทาง
วารสาร และขอขอบคุณผู้ทรงคุณวุฒิที่ได้ให้ค าแนะน าอันเป็นประโยชน์ต่อบทความ วารสารมีความ
มุ่งม่ันตั้งใจที่จะปรับปรุงพัฒนาคุณภาพด้านวิชาการให้ดียิ่งๆ ขึ้นไป ขอเจริญพรขอบคุณมา ณ โอกาส
นี้ 

 
 

พระมหาพิสิฐ วิสิฏฺฐปญฺโญ (สบืนิสัย), ดร. 
บรรณาธิการวารสาร 



สารบัญ 
 
เรื่อง            หน้า 

การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ        1 

 พระครูวาปีจันทคุณ 

ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บริหารตามหลักอิทธิบาท 4             11 

 พระมหาปริญญา วรญาโณ 

กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา     21 
  พระครูปลัดเรืองเดช ถาวรธมฺโม 

การสร้างชุมชนนวัตวิถีด้วยภูมิปัญญาท้องถิ่น      35 

 อดิศร หนันค าจร 

สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา        47 

วงศ์ชนก  จ าเริญสาร, พระอภิเดช อภิวฑฺฒโน/ติวเรือง 

 



การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
The  Categorigation  of  Dhamma  and  Vinaya 

in  the  literary  work “Navakovada” 
: A  study  of  development 

 
พระครูวาปีจันทคุณ 

Pharkhru Vapeechanthakhun 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Mahamachulalongkornrajavidyalaya University 
Email: Assajeree2@hotmail.com 

 
Received: 14 January 2022; Revised: 24 January 2022; Accepted: 30 January 2022 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ ดังนี้ 1) ศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาของนวโกวาท 2) วิเคราะห์การจัด
ประเภทหลักธรรมวินัยในนวโกวาทเชิงพัฒนาการ ขอบเขตด้านเอกสาร/คัมภีร์ ได้แก่ นวโกวาท พระไตรปิฎก 
อรรถกถา ฎีกา เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ขอบเขตด้านเนื้อหา ได้แก่ พระธรรมวินัยในนวโกวาท 
วิเคราะห์ข้อมูลและน าเสนอโดยวิธีพรรณนาความ ผลการวิจัยพบว่า 

วิธีการจัดประเภทวินัย สรุปได้ดังนี้คือ (1) การย่อสิกขาบทในภิกขุวิภังค์ให้เข้าใจง่ายขึ้น (2) บาง
สิกขาบททรงน าค าอธิบายในสิกขาบทวิภังค์มาแสดงไว้ด้วย เพ่ือความเข้าใจถูกต้อง (3)การแปลค าบาลีที่สื่อให้
ทราบสิ่งของในปัจจุบัน (4) การจัดหมวดหมู่เสขิยวัตรใหม่ ผลของการจัดประเภทวินัยคือ (1) ท าให้เข้าใจพระ
วินัยได้ง่ายข้ึน (2) เป็นคู่มือพระวินัย ฉบับย่อ จุดมุ่งหมายของการจัดประเภทธรรมวิภาค โดยภาพรวมเป็นการ
จัดเพ่ือให้คนทั้งหลายได้ศึกษาและน าหลักธรรมที่น่าสนใจและเป็นประโยชน์ในการด าเนินชีวิตประจ าวันไป
ปฏิบัติตาม ผลของการจัดประเภทธรรมวิภาค มีดังนี้คือ (1) เกิดการปรับเปลี่ยนทัศนคติต่อค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาใหม่ (2) เป็นคู่มือการเผยแผ่ธรรมของพระสงฆ์ จุดมุ่งหมายในการจัดประเภทคิหิปฏิบัติคือ
เพ่ือให้ฆราวาสหรือชาวบ้านได้ศึกษาหลักธรรมที่จ าเป็นต่อการด าเนินชีวิตของตนและน าไปปฏิบัติตามเพ่ือ
พัฒนาคุณภาพชีวิตของตนให้ดีขึ้น ผลของการจัดประเภทคิหิปฏิบัติคือ (1) ท าให้ได้รับความสะดวกในการ
ค้นคว้าหลักธรรม (2) เป็นคู่มือการศึกษาธรรมะของอุบาสก-อุบาสิกา  
 

ค าส าคัญ: พระธรรมวินัย, นวโกวาท, พัฒนาการ  
 
 
 
 
 
 
 



2 การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 1-10. 
 

Abstract 
The objectives of this article are as follows: 1) to study the structure and content of 

the Navagovada; The scope of documents/Scriptures are Navakowat, Tipiṭaka, Atthakatha, 
Supreme, related documents and research. Content scope analyzing the data and presenting 
a descriptive method. The results showed that: 

How to Classify Disciplines It can be summarized as follows: (1) the abbreviation of 
the sikkhapada in the vibhabhaga to make it easier to understand; for a correct 
understanding (3) Translation of Pali words that communicate current things (4) Classification 
of new rituals The results of the Vinaya classification are (1) making it easier to understand 
the Vinaya, (2) being a concise manual of the Vinaya. Overall, it is organized for people to 
study and apply principles that are interesting and useful in their daily lives. The results of 
the categorization of Dhamma Viphakha were as follows: (1) a change in attitudes towards 
Buddhist teachings occurred. The aim of categorizing kihipatibat is for laymen or villagers to 
study the principles necessary for their lives and implement them in order to improve their 
quality of life. The results of categorizing the kihipatibat are (1) making it convenient to 
research the dharma, (2) being a manual for the study of the dharma of laypeople-upasikas. 
 
Keywords: Dhamma  and  Vinaya, Navakovada, development 
 
บทน า 

การศึกษาของพระสงฆ์ในสมัยพุทธกาลท่านจัดไว้เป็น 2 ประเภท คือ คันถะธุระ และวิปัสสนาธุระ 
คันถธุระ หมายถึง การเรียนและทรงจ าพระไตรปิฎก ตลอดจนการถ่ายทอดหรือกล่าวสอนแก่คนอ่ืน ส่วน
วิปัสสนาธุระ หมายถึง การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งพระพุทธโฆสาจารย์อธิบายว่า ภิกษุผู้มีความประพฤติ
เบาพร้อม ยินดีในเสนาสนะอันสงัด ก าหนดความสิ้นและความเสื่อมไปในอัตภาพแห่งตนแล้วเจริญวิปัสสนาจน
ได้ส าเร็จพระอรหันต์ในที่สุด (พระพุทธโฆสาจารย์ รจนา, สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส 
ทรงตรวจช าระ, 2543) รูปแบบของการศึกษาเป็นลักษณะของการสอน การฟัง และการท่องจ า (มุขปาฐะ) ซึ่ง
เป็นการเรียนจากพุทธส านักและส านักของพระสาวกท่ีมีชื่อเสียง เช่น พระอุบาลีเถระ พระอานนทเถระ พระสา
รีบุตรเถระ เป็นต้น 

องค์ประกอบของการศึกษาพระพุทธศาสนาที่ส าคัญมี 3 ประการ คือ (1) ปริยัติ ได้แก่ การศึกษาเล่า
เรียนพระธรรมวินัย นับเป็นองค์ประกอบส าคัญโดยความเป็นพ้ืนฐานของการปฏิบัติ และการศึกษาเล่าเรียน
ปริยัติธรรมนั้นเป็นการศึกษาภาคทฤษฎี คือการศึกษาธรรมวินัยให้มีความรู้พ้ืนฐานอย่างแจ่มแจ้ง เพ่ือให้เกิด
ความกระจ่างแจ้งว่า ค าสอนของพระพุทธองค์ที่จัดเป็นธรรมบทนั้นบทนี้ว่าด้วยเรื่องอะไร ถ้าผู้เรียนจะน้อม
น าเอาธรรมค าสั่งสอนมาปฏิบัติเพื่อเป็นแนวทางหรือแสงประทีปแห่งชีวิตจะท าอย่างไร และเม่ือปฏิบัติตามแล้ว
จะได้ผลอย่างไร เป็นต้น เรียกว่า ปริยัติ (2) ปฏิบัติ ได้แก่ การน้อมน าเอาหลักธรรมค าสอนที่ได้เรียนรู้ในทาง
ภาคทฤษฎีนั้นมาสู่ภาคปฏิบัติ คือน ามาประพฤติปฏิบัติจริงๆ เพ่ือเป็นการอบรมกาย วาจา และใจ กล่าวอีกนัย
หนึ่งก็คือน าเอาหลักธรรมที่เรียนรู้แล้วนั้นมาเป็นแนวทางหรือปทัฏฐานแห่งชีวิตให้เหมาะสมกับฐานะของตน 



3 การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 1-10. 
 

เรียกว่า ปฏิบัติ (3) ปฏิเวธ ได้แก่ ผลของการปฏิบัติธรรมนั้น เช่น พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พระ
อรหันตสาวก พระอริยบุคคล เป็นต้น ผู้ได้รับผลแห่งการปฏิบัติ ซึ่งท าให้ยกฐานะจากปุถุชนธรรมดาขึ้นมาเป็น
พระอริยบุคคล การบรรลุธรรมชั้นนั้นๆ ตามภูมิธรรมที่ตนปฏิบัตินั้นไม่มีใครมายกย่องหรือแต่งตั้งให้แต่การยก
ฐานะดังกล่าวเป็นไปโดยอัตโนมัติ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือฐานะหรือต าแหน่งแห่งอริยเจ้านั้นไม่มีการแต่งตั้ง
ให้จะรู้ได้ด้วยตนเอง คือเป็นปัตจัตตัง เวทิตัพโพ วิญญูหิ เรียกว่า ปฏิเวธ (สมศักดิ์  บุญปู่, 2552) 

หลังพุทธกาลการจัดการความรู้ทางพระพุทธศาสนา หรือการสืบทอด เผยแผ่พระพุทธศาสนาปรากฏ
อยู่ในรูปแบบของการสังคายนา การอบรมสั่งสอนหลักธรรมวินัย และการเรียนในส านักที่สืบทอดมาแต่สมัย
พุทธกาล เช่น ส านักพระอุบาลี ส านักพระทาสกะ ส านักพระโสณกะ เป็นต้น (พระพุทธโฆสาจารย์ รจนา, 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงตรวจช าระ, 2543) การศึกษาปริยัติธรรมในประเทศ
ไทยนั้นมีดังนี้คือ ในสมัยล้านนา สถานที่ศึกษาคือวัด ผู้บริหารและผู้จัดการศึกษาคือพระ ในยุคนี้ถือว่าเป็นยุค
ทองของการศึกษาบาลี เพราะมีพระเถระที่แตกฉานในพระไตรปิฎกหลายรูป มีผลงานคือการแต่งคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนาหลายเล่ม เช่น พระสิริมังคลาจารย์ แต่งคัมภีร์มังคลัตถทีปนี เป็นต้น ซึ่งปัจจุบันคณะสงฆ์ไทย
ได้ใช้เป็นหลักสูตรวิชาแปลมคธเป็นไทย ของประโยค ป.ธ. 4-5 และหลักสูตรวิชาแปลไทยเป็นมคธ ของ
ประโยค ป.ธ. 7 

การศึกษาพระปริยัติธรรมของคณะสงฆ์ไทยในสมัยสุโขทัย เป็นการเรียนพระไตรปิฎกโดยแยกเป็น
ตอน ๆ คือ ในเบื้องต้นเรียนพระสูตรก่อน หลังจากนั้นก็เรียนพระวินัย และเรียนพระอภิธรรมโดยล าดับ 
นอกจากนี้ก็เรียนศิลปศาสตร์อ่ืนๆ ด้วย การเรียนการสอนนั้นมีพระมหากษัตริย์ พระ และราชบัณฑิตเป็น
ผู้สอน สถานที่เรียนได้แก่วัด และวัง คือพระรูปที่คงแก่เรียนและแตกฉานในพระไตรปิฎกเป็นผู้สอนพระเณร
และชาวบ้านในวัด ส่วนราชบัณฑิตสอนบุตร-ธิดา ของเจ้านายที่ศึกษาพระพุทธศาสนาและวิชาอ่ืนๆ ภายในวัง 
การวัดผลการศึกษายังไม่มีรูปแบบที่แน่นอน วัดจากความทรงจ าเป็นพ้ืนส่วน ในสมัยอยุธยา เนื่องจาก
บ้านเมืองมีความเดือดร้อนวุ่นวายจากภัยสงคราม การศึกษาเล่าเรียน  พระธรรมวินัยจึงไม่มีความเจริญรุ่งเรือง
สม่ าเสมอเหมือนกับยุคล้านนาและยุคสุโขทัยแต่ เจริญรุ่งเรืองเป็นบางสมัยเท่านั้น เช่น สมัยพระนารายณ์
มหาราช เป็นต้น คือในสมัยของพระองค์มีการก าหนดหลักสูตร เวลาเรียน การประเมินผล และวิทยฐานะไว้
อย่างชัดเจน เช่น แปลพระสูตรจบ มีวิทยฐานะเป็นบาเรียนตรี แปลพระสูตรและพระวินัยจบ มีวิทยฐานะเป็น
บาเรียนโท แปลจบทั้งพระสูตร พระวินัย และพระอภิธรรม มีวิทยฐานะเป็นบาเรียนเอก เป็นต้น ครูผู้สอน 
ได้แก่ พระมหากษัตริย์  พระเถระที่แตกฉานในพระไตรปิฎก และราชบัณฑิต สถานที่ เรียน ไ ด้แก่ 
พระบรมมหาราชวังและวัดต่างๆ สมัยกรุงธนบุรี ได้ยึดรูปแบบการเรียนการสอนพระธรรมวินัยเหมือนกับสมัย
อยุธยา (มาณพ  พลไพรินทร์, อ้างใน พระมหาทองเติม  อาจารสุโภ, 2554) ส่วนในยุครัตนโกสินทร์ตอนต้น 
(รัชกาลที่ 1- รัชกาลที่ 3) การศึกษาในสมัยรัชกาลที่ 1 ก็คงเหมือนกับการศึกษาในสมัยกรุงศรีอยุธยา เมื่อถึง
สมัยรัชกาลที่ 2 จึงมีการปรับปรุงหลักสูตรการเรียนการสอนขึ้นใหม่ โดยจัดหลักสูตรเป็น 9 ชั้น หรือ 9 
ประโยค ดังที่ปรากฏในปัจจุบัน มีแตกต่างกันบ้างเล็กน้อย คือ ประโยค 1-2, 3 สอบในคราวเดียวกัน ส าหรับ
หลักสูตรชั้นประโยค 5 ใช้คัมภีร์บาลีมุตตกะ ส่วนหลักสูตรประโยค 9 ใช้คัมภีร์ฎีกาสารัตถทีปนี (ภายหลัง
เปลี่ยนเป็นฎีกาอภิธัมมัตถวิภาวินี) และการสอบในสมัยนั้นเป็นการสอบด้วยวิธีแปลต่อหน้าพระพักต์
พระมหากษัตริย์และคณะกรรมการสอบหรือสอบปากเปล่านั่นเอง ผู้ที่สอบได้ประโยค 7-8-9 เรียกว่า เป็น
บาเรียนเอก คือ ประโยค 7 เรียกว่า เอกสามัญ (เอก ส.) ประโยค 8 เรียกว่า เอกมัธยม (เอก ม.) ประโยค 9 
เรียกว่า เอกอุดม (เอก อุ.) (สมศักดิ์  บุญปู่, 2552) 



4 การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 1-10. 
 

การศึกษาปริยัติธรรมในสมัยรัชกาลที่ 4- รัชกาลที่ 6 ถือว่าเป็นยุคปฏิรูปการศึกษาปริยัติธรรมแห่ง
คณะสงฆ์ไทย ผู้ที่มีบทบาทโดดเด่นในการปฏิรูปการศึกษาหรือจัดการศึกษาปริยัติธรรม ได้แก่ สมเด็จพระมหา
สมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส สมเด็จพระสังฆราชเจ้า ซึ่งพระองค์ทรงด ารงต าแหน่งเป็นสมเด็จ
พระสังฆราชองค์ที่ 10 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ เนื่องจากพระองค์ทรงพิจารณาเห็นว่า การศึกษาปริยัติธรรม
แบบเดิมไม่เหมาะแก่การศึกษาในสมัยปัจจุบัน เพราะหลักสูตรมีเนื้อหาพิสดาร ดังนั้นจึงได้ทรงปรับปรุง
หลักสูตรใหม่ให้กะทัดรัดกว่าเดิม ในส่วนหลักสูตรนักธรรมที่คณะสงฆ์ไทยใช้ศึกษาเล่าเรียนมาจนถึงปัจจุบัน 
กล่าวเฉพาะนวโกวาท เกิดขึ้นเมื่อครั้งพระองค์ประทับอยู ณ วัดมกุฏกษัตริยาราม (พ.ศ. 2442-2444) โดย
พระองค์ไดทรงเลือกแปลธรรมวินัยในพระไตรปฎกส าหรับทรงสั่งสอนภิกษุสามเณรในวัดนั้น ในเบื้องต้นผู
ศึกษาต้องจดไปทองบนกันกอน ตอมาเมื่อเสด็จกลับมาประทับ ณ วัดบวรนิเวศวิหาร ช่วงแรกๆ ก็ยังทรงสั่ง
สอนดวยวิธีนั้นอยู่ ภายหลังจึงรับสั่งใหรวบรวมขอธรรมวินัยนั้นๆ พิมพขึ้นส าหรับเปนแบบเรียนธรรมวินัยของ
มหามกุฏราชวิทยาลัยสืบมา พระประสงค์ในการนิพนธ์นวโกวาทก็เพ่ือให้พระบวชใหม่ได้ศึกษาภายใน
ระยะเวลาที่สั้น คือก าหนดระยะให 3 เดือน เดือนแรกก าหนดเวลาไวส าหรับบุรพกิจอยางอ่ืน เดือนที่ 2 เรียน
วินัยบัญญัติ เดือนที่ 3 เรียนธรรมวิภาค เดือนสุดทายเมื่อใกล้สึก เรียนคิหิปฏิบัติ ก าหนดระยะเวลาเรียนอย่างนี้ 
ผูมีสติปญญาดีและมีอุตสาหะก็สามารถที่จะเรียนไดเร็วกวาก าหนด ผู้มีสติปัญญาและอุตสาหะปานกลาง ก็พอ
เรียนทันก าหนด ส่วนผู้มีสติปัญญาไม่ดีทั้งมีความเพียรน้อย ก็เรียนไมทันก าหนด (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า 
กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2550) 

นวโกวาท ประกอบด้วยหลักธรรมวินัย 3 ส่วนด้วยกัน ส่วนแรก เรียกว่า วินัยบัญญัติ เป็นการรวบรวม
สิกขาบทที่พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติไว้ในภิกขุวิภังค์ (ปาติโมกข์) จ านวน 227 สิกขาบท ด้วยส านวนย่อ 
เพ่ือให้ง่ายต่อการศึกษาและท าความเข้าใจ ส่วนที่สอง เรียกว่า ธรรมวิภาค เป็นการคัดเลือกหลักธรรมที่
น่าสนใจมาจัดเป็นไว้หมวดๆ เริ่มตั้งแต่หมวด 2 (ทุกะ) จนถึง ปกิณณกะ คือหมวดเบ็ดเตล็ด เพ่ือให้เข้าใจ
สภาวธรรมและเป็นยึดถือเป็นหลักปฏิบัติ (จริยธรรม) ส่วนที่สาม เรียกว่า คิหิปฏิบัติ เป็นการคัดเลือก
หลักธรรมที่ครอบคลุมวิถีชีวิตประจ าวันในด้านต่างๆ เช่น การปกครอง การครองเรือน การประกอบอาชีพ การ
อยู่ร่วมกับผู้อ่ืน เป็นต้น มาแสดงไว้เป็นหมวดหมู่ เริ่มตั้งแต่หมวด 4 (จตุกกะ) จนถึงหมวด 6 (ฉักกะ) เพ่ือให้
เป็นประโยชน์แก่ภิกษุรูปที่ลาสิกขาออกไปครองเรือน ในการพระนิพนธ์นวโกวาทนี้พระองค์ทรงได้อาศัยข้อมูล
จากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนากว่า 24 เล่ม ในการนิพนธ์นวโกวาท ได้มีการเพ่ิมหลักธรรมในภายหลังด้วย ทั้งนี้
เพ่ือให้หนังสือมีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น เช่น ในการพิมพครั้งที่ 12/2453 ได้ทรงเพ่ิมทุกะ (หมวด 2) และโพธิป
กขิยธรรม ในการพิมพ์ครั้งที ่9/2447 ได้ทรงเพ่ิมศัพท์บาลี เพ่ือให้ง่ายต่อการจดจ าหัวข้อธรรม และในการพิมพ
ครั้งที ่37/2477 คณะกรรมการตรวจช าระแบบเรียน ได้มอบหมายให้พระราชสุธี (วิจิตร อาภากโร ป.ธ. 9) วัด
มหาธาตุ ใหคนหาที่มาแหงธรรมนั้นๆ แล้วน ามาลงไวก ากับหลักธรรมนั้น ๆ เพ่ือให้ง่ายต่อการค้นคว้าศึกษา
เพ่ิมเติม (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2550) 

การปฏิรูปการศึกษาปริยัติธรรมถือว่าเป็นการปรับปรุงโครงสร้างการศึกษาพระปริยัติใหม่ มีผลต่อ
ทัศนคติหรือโลกทัศน์ของผู้ศึกษารวมทั้งผลแห่งการปฏิบัติด้วย จึงถือว่าเป็นเรื่องที่ส าคัญ ที่ไม่ควรละเลย กล่าว
ในแง่ของพัฒนาการแห่งพระพุทธศาสนาถือว่าได้ศึกษาร่องรอยพัฒนาการแห่งการศึกษาพระพุทธศาสนาในยุค
ทองแห่งสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ ด้วยเหตุผลดังที่กล่าวมานี้ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาพระนิพนธ์นวโกวาทของ
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส สมเด็จพระสังฆราช ผู้ได้ทรงบุกเบิกการศึกษาปริยัติธรรม
แบบสมัยใหม่ที่มีผลมาจนถึงปัจจุบัน 



5 การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 1-10. 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1) เพ่ือศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาของนวโกวาท 
 2) เพ่ือวิเคราะห์การจัดประเภทหลักธรรมวินัยในนวโกวาทเชิงพัฒนาการ 
 
วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเอกสาร/คัมภีร์ โดยศึกษาข้อมูลจากเอกสาร/คัมภีร์ (Documentary 
research) ซึ่งมีข้ันตอนในการศึกษา ดังนี้ 
 1) ศึกษาค้นคว้าเอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ หนังสือนวโกวาท โดยศึกษาในเชิงพัฒนาการ คือการแปล
และจัดประเภทหลักธรรมวินัยจากพระไตรปิฎกเป็นหนังสือนวโกวาท 

2) ศึกษาค้นคว้าเอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2550 และ
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 อรรถกถา ฎีกา คัมภีร์อ่ืนๆ 
ตลอดทัง้เอกสาร หนังสือ สิ่งพิมพ์ต่างๆ ที่เก่ียวข้องกับงานวิจัย 

3) วิเคราะห์ข้อมูล สรุปผลการวิจัย และข้อเสนอแนะ 
 
ผลการวิจัย  

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้ทรงนิพนธ์ขึ้นนวโกวาทขึ้น เมื่อครั้งเสด็จ
ประทับอยู่ ณ วัดมกุฏกษัตริยาราม (พ.ศ. 2442-2444) โดยได้ทรงเลือกแปลธรรมวินัยในพระไตรปิฎก เพ่ือ
ทรงสั่งสอนภิกษุ-สามเณรภายในวัด ในเบื้องต้นยังไม่มีการจัดพิมพ์เป็นรูปเล่ม ผู้ศึกษาต้องจดบันทึกไปท่องจ า
กันก่อน ภายหลังเมื่อเสด็จกลับมาประทับ ณ วัดบวรนิเวศวิหารแล้ว จึงทรงรับสั่งให้จัดพิมพ์ขึ้นส าหรับเป็น
แบบเรียนธรรมวินัยของมหามกุฏราชวิทยาลัย หลังจากนั้นก็มีการจัดพิมพ์ทุกปี เพราะได้รับความนิยมจากผู้
ศึกษา นวโกวาทเป็นหนังสือที่ได้รับการปรับปรุงและขยายความมาเรื่อย ๆ ในระยะแรก ๆ สมเด็จพระมหา
สมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงปรับปรุงเพ่ิมเติมเอง เช่น เพ่ิมศัพท์บาลี เพ่ือให้ง่ายต่อการจดจ า
หลักธรรม เป็นต้น เมื่อพระองค์สิ้นพระชนม์แล้ว ได้มีการปรับปรุงให้สมบูรณ์เพ่ิมขึ้นอีกโดยคณะกรรมการ
จัดท าหนังสือชองมหามกุฏราชวิทยาลัย เช่น เพ่ิมเชิงอรรถ เพ่ือให้ทราบที่มาและง่ายต่อการค้นคว้าเพ่ิมเติม 
จุดมุ่งหมายหรือวัตถุประสงค์ในการนิพนธ์นวโกวาทคือ ทรงต้องการสร้างหลักสูตรธรรมวินัยแบบย่อหรือ
หลักสูตรระยะสั้น เพ่ือสั่งสอนสัทธิวิหาริกและอันเตวาสิกผู้บวชใหม่ คือบวชช่วงเข้าพรรษา เมื่อออกพรรษาก็
ลาสิกขาไป ซึ่งสามารถน าหลักธรรมที่ได้เรียนนั้นไปใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อการด าเนินชีวิตด้วย หากจะสั่งสอน
เหมือนกับพระภิกษุ-สามเณรผู้บวชนานก็จะไม่ได้ผล เพราะไม่มีเวลาเรียนมาก นอกจากนี้พระองค์ยังทรงหวัง
ให้เป็นหลักสูตรส าหรับอุปัชฌาย์อาจารย์ได้สั่งสอนศิษย์ของตนผู้บวชช่วงเข้าพรรษาด้วย เพื่อการปฏิบัติตนตาม
หลักพระธรรมวินัย 

ความส าคัญของนวโกวาทคือคณะสงฆ์ไทยใช้เป็นหลักสูตรระดับนวกภูมิและนักธรรมตรีของการจัด
การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมมาตั้งแต่อดีต (ร.6) จนถึงปัจจุบัน เป็นหนังสือที่รวบรวมพระวินัยและ
หลักธรรมหมวดต่าง ๆ จากพระไตรปิฎกมาเรียบเรียงไว้ด้วยส านวนภาษาที่เข้าใจง่าย มีเนื้อหาเหมาะแก่
การศึกษาและจดจ า เพราะเป็นการย่อหลักธรรมไว้เป็นหมวดหมู่ ท าให้เข้าใจง่าย แม้คนที่ไม่มีพ้ืนฐานการเรียน
ปริยัติมาก่อนก็สามารถอ่านท าความเข้าใจได้โดยไม่ยาก นอกจากพระภิกษุ-สามเณร และฆราวาสผู้เรียนธรรม
ศึกษาจะใช้ศึกษาเพ่ือการสอบธรรมสนามหลวงและธรรมศึกษาแล้ว ผู้สนใจทั่วไปก็สามารถที่จะศึกษานวโกวาท



6 การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 1-10. 
 

เพ่ือเข้าใจหลักธรรมด้วย โดยเฉพาะนักเทศน์ นักบรรยายทั้งหลายมักจะอ้างหลักธรรมในนวโกวาทเสมอ เพราะ
โดยมากเป็นหลักจริยธรรมเกี่ยวกับการด ารงชีวิตประจ าวัน เช่น ขันติ โสรัจจะ, บุพพการี กตัญญูกตเวที เป็น
ต้น พุทธบริษัทก็ได้น าหลักธรรมเหล่านี้ไปปฏิบัติเพ่ือประโยชน์ในการด าเนินชีวิต จึงกล่าวได้ว่า นวโกวาท เป็น
คู่มือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ได้รับความนิยมมาก เป็นแบบอย่างของการรวบรวมหมวดธรรมหรือประเภท
ธรรมส าหรับเป็นคู่มือการศึกษาธรรมของพุทธศาสนิกชน มีส่วนส าคัญท่ีท าให้พระพุทธศาสนาเป็นที่รู้จักของคน
ทั้งหลาย และมีความเจริญรุ่งเรืองมาจนถึงปัจจุบัน 

พระวินัยบัญญัติในนวโกวาทนี้ สมเด็จพระมหาสมณเจ้าได้ทรงรวบรวมและนิพนธ์ไว้เฉพาะสิกขาบท
ที่มาในพระปาติโมกข์เท่านั้น (ภิกขุวิภังค์) จุดมุ่งหมายคือทรงต้องการให้อุปัชฌาย์อาจารย์ได้สั่งสอนพระวินัย
แก่อันเตวาสิกและสัทธิวิหาริก เพื่อให้ได้รู้และเข้าใจแล้วน าไปปฏิบัติตามสิกขาบทที่พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติ
ไว้ ซึ่งมีพระประสงค์ดังนี้คือ (1) เพ่ือความดีงามแห่งสงฆ์ (2) เพ่ือความผาสุกแห่งสงฆ์ (3) เพ่ือข่มบุคคลผู้เก้อ
ยาก (4) เพ่ือความอยู่ผาสุกแห่งเหล่าภิกษุผู้มีศีลดีงาม (5) เพ่ือปิดกั้นอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในปัจจุบัน 
(6) เพ่ือก าจัดอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในอนาคต (7) เพ่ือความเลื่อมในของคนท่ียังไม่เลื่อมใส (8) เพ่ือความ
เลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของคนท่ีเลื่อมใสแล้ว (9) เพ่ือความตั้งมั่นแห่งพระสัทธรรม (10) เพ่ือเอ้ือเฟ้ือพระวินัย 

การบัญญัติพระวินัยแต่ละสิกขาบทนั้นมีสาเหตุมาจากการต าหนิของเพ่ือนพรหมจารีและชาวบ้าน 
ดังนั้นพระพุทธเจ้าจึงทรงได้บัญญัติขึ้นโดยมีวัตถุประสงค์ 10 ประการ ดังกล่าวมา สมเด็จพระมหาสมณเจ้า
เป็นเพียงทรงน ามานิพนธ์ไว้เพื่อวัตถุประสงค์ดังกล่าวมาแล้วข้างต้นนั้นเท่านั้น แต่หากพิจารณาจากส านวนการ
นิพนธ์แล้วจะเห็นว่ามีพระประสงค์ที่จะให้ภิกษุจดจ ามากกว่าการท าความเข้าใจ เพราะเป็นส านวนย่อ บอกแต่
ลักษณะการละเมิดที่ส าคัญเท่านั้น ไม่ได้แสดงเนื้อหาทั้งหมดที่จะท าให้เข้าใจสิกขาบทได้ถูกต้อง ค าอธิบาย
สิกขาบทมีปรากฏในวินัยมุข ซึ่งเป็นหลักสูตรพระวินัยของนักธรรมตรี หนังสืออธิบายพระวินัยที่ควรศึกษา
เพ่ิมเติมเพ่ือความเข้าใจสิกขาบทในนวโกวาทอีกเล่มหนึ่งคือ บุพพสิกขาวัณณนา ผลงานของพระอมราภิรักขิต 
(อมร เกิด) เพราะสมเด็จพระมหาสมณเจ้าได้อาศัยรูปแบบในการนิพนธ์นวโกวาท และการนิพนธ์นวโกวาทก็
เพ่ือต้องการอธิบายเพ่ิมเติมบุพพสิกขาวัณณนาที่พระองค์ได้ศึกษามาก่อนแล้ว วิธีการจัดประเภทวินัย สรุปได้
ดังนี้คือ (1) การย่อสิกขาบทในภิกขุวิภังค์ให้เข้าใจง่ายขึ้น (2) บางสิกขาบททรงน าค าอธิบายในสิกขาบทวิภังค์
มาแสดงไว้ด้วย เพื่อความเข้าใจถูกต้อง (3)การแปลค าบาลีที่สื่อให้ทราบสิ่งของในปัจจุบัน (4) การจัดหมวดหมู่
เสขิยวัตรใหม่ 

ผลของการจัดประเภทวินัยคือ (1) ท าให้เข้าใจพระวินัยได้ง่ายขึ้น (2) เป็นคู่มือพระวินัย ฉบับย่อ, 
สิกขาบทในพระวินัยปิฎกเป็นส านวนมุขปาฐะ ดังนั้น บางสิกขาบทจึงมีข้อความที่วกวนซ้ ากัน หลาย ๆ 
สิกขาบทมีข้อความการสนทนากัน แต่พระองค์ทรงตัดข้อความการสนทนานั้นออก เพราะมีเนื้อหามาก ไม่
เหมาะแก่การท่องจ า บางสิกขาบทพระองค์ได้ทรงน าค าอธิบายในสิกขาบทวิภังค์มาแสดงไว้ด้วยเพ่ือคว าม
เข้าใจและปฏิบัติอย่างถูกต้อง นวโกวาทเป็นคู่มือพระวินัยฉบับย่อที่ได้รับความนิยมสูง มีคุณค่าในแง่ของการ
จดจ าเพ่ือปฏิบัติตาม เพราะอ่านแล้วเข้าใจได้เลย อย่างไรก็ตาม ไม่ควรละเลยการศึกษาพระวินัยปิฎก อรรถ
กถา ฎีกาพระวินัย วินัยมุข และบุพพสิกขาวัณณนา โดยเฉพาะวินัยมุข เป็นหนังสืออธิบายนวโกวาท  ศึกษา
แล้วท าให้เข้าใจสิกขาบทในนวโกวาท หรือวินิจฉัยพระวินัยของสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณว
โรรส 

จุดมุ่งหมายของการจัดประเภทธรรมวิภาค โดยภาพรวมเป็นการจัดเพ่ือให้คนทั้งหลายได้ศึกษาและน า
หลักธรรมที่น่าสนใจและเป็นประโยชน์ในการด าเนินชีวิตประจ าวันไปปฏิบัติตาม หลักธรรมที่น ามาแสดงนั้นมุ่ง



7 การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 1-10. 
 

หมายเพ่ือพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และสติปัญญาของมนุษย์ วิธีการจัดประเภทธรรมวิภาค เป็นการจัด
ตามล าดับจ านวนคือหมวด 2 ถึงหมวดเบ็ดเตล็ด บางหลักธรรมพระสุตตันตปิฎกไม่ได้ตั้งชื่อหัวข้อธรรมไว้ 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้ทรงตั้งชื่อหัวข้อธรรมใหม่ ซึ่งท าให้ทราบลักษณะธรรม
และผลที่จะได้รับจากการปฏิบัติตามด้วย 

ผลของการจัดประเภทธรรมวิภาค มีดังนี้คือ (1) เกิดการปรับเปลี่ยนทัศนคติต่อค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาใหม่ (2) เป็นคู่มือการเผยแผ่ธรรมของพระสงฆ์ ค าอธิบายผลการจัดธรรมวิภาคมีดังนี้คือ การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาสมัยก่อนรัชกาลที่ 4 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ พระสงฆ์นิยมสั่งสอนหลักธรรมเกี่ยวกับพุทธ
จักรวาลวิทยาแก่ชาวบ้าน คือสอนเรื่องผลแห่งกรรม เรื่องโลกหน้า ท าให้ชาวบ้านคาดหวังผลการกระท า เช่น 
ท าบุญเพราะต้องการไปเกิดในสวรรค์และได้เสวยทิพยสมบัติ เว้นการกระท าความชั่ว เพราะไม่ต้องการไปเกิด
ในนรก ซึ่งจะถูกลงโทษให้ได้รับความทุกข์ทรมาน ตั้งแต่รัชกาลที่ 4 เป็นต้นมา ไทยได้รับอิทธิพลแนวความคิด
เรื่องโลกและชีวิตจากชาติตะวันตก ซึ่งเป็นแนวคิดแบบวิทยาศาสตร์ เป็นที่สนใจของคนสมัยใหม่ เพราะเห็นว่า
น่าเชื่อถือกว่าค าสอนที่ไม่อาจพิสูจน์ได้ด้วยประสาทสัมผัส อิทธิพลแนวคิดดังกล่าวมีผลต่อการศึกษา
พระพุทธศาสนาด้วย ดังนั้นจึงได้มีการปฏิรูปหลักสูตรการศึกษาพระปริยัติธรรมใหม่ หลักธรรมในนวโกวาท 
โดยมากท่านเลือกหลักจริยธรรมที่ผู้ปฏิบัติสามารถเห็นผลจริงในปัจจุบันมาแสดงไว้ ท าให้ค าสอนแบบพุทธ
จักรวาลวิทยาถูกทอนความส าคัญลง ผลดีของการศึกษาหลักธรรมที่เน้นการเห็นผลจริงในชีวิตประจ าวันคือท า
ให้พุทธศาสนิกชนไม่คาดหวังผลของการกระท าที่จะได้รับในชาติหน้าจนละเลยการศึกษาชีวิตจริง ซึ่งไม่ใช่วิธีที่
ถูกต้องในการด าเนินชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา ส่วนผลเสียของการลดทอนค าสอนเกี่ยวกับโลกหน้าลงคือ 
ท าให้คนทั้งหลายไม่เกรงกลัวต่อบาปกรรมและการลงโทษในนรก เพราะขาดการเตือนสติ ไม่ให้ประมาทในการ
ด าเนินชีวิต มีผลท าให้คนทั้งหลายกระท าบาปมากขึ้น มีแต่การเบียดเบียนกัน ท าให้ไม่ได้รับความสุขในการอยู่
ร่วมกันในสังคม 

หมวดธรรมในนวโกวาท สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงคัดเลือกจากพระ
สุตตันตปิฎกมาแสดงไว้เพียงบางส่วนเท่านั้น ส าหรับผู้ปรารถนาศึกษาเพ่ิมเติม ก็สามารถศึกษาได้จากพระสูตร
ทั้งหลาย นวโกวาทเหมาะแก่การใช้เป็นคู่มือศึกษาธรรมะ เพราะมีเนื้อหาพอเหมาะ ไม่พิสดารจนเกินไป 
สะดวกแก่การน าไปแสดงธรรมเผยแผ่พระพุทธศาสนา นวโกวาทเป็นหลักสูตรของคณะสงฆ์ไทยในระดับ
นักธรรมตรี พระภิกษุ-สามเณร เมื่อเริ่มเรียนพระปริยัติธรรม ต้องได้ศึกษานวโกวาทก่อนหนังสือธรรมะเล่มอ่ืน 
ดังนั้นจึงมีความคุ้นเคยกับหลักธรรมในนวโกวาทเป็นอย่างดี และเมื่อเรียนจบหลักสูตรนักธรรมแล้วก็นิยมน า
หลักธรรมในนวโกวาทไปเผยแผ่พระพุทธศาสนา เพราะโดยมากเป็นหลักคุณธรรม จริยธรรมในระดับพ้ืนฐาน
การด ารงชีวิตประจ าวัน เหมาะแก่การเทศน์สอนชาวบ้าน จึงกล่าวได้ว่า นวโกวาท เป็นคู่มือการเผยแผ่ธรรมะ
ของพระสงฆ์หรือพระธรรมกถึกที่ได้รับความนิยมมากกว่าหนังสือธรรมะอ่ืน ๆ และเป็นแบบอย่างของการแต่ง
หนังสือประเภทคู่มือการศึกษาธรรมะของพุทธศาสนิกชน 

จุดมุ่งหมายในการจัดประเภทคิหิปฏิบัติคือเพ่ือให้ฆราวาสหรือชาวบ้านได้ศึกษาหลักธรรมที่จ าเป็นต่อ
การด าเนินชีวิตของตนและน าไปปฏิบัติตามเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนให้ดีขึ้น วิธีการจัดท่านแสดงไว้เพียง 
3 หมวด คือ หมวด 4 ถึงหมวด 6 บางส่วนมีการตั้งชื่อหมวดธรรมใหม่ และย่อส านวนให้สั้นลง หลักธรรมที่
น ามาแสดงไว้มีประโยชน์ต่อการด าเนินชีวิตของฆราวาสในหลาย ๆ ด้าน เช่น การใช้จ่ายทรัพย์ การครองชีวิตคู่ 
เป็นต้น ผลของการจัดประเภทคิหิปฏิบัติคือ (1) ท าให้ได้รับความสะดวกในการค้นคว้าหลักธรรม (2) เป็นคู่มือ
การศึกษาธรรมะของอุบาสก-อุบาสิกา ค าอธิบายผลการจัดประเภทคิหิปฏิบัติมีดังนี้คือ ส าหรับพุทธศาสนิกชน



8 การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 1-10. 
 

ที่สนใจศึกษาหลักธรรมเกี่ยวกับการด ารงชีวิตเพ่ือให้ประสบความส าเร็จ หลักธรรมในคิหิปฏิบัติเหมาะแก่
การศึกษาและน าไปปฏิบัติ เพราะกล่าวถึงการด ารงชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนาในด้านต่าง ๆ หากปฏิบัติตาม
ได้ ย่อมได้ชื่อว่าเป็นพุทธศาสนิกชนที่ดี และสามารถด าเนินชีวิตด้วยความสุข ปัจจุบันมีหนังสือคู่มือในการ
ด าเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนจ านวนมาก เช่น ธรรมนูญชีวิต เป็นต้น มีการจัดประเภทธรรมไว้เป็นด้านต่าง ๆ 
เช่น การใช้จ่ายทรัพย์ การปฏิสัมพันธ์ เป็นต้น, คิหิปฏิบัติเป็นภาคนิพนธ์ส่วนหนึ่งของนวโกวาท ซึ่งเป็น
หลักสูตรพระปริยัติธรรม ดังนั้น ผู้ศึกษาจึงได้แก่พระภิกษุ-สามเณร และผู้เรียนธรรมศึกษา แม้คฤหัสถ์ทั่วไปที่
สนใจก็สามารถศึกษาคิหิปฏิบัติได้เหมือนกัน วิธีการจัดประเภทธรรมเมื่อเทียบกับหนังสือประเภทเดียวกันนี้ใน
สมัยปัจจุบันนับว่ามีความล้าสมัยกว่า เพราะท่านจัดหมวดตามจ านวนธรรม คือหมวด 4 ถึงหมวด 6 ถึงอย่าง
นั้นก็ไม่เป็นความล าบากในการค้นคว้าธรรม เพราะมีเพียง 3 หมวดเท่านั้น เมื่อได้ศึกษาและปฏิบัติตามแล้ว
ย่อมได้รับประโยชน์ เช่น รู้จักใช้จ่ายทรัพย์อย่างเหมาะสม ท าให้ไม่ต้องล าบากเพราะความฟุ่มเฟือย และไม่
เป็นคนตระหนี่ทรัพย์ เป็นต้น ท าให้ได้รับความสุขในการด ารงชีวิต 

 
อภิปรายผล  
 นวโกวาทเป็นหนังสือที่มีการเรียงเนื้อหาจากยากไปหาง่าย คือส่วนแรกเป็นเนื้อหาเกี่ยวกับพระวินัย 
เป็นข้อปฏิบัติของภิกษุโดยเฉพาะ ไม่เกี่ยวกับฆราวาส ส่วนที่สองเป็นเนื้อหาเกี่ยวกับหลักธรรมทั่วไป ปฏิบัติได้
ทั้งพระภิกษุ-สามเณร และชาวบ้าน ส่วนที่สามเป็นเนื้อหาเกี่ยวกับข้อปฏิบัติของคฤหัสถ์ พระภิกษุ -สามเณร 
หลังจากศึกษาแล้ว หากลาสิกขาออกไป ก็สามารถน าไปปฏิบัติตามได้ หรือแม้จะไม่ลาสิกขาก็สามารถน าไปสั่ง
สอนชาวบ้านได้ ดังนั้น นวโกวาทจึงเป็นหนังสือที่ศึกษาได้ทั้งพระภิกษุ-สามเณร และอุบาสก-อุบาสิกา แต่ไม่ใช่
หนังสือส าหรับศึกษาเพ่ือปฏิบัติตามพระวินัยของภิกษุณี (ในปัจจุบัน) เพราะไม่มี เนื้อหาเกี่ยวกับสิกขาบทของ
ภิกษุณี เหตุคณะสงฆ์เถรวาทเชื่อว่าปัจจุบันไม่มีภิกษุณีแล้ว เมื่อพิจารณาส านวนการนิพนธ์นวโกวาทแล้ว เห็น
ว่าไม่ใช่การแปลจากสิกขาบทพระบาลีในภิกขุวิภังค์แบบค าต่อค า แต่เป็นการแปลแบบถอดความหมาย บาง
สิกขาบทก็พบว่ามีความเห็นที่ขัดแย้งกันกับสิกขาบทพระบาลี คือไม่ทรงแปลเพ่ือรักษารูปศัพท์ไว้ แต่เป็นการ
แปลแบบถอดความหมายตามที่พระองค์ทรงเข้าใจ (อัตโนมติ) ดังนั้น สิกขาบทในนวโกวาทจึงเป็นส านวนที่
ได้รับการวินิจฉัยแล้วของสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ในส่วนของธรรมวิภาคและคิหิ
ปฏิบัติเป็นการน าหลักธรรมที่น่าสนใจจากพระสูตรมาแสดงไว้ ไม่ค่อยพบความแตกต่างจากพระสูตรเท่าใดนัก 
จะมีบ้างก็เพียงการตั้งชื่อหัวข้อธรรมใหม่เท่านั้นเอง เป็นการคัดเลือกหลักธรรมที่น่าสนใจและเป็นประโยชน์ต่อ
การด าเนินชีวิตประจ าวันมาแสดงไว้ มีแนวคิดหรือทัศนะแบบมนุษยนิยม ดังนั้นจึงท าให้ เห็นถึงพัฒนาการแห่ง
พระพุทธศาสนาจากแนวคิดแบบจักรวาลวิทยามาสู่แนวคิดแบบมนุษยนิยม 
 
สรุป  

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้ทรงนิพนธ์ขึ้นนวโกวาทขึ้น เมื่อครั้งเสด็จ
ประทับอยู่ ณ วัดมกุฏกษัตริยาราม (พ.ศ. 2442-2444) โดยได้ทรงเลือกแปลธรรมวินัยในพระไตรปิฎก เพ่ือ
ทรงสั่งสอนภิกษุ-สามเณรภายในวัด ในเบื้องต้นยังไม่มีการจัดพิมพ์เป็นรูปเล่ม ผู้ศึกษาต้องจดบันทึกไปท่องจ า
กันก่อน ภายหลังเมื่อเสด็จกลับมาประทับ ณ วัดบวรนิเวศวิหารแล้ว จึงทรงรับสั่งให้จัดพิมพ์ขึ้นส าหรับเป็น
แบบเรียนธรรมวินัยของมหามกุฏราชวิทยาลัย หลังจากนั้นก็มีการจัดพิมพ์ทุกปี เพราะได้รับความนิยมจากผู้
ศึกษา จุดมุ่งหมายหรือวัตถุประสงค์ในการนิพนธ์นวโกวาทคือ ทรงต้องการสร้างหลักสูตรธรรมวินัยแบบย่อ



9 การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 1-10. 
 

หรือหลักสูตรระยะสั้น เพื่อสั่งสอนสัทธิวิหาริกและอันเตวาสิกผู้บวชใหม่ ความส าคัญของนวโกวาทคือคณะสงฆ์
ไทยใช้เป็นหลักสูตรระดับนวกภูมิและนักธรรมตรีของการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมมาตั้งแต่อดีต 
(ร.6) จนถึงปัจจุบัน เป็นหนังสือที่รวบรวมพระวินัยและหลักธรรมหมวดต่างๆ จากพระไตรปิฎกมาเรียบเรียงไว้
ด้วยส านวนภาษาที่เข้าใจง่าย มีเนื้อหาเหมาะแก่การศึกษาและจดจ า เพราะเป็นการย่อหลักธรรมไว้เป็น
หมวดหมู่ ท าให้เข้าใจง่าย  

วิธีการจัดประเภทวินัย สรุปได้ดังนี้คือ (1) การย่อสิกขาบทในภิกขุวิภังค์ให้เข้าใจง่ายขึ้น (2) บาง
สิกขาบททรงน าค าอธิบายในสิกขาบทวิภังค์มาแสดงไว้ด้วย เพ่ือความเข้าใจถูกต้อง (3)การแปลค าบาลีที่สื่อให้
ทราบสิ่งของในปัจจุบัน (4) การจัดหมวดหมู่เสขิยวัตรใหม่ ผลของการจัดประเภทวินัยคือ (1) ท าให้เข้าใจพระ
วินัยได้ง่ายข้ึน (2) เป็นคู่มือพระวินัย ฉบับย่อ, จุดมุ่งหมายของการจัดประเภทธรรมวิภาค โดยภาพรวมเป็นการ
จัดเพ่ือให้คนทั้งหลายได้ศึกษาและน าหลักธรรมที่น่าสนใจและเป็นประโยชน์ในการด าเนินชีวิตประจ าวันไป
ปฏิบัติตาม หลักธรรมที่น ามาแสดงนั้นมุ่งหมายเพ่ือพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และสติปัญญาของมนุษย์ ผล
ของการจัดประเภทธรรมวิภาค มีดังนี้คือ (1) เกิดการปรับเปลี่ยนทัศนคติต่อค าสอนทางพระพุทธศาสนาใหม่ 
(2) เป็นคู่มือการเผยแผ่ธรรมของพระสงฆ์ จุดมุ่งหมายในการจัดประเภทคิหิปฏิบัติคือเพ่ือให้ฆราวาสหรือ
ชาวบ้านได้ศึกษาหลักธรรมที่จ าเป็นต่อการด าเนินชีวิตของตนและน าไปปฏิบัติตามเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตของ
ตนให้ดีขึ้น ผลของการจัดประเภทคิหิปฏิบัติคือ (1) ท าให้ได้รับความสะดวกในการค้นคว้าหลักธรรม (2) เป็น
คู่มือการศึกษาธรรมะของอุบาสก-อุบาสิกา  
 
ข้อเสนอแนะ 
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาการจัดประเภทธรรมวินัยในนวโกวาทเชิงพัฒนาการ พบว่ายังมี
ประเด็นที่สามารถศึกษาเพ่ิมเติมได้อีก จึงขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัยในครั้งต่อไป ดังนี้ 
 ๑. ศึกษาหลักธรรมเพ่ือส่งเสริมการปกครองตามระบอบประชาธิปไตยในนวโกวาท 

๒. ศึกษาหลักธรรมเพ่ือส่งเสริมการครองชีวิตคู่ในคิหิปฏิบัติ  
  
เอกสารอ้างอิง 
พระพุทธโฆสาจารย์ รจนา, สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงตรวจช าระ. (2543). 

ธมฺมปทฏฺฐกถา ปฐโม ภาโค. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย.   
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี . ฉบับ มหาจุฬาเตปิฏก  2500. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มาณพ  พลไพรินทร์ อ้างใน พระมหาทองเติม  อาจารสุโภ. (2554). ทัศนคติของสามเณรผู้เรียนพระปริยัติ

ธรรมแผนกบาลี ส านักศาสนศึกษาวัดบูรพาภิราม อ าเภอเมือง จังหวัดร้อยเอ็ด ที่มีต่อการศึกษาบาลี .
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2550). นวโกวาท, พิมพ์ครั้งที่ 80. กรุงเทพมหานคร: 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. 



10 การจัดประเภทพระธรรมวินัยในนวโกวาท : ศึกษาในเชิงพัฒนาการ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 1-10. 
 

สมศักดิ์  บุญปู่. (2552). พระสงฆ์กับการศึกษาไทย. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 



ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บริหารตามหลักอทิธิบาท 4 
The Strategic Leadership of School Administrators in Accordance with the 

Four Iddhipāda Dhammas 
 

พระมหาปริญญา วรญาโณ 
PhramahaParinya Varayano 

โรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา วัดมัชฌิมาวาส  
Wat Matchimawat  

E-mail: yatodchuay@hotmail.co.th 
 

Received: 4 February 2022; Revised: 17 February 2022; Accepted: 26 February 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักอิทธิบาท 4 คือภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์
ตามหลักฉันทะ เป็นกระบวนการสนับสนุนในการท างานตามหลักฉันทะ คือ ความยินดีรักใคร่พอใจในการท า
ให้งานได้บรรลุผลส าเร็จที่ตั้งไว้ ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักวิริยะ เป็นกระบวนสนับสนุนในการท างานตาม
หลักวิริยะ คือ มีความมุ่งมั่นพากเพียร มีความพยายามในการปฏิบัติงานเพ่ือให้องค์กรบรรลุผลส าเร็จที่ตั้งไว้  
ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักจิตตะ คือ ความเอาใจใส่ในการปฏิบัติงานในการบริหารองค์กรบรรลุผลส าเร็จใน
เป้าประสงค์ที่ตั้งไว้ และ ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักวิมังสา หมายถึง กระบวนสนับสนุนให้ความร่วมมือใน
การท างานตามหลักวิมังสา คือ ความคิดพิจารณาหาเหตุผล รู้จักวิธีในการปฏิบัติงานในการบริหารเพ่ือให้การ
บริหารองค์กรบรรลุผลส าเร็จ 

 
ค าส าคัญ: ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์, หลักอิทธิบาท 4         
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mailto:yatodchuay@hotmail.co.th


12 ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บรหิารตามหลักอิทธิบาท 4         
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3),  11-20. 
 

Abstract 
This article aims to study strategic leadership based on principle of Iddhipada 4. 

Proposition Strategic leadership is therefore a process that encourages collaboration in 
working according to the principle of proposition, i.e., satisfaction in accomplishing the 
intended outcomes. Strategic leadership based on perseverance It is a process that 
encourages cooperation in working according to the principle of perseverance, that is, 
determination, perseverance, and effort in working in order to achieve the organization's set 
success. According to the Chitta principle, strategic leadership is attentiveness in managing 
the organization to achieve the set objectives. Consider the rationale. Know how to perform 
administrative tasks in order to achieve successful organizational management. 

 
Keywords: The Strategic Leadership, Principles of Immigration 4       
 
บทน า 

สถานการณ์การเปลี่ยนแปลงทั้งภายนอกและภายในประเทศที่มีผลกระทบต่อการพัฒนาของประเทศ
ไทยในอนาคตสะท้อนให้เห็นว่าประเทศไทยยังต่อเผชิญกับกระแสการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็ว ซับซ้อนและ
คาดการณ์ผลกระทบได้ยาก ประกอบกับการทบทวนผลการพัฒนาประเทศที่ผ่านมาบ่งชี้ว่าเศรษฐกิจ สังคม 
และการเมืองของประเทศมีความก้าวหน้าในหลายด้าน แต่ขณะเดียวกันยังมีปัญหาเชิงโครงสร้างของระบบ
เศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อม และการบริหารจัดการประเทศที่มีความบิดเบือนไม่เอ้ือต่อการพัฒนาประเทศที่
ยั่งยืนในระยะยาว การพัฒนาประเทศให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข และยั่งยืนภายใต้กระแสการ
เปลี่ยนแปลงทั้งภายนอกและภายในประเทศที่ปรับเปลี่ยนเร็ว จึงจ าเป็นต้องก าหนดทิศทางและยุทธศาสตร์การ
พัฒนาที่เหมาะสม โดยเร่งสร้างภูมิคุ้มกันเพ่ือป้องกันปัจจัยเสี่ยง และเสริมรากฐานของประเทศด้านต่าง ๆ  ให้
เข้มแข็ง ควบคู่กับการให้ความส าคัญกับการพัฒนาคนและสังคมไทยให้มีความก้าวทันต่อการเปลี่ยนแปลง 
(ส านักงานคณะกรรมการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2554)  

สังคมไทยมีการเปลี่ยนแปลงและการพัฒนาในด้านต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นด้านการเมือง และด้าน
การศึกษาการพัฒนาประชาธิปไตย เมื่อเข้าสู่ยุคโลกาภิวัตน์มีการน าเอาเทคโนโลยีมาใช้อย่างกว้างขวาง ใน
วงการศึกษามีการปรับเปลี่ยนครั้งยิ่งใหญ่โดยมีการปฏิรูปต่างๆ ในสถานการณ์ของการปกครองที่ดีที่จะท าให้
การอยู่รอดด้วยการอาศัยผู้น าเป็นสิ่งส าคัญ จากการศึกษาทางมานุษยวิทยาในกลุ่มแรก ๆ ที่พบว่าไม่ว่าจะเป็น
วัฒนธรรมแบบใดในโลกนี้ (เจ้าอธิการบุญช่วย โชติว โส, 2562) บุคคลส าคัญในองค์กรมีบทบาทที่ต้องด าเนินไป
ภายใต้เงื่อนไขปัจจัยของสภาวะที่อยู่รอบด้านโดยเฉพาะอย่างยิ่งโลกทุกวันนี้มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว 
ผู้น านอกจากจะก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงไปตามกระแส แต่ต้องมีวิธีการรับมือกับการเปลี่ยนแปลงเพ่ือให้
บรรลุตามเป้าหมายที่วางไว้ โดยสามารถขจัดปัญหาความขัดแย้งและการต่อต้านได้อย่างเหมาะสม เพราะผู้น า
เป็นกลไกส าคัญที่ท าให้องค์กรประสบความส าเร็จหรือล้มเหลวได้ ซึ่งการเปลี่ยนแปลงในโลกปัจจุบันที่เป็น
อย่างรวดเร็วย่อมน าไปสู่การปรับเปลี่ยนและการใช้รูปแบบภาวะผู้น าที่สามารถทันกับการเปลี่ยนแปลง 
สามารถบริหารจัดการองค์กรให้เกิดประสิทธิภาพสูงสุด (แม๊กซ์เวลล์, จอห์น ซี, 2552) 



13 ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บรหิารตามหลักอิทธิบาท 4         
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3),  11-20. 
 

จากผลที่เกิดจากความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี โลกในยุคข้อมูลข่าวสาร ภาวการณ์แข่งขันที่ไร้พรหม
แดน ภาวะวิกฤติทางเศรษฐกิจและภาวะที่มีทรัพยากรจ ากัด ผู้บริหารจึงต้องมีวิสัยทัศน์ ด้วยข้อผูกพันต่อการ
ให้บริการสาธารณะ และมีความสามารถในการกระตุ้นให้บุคลากรในองค์กรได้ใช้ศักยภาพที่ดี บุคลากรใน
สถานศึกษามีความพึงพอใจ สามารถท างานให้เกิดผลสูงสุด สร้างพันธมิตร  ทั้งภายในและภายนอกองค์ก ร 
สื่อสารกับลูกค้าด้วยความรู้สึกที่ดีต่อกัน รวมทั้งเป็นผู้ที่มีทักษะทางการบริหารจัดการเพ่ือให้เกิดผลสัมฤทธิ์ของ
งานสูงสุด (เทื้อน ทองแก้ว, 2545) ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์จึงเป็นภาวะผู้น าซึ่งจะน าพาองค์กรไปสู่ความ
เจริญก้าวหน้า กล่าวคือ ผู้น าเชิงกลยุทธ์จ าเป็นจะต้องมีวิสัยทัศน์ส าหรับองค์กรเพ่ือก าหนดทิศทางและ
จุดมุ่งหมายอย่างชัดเจน วิสัยทัศน์คือสิ่งที่ส าคัญมากส าหรับผู้น า การวางแผลกลยุทธ์จะต้องวางบนพ้ืนฐานของ
ระบบที่มีเหตุผล และสิ่งที่ส าคัญอีกอย่างหนึ่งก็คือ ควรจะดูวัฒนธรรมในสังคมนั้นๆ ประกอบด้วย (มันทนา 
กองเงิน, 2554) ซ่ึงต้องมีผู้น าที่จะช่วยพาสังคมของตนไปสู่ความเจริญตามเป้าหมายทั้งที่เป็นทางการ และไม่
เป็นทางการ (เจ้าอธิการบุญช่วย โชติว โส, 2562) 

 
แนวคิดเรื่องภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ 

1) ความหมายของภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ 
ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ หมายถึง ผู้น าหรือกลุ่มผู้น าระดับสูงที่มีความสามารถในการคาดการณ์ มีมุมมอง

ระยะยาวและสร้างความยืดหยุ่นให้องค์การบรรลุเป้าหมายโดยมีขอบเขตความรับผิดชอบงานทั้งองค์การ  (สุ
เทพ พงศ์ศรีวัฒน์, 2548) มีความสามารถในการท านายอนาคตด้วยมีสายตาที่กว้างไกล รักษาความยืดหยุ่นและ
ใจกว้างพอที่จะให้อ านาจหรือรับฟังบุคคลอ่ืนในการสร้างสรรค์และเปลี่ยนแปลงเชิงกลยุทธ์เท่าที่จ าเป็น (ทรรศนะ 
บุญขวัญ, 2549) มองการณ์ไกลในอนาคตถึงสิ่งที่ต้องการให้เกิดขึ้นในระยะยาวข้างหน้า เช่น 5-10 ปี ข้างหน้า
วางแผนกลยุทธ์เพ่ือไปสู่จุดหมายปลายทางท่ีตั้งใจไว้ ผู้น าเชิงกลยุทธ์มีความสนใจต่อสภาพแวดล้อมภายนอกที่
มีผลกระทบต่อการก าหนดกลยุทธ์ (เนตร์พัณณา ยาวิราช, 2550)  

ดังนั้น ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ หมายถึง คุณลักษณะการใช้อิทธิพลอ านาจ ศิลปะและความสามารถของ
ผู้บริหารในการแสดงให้เห็นการก าหนดทิศทางและการกระตุ้นสร้างแรงบันดาลใจให้แก่สมาชิกที่เป็น
กระบวนการพัฒนาความสามารถของผู้ร่วมงานไปสู่ระดับที่สูงขึ้นและมีศักยภาพมากขึ้น  ท าให้เกิดการ
ตระหนักรู้ในภารกิจและวิสัยทัศน์ของกลุ่มจูงใจให้ผู้ร่วมงานเกิดพลังร่วมในการพัฒนาปรับเปลี่ยนสถานศึกษา
ให้ดีขึ้นและผลักดันให้การบริหารประสบความส าเร็จ 

2) องค์ประกอบภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ 
อารีวรรณ ประสาน (อารีวรรณ ประสาน, 2563) กล่าวถึง องค์ประกอบของภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ 

ไว้ดังนี้ 
1. แรงกดดันเชิงกลยุทธ์ปัจจัยส าคัญที่น ามาประกอบการจัดท ากลยุทธ์ของผู้น า  ได้แก่วัฒนธรรม 

ให้ความหมายไว้ว่าเป็น สมมติฐานและความเชื่อต่างๆ ที่สมาชิกขององค์การยึดถือร่วมกัน 
        1.1 โครงสร้าง คือ การออกแบบองค์ประกอบต่างๆ ที่เป็นส่วนส าคัญขององค์การเช่น ระดับ

ของการรวมศูนย์อ านาจ ความเป็นระบบแบบทางการ การบูรณาการและขอบเขตการควบคุม สภาพแวดล้อม 
หมายถึง แรงกดดันทั้งหลายจากการเปลี่ยนแปลงภายนอกที่มีศักยภาพพอที่จะส่งผลกระทบต่อองค์การ 
ขณะที่เทคโนโลยี คือปัจจัยที่อยู่ในกระบวนการแปรสภาพให้ตัวป้อนทั้งหลายกลายไปเป็นผลผลิต โดยมีภาวะ
ผู้น า ซึ่งประกอบด้วย ผู้บริหารระดับสูง และระดับส่วนงานต่างๆ ที่เข้าไปรับผิดชอบดูแลด าเนินการ 



14 ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บรหิารตามหลักอิทธิบาท 4         
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3),  11-20. 
 

 1.2 สภาพแวดล้อม หมายถึง แรงกดดันทั้งหลายจากการเปลี่ยนแปลงภายนอกที่มีศักยภาพ
พอจะส่งผลกระทบต่อองค์การ ขณะที่เทคโนโลยี คือ ปัจจัยที่อยู่ในกระบวนการแปรสภาพให้ตัวป้อนทั้งหลาย
ไปเป็นผลผลิต โดยมีภาวะผู้น า ซึ่งประกอบด้วยผู้บริหารระดับสูงและระดับที่ส่วนงานต่าง ๆ ที่เข้าไป
รับผิดชอบดูแลด าเนินการ 

2. บทบาทของผู้น าเชิงกลยุทธ์ ผู้น าเชิงกลยุทธ์ มีบทบาทสองด้านที่เป็นบทบาทคู่ขนานกันคือ 
บทบาทแรกเป็นผู้วางแผน ออกแบบหรือก าหนดวิสัยทัศน์และกลยุทธ์ให้แก่องค์การส่วนบทบาทที่สองในฐานะ
ของผู้ที่น าเอากลยุทธ์ไปสู่การปฏิบัติ ดังนั้นผู้น าเชิงกลยุทธ์ จึงเป็นทั้งผู้ก าหนดและผู้น าสู่การปฏิบัติ คือ ใน
กรณีที่องค์การยังไม่ได้จัดท ากลยุทธ์ ผู้น าจะต้องมีบทบาทความรับผิดชอบที่ส าคัญยิ่งต่อการก าหนดทิศทาง
ให้แก่องค์การ 

3. ปัจจัยที่ก ากับควบคุมต่อบทบาทของผู้น า ได้แก่ ปัจจัยสภาพแวดล้อมภายนอกความไม่แน่นอน
ของสภาพแวดล้อม ประเภทขององค์การ/อุตสาหกรรม การเติบโตของตลาดข้อจ ากัดต่าง ๆ ด้านกฎหมาย 
ปัจจัยสภาพแวดล้อมภายใน ด้านความมั่นคงขนาดและโครงสร้างองค์การมีขนาดใหญ่ก็มีแนวโน้มของการ
กระจายอ านาจในการตัดสินใจมากขึ้น ท าให้บทบาทของผู้น าระดับสูงในการตัดสินใจเกี่ยวกับการปฏิบัติงาน
ประจ าวันจะลดลงตามไปด้วย วัฒนธรรม อายุหรือระยะเวลาการพัฒนาองค์การ เป็นสาเหตุส าคัญที่ท าให้เกิด
ความไม่แน่นอนขึ้น ทั้งภายในและภายนอกต่อองค์การ การเข้ามามีอ านาจของทีมบริหารระดับสูง คือ องค์การ
ใดที่ไม่มีทีมผู้บริหารระดับสูงหรือแม้จะมีก็อยู่ในสภาพอ่อนแอ อ านาจและอิทธิพลจะตกอยู่ในมือของผู้น าสูงสุด
ที่จะก่อให้เกิดผลกระทบต่อองค์การได้มาก 

Ireland R. D. and Hitt M. A (Ireland, R. D. and Hitt, M. A, 1999) ได้แสดงความเห็นเกี่ยวกับ
องค์ประกอบของภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ที่เหมาะสมกับศตวรรษที ่21 ว่าผู้น าเชิงกลยุทธ์จ าเป็นต้องด าเนินการใน 
6 กิจกรรม ดังต่อไปนี้ 

1. วิสัยทัศน์ร่วม ผู้น าเชิงกลยุทธ์หรือทีมงานบริหารสูงสุดจะต้องสามารถให้วิสัยทัศน์ที่แจ่มชัดและมี
ลักษณะที่จูงใจขององค์กรได้ เป็นวิสัยทัศน์ที่ได้มาจากบุคคลฝ่ายต่างๆ ที่ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียขององค์การเข้ามา
มีส่วนร่วมอย่างกว้างขวาง 

2. ความส าคัญของสมรรถนะองค์กร ผู้น าเชิงกลยุทธ์จะต้องตระหนัก และให้ความส าคัญต่อการใช้
ประโยชน์และธ ารงรักษาจุดเด่นที่เป็นแกนสมรรถนะขององค์การให้ได้เพราะจุดเด่นดังกล่าวจะเป็นทรัพยากร
และความสามารถท่ีจะท าให้องค์การมีอัตลักษณ์ที่น าไปสู่ความได้เปรียบในการแข่งขัน 

3. การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ผู้น าเชิงกลยุทธ์ ต้องมุ่งเน้นกิจกรรมการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ด้วย
กระบวนการของการเรียนรู้อย่างต่อเนื่อง ผู้น าจะต้องมีทัศนะและปฏิบัติต่อพนักงานของตนเยี่ยงทรัพยากรที่มี
คุณค่า 

4. ส่งเสริมวัฒนธรรมองค์กร ผู้น าเชิงกลยุทธ์จะต้องด าเนินกิจกรรมที่เป็นการส่งเสริมวัฒนธรรมที่มี
ประสิทธิผลอย่างยั่งยืนขององค์การ ด้วยการกระตุ้นและเปิดโอกาสแก่ทุกคนให้ใช้พลังและร่วมขับเคลื่อน
องค์การ ทั้งนี้ผู้น าที่มีความเข้าใจจะสามารถพัฒนาและธ ารงรักษาวัฒนธรรมขององค์การไว้ได้ ซึ่งมีส่วนส าคัญ
ต่อการเสริมสร้างให้เกิดความส าเร็จต่อองค์การที่อยู่ใต้บริบทความสลับซับซ้อนของของเศรษฐกิจใหม่ 

5. การปฏิบัติตนอย่างมีคุณธรรม จริยธรรม ผู้น าเชิงกลยุทธ์จะต้องยึดมั่นและมุ่งเน้นแนวปฏิบัติอย่างมี
จริยธรรม ด้วยการแสดงออกถึงความซื่อสัตย์เชื่อถือคุณธรรม ยึดมั่นในการหลักการของตน ทั้งสามารถในการ



15 ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บรหิารตามหลักอิทธิบาท 4         
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3),  11-20. 
 

ดลใจพนักงานให้ประกอบธุรกิจบนหลักของความมีจริยธรรม นอกจากนี้ผู้น ายังต้องเรียนรู้และเข้าใจอย่าง
ลึกซึ้งต่อค่านิยมและวัฒนธรรมอย่างหลากหลาย อันจะส่งผลต่อโอกาสที่จะประสบความส าเร็จเพิ่มมากข้ึน 

6. การริเริ่มสร้างสรรค์ ผู้น าเชิงกลยุทธ์ จะต้องสามารถสร้างความมีประสิทธิผลและความมีดุลยภาพ
ขององค์การ ระหว่างการควบคุมที่เน้นความยืดหยุ่นและการริเริ่มใหม่ ๆ ที่มุ่งผลระยะสั้นกับมุ่งผลระยะยาว 

สรุปได้ว่า องค์ประกอบของภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ต้องมีการจัดการ มีการวางกรอบยุทธศาสตร์และ
แสวงหาแนวทางปฏิบัติที่น าไปสู่ความส าเร็จ ผู้บริหารต้องมีการท างานอย่างมีประสิทธิภาพ อันจะเป็นให้การ
ท างานที่ต้องมีการจัดการ มีการวางกรอบยุทธศาสตร์และแสวงหาแนวทางในการปฏิบัติงานที่น าไปสู่
ความส าเร็จ โดยต้องมีภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ในการสร้างบทบาทส าคัญในการบริหารที่จะน าองค์การสู่
ความส าเร็จ สภาพแวดล้อมทั้งภายใน ภายนอก บทบาทของผู้บริหารที่มีต่อองค์การ การวางยุทธศาสตร์ในการ
ปฏิบัติงานมุ่งเน้นให้บุคลากรให้บุคลากรพัฒนางานตามระบบขั้นตอนการน ากลยุทธ์ไปปฏิบัติงาน  มีการ
ก าหนดเป้าหมายด าเนินงาน การวางแผนปฏิบัติการ การสนับสนุนกลยุทธ์ด้วยโครงสร้างวัฒนธรรม บุคลากร 
เทคโนโลยีสารสนเทศและกระบวนการท างาน 
 
แนวคิดเกี่ยวกับหลักอิทธิบาท 4 

1) ความหมายและความส าคัญของหลักอิทธิบาท 4  
หลักอิทธิบาท 4 เป็นหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนาที่มีความส าคัญมาก ซึ่งสามารถน าไปใช้ในชีวิต 

ประจ าวันได้ ประพฤติปฏิบัติประกอบกับปฏิบัติงานให้เกิดประสิทธิภาพ และประสิทธิผลสูงสุด ตลอดจน
ประสบความส าเร็จตามเป้าหมาย ที่มีสาระส าคัญอย่างยิ่ง พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย อิทธิบาท 4 
ประการนี้ ที่บุคคลเจริญ ท าให้มากแล้ว ย่อมเป็นไปถึงฝั่งโน้นจากฝั่งนี้ คือ อิทธิบาท 4” หลักการแนวคิดใน
การท างานตาม หลักโพธิปักขิยธรรม 37 ในวินัยปิฎก จูฬวรรค ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ข้อที่ธรรมวินัยนี้ มีรัตนะ
มาก มีรัตนะหลายชนิด คือ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 อริยมรรค
มีองค์ 8 นี้เป็นความอัศจรรย์ ไม่เคยปรากฏประการที่ 7 ในธรรมวินัยที่ภิกษุทั้งหลาย พบเห็นแล้ว ต่างพากัน
ยินดีในธรรมวินัยนี้” พระพุทธองค์ได้ตรัสใน สุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค ว่า “พระผู้มีพระภาค ผู้ทรงรู้ 
ทรงเห็น เป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์นั้น ทรงบัญญัติอิทธิบาท 4 ประการนี้ และเพ่ือเพ่ิมพูน
ความส าเร็จ เพ่ือให้ช านาญ ในเรื่องความส าเร็จ เพ่ือพลิกแพลงให้เกิดความส าเร็จ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

นักวิชาการได้กล่าวถึงองค์ประกอบของอิทธิบาท 4 ได้แก่ ฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมังสา ไว้ดังนี้ 
(พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต, 2542) 

1) ฉันทะ แปลว่า ความพอใจ ได้แก่ ความมีใจรักใคร่สิ่งที่ท า และพอใจใฝ่รัก ในจุดหมายของสิ่งที่
ท านั้น อยากท าสิ่งนั้น ๆ ให้ส าเร็จ อยากให้งานนั้นหรือสิ่งนั้นบรรลุ พูดง่าย ๆ ว่ารักงานและรักจุดหมายของ
งาน พูดให้ลึกลงไปในทางธรรมว่า ความรักความใฝ่ใจปรารถนา ต่อภาวะดีงามเต็มเปี่ยมสมบูรณ์ของสิ่งนั้นๆ 
ของงานนั้น อยากท าให้ส าเร็จผลตามจุดหมายที่ดีงามนั้น เมื่อเห็นสิ่งนั้นหรืองานนั้นก าลังเดินหน้าไปสู่
จุดหมาย ก็เกิดปีติเป็นความเอิบอ่ิมใจ ครั้นสิ่งหรืองานที่ท านั้นบรรลุจุดหมายก็รับโสมนัสเป็นความฉ่ าชื่นใจที่
พร้อมด้วยความรู้สึก โปร่งโล่งผ่องใสเบิกบานแผ่ออกไปเป็นอิสระไร้ขอบเขต ถ้าสามารถปลุกเร้าฉันทะให้เกิด
อย่าง แรงกล้า เกิดความรักในคุณค่าความดีงามความสมบูรณ์ของสิ่งนั้นหรือจุดหมายนั้นอย่างเต็มที่ แล้ว คน
ก็จะทุ่มเทชีวิตและจิตใจอุทิศให้แก่สิ่งนั้นเมื่อรักแท้ก็มอบใจให้อาจถึงขนาดยอมสละชีวิต  เพื่อสิ่งนั้นได้ เมื่อมี



16 ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บรหิารตามหลักอิทธิบาท 4         
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3),  11-20. 
 

ฉันทะน าแล้วก็ต้องการท าสิ่งนั้นให้ดีที่สุดให้ส าเร็จผลอย่างดีที่สุดของสิ่งนั้นของงานนั้น  ไม่ห่วงพะวงกับสิ่งล่อ
เร้าหรือผลตอบแทนทั้งหลาย จิตใจก็มุ่งแน่วแน่มั่นคง ในการด าเนินสู่จุดหมาย เดินเรียบสม่ าเสมอ ไม่ซ่าน ไม่
ส่าย ฉันทสมาธิจึงเกิดขึ้นโดยนัยนี้ และพร้อมกับปธานสังขาร คือ ความเพียรสร้างสรรค์ก็ย่อมเกิดควบคู่มา
ด้วย  

2) วิริยะ แปลว่า ความอาจหาญ แกล้วกล้า บากบั่น ก้าวไป ใจสู้ ไม่ย่อท้อ ไม่หวั่นกลัวต่ออุปสรรค
และความยากล าบาก เมื่อคนรู้ว่าสิ่งใดมีคุณค่าควรแก่การบรรลุถึง ถ้าวิริยะเกิดขึ้นแก่เขาแล้ว แม้ได้ยินว่า
จุดหมายนั้นจะลุถึงได้ยากนัก มีอุปสรรคมาก หรืออาจใช้เวลาเท่านั้นปีเท่านี้เดือนเขาก็ไม่ท้อถอย กลับเห็นเป็น
สิ่งท้าทายที่เขาจะเอาชนะให้ได้ท าให้ส าเร็จ คนที่มีความเพียร เท่ากับมีแรงหนุน เวลาท างานหรือปฏิบัติธรรมก็
ตาม จิตใจจะแน่วแน่มั่นคง พุ่งตรงต่อจุดหมาย สมาธิก็เกิดขึ้นได้ เรียกว่าเป็นวิริยสมาธิ พร้อมทั้งมีปธานสังขาร 
คือ ความเพียรสร้างสรรค์เข้าประกอบคู่ไปด้วยกัน  

3) จิตตะ แปลว่า ความคิดจดจ่อ หรือเอาใจฝักใฝ่ ได้แก่ ความมีจิตผูกพัน จดจ่อ เฝ้าคิดเรื่องนั้นใจอยู่
กับงานนั้น ไม่ปล่อย ไม่ห่างไปไหน ถ้าจิตตะเป็นไปอย่างแรงกล้าในเรื่องใดเรื่องหนึ่ง หรืองานอย่างใดอย่างหนึ่ง 
คนผู้นั้นจะไม่สนใจไม่รับรู้เรื่องอ่ืน ๆ ใครพูดอะไรเรื่องอ่ืน ๆ ไม่สนใจ แต่ถ้าพูดเรื่องงานนั้นจะสนใจเป็นพิเศษ
ทันที บางทีจัดท าเรื่องนั้น งานนั้น ขลุกง่วนอยู่ได้ทั้งวันทั้งคืนไม่เอาใจใส่ร่างกายการแต่งเนื้อแต่งตัว อะไร
เกิดขึ้นก็ไม่สนใจ เรื่องอ่ืนเกิดขึ้นใกล้ๆ บางที่ก็ไม่รู้ ท าจนลืมวันลืมคืน ลืมกินลืมนอน ความมีใจฝักใฝ่เช่นนี้ 
ย่อมน าให้สมาธิเกิดขึ้น จิตจะแน่วแน่ แนบสนิทในกิจที่ท า มีก าลังมากเฉพาะส าหรับกิจนั้น เรียกว่าเป็นจิตต
สมาธิ พร้อมกันนั้นก็เกิดปธานสังขาร คือ ความเพียรสร้างสรรค์ร่วมสนับสนุนไปด้วย  

4) วิมังสา แปลว่า ความสอบสวนไตร่ตรอง ได้แก่ การใช้ปัญญาพิจารณา หมั่นใคร่ครวญตรวจตราหา
เหตุผล และตรวจสอบข้อยิ่งหย่อน เกินเลย บกพร่อง หรือขัดข้อง ในกิจที่ท า รู้จักทดลองและคิดค้นหา
ทางแก้ไขปรับปรุง ข้อนี้เป็นการใช้ปัญญาชักน าสมาธิ ซึ่งจะเห็นได้ไม่ยากคนมีวิมังสาเป็นพวกชอบคิด ค้นหา
เหตุผล ชอบสอบสวนทดลอง เมื่อท าอะไร ก็คิดพิจารณาทดสอบไป เช่นคิดว่าผลนี้เกิดจากสาเหตุอะไร ท าไม
จึงเป็นอย่างนี้ ผลคราวนี้เกิดจากปัจจัยที่เป็นองค์ประกอบเหล่านี้เท่านั้น ลองเปลี่ยนองค์ประกอบนั้นแล้ว ไม่
เกิดผลอย่างที่คาดหมาย เป็นเพราะอะไร จะแก้ไขที่จุดไหน เป็นเหตุให้จิตแน่วแน่แล่นดิ่งไปกับเรื่องที่พิจารณา 
ไม่ฟุ้งซ่านไม่วอกแวก และมีก าลังเรียกว่าวิมังสาสมาธิ ซึ่งจะมีปธานสังขาร คือ ความเพียรสร้างสรรค์ เกิดมา
ด้วย เช่นเดียวกับสมาธิข้ออ่ืนๆ  

ดังนั้น อิทธิบาท 4 คือ แนวทางการปฏิบัติแห่งความส าเร็จ จุดเริ่มที่จะน าไปสู่ความส าเร็จ ถ้าเรา
พัฒนาคนถูกต้องอย่างที่ว่า มนุษย์ไม่แปลกแยก จากความเป็นจริงของธรรมชาติตั้งแต่ขั้นพ้ืนฐาน ทุกอย่างก็
สอดคล้องไปกันได้หมด ไม่มีอะไรเสียหายเมื่อเราวางฐานได้ดีแล้ว เราก็ใช้หลักการต่างๆ ในการท างานบน
พ้ืนฐานแห่งความถูกต้องนั้นเมื่อพ้ืนฐานถูกต้องแล้วเราเอาธรรมะอะไรมาใช้ตอนนี้ ก็เดินหน้าไปด้วยดี เช่น เอา
หลักอิทธิบาทมาใช้มาใช้แทบทุกท่านรู้จัก อิทธิบาท คือ หลักแห่งความส าเร็จ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2543) 
 
ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักอิทธบิาท 4        

1) ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักฉันทะ 
ฉันทะ คือความพอใจที่จะท า ใฝ่ใจรักจะท าสิ่งนั้นอยู่เสมอ และปรารถนาจะท าให้ได้ผลดียิ่ง ๆ ขึ้นไป 

(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) มีคุณธรรมเครื่องให้ลุถึงความส าเร็จตามที่ตนประสงค์ผู้หวัง



17 ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บรหิารตามหลักอิทธิบาท 4         
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3),  11-20. 
 

ความส าเร็จในสิ่งใดต้องท าตนให้สมบูรณ์ด้วยสิ่งนั้น เช่นการบริหารจะต้องมี ฉันทะ คือความพอใจในฐานะเป็น
สิ่งที่ตนถือว่าดีที่สุดที่มนุษย์เราควรจะได้ข้อนี้เป็นก าลังใจอันแรกที่ท าให้เกิดคุณธรรมข้อต่อไปทุกข้อ (พระธรรม
โกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2551) ผู้บริหารควรมีความรัก ความพอใจในงานบริหาร รักในวิชาชีพ รักศิษย์ 
รักที่จะเห็นเพ่ือนร่วมงานมีความเจริญก้าวหน้า และประสบความส าเร็จในการด าเนินชีวิต การใช้ค าปรึกษา 
การบริหารท าไปด้วยใจรักในวิชาชีพ ไม่ได้ท าไปเพราะพอให้เสร็จไป พอให้ผ่านไป เพราะเป็นหน้าที่  (ไพฑูรย์ 
สินลารัตน์, 2542)  

ดังนั้น ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักฉันทะจึงเป็นกระบวนสนับสนุนให้ความร่วมมือในการท างานตาม
หลักฉันทะ คือ ความยินดีรักใคร่พอใจในการท าให้งานได้บรรลุผลส าเร็จที่ตั้งไว้  

2) ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักวิริยะ 
วิริยะ แปลว่า ความเพียร หมายถึง ขยันหมั่นเพียรประกอบสิ่งนั้นด้วยความพยายาม เข้มแข็ง อดทน 

เอาธุระ ไม่ท้อถอย เป็นการกระท าที่ติดต่อไม่ขาดตอนเป็นระยะยาวจนประสบความส าเร็จค านี้มีความหมาย
ของความกล้าหาญเจืออยู่ด้วยส่วนหนึ่ง (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2551) ผู้บริหารต้องเป็นผู้ที่
มีความขยันขันแข็ง มีมานะพยายาม พากเพียรที่จะหาความรู้เทคนิคที่เป็นทั้งศาสตร์และศิลป์ ของการบริหาร
เพ่ือที่จะให้ผู้ใต้บังคับบัญชาเกิดแรงจูงใจ มีความรู้กว้างขวางและลึกซึ้งต่อการปฏิบัติงานที่ตนได้รับมอบหมาย
เพ่ือให้การเรียนการสอนประสบผลดีตามหลักสูตรที่ผู้บริหารตั้งไว้ มั่นร่วมประชุมเพ่ือปรึกษา เพ่ือวางแผน 
ร่วมกัน หรือประชุมเพ่ือจะให้ค าปรึกษาท้ังในส่วนที่เป็นหมู่และรายบุคคล (ไพฑูรย์ สินลารัตน์, 2542) 

ดังนั้น ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักวิริยะ เป็นกระบวนสนับสนุนให้ความร่วมมือในการท างานตาม
หลักวิริยะ คือ มีความมุ่งมั่น พากเพียร มีความพยายามในการปฏิบัติงานเพื่อให้องค์กรบรรลุผลส าเร็จที่ตั้งไว้ 

3. ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักจิตตะ 
จิตตะ หมายถึง ตั้งจิตรับรู้ในสิ่งที่ท าและท าในสิ่งนั้นด้วยความคิดเอาจิตฝักใฝ่ไม่ปล่อยใจให้ฟุ้งซ่าน

เลื่อนลอย อุทิศตัวและใจให้สิ่งที่ท าไม่ทอดทิ้งสิ่งนั้นไปจากความรู้สึกของตัว ท าสิ่งซึ่งเป็นวัตถุประสงค์นั้นให้
เด่นชัดอยู่ในใจเสมอ กล่าวคือ ผู้บริหารต้องเป็นผู้ที่มีความใส่ใจรับผิดชอบทุกอย่างมีความตั้งใจ มีความมั่นใจแน่
แน่วในอันที่จะวางตัวให้เป็นตัวอย่างทางคุณธรรมและจริยธรรมแก่ผู้ใต้บังคับบัญชา ตลอดทั้งท าตนเป็น
แบบอย่างที่ดีของสังคม ผู้บริหารต้องหนักแน่นและซื่อสัตย์ต่อตนเองและผู้อ่ืนเสมอ (ไพฑูรย์ สินลารัตน์, 2542) 

ดังนั้น ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักจิตตะ คือ ความเอาใจใส่ในการปฏิบัติงานในการบริหารองค์กร
บรรลุผลส าเร็จในเป้าประสงค์ท่ีตั้งไว้ 

4. ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักวิมังสา 
วิมังสา เป็นการไตร่ตรองหรือทดลองโดยหมั่นใช้ปัญญาพิจารณาใคร่ครวญตรวจตราหาเหตุผลและ

ตรวจสอบหาข้อยิ่งย่อยในสิ่งที่ท านั้น มีการวางแผนวัดผลคิดค้นวิธีแก้ไขปรับปรุง ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์จะต้องมี
วิมังสา คือ ความสอดส่องในเหตุและผลของความส าเร็จ เกี่ยวกับเรื่องนั้น ๆ  ให้ลึกซึ้ งยิ่ง ๆ ขึ้นไปตลอดเวลา 
รวมความหมายของค าว่าปัญญาไว้อย่างเต็มที่  (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2551) รู้จักวิธี
บริหารงานให้ส าเร็จด้วยความเรียบร้อยและทันต่อเหตุการณ์เมื่อเจอกับปัญหาใด ๆ ผู้บริหารต้องใช้ปัญญา 
รู้จักใช้เหตุผลด้วยตนเอง ควรจะกระตุ้นผู้ใต้บังคับบัญชาให้รู้จักคิด รู้จักไตร่ตรองพิจารณาสิ่งต่างๆ อย่างถี่ถ้วน 
และมีเหตุผลด้วย (ไพฑูรย์ สินลารัตน์, 2542) 



18 ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บรหิารตามหลักอิทธิบาท 4         
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3),  11-20. 
 

ดังนั้น ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักวิมังสา หมายถึง กระบวนสนับสนุนให้ความร่วมมือในการท างาน
ตามหลักวิมังสา คือ ความคิดพิจารณาหาเหตุผล รู้จักวิธีในการปฏิบัติงานในการบริหารเพ่ือให้การบริหาร
องค์กรบรรลุผลส าเร็จ 

 
สรุป 

จากการศึกษาภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักอิทธิบาท 4 สามารถสรุปองค์ความรู้ไดด้ังนี้ 
1. ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักอิทธิบาท 4 ด้านการรับรู้ ความเข้าใจ การคิดรวบยอดและการคิด

อย่างมีกลยุทธ์ ผู้บริหารควรสร้างความพึงพอใจให้บุคลากรในการท างาน และมอบหมายงานให้ท าหน้าที่อย่าง
มีความสุขและความพอใจ จึงท าให้ประสิทธิภาพของงาน ส าเร็จตามเป้าหมายทุกประการ และที่ส าคัญ
ผู้บริหารควรมีทักษะและความเข้าใจ ส่งเสริมให้คนในองค์กรมีความรู้ความเข้าใจในสิ่งที่ท า เกี่ยวกับเรื่องต่าง 
ๆ อย่างลึกซึ้งท าด้วยความพิจารณา หมั่นตรวจสอบมีการวางแผน มีการวิเคราะห์ และใช้ปัญญาหาข้อมูล
ตรวจสอบงานที่ได้รับมอบหมาย ช่วยแก้ปัญหาในการท างาน  

2. ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บริหารตามหลักอิทธิบาท 4 ด้านการสร้างสรรค์กลยุทธ์ด้วยจินตนาการ
ที่หลากหลาย ผู้บริหารจะต้องเป็นแบบอย่างของความขยันหมั่นเพียรในการท างานกับองค์กรรวมทั้งส่งเสริมให้
บุคลากรมีความขยันโดยการแบ่งงานตามความถนัดความรู้ความสามารถ และควรมอบหมายงานให้ คนใน
องค์กรตามความรู้ความสามารถความถนัดและความสนใจ รับฟังความคิดเห็นผู้ร่วมงาน และให้มีส่วนร่วมใน
กระบวนการบริหารทุกข้ันตอน ผู้บริหารควรส่งเสริมให้คนในองค์กรทุกคนได้มีความพอใจและรักการท างานใน
หน้าที่ของตนเอง  

3. ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ตามหลักอิทธิบาท 4 ด้านการคาดการณ์และการก าหนดอนาคต ผู้บริหารควร
ให้การเสริมแรงโดยสร้างขวัญก าลังใจโดยมอบรางวัลประกาศเกียรติคุณยกย่องเชิดชูให้กับคนในองค์กรที่
ประสบความส าเร็จจากผลงานต่าง ๆให้ความดีความชอบตอบแทนผู้กระท าความดีมีผลงาน  และส่งเสริมให้
บุคลากรในองค์กรได้มีโอกาสเข้ารับการพัฒนาความรู้ และเข้าอบรม การศึกษาดูงาน การศึกษาจากเอกสาร
ต ารา ร่วมทั้งสื่ออิเล็กทรอนิกจัดบรรยากาศของหน่วยงานให้เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้ ผู้บริหารมีความ
พยายามในการพัฒนาบุคลากรและพัฒนาคนในองค์กรให้มีความพร้อมจัดการศึกษาให้บุคลากรเป็นคนเก่ง คน
ดี และมีความสุข  

4. ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บริหารตามหลักอิทธิบาท 4 ด้านความคิดเชิงปฏิวัติ ผู้บริหารปฏิบัติงาน
ด้วยความทุ่มเทเสียสละและปฏิบัติเสมอต้นเสมอปลายเน้นการเป็นแบบอย่างที่ดี ควรศึกษาบทความรู้แบบ
ประสบการณ์ในวิธีต่าง ๆ อย่างถ่องแท้พร้อมถ่ายทอดให้กับบุคลากรทุกฝ่ายด้วยความเต็มใจและจริงใจ 
ส่งเสริมให้บุคลากรได้ท างานในสิ่งที่ตนชอบจะท าให้เกิดความรักงาน เกิดความขยันหมั่นเพียรวิริยะอุตสาหะ
ทุ่มเทในการท างานอย่างมีประสิทธิภาพผู้บริหารมีการน าเอาผลงานจากการปฏิบัติมาวิเคราะห์หาทางปรับปรุง
แก้ไข หรือพัฒนาให้ดียิ่งๆ ขึ้นไป ก าหนดวิสัยทัศน์ ประสานงานกับบุคลากรในองค์กรให้บุคลากรรู้จักการ
ท างานเป็นทีม ให้บุคลากรได้มีส่วนร่วมจากทุกภาคส่วน ร่วมคิด ร่วมท า ร่วมสร้างสรรค์ ใช้เหตุผลในการ
แก้ปัญหา และทุกฝ่ายร่วมแก้ปัญหาจึงจะท าให้งานบรรลุเป้าหมาย 
 



19 ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บรหิารตามหลักอิทธิบาท 4         
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3),  11-20. 
 

เอกสารอ้างอิง 
เจ้าอธิการบุญช่วย โชติว โส. (2562). ภาวะผู้น าตามหลักธรรมาภิบาลของผู้บริหารสถานศึกษาขั้นพ้ืนฐาน

อ าเภอเมืองขอนแก่น จังหวัดขอนแก่น. ขอนแก่น: เอมี่ ก๊อปปี้ เซนเตอร์. 
เทื้อน ทองแก้ว. (2545). ภาวะผู้น า : สมรรถนะหลักของผู้บริหารในยุคปฏิรูป. วารสารวิชาการ. 5(9), 35-43.  
ทรรศนะ บุญขวัญ. (2549). ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยหอการค้าไทย. 
เนตร์พัณณา ยาวิราช. (2550). ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพมหานคร: เซ็นทรัลเอ็กเพรส.  
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2551).  ท าอย่างไรจึงจะเรียนเก่ง. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2542). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย,  
_______. (2543). ธรรมะกับการท างาน. พิมพ์ครั้งที ่3. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ ์(ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: เอส.

อาร์พริ้นติง แมสโปรดัก. 
ไพฑูรย์ สินลารัตน์. (2542). ความรู้คู่คุณธรรม. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มันทนา กองเงิน. (2554). ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์กับการจัดการความขัดแย้งของผู้บริหารในสถานศึกษาขั้น

พ้ืนฐาน สังกัดส านักงานเขตพ้ืนที่การศึกษาประถมศึกษานครปฐมเขต 1. วิทยานิพนธ์ ศึกษาศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาการบริหารการศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

แม๊กซ์เวลล์, จอห์น ซี. (2552). ความส าเร็จ สร้างได้ทุกวัน, แปลโดย อิทธิพน เรืองศรี. กรุงเทพมหานคร: ดีเอ็ม
จี. 

สุเทพ พงศ์ศรีวัฒน์. (2548). ภาวะผู้น าทฤษฎีและปฏิบัติ : ศาสตร์และศิลป์สู่ความเป็นผู้น าที่สมบูรณ์. พิมพ์
ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: วิรัตน์เอ็ดดูเคชัน. 

ส านักงานคณะกรรมการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2554). แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ 
ฉบับที่สิบเอ็ด พ.ศ. 2555-2559. กรุงเทพมหานคร: สหมิตรพริ้นติ้งแอนพับลิสซิ่ง.            

อารีวรรณ ประสาน. (2553). การจัดการความรู้. เรียกใช้เมื่อ 1 มีนาคม 2563 จาก http//www. 
eme2.dbec.go.th  

reland, R. D. and Hitt, M. A.. (1999). Achieving and Maintaining Strategic Competiveness in the 21st 
Century: The Role of Strategic Leadership. Academy of Management Executive. 

 
 
 
 
 
 
 



20 ภาวะผู้น าเชิงกลยุทธ์ของผู้บรหิารตามหลักอิทธิบาท 4         
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(3),  11-20. 
 

 



 

 

กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
Restorative justice process according to Buddhist 

 
พระครูปลัดเรืองเดช ถาวรธมฺโม 

Phra Khru Paladruangdet Thavorndhammo 
วัดโพธิ์กลาง อ าเภอมัญจาคีรี จังหวัดขอนแก่น 

Wat Pho Klang, Khon Kaen Province 
E-mail: 6205501050@mcu.ac.th 

 
Received: 26 January 2022; Revised: 10 February 2022; Accepted: 16 February 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษากระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
พบว่า กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ของพระพุทธศาสนา เป็นเรื่องการของตัดสินเพ่ือหาข้อยุติความ
ขัดแย้งโดยชอบธรรม และมีการลงโทษผู้ท าผิด เพ่ือตักเตือนและป้องกันไม่ให้เกิดการกระท าที่ไม่ถูกต้อง 

ส่วนหลักพระวินัย ได้แก่ หลักอธิกรณสมถะ 7 และนิคหกรรม น าไปสู่การปฏิบัติเพ่ือให้เกิดความ
ยุติธรรมได้ตามแนวพระพุทธศาสนาคือนิคหกรรม โดยเฉพาะผู้เสียหายและผู้กระท าผิด  เพ่ือส่งเสริมสังคมที่
สงบสุข ทุกคนเข้าถึงกระบวนการยุติธรรม สร้างสถาบันที่มีความรับผิดชอบและมีประสิทธิภาพ มีหลักธรรม
ส าหรับเป็นเครื่องมือส่งเสริมให้เกิดความยุติธรรม คืออริยสัจ 4 ส่วนที่เป็นวิธีการในการที่จะด าเนินไปสู่
กระบวนการสร้างความยุติธรรมให้เกิดข้ึนได้คืออธิกรณสมถะ 7 

 
ค าส าคัญ: ยุติธรรม, เชิงสมานฉันท์, แนวพระพุทธศาสนา 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



22 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

Abstract 
 This article aims to study the restorative justice process according to Buddhism. It is a 
matter of judgment to find a legitimate settlement of the conflict. and punishment for 
offenders To warn and prevent wrong actions. 

As for the principles of the Vinaya, namely the principle of 7 Samatha Samadhi and 
Nikahakamma, leading to the practice to achieve justice according to Buddhism is 
Nikahakamma. Especially the victims and offenders. to promote a peaceful society Everyone 
has access to justice. Build responsible and efficient institutions There are principles for 
promoting justice, namely the 4 Noble Truths, and the method for proceeding to the 
process of creating justice is the 7 Simplicity. 
 
Keywords:  justice, reconciliation, Buddhist concept 
 
บทน า 

ความยุติธรรมมักถูกจ ากัดภายใต้กรอบของกฎหมาย เพ่ือใช้เป็นมาตรการการตัดสินและชี้ความผิด
หรือความถูกต้องโดยอาศัยบทบัญญัติและหลักฐานยืนยันเป็นหลัก จากข้อขัดแย้งที่เกิดขึ้น ไม่ว่าจะเป็นเชิงแพ่ง 
พาณิชย์หรือ อาญา ท าให้จ านวนคดี ทางแพ่ง พาณิชย์ หรืออาญามีค้างอยู่มากมาย จนศาลสถิตยุติธรรมไม่อาจ
ด าเนินการให้เสร็จสิ้นตามเวลาอันควร ย่อมเป็นเครื่องหมายบ่งบอกถึงปัญหาเรื่องความยุติธรรมในสังคมไทย 
ยิ่งกว่านั้นปรากฏการณ์ในสังคมไทยปัจจุบันนี้ยังคงไว้ซึ่งสภาพของการเรียกร้องความยุติธรรมอยู่ไม่ขาดสาย จึง
มีประเด็นค าถามท่ีน่าสนใจอันสืบเนื่องด้วยมีการแย้งว่า การตัดสินตามตัวบทของกฎหมายดังกล่าวไม่ยุติธรรม  
เลือกปฏิบัติมาจากสาเหตุอะไร  เพราะโดยหลักการแล้ว “ความยุติธรรมเป็นจิตวิญญาณของกฎหมาย” 
(ประสิทธิ์ โฆวิไลกุล, 2540) 

กฎหมายหรือกฎสมมติของมนุษย์เป็นคุณ เมื่อเป็นเครื่องมือสนองความต้องการของธรรมแต่เมื่อความ
ต้องการธรรมจางหาย กฎหมายก็อาจกลายเป็นเครื่องมือสนองความปรารถนาส่วนตัวของบุคคล เช่น เป็น
เครื่องมือของการแสวงหาผลประโยชน์ของตน หรือการกลั่นแกล้งท าร้ายผู้อ่ืน  กฎหมายเป็นกฎสมมติของ
มนุษย์มีก าเนิดขึ้นเพ่ือช่วยสนับสนุนธรรมหรือกฎของธรรมชาติ ให้ปรากฏผลเป็นจริงหนักแน่นในสังคมมนุษย์ 
แต่เมื่อคนแปลกแยกจากความจริงแท้แห่งธรรม หรือหลงลืมมองข้ามไปเข้าไม่ถึงธรรมแล้ว กฎหมายหรือกฎ
สมมติของมนุษย์นั้นก็เลื่อนลอยคลาดเคลื่อนจากคุณค่าที่แท้จริง และกลับกลายเป็นเครื่องท าลายสังคมมนุษย์
เสียเอง  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2539) สาเหตุความขัดแย้งและสงครามนั้นเป็นเรื่องปกติของ
มนุษย์ ซึ่งในความเป็นจริงแล้ว ความขัดแย้งเป็นธรรมชาติของมนุษย์ แต่ปัญหาก็คือ ขัดแย้งกันอย่างไร จึง
ก่อให้เกิดประโยชน์สูงสุด (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) ที่เป็นเช่นนี้  ก็เพราะสิ่งทั้งหลายมีความ
แตกต่างกันซึ่งความแตกต่างดังกล่าวจะให้เกิดความขัดแย้งกัน แต่ถึงกระนั้น ความแตกต่างจะท าให้เกิดความ
หลากหลาย และมีความสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น หากจะแปรผลของความแตกต่างนั้นให้กลายเป็นสิ่งที่มีประโยชน์  
ท าให้เกิดแง่คิด และมุมมองใหม่ๆ อย่างไรก็ตามท่านก็ชี้ให้เห็นถึงจุดเด่นของความขัดแย้งว่า ความขัดแย้งนั้น 
ควรจะก่อรูปขึ้นมาจากเจตนาที่ดี มีจุดมุ่งหมายเพ่ือความดีงาม และความก้าวหน้า และความร่มเย็นของสังคม 
แนวคิดเช่นนี้ หากจะกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ ความขัดแย้งในเชิงบวกนั่นเอง 



23 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ เป็นแนวคิดใหม่ในสาขาอาชญาวิทยาและเหยื่อวิทยาซึ่งเป็นการ
สร้างพันธะแห่งความเป็นธรรม โดยให้ผู้เสียหายผู้กระท าความผิด และคนในชุมชนเข้ามาพบปะเจรจา เพ่ือหา
ข้อยุติซึ่งอาจจะเป็นการชดใช้ค่าเสียหาย เพ่ือสร้างความสัมพันธ์ใหม่ที่ดีต่อกันและการรับรองว่าจะไม่ไปก่อ
เรื่องที่ไม่พึงประสงค์ขึ้นในอนาคต (H. Zehr, 1990) ปัจจุบันปัญหาของระบบยุติธรรมหลักของไทยพอจะแบ่ง
ได้ 3 ประการ คือ (1) คดีล้นศาล คนล้นคุก (2) การละเลยเหยื่ออาชญากรรม ตามพระราชบัญญัติค่าตอบแทน
เหยื่อ ค่าทดแทน และค่าใช้จ่ายแก่จ าเลยในคดีอาญา พ.ศ. 2544 เหยื่ออาชญากรรมมีสิทธิที่จะได้รับการ
คุ้มครอง การปฏิบัติที่เหมาะสม และการตอบแทนที่จ าเป็นและสมควร รวมทั้งความช่วยเหลือจากรัฐ (ในคดี
ความผิดเกี่ยวกับเพศ ความผิดเกี่ยวกับชีวิต และร่างกาย ความผิดต่อชีวิต ความผิดฐานท าให้แท้งลูก และ
ความผิดฐานทอดทิ้งเด็ก คนป่วยเจ็บ หรือคนชรา) โดยรัฐใช้เงินภาษีอากรชดใช้ผู้ได้รับความเสียหาย มิใช่การ
ชดใช้เยียวยา (รับผิดชอบ) ระหว่างผู้กระท า กับ ผู้ได้รับความเสียหาย (3) ปัญหาความเสื่อมสลายของชุมชน 
ชุมชนไม่มีส่วนร่วมในกระบวนการยุติธรรม คิดว่าหน้าที่ส าคัญของพลเมืองในกระบวนการยุติธ รรม คือ การ
เป็นพยานศาลเท่านั้น เป็นการแบ่งแยกหน้าที่ในการป้องกัน แก้ไขปัญหาอาชญากรรมระหว่างเจ้าหน้าที่ของรัฐ 
กับประชาชนอย่างชัดเจน ไม่เห็นความส าคัญของการรวมพลังต่อต้านอาชญากรรม ข้อพิพาทหรือพฤติกรรมที่
ไม่พึงปรารถนาทุกเรื่องถูกน าเข้าสู่กระบวนการยุติธรรม หรือใช้วิธีการนอกระบบ (จุฑารัตน์ เอ้ืออ านวย, มปป.) 

การศึกษากระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ของพระพุทธศาสนา จะท าให้เข้าใจถึงความยุติธรรมใน
การปฏิบัติต่อผู้กระท าผิดตามแนวทางพระพุทธศาสนา ซึ่งปัญหาเหล่านี้เป็นอุปสรรคที่ท าให้ประชาชนไม่อาจ
เข้าถึงกระบวนการยุติธรรมได้โดยง่าย สะดวก รวดเร็วและเป็นธรรม หลักพุทธธรรมจึงมีความจ าเป็นอย่างยิง
ในการพัฒนากระบวนการยุติธรรม เพ่ือสะท้อนให้เห็นความส าคัญของพระพุทธศาสนาที่ต้องให้เป็นส่วนหนึ่ง
ของการสร้างความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ในกฎหมายไทยได้               
 
ความยุติธรรมในพระพุทธศาสนา 

หลักค าสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าถ้านับเป็นพระธรรมขันธ์มีทั้งสิ้น 84,000 พระ
ธรรมขันธ์ที่บรรจุไว้ในพระไตรปิฎกท้ัง 3 หมวด คือ พระสุตตันตปิฎก พระวินัยปิฎกและพระอภิธรรมปิฎก แม้
จะแตกต่างกันโดยเนื้อหา แต่ทั้งหมดนั้น สามารถรวมเข้าไว้เป็นหัวข้อเดียวได้คือ “มันเป็นเช่นนั้นเอง” หรือ
เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “อิทัปปัจจยตา” (ดูรายละเอียดใน พุทธทาสภิกขุ, 2549) เพราะค าอธิบายทั้งหลายที่มีไว้
ในพระไตรปิฎกและอรรถกถาๆ ต่างก็มุ่งที่จะให้ผู้รับเอาค าสอนได้รู้แจ้งแทงตลอดในสิ่งที่ตนได้ปฏิสัมพันธ์อยู่ว่า
เป็นสมมติสัจ จึงมีการก าหนดว่าเป็นสิ่งนั้นสิ่งนี้ แต่สิ่งทั้งหลายทั้งมวลนั้นก็มีการประกอบขึ้นด้วย ธาตุทั้ง 4 
และขันธ์ทั้ง 5 อันเป็นการเข้าใจด้วยการให้ความยุติธรรมแก่สิ่งที่ตนเข้าใจอย่างแท้จริงจึงจะก่อให้เกิดความไม่
ยึดมั่นถือมั่น เพราะผู้ที่ได้ปฏิสัมพันธ์กับสิ่งต่างๆ ในภาคปฏิบัตินั้น ไม่ได้ไปล่วงล้ าสิทธิและธรรมชาติของสิ่ง
ต่างๆ แต่ปล่อยให้มันเป็นไปตามธรรมชาติของมัน โดยความเป็นเหตุเป็นผลของธรรมชาติของสิ่งนั้นไม่ว่าจะอยู่
ในมิติเชิงจุลภาคหรือมหัพภาค หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือการมีความเข้าใจแบบพุทธธรรมที่มองไปที่ผลของการ
ปฏิบัติที่เป็นประโยชน์สุขต่อชีวิตของมนุษย์ในโลกนี้ทั้งสุขแบบโลกิยะและโลกุตระ ซึ่งมีข้อจ ากัดเพียงอย่าง
เดียวว่า หลักการหรือค าสอนใดก็ตามที่เป็นเพียงการคิดค้นหาเหตุผลในเรื่องความจริงเพ่ือสนองความต้องการ
ทางปัญญาโดยมิได้มุ่ งหมายและแสดงแนวทางส าหรับการปฏิบัติ ในชีวิตจริง อันนั่นให้ถือว่าไม่ใช่
พระพุทธศาสนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) ซึ่งความหมายของชื่อดังกล่าวก็บ่งบอกเป็นนัย
ถึงการรู้จริงแห่งธรรมชาติของทุกสิ่งทุกอย่าง อันเป็นมัชเฌนธรรมที่ประกอบไปด้วยเนื้อหาที่แสดงหลักความ



24 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

จริงแบบสายกลาง และแสดงข้อปฏิบัติสายกลาง โดยปราศจากอคติ แต่มุ่งเ พ่ือก่อให้เกิดประโยชน์และ
ความสุขของหมู่ชน เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ทั้งหลาย
หรือทุกสิ่งทุกอย่าง ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า  

ภิกษุทั้ งหลาย เราพ้นแล้วจากบ่วงทั้ งปวง ทั้ งที่ เป็นของทิพย์  ทั้ งที่ เป็นของมนุษย์                
แม้พวกเธอก็พ้นแล้วจากบ่วงทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์ ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป
เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชนจ านวนมากเพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวย
เทพและมนุษย์ทั้งหลาย อย่าไปทางเดียวกันสองรูป ... สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในดวงตาน้อย มีอยู่ ย่อม
เสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม ภิกษุทั้งหลาย แม้เราก็จักไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคมเพ่ือ
แสดงธรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

เนื้อความที่ยกมาอ้างดังกล่าวแสดงให้เห็นว่า  ในบริบทของพุทธบริษัทซึ่งมีองค์ประกอบของสมาชิก
แห่งสังคมพรหมจรรย์ (คือพระศาสนา) อันได้แก่ องค์พระศาสดา ภิกษุ ภิกษุณีที่เป็นสาวกและสาวิกาที่เป็นผู้มี
ความเชี่ยวชาญในด้านต่างๆ อีกทั้งยังมีอุบาสกอุบาสิการวมทั้งพรหมจารี พรหมจาริณีและฆราวาสผู้ครองเรือน
ที่มีความเชี่ยวชาญในการเข้าใจถึงแก่นค าสอนของพระพุทธองค์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) นั่นก็ย่อมหมายถึงเป้าหมายของเนื้อหาค าสอนและการเผยแผ่ค าสอนมุ่งที่จะชี้น าให้
บรรดามวลมนุษย์รู้ทางหลุดพ้นจากความทุกข์และประสบความสุขที่คงแท้ถาวรซึ่งเป็นสภาพของนิพพาน โดยมี
การประมวลเนื้อหาทั้งหมดอยู่ใน “ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร” ที่แสดงออกให้เข้าใจทั้งในรูปแบบปฏิฐาน (เชิง
บวก) ของการมีเหตุแล้วต้องมีผลและแบบนิเสธ (เชิงลบ) ของการไม่มีเหตุย่อมไม่มีผล อันเป็นการน าความ
เข้าใจให้ไปถึงสภาวะธรรมชาติของสิ่งต่างๆ รวมทั้งของมนุษย์โดยปราศจากอุปสรรคใดจะขวางกั้นได้ ตาม
เหตุผลนี้ก็ย่อมมีคุณสมบัติอันเดียวกันกับเนื้อหาของวิชาการทางโลกที่มีกฎหมายซึ่งเป็นบทบัญญัติเชิงบังคับใน
ลักษณะที่เป็นข้อห้ามหรือข้อปฏิบัติเป็นองค์ประกอบหลักพร้อมกับแสดงผลของการด าเนินชีวิตตามกฎเกณฑ์
นั้น ประเด็นที่มีความแตกต่างกันก็คงมีแต่เพียงว่าหลักการทางพระพุทธศาสนาไม่ได้มีการก าหนดบทลงโทษ
ทางกายหรือเป็นการปรับไหมทางทรัพย์ตามอย่างบริบทของนิติศาสตร์ทางโลกียะมิติ แต่ใช้หลักการแห่งการ
เชื่อมโยงกันและกันระหว่างเหตุกับผลโดยตัดขาดกันไม่ได้ เพราะธรรมชาติแห่งกระแสของความเป็นไปแห่งวัฎ
สงสารไม่ขึ้นกับวันเวลา (อกาลิโก) มาเป็นข้อพิจารณา เพ่ือให้ผู้ปฏิบัติได้เลือกตัดสินใจที่จะกระท าหรือละเว้น
เพ่ือที่จะเข้าถึงความยุติธรรมตามธรรมชาติในการปฏิบัติของผู้คนทั้งหลาย เพ่ือให้หลุดพ้นจากทุกข์และประสบ
ความสุขอันยั่งยืน โดยเป็นการหยุดยั้งตนเองให้อยู่กับธรรมชาติหรือความเป็นจริงของสิ่งต่างๆ โดย
กระบวนการแห่งการไตร่ตรองถึงโลกุตรธรรมของความเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอในสังคมที่มนุษย์ก าลังด าเนินชีวิต
อยู่โดยทั่วไป และหากพิจารณาในมิติเฉพาะอย่างในกระบวนการของการท าตนให้เป็นผู้มีชีวิตพรหมจรรย์ตาม
วิถีชีวิตของพระพุทธเจ้าที่อยู่ในสถานภาพของสมณะ (ผู้สงบ) สามารถสังเคราะห์เนื้อหาได้จากพระวินัยที่มี
ความแตกต่างกัน  โดยวิธีปฏิบัติตามบริบทแห่งสถานภาพการด าเนินชีวิต (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

 
หลักธรรมที่เป็นเครื่องมือจัดการความยุติธรรม 

อริยสัจ 4 หมายถึง ความจริงอันประเสริฐ หรือความจริงของพระอริยะ 4 อย่าง ได้แก่  
1. ทุกขอริยสัจ (อริยสัจคือทุกข์)  
2. ทุกขสมุทยอริยสัจ (อริยสัจคือเหตุเกิดแห่งทุกข์)  



25 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

3. ทุกขนิโรธอริยสัจ (อริยสัจคือความดับแห่งทุกข์) และ  
4. ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ (อริยสัจคือข้อปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งทุกข์) (พระไตรปิฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
อริยสัจ 4 ไม่ใช่แนวคิดหรือหลักการที่เกี่ยวข้องกับความยุติธรรมโดยตรงเหมือนกับอคติ 4 หรือการไม่

ละเมิดอคติ 4 แต่เป็นธรรมส าหรับส่งเสริมให้เกิดความยุติธรรม สามารถน าไปใช้เป็นเครื่องมือหรือแนวทางที่
ท าให้เกิดความยุติธรรมได้ เพราะเป็นหลักธรรมที่ท าให้เข้าใจธรรมชาติของสิ่งทั้งหลายได้ถูกต้อง ไม่มีผิดพลาด 
โดยเป็นการก าหนดรู้ถึงสภาพปัญหานั้นๆ โดยเฉพาะปัญหาที่ท าให้เกิดความขัดข้อง กดดัน บีบคั้น ทรมาน
จิตใจ ที่พระพุทธศาสนาเรียกว่า “ความทุกข”์ การน าหลักอริยสัจ 4 มาประยุกต์ใช้ในการบัญญัติกฎหมายหรือ
กฎระเบียบต่างๆ คนน ามาใช้หรือคนที่ปฏิบัติตามกฎอาจไม่รู้ว่านั่นเป็นการท าตามหลักอริยสัจ 4 แต่การ
กระท าดังกล่าวนั้นสามารถอธิบายได้ตามหลักการของอริยสัจ 4 กล่าวคือผู้บัญญัติกฎระเบียบต้องมีการศึกษา
หาสาเหตุที่ท าให้ต้องบัญญัติกฎหมาย แล้วจึงบัญญัติกฎหมายให้เหมาะสมกับปัญหานั้นๆ เมื่อมีการละเมิดกฎ 
ก็จะต้องมีการลงโทษตามที่เห็นว่าสมควร ในส่วนของผู้ปฏิบัติตามกฎหมายก็ต้องรู้ว่าเมื่อละเมิดแล้วจะมีโทษ
อย่างไร เมื่อรู้ดังนี้ก็ต้องส ารวมระวังไม่ให้ท าผิด  

การกระท าดังกล่าวมานี้เป็นการปฏิบัติตามหลักอริยสัจ 4  ในส่วนของการก าหนดปัญหาและสาเหตุ
ปัญหา ส่วนการแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นแล้วนั้นมีแนวทางปฏิบัติดังนี้คือ เวลาประสบกับปัญหาความไม่ยุติธรรม 
เช่น ถูกใส่ร้ายเพ่ือให้เสียชื่อเสียงหรือถูกลงโทษ เป็นต้น ชื่อว่าก าลังประสบทุกข์ วิธีการปฏิบัติที่ถูกต้องคือต้อง
สืบสาวว่าปัญหานั้นคืออะไรและเกิดจากสาเหตุอะไร เมื่อรู้แล้วก็ต้องคิดหาทางแก้ไขตามหลักมรรคมีองค์ 8 
เช่น เจรจาชอบ เป็นต้น เมื่อพยายามท าอย่างเต็มที่แล้วยังไม่ได้รับความยุติธรรมอีก ก็ต้องปฏิบัติตามหลักตั้งใจ
ชอบ คือมีสติในการแก้ไขปัญหา หากท าได้อย่างนี้ปัญหาที่ประสบอยู่นั้นย่อมจะคลี่คลายไปในทางที่ดีหรือได้รับ
การแก้ไข ไม่เป็นการสร้างปัญหาใหม่ขึ้นมาเหมือนกับการบาดหมางกัน อาฆาตแค้นกันแล้วหาทางเอาชนะกัน
ด้วยวิธีการที่ไม่ถูกต้อง 

อริยสัจ 4 เป็นหลักการที่สามารถน าไปประยุกต์ใช้กับความยุติธรรมได้ กล่าวคืออริยสัจ 4 เป็น
หลักการเชิงนามธรรมที่ส าคัญและครอบคลุมเนื้อหาของค าสอนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และสามารถ
น ามาประยุกต์ใช้ในการไตร่ตรองเพ่ือท าความเข้าใจเกี่ยวกับธรรมชาติของมนุษย์ในสภาวะของการด าเนินชีวิต
ที่มีการเกี่ยวข้องกับคนหรือสิ่งอ่ืนๆ ทั้งที่มีการแสดงออกที่เห็นได้ชัด หรือแม้แต่การสร้างความคิดที่มีการ
ไตร่ตรองเกี่ยวกับความเป็นไปของวัฎสงสาร กล่าวคือความจริงที่พระผู้มีพระภาคเจ้าสอนสามารถน าเอามาใช้
ให้เป็นประโยชน์แก่ชีวิตได้ ส่วนที่ไม่เป็นประโยชน์แม้จะเป็นความจริงพระองค์ก็ไม่สอน (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ซึ่งหากพิจารณาในมิติมหัพภาคหรือสภาพความเป็นไป
ของส่วนรวมในการใช้ชีวิตอยู่ร่วมกันเป็นสังคมแล้ว ย่อมมีความจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะเข้าใจปรากฏการณ์ต่างๆ 
ในแต่ละวัน เวลา และสถานการณ์ตามธรรมชาติของมัน อันเป็นการให้ความยุติธรรมแก่ทุกสิ่งทุกอย่างที่แต่ละ
ปัจเจกชนในสังคมนั้นๆ จ าเป็นต้องเข้าใจถึงอริยสัจแต่ละประเภทที่ปรากฏในแต่ละสถานการณ์ด้วยสภาวะจิต
ที่ตื่นอยู่เสมอและเข้าใจถึงสัจธรรมของแต่ละสิ่งแต่ละอย่างแม้แต่ความเป็นจริงของตนเองในการที่จะปรับตัวให้
เข้ากับความเป็นจริงของคนอ่ืนหรือสิ่งอ่ืนๆ อย่างที่มันเป็นอันเป็นการให้ความยุติธรรมแก่ทุกสิ่งทุกอย่าง ซึ่ง
ท้ายที่สุดแล้วจะไม่มีการยึดมั่นถือมั่น แต่ยอมรับทุกอย่างว่าเป็น “อิทัปปัจจยตา” (พุทธทาสภิกขุ, 2549) 
ดังนั้น หลักค าสอนในเรื่องนี้จึงเป็นการแสดงออกซ่ึงความยุติธรรมที่ผู้น าหลักค าสอนไปใช้ในการด าเนินชีวิตโดย
แสดงออกในการปล่อยวางให้ทุกสิ่งเป็นไปตามธรรมชาติของแต่ละสิ่งแต่ละอย่างด้วยอธิปัญญาอย่างแท้จริง 



26 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

มิติด้านจุลภาคก็สามารถพิจารณาได้ตามสภาวะตื้นและลึกแห่งความเป็นปัจเจกบุคคล โดยการท า
ความเข้าใจในความเป็นไปของชีวิตที่แต่ละคนก าลังด ารงชีวิตอยู่นี้ ซึ่งจะพบได้ว่าสภาวะทางกายภาวะ ขึ้นอยู่
กับสภาวะแห่งมโนหรือจิตภาวะ หากจิตใจของแต่ละคนไม่มีการยึดมั่นถือมั่นแต่ปล่อยให้สิ่งต่างๆ ด าเนินไป
ตามธรรมชาติ กายภาวะย่อมสดใสไร้กังวลและไม่ต้องอมทุกข์ที่ตนเองไม่สามารถได้รับการตอบสนองจากสิ่ ง
ธรรมชาติอ่ืนๆ  ดังนั้น หากว่าจิตภาวะของคนใดก็ตามที่ยังคงมีการยึดติดกับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง กายภาวะของคนๆ
นั้นย่อมจะมีความมัวหมองอยู่เสมอ เพราะจิตภาวะของคนๆ นั้นพยายามไปบังคับธรรมชาติของสิ่งอ่ืนๆ ให้
เป็นไปตามความต้องการของตนเองอันเป็นการแสดงออกซ่ึงความอยุติธรรม และผลที่ตามมาคือการขัดขืนย่อม
เกิดขึ้นอย่างแน่นอนจากสิ่งที่ถูกบังคับ เพราะแต่ละสิ่งย่อมอยากมีธรรมชาติเป็นของตนเอง ดังนั้น สภาพจิตที่
เกิดข้ึนย่อมมีแรงต้านสองเท่าคือจากความยึดมั่นถือมั่นของตนเองแต่ไม่ได้รับ และแรงต้านจากสิ่งอ่ืนที่ต้องการ
เป็นอิสระโดยธรรมชาติ จึงส่งผลกระทบต่อกายภาวะในรูปแบบที่ให้ผลร้ายจึงมีปรากฏการณ์แห่งความเศร้า
เกิดข้ึน  

เมื่อเหตุการณ์ทั้งหลายมีสภาวะเป็นเช่นนี้ การพิจารณาแบบไตร่ตรองหลักค าสอนในเรื่องนี้ จึงเป็นการ
แสดงถึงความยุติธรรมที่ผู้ไตร่ตรองได้คงไว้ในการพิจารณาถึงเนื้อหาของอริยสัจ 4 ซึ่งหากจะเข้าใจได้ง่ายขึ้น
จ าเป็นต้องท าการแยกพิจารณาให้เป็นคู่ๆ คือ  

คู่ที่ 1 คือทุกข์อันเป็นผล ต้องพิจารณาคู่กับสมุทัยซึ่งมีสถานภาพเป็นสาเหตุ โดยสาเหตุแต่ละอย่าง
จะต้องสร้างผลอันเหมาะสมกับสาเหตุเสมอหากพิจารณาตามธรรมชาติ และหลักการแห่งการเชื่อมต่อกันเช่นนี้
ย่อมเป็นการอธิบายถึงความยุติธรรมโดยตรงระหว่างสาเหตุกับผล เพราะสมุทัยแปลว่า เหตุเกิดแห่งทุกข์ หรือ
สาเหตุให้ทุกข์เกิดขึ้น ได้แก่ความอยากที่จะยึดถือเอาอารมณ์หรือความต้องการของตนเป็นที่ตั้ง โดยอาการที่
มนุษย์เราจะพึงเสพเสวย ที่จะได้จะเป็น หรือจะไม่เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ อันเป็นการก้าวล้ าธรรมชาติของสิ่งที่ตน
อยากได้ หรือมีอาการที่ตนอยากเสพเสวย โดยที่สิ่งที่ตนอยากได้ก็มีขอบเขตของการเป็นอิสระของตนเอง 
ยกเว้นว่าสิ่งที่ตนอยากได้นั้น ยินยอมที่จะให้ขอบเขตแห่งธรรมชาติของตนเองถูกล่วงล้ า ดังตัวอย่างเช่น การ
แต่งงานระหว่างหญิงและชาย ซึ่งมีความรักกันเป็นที่ตั้ง จึงเป็นการยินยอมด้วยความยินดีและสมัครใจในการที่
จะให้ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งล่วงล้ าสภาพธรรมชาติของอีกฝ่ายหนึ่ง  จึงไม่ได้ก่อให้เกิดการขัดขืน แต่ส่งเสริมให้มีการ
ร่วมมือซึ่งกันและกัน อันเป็นการแสดงออกซ่ึงความยุติธรรมต่อกันและกันของการรวมธรรมชาติของแต่ละฝ่าย
ให้เป็นธรรมชาติของคู่สมรสซึ่งเป็นสภาวะแห่งธรรมชาติอีกอย่างหนึ่งที่ส่งผลให้เกิดความสุข  และย่อมมีความ
แตกต่างจากสภาวะของชายหนุ่มและหญิงสาวที่แต่ละคนยังเป็นโสดอยู่ และชายหนุ่มเป็นคนที่มีความรักต่อ
หญิงสาวเพียงฝ่ายเดียว ดังนั้น ชายหนุ่มจึงสร้างความพยายามที่ล่วงล้ าสภาวะของหญิงสาวผู้ที่คงไว้ซึ่ง
ธรรมชาติในสภาวะของการไม่ได้มีใจรักต่อชายหนุ่ม ผลที่ตามมาก็คือ ชายหนุ่มย่อมมีความทุกข์เพราะไม่ได้รับ
การตอบสนองตามสิ่งที่ตนต้องการ อันเป็นผลจากสาเหตุในสภาวะสมุทัยของชายหนุ่มคือ การไม่ได้ให้ความ
ยุติธรรมต่อสภาวธรรมของหญิงสาว ซึ่งแปลว่าความดับซึ่งทุกข์ ได้แก่ผลที่เกิดขึ้นในสภาวะที่ปัญญามีความ
เข้าใจอันแจ่มแจ้งจนเข้าถึงซึ่งธรรมชาติของสิ่งใดสิ่งหนึ่งจนท าให้การด าเนินชีวิตไม่ว่า ด้านกาย วาจา หรือ
จิตใจ ล้วนอยู่ในรูปแบบแห่งความชอบ ท าให้มีการก าจัดอวิชชาหรือส ารอกตัณหาออกจนหมดสิ้นแล้ว จึงไม่ถูก
ตัณหาย้อมใจหรือฉุดลากไป อีกทั้งไม่ถูกบีบคั้นด้วยความรู้สึกกระวนกระวาย ความเบื่อหน่าย หรือความคับ
ข้องติดขัดแต่อย่างใด กลับมีการหลุดพ้นเป็นอิสระ ประสบความสุขที่บริสุทธิ์ สงบปลอดโปร่งโล่งเบา ผ่องใส 
เบิกบาน ซึ่งสามารถเรียกสั้นๆ ได้ว่า นิพพาน โดยมีสาเหตุจากทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา เรียกสั้นๆว่า มรรค ซึ่ง
แปลว่า ปฏิปทาที่น าไปสู่ความดับทุกข์ หรือข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ ได้แก่ สภาวธรรมแห่งอริย



27 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

อัฏฐังคิกมรรค หรือทางประเสริฐมีองค์ประกอบ 8 ประการ ดังได้น าเสนอไว้แล้วในบทที่ 2 ซึ่งสามารถเรียกได้
อีกอย่างว่า มัชฌิมาปฏิปทา เพราะเป็นทางสายกลาง หรือการด าเนินชีวิตที่ไม่ได้เอนเอียงไปสิ่งใดสิ่งหนึ่ง แต่
ด าเนินไปในรูปแบบที่พอดีตามธรรมชาติของแต่ละสิ่งแต่ละอย่างตามวาระและโอกาสที่มันจะต้องเป็นจึงมี
ศักยภาพที่จะท าให้ผู้ด ารงชีวิตภายใต้หลักการแห่งอริยอัฏฐังคิกมรรคย่อมท าให้ความเป็นไปแห่งชีวิตเข้าถึงซึ่ง
นิโรธ จึงเป็นการกระท าหรือกรรมที่ไม่มีการติดข้องหรือการเอียงไปหาสภาพที่สุดโต่งสองอย่าง คือ กามสุขัลลิ
กานุโยค (ความหมกมุ่นในกามสุข) อันเป็นหลักการของกลุ่มและอัตตกิลมถานุโยค (การประกอบความล าบาก
แก่ตน คือบีบคั้นทรมานตนเองให้เดือดร้อน) (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) แต่ด าเนินไปใน
สภาพที่เป็นกลางอันเป็นสภาวะของความยุติธรรมอย่างหนึ่ง 

กล่าวโดยสรุปแล้ว หลักอริยสัจ 4 ดังกล่าวจึงมีความหมายตรงกับความยุติธรรมจากการที่อริยสัจ
แสดงออกถึงความเป็นเหตุเป็นผลได้อย่างลงตัวและเที่ยงธรรมที่สุด เพราะควบคุมหลักธรรมชาติทั้งหมดที่
แสดงถึงความเป็นจริงที่ลงตัวที่สุดส าหรับชีวิตมนุษย์ เพราะชีวิตมนุษย์ถูกจัดสรรอย่างเที่ยงธรรมมาแล้วจากกฎ
ของธรรมชาติที่มาจากหลักอริยสัจ 4 นี้เอง 
 
กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 

จากการศึกษากระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนาพบหลักการส าคัญ ดังนี้  
 1. หลักพระวินัย 

ในพระวินัยปิฎก กฎระเบียบที่ใช้ปฏิบัติ เรียกว่า พระวินัย เนื่องจากว่าพระวินัยอาจจะแตกต่างจาก
กฎระเบียบของสังคมทั่วไปที่อาจจะมีการบัญญัติก่อนล่วงหน้าได้ ถ้าหากสังคมคิดว่า น่าจะเป็นข้อบัญญัติหรือ
กฎหมายเพ่ือใช้ในการควบคุมสังคม แต่เนื้อหาในพระวินัยปิฎกที่มีบันทึกไว้ พระพุทธองค์มิได้ทรงบัญญัติไว้
ล่วงหน้าเป็นกฎส าเร็จรูปตั้งแต่แรกเริ่ม ดังเช่นกฎหมายทางบ้านเมืองที่เป็นตัวบทของความยุติธรรม แต่เมื่อมี
ความเสียหายเกิดขึ้นในหมู่พระสงฆ์ที่ท าลายสภาพความเป็นสงฆ์ให้หมดไปจากสมาชิกที่ปวารณาตัวเองว่าจะ
เป็นพรหมจรรย์ พระองค์จึงทรงบัญญัติสิกขาบทเพ่ือมิให้ประพฤติเช่นนั้นอีก อันเป็นการแสดงออกซึ่งความ
ยุติธรรมต่อหมู่สงฆ์ท่ีใช้ชีวิตอยู่ร่วมกัน   

ในตอนต้นพุทธกาล ตั้งแต่พรรษาที่ 1 ถึงพรรษาที่ 11 พระพุทธเจ้ามิได้ทรงบัญญัติสิกขาบทไว้เลย 
เนื่องจากวัตรปฏิบัติของพระภิกษุสงฆ์ยังดีงามอยู่ แต่ถึงพรรษาที่ 12 ขณะที่พระพุทธเจ้าทรงประทับอยู่ ณ 
เมืองเวรัญชา พระสารีบุตรเถระได้กราบทูลอาราธนาให้พระพุทธองค์ทรงบัญญัติสิกขาบทเพ่ือต้องการให้
พรหมจรรย์ ได้มีความด ารงอยู่นานเหมือนกับพรหมจรรย์ของพระผู้มีพระภาคในกาลก่อน ดังที่ปรากฏใน
เวรัญชกัณฑ์ว่า ถึงเวลาแล้ว พระพุทธเจ้าข้า ที่พระผู้มีพระภาคจะทรงบัญญัติสิกขาบท ทรงยกปาติโมกข์ ขึ้น
แสดงแก่พระสาวกอันจะเป็นเหตุให้พรหมจรรย์ด ารงอยู่ได้ยืนนาน (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 

แม้จะเป็นอย่างนั้น พระพุทธเจ้าเองก็ยังมิได้ทรงบัญญัติสิกขาบทแต่อย่างใด เนื่องจากในขณะนั้น
พระภิกษุสงฆ์ส่วนใหญ่เป็นพระอริยบุคคลทั้งนั้น การรักษาศีลของพระภิกษุสงฆ์ยังเป็นไปตามจารีตและ
ประเพณีตามแบบอย่างที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิบัติมาที่เรียกว่า จารีตศีล ดังที่พระองค์ได้ตรัสตอบพระสารีบุตร
ว่า จงรอไปก่อนเถิด สารีบุตร ตถาคตรู้เวลาในเรื่องที่จะบัญญัติสิกขาบทนั้น  พระศาสดาจะยังไม่บัญญัติ
สิกขาบทแก่พระสาวก ไม่ยกปาติโมกข์ข้ึนแสดงตลอดเวลาที่ยังไม่เกิด อาสวัฏฐานิยธรรม (ธรรมเป็นที่ตั้งแห่งอา
สวะ) ในหมู่พระภิกษุสงฆ์ เมื่อเกิดอาสวัฏฐานิยธรรมบางอย่างขึ้นในหมู่สงฆ์ ตถาคตจึงจะบัญญัติสิกขาบท จะ



28 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

ยกปาติโมกข์ขึ้นแสดงแก่สาวกเพ่ือขจัดธรรมนั้น สารีบุตร ภิกษุสงฆ์ยังไม่มีเสนียด ไม่มีโทษ ไม่มีสิ่งมัวหมอง 
บริสุทธิ์ผุดผ่อง ด ารงอยู่ในสารคุณ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ดังนั้น 
เมื่อมีเรื่องที่น าความเสื่อมมาสู่คณะสงฆ์หมู่มาก โดยมีต้นเหตุของเรื่องที่เกิดนั้นและมีบุคคลผู้ที่เป็นต้นเหตุของ
เรื่อง พระพุทธองค์จึงทรงบัญญัติสิกขาบทนั้นไว้เป็นเครื่องประกันที่มาและท่ีไปของการบัญญัติ 

พระวินัยปิฎกนั้นเป็นที่ทราบกันดีว่า เป็นคัมภีร์ส าคัญที่ประมวลเอาพุทธบัญญัติที่เกี่ยวกับเรื่องศีล 
และสิกขาบท ขนบธรรมเนียมประเพณี วิถีชีวิตและวิธีด าเนินกิจการต่างๆ ของภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ์ พระ
วินัยที่เป็นพุทธบัญญัตินี้ ได้แบ่งแยกออกเป็น 2 ส่วนด้วยกันคือ อาทิพรหมจริยกาสิกขาและอภิสมาจาริกา
สิกขา โดยอาทิพรหมจริยกาสิกขา หมายถึงหลักการศึกษาอบรมในฝ่ายบทบัญญัติหรือข้อปฏิบัติอันเป็น
เบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้เป็นพุทธอาณาเพ่ือป้องกันความประพฤติเสียหายและวาง
โทษแก่ภิกษุผู้ล่วงละเมิดโดยปรับอาบัติหนักบ้าง เบาบ้าง พระสงฆ์ต้องสวดทุกกึ่งเดือน เรียกว่า พระปาติโมกข์ 
ส่วนอภิสมาจาริกาสิกขา หมายถึงหลักการศึกษาอบรมในฝ่ายขนบธรรมเนียมเกี่ยวกับมารยาทและความ
เป็นอยู่ที่ดีงามส าหรับชักน าความประพฤติ ความเป็นอยู่ของพระสงฆ์ให้ดีงาม มีคุณค่า น่าเลื่อมใสศรัทธา
ยิ่งขึ้นไป (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ในส่วนของพระวินัย ความยุติธรรมคือหลักอธิกรณ์และหลักนิคหกรรม “อธิกรณ์” หมายถึงปัญหา 
หรือข้อพิพาท มี 4 ประการ คือ วิวาทาธิกรณ์  อนุวาทาธิกรณ์ อาปัตตาธิกรณ์ และ กิจจาธิกรณ์” เมื่ออย่างใด
อย่างหนึ่งเกิดขึ้น สงฆ์จะต้องด าเนินการระงับตามหลักอธิกรณสมถะ 7 ประการ ซึ่งประกอบด้วยสัมมุขาวินัย 
(ระงับต่อหน้าสงฆ์) สติวินัย (ยอมรับพระอรหันต์ว่าเป็นผู้มีสติสมบูรณ์) อมูฬหวินัย (ยอมรับว่าจ าเลยนั้นเพ่ิง
หายจากอาการบ้า) ปฏิญญาตกรณะ (ตัดสินตามค ายอมรับของจ าเลย) เยภุยยสิกา (ตัดสินด้วยเสียงข้างมาก) 
ตัสสปาปิยสิกา (แม้จ าเลยจะไม่ยอมรับความผิด แต่หากเห็นว่ามีหลักฐานน่าเชื่อถือว่าผิดจริง ก็ตัดสินเอาผิดได้) 
และติณวัตถารกะ   (เมื่อพยายามจนถึงที่สุดแล้วก็ยังแก้ไขปัญหาความขัดแย้งไม่ได้ ก็ต้องยอมๆ กัน ไม่ด่วน
ตัดสินเพ่ือหาข้อสรุป) 

2. หลักนิคหกรรม 
นิคคหะ หรือนิคคหกรรม  ตามรูปศัพท์  หมายถึง ข่ม กด ท าโทษ ลงโทษ (พระวิสุทธาจารมหาเถระ, 

2535) การข่มใจ การควบคุม การต าหนิ การติเตียน การกล่าวโทษ (มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ, 2531) ในแง่ของการ
ปฏิบัติหรือการน าไปใช้ ค าว่า นิคหกรรม ไม่ว่าจะปรากฏเป็น “นิคหะ” หรือ “นิคคหะ” ก็ดี เป็นนิคหกรรม” 
หรือ “นิคคหกรรม”  ก็ดี ต่างก็มีความหมายเหมือนกัน คือ หมายถึง การข่ม การลงโทษ ซึ่งเป็นมาตรการทาง
พระวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้สงฆ์ใช้เป็นเครื่องข่ม ก าราบ หรือลงโทษแก่ภิกษุที่ประพฤติผิดพระธรรม
วินัย (พระมหาอุดม สารเมธี, 2557) นิคคหะ คือการข่ม เป็นวิธีการที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติสิกขาบท ปรับ
อาบัติแก่ผู้ล่วงละเมิดตามสมควรแก่ความผิดแล้ว ทรงอนุญาตให้สงฆ์ลงโทษแก่ผู้ประพฤติผิดพระธรรมวินัยอีก 
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2529) นิคคหะ คือการข่ม เป็นกิจอย่างหนึ่งแห่ง
ผู้ปกครอง เป็นคู่กับปัคคหะ คือ การยกย่อง ขาด 2 อย่างนี้แล้ว การปกครองย่อมเป็นไปไม่ได้ แม้ในหมู่สงฆ์ก็
เป็นกิจอันจะพึงหวังเหมือนกัน ได้ในบทว่า “ทุมฺมงฺกูน  ปุคฺคลาน  นิคฺคหาย เปสลาน  ภิกฺขูน  ผาสุวิหาราย” 
แปลว่า เพ่ือข่มบุคคลผู้เก้อยาก เพ่ืออยู่ผาสุกแห่งภิกษุผู้มีศีลเป็นที่รัก” ท่านกล่าวว่า  เป็นผลที่มุ่งหมายแห่ง
การบัญญัติสิกขาบทด้วย... (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2537) ประเภทของ
นิคหกรรมที่ปรากฏกัมมขันธกะ มี 5 คือ                                            



29 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

1. ตัชชนียกรรม คือ กรรมอันสงฆ์พึงท าแก่ภิกษุผู้ควรขู่ สงฆ์ลงตัชชนียกรรมแก่ภิกษุผู้ก่อความ
บาดหมาง ก่อความทะเลาะ ก่อความวิวาท ก่อเรื่องอ้ือฉาว ก่ออธิกรณ์ในสงฆ์ 

2. นิยสกรรม คือ กรรมคือการถอดยศ สงฆ์ลงนิยสกรรมแก่ภิกษุผู้โง่เขลา ไม่ฉลาด มีอาบัติมาก ไม่มี
มารยาท 

3. ปัพพาชนียกรรม คือ กรรมอันสงฆ์พึงท าแก่ภิกษุผู้ควรขับไล่ สงฆ์ลงปัพพาชนียกรรมแก่ภิกษุผู้
ประทุษร้ายตระกูล มีมารยาทเลวทราม 

4. ปฏิสารณียกรรม คือ กรรมอันสงฆ์พึงท าแก่ภิกษุผู้ควรให้กลับระลึกได้ สงฆ์ท าปฏิสารณียกรรมแก่
ภิกษุผู้ด่าบริภาษคฤหัสถ์ 

5. อุกเขปนียกรรม คือ กรรมอันสงฆ์พึงท าแก่ภิกษุผู้ควรยกเสียจากหมู่ สงฆ์ลงอุกเขปนียกรรมแก่ภิกษุ
ผู้แม้ต้องอาบัติก็ไม่ปรารถนาจะเห็นว่าเป็นอาบัติ แม้ต้องอาบัติแล้วก็ไม่ปรารถนาจะท าคืน  (แสดง) อาบัติ แม้
มีทิฏฐิบาปก็ไม่ปรารถนาจะสละทิฏฐิบาปนั้น 

เมื่อรวมกับนิคหกรรมที่ปรากฏในที่อ่ืนอีก 4 จงึมีท้ังหมด 9 ดังนี้ 
6. ตัสสปาปิยกรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ การ

ลงโทษแก่ผู้ท าความผิด พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้สงฆ์ลงนิคหกรรมประเภทนี้แก่พระภิกษุที่กระท าความผิด
แล้วพูดกลบเกลื่อน เมื่อสงฆ์พิจารณาตามหลักฐานพยานแล้วเห็นว่ามีความผิดจริง แม้เธอจะไม่รับสารภาพก็
ตาม 

7. ปกาสนียกรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ การประกาศ
ข้อเท็จจริงให้พุทธบริษัทได้ทราบโดยทั่วกัน เป็นกางลงโทษอีกวิธีหนึ่งที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้พระภิกษุผู้
ได้รับแต่งตั้งจากสงฆ์ด้วยญัตติทุติยกรรมวาจาแล้วท าหน้าที่ประกาศความประพฤติของพระภิกษุที่ส่อไปในทางที่
จะก่อให้เกิดความเสื่อมเสียแก่หมู่คณะโดยส่วนรวมได้ 

8. ปัตตนิกุชชนกรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ การคว่ า
บาตร เป็นวิธีการลงโทษที่อนุญาตให้สงฆ์ท าแก่คฤหัสถ์ผู้ปรารถนาร้ายต่อพระรัตนตรัย โดยสงฆ์ประกาศให้
พระภิกษุท้ังหลายไม่ให้คบหา ไม่รับบิณฑบาต ไม่รับนิมนต์ และไม่รับไทยธรรมของคฤหัสถ์นั้น จนกว่าเขาจะรู้สึก
ถึงโทษตนแล้วกลับตัวประพฤติดี สงฆ์จึงประกาศระงับโทษให้พระภิกษุทั้งหลายคบหาได้อีก วิธีที่สงฆ์สวดประกาศ
ให้ระงับการลงโทษนั้น เรียกว่า “ปัตตอุกกุชชนกรรม” คือ การหงายบาตร 

9. พรหมทัณฑกรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ การลง
พรหมทัณฑ์ เป็นมาตรการลงโทษที่พระพุทธเจ้าอนุญาตไว้ลงโทษแก่ภิกษุผู้เป็นคนว่ายากสอนยาก (พระมหาอุดม 
สารเมธี, 2557) ลักษณะของการลงโทษคือการไม่คบหาด้วย ซึ่งเป็นเหตุให้ผู้ถูกลงโทษเกิดความอึดอัดใจ และกลับ
ตัวได้ในที่สุด ภิกษุผู้เป็นต้นเหตุของการถูกลงพรหมทัณฑ์คือพระฉันนะ 

พระพุทธเจ้าได้ทรงก าหนดมาตรการในการลงโทษภิกษุผู้ท าผิดและไม่รู้จักส านึกความผิดของตนนั้นไว้
หลายวิธี ซึ่งต้องปฏิบัติตามวิธีที่เหมาะสมกับความผิดนั้นๆ มีทั้งนิคหกรรมเชิงกฎหมาย สังคม และจิตวิทยา 
กล่าวคือ ในแง่ของกฎหมายหรือบทลงโทษส าหรับผู้ฝ่าฝืน หากเป็นความผิดที่มีผลกระทบต่อชาวบ้านและจะน า
ความเสียหายมากมาให้แก่หมู่คณะนั่นคือการประทุษร้ายตระกูล สั่งสมอาบัติไว้มาก มีมารยาทเลวทราม เป็นต้น 
ก็ให้ลงโทษอย่างหนักคือการถอดยศและขับไล่ออกจากหมู่คณะ เมื่อส านึกความผิดตนได้จึงอนุญาตให้สงฆ์คืนยศ
ให้และให้กลับเข้าสู่สังคมสงฆ์ได้ หากมีความประพฤติแตกต่างจากภิกษุทั้งหลายที่มีความสงบนั่นคือการต้องอาบัติ
แล้วไม่เห็นว่าเป็นอาบัติและไม่ปรารถนาจะออกจากอาบัตินั้น ก็ลงอนุญาตให้ลงโทษในระดับที่รองลงมานั่นคือการ



30 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

ยกวัตร (ห้ามท าสังฆกรรมร่วมกัน ตลอดจนการอยู่ร่วมกัน ที่เรียกว่า สหวาส) ในแง่ของสังคม หากภิกษุนั้นท าผิด
และจะน าความเสื่อมเสียมาให้หมู่คณะ ก็ทรงอนุญาตให้ประกาศความผิดของเธอแก่ชาวบ้าน เพ่ือให้รู้ว่าการ
กระท าผิดของเธอไม่ใช่การการกระท าผิดของสงฆ์ สงฆ์ได้ลงโทษหรือท าในสิ่งที่ควรท าแก่เธอแล้ว และจะเป็นผลดี
แก่ชาวบ้านคือไม่ต้องเคารพนับถือภิกษุผู้มีความประพฤติเสียหายซึ่งอาจเป็นเหตุน าความเดือดร้อนอื่นๆ มาสู่ตน
ได้อีกด้วย นอกจากนี้  ยังให้ความเสมอภาคแก่ชาวบ้านโดยการให้ลงท าแก่ภิกษุผู้ท าผิดต่อคฤหัสถ์คือการกล่าว
วาจาล่วงเกินคฤหัสถ์ด้วยวิธีการขอโทษคฤหัสถ์ (ปฏิสารณียกรรม) ในแง่ของจิตวิทยา หากภิกษุนั้นๆ ประพฤติ
ตนเป็นคนว่ายาก หัวดื้อ ไม่ยอมรับฟังค าตักเตือนสั่งสอนจากภิกษุอ่ืนที่เขาหวังดี ก็ทรงอนุญาตให้ลงโทษทาง
จิตวิทยาโดยการไม่ยอมคบหาสมาคมด้วย ซึ่งจะท าให้ได้รับความกดดันและส านึกตนในที่สุดเพ่ือให้ตนสามารถ
อยู่ในสังคมหรืออยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างเป็นปกติสุข 

บรรดานิคหกรรมทั้ง 9 ประเภท นิคหกรรมท่ีปรากฏกัมมขันธกะมี 5 ประการ คือ 1) การขู่ (ตัชชนียก
รรม) 2) การถอดยศ (นิยสกรรม) 3) การขับไล่ (ปัพพาชนียกรรม)  4) การให้ระลึกถึงความผิดของตนโดยการขอ
โทษคฤหัสถ์ (ปฏิสารณียกรรม) และ 5) การยกเสียจากหมู่ (อุกเขปนียกรรม) (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อรวมกับนิคหกรรมที่ปรากฏในที่อ่ืนอีก 4 จึงมีทั้งหมด 9 ดังนี้ 6) การลงโทษ
แก่ผู้ท าความผิดที่พูดกลบเกลื่อน (ตัสสปาปิยกรรม) (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 7) การประกาศข้อเท็จจริงให้พุทธบริษัทได้ทราบโดยทั่วกัน (ปกาสนียกรรม) (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 8) การคว่ าบาตร (ปัตตนิกุชชนกรรม) (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นวิธีการลงโทษที่อนุญาตให้สงฆ์ท าแก่คฤหัสถ์ผู้ปรารถนาร้ายต่อพระ
รัตนตรัย โดยสงฆ์ประกาศให้พระภิกษุทั้งหลายไม่ให้คบหา และ 9) การลงพรหมทัณฑ์ (พรหมทัณฑกรรม) 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นมาตรการลงโทษที่พระพุทธเจ้าอนุญาต
ไว้ลงโทษแก่ภิกษุผู้เป็นคนว่ายากสอนยาก (พระมหาอุดม สารเมธี, 2557) ลักษณะของการลงโทษคือการไม่คบ
หาด้วย ซึ่งเป็นเหตุให้ผู้ถูกลงโทษเกิดความอึดอัดใจ และกลับตัวได้ในที่สุด ภิกษุผู้เป็นต้นเหตุการณ์ถูกลงพรหม
ทัณฑ์คือพระฉันนะ 

3. หลักอธิกรณสมถะ 7 
อธิกรณสมถะ คือธรรมเครื่องระงับอธิกรณ์ ซึ่งค าว่า “อธิกรณ์” นี้ หมายถึง ความขัดแย้ง ความพิพาท 

เรื่องที่เกิดขึ้นแล้วต้องระงับแก้ไขให้สงบ รวมทั้งหมายถึงกิจที่พึงท าด้วย อธิกรณ์ มี 4 อย่าง ได้แก่ (อธิเทพ ผาทา, 
2549) 

1. วิวาทาธิกรณ์ หมายถึง ปัญหาที่เกิดจากการทะเลาะวิวาทกันในเรื่องพระธรรมวินัยว่า นี้เป็นธรรมนี้
เป็นวินัย (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎก  2500, 2504) เป็นต้น 

2. อนุวาทาธิกรณ์ หมายถึง ปัญหาที่เกิดจากการโจทก์ฟ้องหรือกล่าวหากันด้วยเรื่องการต้องอาบัติต่างๆ 
ทั้งหนักและเบา ซึ่งสงฆ์จะต้องแก้ไขด้วยการลงโทษคนผิดและให้การรับรองผู้บริสุทธิ์ที่ถูกกล่าวหานั้น 

3. อาปัตตาธิกรณ์ หมายถึง ปัญหาอันเกิดจากการล่วงละเมิดข้อบัญญัติว่าด้วยศีลหรือวินัย ซึ่งสงฆ์
จะต้องแก้ไขปัญหาดังกล่าวด้วยการปรับอาบัติ เช่น การเข้าปริวาสอยู่กรรม ประพฤติมานัติ  เพ่ือออกจากอาบัติ 
เป็นต้น 

4. กิจจาธิกรณ์ หมายถึง ปัญหาหรือกิจธุระท่ีสงฆ์ที่พึงจะต้องร่วมกันท าให้เสร็จด้วยการประกอบสังฆ
กรรม เช่น การอุปสมบทและการกรานกฐิน เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 



31 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

อธิกรณสมถวิธี วิธีการแก้ไขความขัดแย้ง และเรื่องที่เกิดขึ้น มี 7 ประการคือ 
1. สัมมุขาวินัย หมายถึง การแก้ไขปัญหาที่จะต้องกระท าด้วยความพร้อมหน้าของผู้เป็นโจทก์ ผู้เป็น

จ าเลย สงฆ์ และหลักเกณฑ์วินิจฉัยตัดสินคือ พระธรรมวินัย (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎก  
2500, 2504) 

2. สติวินัย หมายถึง การแก้ไขปัญหาโดยการประกาศรับรองว่าผู้ถูกกล่าวหาหรือถูกฟ้องด้วยเรื่องอันไม่มี
มูลว่าเป็นผู้บริสุทธิ์ 

3. อมูฬหวินัย หมายถึง การแก้ไขปัญหาโดยประกาศรับรองว่าผู้ถูกฟ้องในเรื่องการต้องอาบัติขณะที่เป็น
บ้า เมื่อท่านหายเป็นบ้าก็ไม่ควรมีผู้ใดฟ้องร้องท่านอีกเพราะถือว่าการกระท าความผิดในขณะเป็นบ้านั้นไม่มี
ความผิด (อนาปัตต)ิ 

4. ปฏิญญาตกรณะ หมายถึง การแก้ไขปัญหาด้วยการปรับอาบัติจ าเลยตามค าสารภาพ 
5. เยภุยยสิกา หมายถึง กระบวนการแก้ไขปัญหาด้วยการถือเอาเสียงข้างมาก (ด้วยวิธีการจับฉลาก) เป็น

เกณฑ์ในการตัดสิน 
6. ตัสสปาปิยสิกา หมายถึง การแก้ไขปัญหาโดยการลงโทษแก่ผู้ที่ท าผิดในกรณีที่ผู้ถูกสงฆ์สอบสวนแล้ว

ให้การสับสนคือ รับบ้างปฏิเสธบ้าง จนก่อให้เกิดความวุ่นวายในการด าเนินการพิจารณาอธิกรณ์ของสงฆ์ 
7. ติณวัตถารกวินัย หมายถึง กระบวนการแก้ไขปัญหาในกรณีพระภิกษุทะเลาะกันด้วยวิธีการ

ประนีประนอมเปรียบเสมือนการยุติปัญหาด้วยการกลบไว้ด้วยหญ้า ในวิธีการแก้ไขปัญหาทั้ง 7 ประการนี้ 
สามารถน าไปใช้แก้ไขปัญหาอธิกรณ์ท้ัง 4 ประการได้ ดังนี้ 1) ปัญหาหมวดวิวาทาธิกรณ์ แก้ไขโดยใช้สัมมุขาวินัย
วิธี 3 ประการคือ 1) โดยการตกลงกัน 2) โดยการตั้งสงฆ์คณะใหม่ขึ้นมาพิจารณา และ 3) การใช้อ านาจสงฆ์ 
และใช้เยภุยยสิกา วิธีคือการจับฉลาก 2) ปัญหาหมวดอนุวาทาธิกรณ์ แก้ไขโดย สัมมุขาวินัย สติวินัย และอมูฬ
หวินัย 3) ปัญหาหมวดอาปัตตาธิกรณ์ แก้ไขโดยสัมมุขาวินัย ปฏิญญาตกรณะและตัสสปาปิยสิกาและติณณวัต
การกวินัยคือการประนีประนอม 4) ปัญหาหมวดกิจจาธิกรณ์ ซึ่งแบ่งเป็น 2 ประเภท หลักคือ 1) กิจจาธิกรณ์ 
ประเภทพิธีกรรม และ 2) กิจจาธิกรณ์ ประเภทนิคหกรรม ทั้งหมดนี้แก้ไขโดยสัมมุขาวินัย เพียงอย่างเดียว (อธิ
เทพ  ผาทา, 2535) 

จากปรากฏการณ์ของบ่อเกิดและเป้าหมายแห่งพระวินัยปิฎกดังกล่าวมาแล้ว เป็นการที่องค์สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าพยายามน าเอาหลักการแห่งความยุติธรรม ที่สอดคล้องกับธรรมชาติของมนุษย์มาบัญญัติ
ไว้ เพ่ือให้เจ้าของธรรมชาติที่ตนเองยังรู้จักไม่หมดนั้นปรับปรุงตัวเองให้เข้าถึงธรรมชาติของตนอย่างแท้จริง 
เนื้อหาของพระวินัยปิฎกน าเสนอสถานภาพของความเป็นภิกษุและภิกษุณีให้เห็นชัดเจนว่า ต้องเป็นผู้ประพฤติ
พรหมจรรย์คือผู้ที่ละสิ้นซึ่งกิเลสและตัณหาอันเป็นอุดมคติ แต่ขณะที่บรรดาผู้ที่เป็นสาวกของพระองค์ ยังไม่
สามารถปฏิบัติตนเข้าถึงธรรมชาติของเป้าหมายที่ตั้งไว้ได้ทั้งหมด จึงจ าเป็นต้องมีแนวทางในการปฏิบัติด้วยการ
วางระเบียบการต่างๆ เพื่อให้เป็นแนวทางส าหรับด าเนินชีวิต ในการฝึกฝนตนเองให้รู้ถึงธรรมชาติของเป้าหมาย
ที่ได้ตั้งไว้แล้ว การด าเนินเช่นนี้ เป็นการช่วยชี้แนะจากผู้รู้ความจริงแห่งธรรมชาติของคน  แก่ผู้ที่ยังไม่รู้จัก
ธรรมชาติของคนที่ตนครอบครองอยู่ โดยพยายามอธิบายเพ่ือสร้างความเข้าใจต่อธรรมชาติของตนเองอย่าง
ยุติธรรม เพ่ือที่จะได้พัฒนาตนให้สามารถเข้าสู่สภาวะธรรมชาตินั้นจนส าเร็จ โดยระยะเวลาแห่งการเข้าถึงนั้น
ไม่ได้มีการก าหนดไว้ แต่ขึ้นอยู่กับความสามารถในการสร้างความเข้าใจในธรรมชาติของตนและสิ่งที่ตนเอง
ก าลังเกี่ยวข้องอยู่ จนตนเองสามารถเข้าถึงสภาวธรรมนั้นด้วยตนเอง ดังนั้น พระวินัยปิฎกจึงเป็นหลัก
นิติศาสตร์ที่เปิดกว้างให้แต่ละคนที่อยากประพฤติพรหมจรรย์นั้นต้องท าการพัฒนาและปรับปรุงความเป็นไป



32 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

ของตนเองให้ถึงซึ่งธรรมชาติแห่งพรหมจรรย์นั้น โดยปราศจากการบังคับแต่ให้กระท าด้วยความสมัครใจ อัน
เป็นการแสดงออกถึงความยุติธรรมออกมาจากการที่ได้ปฏิบัติแล้ว 

นอกเหนือจากกฎเกณฑ์ที่เรียกว่า สิกขาบทหรือบทบัญญัติที่ได้ถูกวางไว้ในพระวินัยปิฎกแล้ว การ
ละเมิดสิกขาบทหรือบทบัญญัติทางพระวินัยจึงเป็นเรื่องที่จะต้องน ามาพิจารณาเพ่ือให้เกิดความเที่ยงธรรมหรือ
ยุติธรรมในหมู่สงฆ์ การวินิจฉัยความผิดแต่ละชนิดที่ภิกษุผู้ต้องอาบัติท าล้วนได้รับการวินิจฉัยจากหมู่สงฆ์ว่า
เป็นอาบัติจริงจึงมีการลงนิคหกรรมตามลักษณะของอาบัตินั้น ลักษณะความผิดของภิกษุที่เป็นเหตุให้ถูกสงฆ์ลง
นิคหกรรม ได้แก่ ก่อความบาดหมาง ทะเลาะวิวาท ก่อเรื่องอ้ือฉาว ก่ออธิกรณ์ในสงฆ์ โง่เขลา ไม่ฉลาด สั่งสม
อาบัติไว้มาก ไม่มีมารยาท ประทุษร้ายตระกูล มีมารยาทเลวทราม ด่าบริภาษคฤหัสถ์ และติเตียนพระรัตนตรัย
ให้คฤหัสถ์ฟัง ต้องอาบัติแล้วก็ยังไม่เห็นว่าเป็นอาบัติ ทั้งไม่ปรารถนาจะแสดงอาบัตินั้นด้วย แม้มีความเห็นชั่วก็
ไม่ปรารถนาจะสละความเห็นนั้น กระท าความผิดแล้วพูดกลบเกลื่อน ประพฤติเสื่อมเสียแก่หมู่คณะ คฤหัสถ์
ปรารถนาร้ายต่อพระรัตนตรัย และเป็นคนว่ายากสอนยาก 

องค์กรในกระบวนการยุติธรรมถือว่าคุณธรรม ศีลธรรม และจริยธรรมเป็นหัวใจในด้านการปฏิบัติ
หน้าที่ เพราะการที่รัฐบาลปกครองประเทศจะต้องมีความยุติธรรม ความยุติธรรมถือเป็นเรื่องส าคัญอย่างยิ่งใน
สังคมมนุษย์ หากพิจารณาตามหลักการแนวคิดของศาสนาพุทธและวิธีคิดกระบวนระบบซึ่งมองว่าทุกสรรพสิ่ง
ในโลกไม่เคยหยุดนิ่งมีการเปลี่ยนแปลงเคลื่อนไหวอยู่ตลอดเวลา โดยเฉพาะอย่างยิ่งระบบสังคมมนุษย์ที่มี
เงื่อนไขตัวแปร  อันสลับซับซ้อนมากมายที่เข้าไปเกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลงแล้ว จะเห็นว่ากระบวนการ
ยุติธรรมที่ดีควรปรับใช้ได้อย่างเหมาะสมและกว้างขวาง  ได้แก่ขั้นตอนของต ารวจถือว่าเป็นต้นทางของ
กระบวนการยุติธรรม ถ้าต้นทางของกระบวนการยุติธรรมมีการสร้างพยานหลักฐานเท็จ หรือใช้อ านาจในทางมิ
ชอบอาจส่งผลต่อรูปคดี ท าให้ประชาชนไม่ได้รับความเป็นธรรมดังนั้นในขั้นตอนนี้ผู้ปฏิบัติจะต้องค านึงถึง
ผลประโยชน์ส่วนรวม มิใช่เพ่ือส่วนตัวหรือพวกพ้อง ส าหรับกระบวนการยุติธรรมในขั้นตอนการพิจารณาคดี 
เป็นขั้นตอนของพนักงานอัยการและผู้พิพากษา การปฏิบัติในขั้นตอนนี้ผู้ปฏิบัติต้องมีความเป็นธรรมอย่างมาก
เนื่องจากกระทบต่อสิทธิและเสรีภาพของประชาชน ต้องปราศจากอคติการพิจารณาต้องมีความละเอียด
รอบคอบทุกด้าน กระบวนการยุติธรรมในขั้นหลังการพิจารณาคดี เป็นการลงโทษผู้กระท าความผิดตามค า
พิพากษาของศาล มีการจ าคุกหรือประหารชีวิต กรมราชทัณฑ์ต้องท าไปเพ่ือประโยชน์ต่อส่วนรวม การปฏิบัติ
ต่อผู้กระท าความผิดต้องมีการฟ้ืนฟูจิตใจให้กลับมาเป็นคนดี (จรัส เตชะวิจิตรา, 2556) 

 
สรุป  

ความยุติธรรมถือเป็นเรื่องส าคัญอย่างยิ่งในสังคมมนุษย์ หากพิจารณาตามหลักการแนวคิดของ
พระพุทธศาสนา พบว่า กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ของพระพุทธศาสนา เป็นเรื่องการของตัดสินเพ่ือ
หาข้อยุติความขัดแย้งโดยชอบธรรม และมีการลงโทษผู้ท าผิด เพื่อตักเตือนและป้องกันไม่ให้เกิดการกระท าที่ไม่
ถูกต้อง ส่วนหลักพระวินัย ได้แก่ หลักอธิกรณสมถะ 7 และนิคหกรรม น าไปสู่การปฏิบัติเพ่ือให้เกิดความ
ยุติธรรมได้ตามแนวพระพุทธศาสนาคือนิคหกรรม โดยเฉพาะผู้เสียหายและผู้กระท าผิด  เพ่ือส่งเสริมสังคมที่
สงบสุข ทุกคนเข้าถึงกระบวนการยุติธรรม สร้างสถาบันที่มีความรับผิดชอบและมีประสิทธิภาพ มีหลักธรรม
ส าหรับเป็นเครื่องมือส่งเสริมให้เกิดความยุติธรรม คืออริยสัจ 4 ส่วนที่เป็นวิธีการในการที่จะด าเนินไปสู่
กระบวนการสร้างความยุติธรรมให้เกิดข้ึนได้คืออธิกรณสมถะ 7 



33 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

บุคคลที่ปฏิบัติหน้าที่ในกระบวนการยุติธรรม ก่อนเข้ารับหน้าที่ในหน่วยงานต่าง ๆ ควรมีการให้ความรู้
ในหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยจัดเป็นหลักสูตรระยะสั้น ระยะกลาง และระยะยาว ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับความ
พร้อมและงบประมาณของแต่ละหน่วยงาน มีการก าหนดเป็นชั่วโมงตามรายวิชาต่าง ๆ ตามหลักธรรมในทาง
พระพุทธศาสนา มุ่งเน้นที่ตัวบุคคลให้มีจิตส านึกที่ดี รู้จักละอายต่อการท าสิ่งที่ไม่ถูกต้อง น ามาใช้ปลูกฝังให้กับ
บุคลากรทางกระบวนการยุติธรรม ก็จะท าเกิดความยุติธรรมนับตั้งแต่เริ่มกระบวนการยุติธรรมจนถึงเสร็จสิ้น
กระบวนการยุติธรรม ให้ตั้งมั่นในความถูกต้องไม่เอนเอียงไปตามกระแสสังคม  

ผู้ที่อยู่ในกระบวนการยุติธรรมควรปฏิบัติตามเป็นคุณธรรมอยู่ในจิตส านึก ในปัจจุบันมีประชาชนส่วน
หนึ่งไม่พอใจการปฏิบัติหน้าที่ของผู้ปฏิบัติหน้าที่ในกระบวนการยุติธรรม มีการร้องเรียนต่าง ๆ ท าให้ผู้ปฏิบัติที่
ถูกต้องท างานได้อย่างล าบาก ต้องตั้งมั่นในความถูกต้องอย่างมั่นคงไม่เอนเอียงไปตามกระแสสังคม เนื่องจาก
การปฏิบัติตามใจ  ใครก็ตามจะท าให้เกิดปัญหาเนื่องจากรายแรกขอได้รายที่สองก็ตามมาเรื่อย ๆ ไม่สิ้นสุด 
ลักษณะของคดีเป็นการขัดแย้งระหว่างทั้งสองฝ่ายอยู่แล้วเมื่อฝ่ายหนึ่งได้ประโยชน์อีกฝ่ายก็ต้องเสีย
ผลประโยชน์ตามมา  

 

เอกสารอ้างอิง 
จรัส เตชะวิจิตรา. (2556). กระบวนการยุติธรรมในการพิจารณาวิถีพุทธ. กรุงเทพมหานคร: สถาบันพัฒนา

ข้าราชการฝ่ายตุลาการศาลยุติธรรม. 
จุฑารัตน์ เอ้ืออ านวย. (2548). กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์: การปรับกระบวนทัศน์กระบวนการ

ยุติธรรมไทย. วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  
ณรงค์ ใจหาญ และคณะผู้วิจัย. (2522). กระบวนการสร้างความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ในศาลยุติธรรม. 

รายงานผลวิจัย. สถาบันวิจัยรพีพัฒนศักดิ์: ส านักงานศาลยุติธรรม.  
ดิเรก ควรสมาคม. (2554). สมานฉันท์ : ทบทวน ความหมาย หลักการ ขั้นตอน ทางพุทธศาสนากับการระงับ

ข้อพิพาทในกฎหมาย. วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร. 4(1), 25-48. 
ประสิทธิ์ โฆวิไลกุล. (2540). เหลียวหลังดูกฎหมายและความยุติธรรม. กรุงเทพมหานคร: นิติธรรม.  
พุทธทาสภิกขุ. (2549). อิทัปปัจจยตา. กรงุเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
พระมหาอุดม สารเมธี. (2557). ยุติธรรม : ความยุติธรรมนั้นส าคัญนัก. กรุงเทพมหานคร: มหาเปรียญ.  
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2535). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). สลายความขัดแย้ง. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2539). นิติศาสตร์แนวพุทธ กรุงเทพมหานคร: สถาบันกฎหมายอาญา.  
________. (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 16. กรุงเทพมหานคร: เอส. 

อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ ากัด.  
________. (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.  
________. (2551). วิกฤตบ้านเมืองวันนี้โอกาสที่มีควรเป็นของใคร : เรื่องที่ 22 ตอบค าถามเรื่อง สมานฉันท์ 

mp. 3. นครปฐม: วัดญาณเวศกวัน. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์ 

พับลิเคชัน.  



34 กระบวนการยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 21-34. 
 

พระวิสุทธาจารมหาเถระ. (2535). ธาตวัตถสังคหปาฐนิสสยะ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (25จภ). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2500.  กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

_________. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ. (2531). พจนานุกรม บาลี–ไทย-อังกฤษ ฉบับภูมิพโล ภิกขุ เล่ม 4. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์ภูมิพโลภิกขุ.  

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงนิพนธ์, สุเชาว์ พลอยชุม รวบรวม. (2529). 
สารานุกรมพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2537). วินัยมุข เล่ม 3. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

หลวงเทพดรุณานุศิษฎ์ (ทวี ธรรมธัช, ป.9). (2535). พระคัมภีร์ธาตุปปทีปิกา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาม
กุฏราชวิทยาลัย.  

อธิเทพ ผาทา. (2549). การศึกษารูปแบบและกระบวนการแก้ปัญหาในพระพุทธศาสนาเถรวาท: ศึกษาเฉพาะ
กรณีอธิกรณสมถะ 7 และ กฎนิคหกรรมของมหาเถรสมาคมในพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 
แก้ไขเพ่ิมเติม (ฉบับที่ 2) พ.ศ. 2535. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

H. Zehr. (1990). Changing Lens: a New Focus for Crime and Justice. Scottsdale, Pennsylvania: 
Waterloo Ontario: Herald Press. 



การสร้างชุมชนนวัตวิถีด้วยภูมิปัญญาท้องถิ่น 
A creating innovative communities with local wisdom 

 
อดิศร หนันค าจร 

Adisorn Hnunkamjorn 
บริษัท คนดีอินเตอร์เนชั่นเนล คอเปอเรชั่น จ ากัด 
Kondee International Corporation Co. Ltd. 

E-mail: adisorn2728@gmail.com 
 

Received: 17 February 2022; Revised: 26 February 2022; Accepted: 2 March 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดการสร้างชุมชนนวัตวิถี เกิดจากกระบวนการคือ การค้นหา
ศักยภาพภูมิปัญญาท้องถิ่น การฟ้ืนฟู และพัฒนาทรัพยกรธรรมชาติในท้องถิ่น และในการประยุกต์ใช้ภูมิ
ปัญญาเพ่ือสร้างชุมชนนวตวิถี จะต้องใช้หลักการมีส่วนร่วมกับประชาชนในท้องถิ่นนั้นๆ ให้เล็งเห็นความส าคัญ
ของนโยบายเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืนอย่างแท้จริง มีการผสานกับทฤษฎีต่างๆ เช่น การน าทฤษฏีแรงจูงใจ ทฤษฏี
การมีส่วนร่วม แนวคิดและทฤษฎี SWOT และปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง ที่มุ่งเน้นการพัฒนาภาคการผลิตและ
บริการให้สามารถแข่งขันได้ เกิดความยั่งยืน ประชาชน มีคุณภาพชีวิต และมีรายได้ท่ีดีขึ้นโดยการขายสินค้าอยู่
ในชุมชน ที่มาจากการท่องเที่ยว โดยใช้เสน่ห์ ภูมิปัญญา วิถีชีวิต วัฒนธรรม และความคิดสร้างสรรค์ แปลงเป็น
รายได้ ทั้งนี้ครอบครัวและลูกหลานยังอยู่ร่วมกัน สร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชน พัฒนาเศรษฐกิจฐานราก
อย่างแท้จริง เชื่อมโยงชุมชนท่องเที่ยว OTOP กับเส้นทางการท่องเที่ยวกระแสหลัก เมืองรอง และแหล่ง
ท่องเที่ยว ให้เกิดรายได้ท่ีกระจายไปสู่ผู้ประกอบการกลุ่มต่างๆ ในชุมชน  
 

ค าส าคัญ: ชุมชน, นวัตวิถี, ภมูิปัญญาท้องถิ่น  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



36 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

Abstract 
 This article aims to study the concept of innovative community building. Arising 
from the process search for potential of local wisdom, restoration and development of local 
natural resources and in the application of wisdom to create a new community must use 
the principles of participation with local people to realize the importance of policies for 
truly sustainable development There are integrations with various theories such as the 
introduction of the theory of motivation. participatory theory SWOT concepts and theories 
and sufficiency economy philosophy which focuses on developing the manufacturing and 
service sectors to be competitive achieve sustainability, people have a quality of life and 
have a better income by selling products in the community that come from tourism by 
using charm, wisdom, way of life, culture and creativity convert to income The family and 
grandchildren still live together. Strengthen the community Really develop the foundation 
economy Linking the OTOP tourism community with mainstream tourism routes, secondary 
cities and tourist attractions generate income that is distributed to entrepreneurs in various 
groups in the community. 
 
Keywords: community, innovation, local wisdom 
 
บทน า 

การพัฒนาชุมชนเป็นแนวคิดอย่างหนึ่งที่จะท าให้มีการเจริญเติบโต จากหน่วยย่อยเล็กๆ จนกระทั่ง
ส่งผลต่อการเจริญเติบโตของประเทศชาติ จึงได้มีการเขียนลงในแผนการพัฒนาชาติ ของ ยุทธศาสตร์ชาติ 20 
ปี (พ.ศ.2560-2579) โดยมีกรอบแนวคิด ด้านการสร้างความสามารถในการแข่งขัน ที่มุ่งเน้นการพัฒนาภาค
การผลิตและบริการให้สามารถแข่งขันได้ เกิดความยั่งยืน ประชาชนมีคุณภาพชีวิต และมีรายได้ที ่ดีขึ ้น 
รวมทั้งแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 12 (พ.ศ. 2560-2564) ยุทธศาสตร์ที่ 3 การสร้าง
ความเข้มแข็งทางเศรษฐกิจและแข่งขันได้อย่างยั่งยืน มีแนวทางเสริมสร้างขีดความสามารถการแข่งขันในเชิง
ธุรกิจของภาคบริการ และพันธกิจกระทรวงมหาดไทย ข้อ 4. เสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชนและ
เศรษฐกิจฐานราก โดยการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วนภายใต้หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงตลอดจน
ภารกิจอ านาจหน้าที่ของกรมการพัฒนาชุมชน ในการส่งเสริมกระบวนการเรียนรู้และการมีส่วนร่วมของ
ประชาชน ส่งเสริมและพัฒนาเศรษฐกิจชุมชนฐานรากให้มีความมั่นคงและมีเสถียรภาพ รวมทั้งเสริมสร้าง
ความสามารถและความเข้มแข็งของชุมชน) มีกรอบแนวคิด ด้านการสร้างความสามารถในการแข่งขัน ที่
มุ่งเน้นการพัฒนาภาคการผลิตและบริการให้สามารถแข่งขันได้ เกิดความยั่งยืน ประชาชนมีคุณภาพชีวิต 
และมีรายได้ที่ดีขึ้น (ส านักงานสภาพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2561) 

คณะรัฐมนตรี มีมติ เมื่อวันที่ 16 มกราคม 2561 ให้ความเห็นชอบแนวทางการจัดท างบประมาณ
รายจ่ายเพ่ิมเติมประจ าปีงบประมาณ พ.ศ. 2561 จ านวน 150,000 ล้านบาท โดยมีแนวทางการจัดท า 3 
แนวทาง ได้แก่ 1) พัฒนาเศรษฐกิจฐานราก ยกระดับสวัสดิการ ส่งเสริมและพัฒนาศักยภาพ สร้างโอกาสใน
อาชีพและการจ้างงาน 2) พัฒนาเชิงพ้ืนที่ผ่านกระบวนการประชาคม การเข้าถึงแหล่งเงินทุนในการพัฒนา



37 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

อาชีพและสร้างรายได้ในชุมชน สนับสนุนวิสาหกิจชุมชน และส่งเสริมการท่องเที่ยวชุมชน เชื่อมโยงเส้ นทาง
การท่องเที่ยวในแต่ละท้องถิ่นและ3) ปฏิรูปการโครงสร้างการผลิตภาคการเกษตรทั้งระบบ ควบคู่การสร้าง
มูลค่าเพ่ิมสินค้าทางการเกษตร และส่งเสริมการตลาดสมัยใหม่ ดังนั้น โอกาสในการสร้างงาน สร้างอาชีพ สร้าง
รายได้ให้ชุมชนตามแนวทางดังกล่าว จ าเป็นต้องด าเนินการพัฒนาเชิ งพ้ืนที่ผ่านกระบวนการประชาคม ให้
ชุมชนเข้าถึงแหล่งเงินทุนในการพัฒนาอาชีพและสร้างรายได้ในชุมชน ด้วยการสนับสนุนวิสาหกิจชุมชน และ
ส่งเสริมการท่องเที่ยวชุมชน เชื่อมโยงเส้นทางการท่องเที่ยวในแต่ละท้องถิ่น รัฐบาลมีนโยบายลดความเหลื่อม
ล้ าของสังคมที่มุ่งเน้นสร้างรายได้และความเจริญความเข้มแข็งทางเศรษฐกิจ โดยให้ภาคเอกชนและภาค
ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมด าเนินการร่วมกับภาครัฐเพื่อให้บรรลุวิสัยทัศน์ มั่นคง มั่งคั่ง ยั่งยืน ซึ่งสอดคล้องกับ
การด าเนินงานโครงการหนึ่งต าบล หนึ่งผลิตภัณฑ์ (OTOP) ที่เริ่มตั้งแต่ปี พ.ศ. 2544 ในทุกภูมิภาคทั่วประเทศ 
โดยมีการแต่งตั้งคณะกรรมการระดับประเทศ คือ คณะกรรมการอ านวยการ หนึ่งต าบล หนึ่งผลิตภัณฑ์
แห่งชาติ (กอ.นตผ.) เป็นผู้ขับเคลื่อน และมอบหมายให้กรมการพัฒนาชุมชน เป็นผู้รับผิดชอบหลักส่งเสริมการ
ด าเนินงาน OTOP ร่วมกับหน่วยงานต่าง ๆ ในการสนับสนุน ส่งเสริม ยกระดับผลิตภัณฑ์ และพัฒนาช่องทาง
การตลาดที่หลากหลายเพ่ือให้สามารถจ าหน่ายได้ และมุ่งปรับตัวสู่การค้าแบบสากล การด าเนินการรูปแบบ
ข้างต้น  ส่งผลให้ผลิตภัณฑ์ (จ านวนมาก) ของคนในชุมชนไม่สามารถแข่งขันได้ ต้องออกไปขายสินค้าตามที่
ต่าง ๆ ท าให้ประชาชนไม่มีความสุข รายได้ไปตกอยู่แก่ผู้ประกอบการคนเดียว หรือบางกลุ่มเล็ก ไม่กระจายถึง
ประชาชนกลุ่มใหญ่ในชุมชนอย่างแท้จริง  ส่งผลกระทบต่อการพัฒนาเศรษฐกิจชุมชนฐานรากไม่ประสบ
ผลสัมฤทธิ์เท่าที่ควร  ประกอบกับ รายได้จากการท่องเที่ยวที่เป็นกระแสหลักของประเทศ ส่วนใหญ่ตกไปอยู่ใน
กลุ่มทุนเอกชน เช่น โรงแรม ร้านอาหาร ห้างร้านใหญ่ ๆ กรุ๊ปทัวร์ โดยที่รายได้ไม่กระจายลงไปถึงชุมชน 

ดังนั้น จ าเป็นต้องมีการเปลี่ยนผ่านยุคการผลักดันขายสินค้า OTOP ออกจากชุมชนเพียงด้านเดียว สู่
การเพ่ิมชองทางสร้างรายได้ตามความต้องการ (Demand Driven Local Economy) โดยการขายสินค้าอยู่ใน
ชุมชน ใช้เสน่ห์ ภูมิปัญญา วิถีชีวิต วัฒนธรรม และความคิดสร้างสรรค์ แปลงเป็นรายได้ ทั้งนี้ครอบครัวและ
ลูกหลานยังอยู่ร่วมกัน ไม่ต้องแข่งขันน าผลิตภัณฑ์ออกไปขายนอกชุมชน เป็นชุมชนท่องเที่ยวที่เป็นเจ้าบ้านที่ดี 
ชวนกันคิด ชวนกันท า ผลิตสินค้าและบริการ รวมทั้งมีการเชื่อมโยงเส้นทางท่องเที่ยวระดับชุมชน ที่มีเสน่ห์
ดึงดูด และมีคุณค่าเพียงพอให้นักท่องเที่ยวเข้ามาเยี่ยมเยือนและใช้จ่ายเงินในทุกกิจกรรมของชุมชน ซึ่งรายได้
จะกระจายอยู่กับคนในชุมชน ทุกคนมีความสุข เป็นการสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชน (Strength with in)  
และพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากอย่างแท้จริง จึงมีที่มาของค าว่า นวัตวิถี เกิดจาก ค าว่า นวตกรรม รวมกับวิถีชีวิต 
ในชุมชน ท้องถิ่น นวตวิถี เป็นการน านวตกรรม มาพัฒนา ภูมิปัญญาท้องถิ่นหรือวิถึชีวิตชาวบ้านในท้องถิ่น ให้
มีการพัฒนาผลิตภัณฑ์ที่มีคุณภาพและมาตรฐานเพ่ือให้สามารถแข่งขันในระดับนานาชาติได้ การพัฒนาโดย
การสร้างโอกาสในการมีส่วนร่วมของคนในชุมชน เป็นการน าเสน่ห์ วิถีชีวิต วัฒนธรรม  ความคิดสร้างสรรค์ใน
ชุมชน สร้างชุมชนให้เข้มแข็ง มาแปลงเป็นการสร้างแรงดึงดูดและรายได้ เข้ามาในชุมชน แทนที่จะน า
ผลิตภัณฑ์ออกไปแข่งขันนอกชุมชน แต่สร้างสรรค์ เสน่ห์ อัตลักษณ์ วิถีชีวิตในชุมชนให้มีคุณค่า 

การพัฒนาท้องถิ่นให้มีความเจริญก้าวหน้าด้วยนวตวิถีต้องส่วนหนึ่งมาจากการท าให้ชุมชนเข้มแข็ง
ความร่วมมือร่วมใจของคนในชุมชนท้องถิ่นน าปัญญามาพัฒนา สร้างแรงดึงดูดเพ่ือให้นักท่องเที่ยวเข้ามาใน
ชุมชนส่งเสริมรายได้แก่คนในท้องถิ่น ได้มีหลายท่านให้ความหมาย ความเข้มแข็งของท้องถิ่นหรือชุมขนว่าเป็น
การรวมตัวของคน ที่มีจีติส านึกและความมุ่งมั่น ร่วมกัน เป็นสายใยของความสัมพันธ์ทางสังคมที่มีพลังยึด
เหนี่ยวกัน สนับสนุนเกื้อกูลซึ่งกันและกัน ท าให้สังคมมีความเจริญงอกงาม (พระมหาสุทิตย์ อาภากโร (อบอุ่น), 



38 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

2556 : 1) เป็นชุมชนเข้มแข็งคือชุมชนที่พ่ึงพา ตนเองได้ชุมชนเข้มแข็งและพ่ึงตนเองได้มีลักษณะ ใหญ่ ๆ 4 
ประการ คือ 1)  เป็นชุมชนเรียนรู้และพร้อมที่จะเรียนรู้ ไม่รอสูตรส าเร็จในการแก้ไขปัญหา ไม่นั่งรอความ 
ช่วยเหลือจากรัฐหรือภายนอก แต่ร่วมกันค้นหาทางออกจากปัญหาและพัฒนาศักยภาพของตนเอง 2)  เป็น
ชุมชนที่ตัดสินใจได้อย่างเป็นอิสระ เป็นอิสระจากการครอบง าของคนอ่ืน สถาบันอ่ืน หรือองค์กรอ่ืน ไม่ว่าจะ
เป็นนักการเมือง พ่อค้า ข้าราชการ เป็นอิสระเพราะตัดสินใจด้วยข้อมูลและความรู้  3)  เป็นชุมชนที่จัดการ 
“ทุน” ของตนเองอย่างมีประสิทธิภาพ ทุนหมายถึงทรัพยากร ความรู้ภููมิปัญญา ทุนโภคทรัพย์ และทุนทาง
สังคม ท า ให้มีรากฐานมั่นคงและหลักประกันของชีวิต 4) เป็นชุมชนที่มีธรรมาภิบาล โปร่งใสตรวจสอบได้ 
ชุมชนที่มีส่วนร่วมในการตัดสินใจการด าเนินงานเพ่ือประโยชน์สุขแก่ส่วนรวม สามารถแก้ไขปัญหาความ
ขัดแย้งต่างๆ ด้วยสันติวิธีแห่งภูมิปัญญา เพ่ือเป็นการพัฒนาต่อยอดแนวคิดการสร้างสรรค์ นวัตวิถีชุมชนให้มี
การพัฒนาทัดเทียมนานาประเทศท่ัวโลกต่อไป (เสรี พงศ์พิศ, 2548) 
 
แนวคิดการสร้างชุมชนนวัตวิถี 

การสร้างชุมชนนวัตวิถีมาจากแนวคิดที่ว่าการที่ชุมชนจะมีเสถียรภาพ ทุกคนในชุมชนต้องมีคุณภาพ
ชีวิตดี มีความเท่าเทียมกัน สมาชิกในประเทศมีการศึกษา มีความเป็นอยู่ที่ดีซึ่งมาจากด้านเศรษฐกิจและมี
สุขอนามัยด้านร่างกายและจิตใจที่สมบูรณ์เกิดจากมีด้านสาธารณสุขที่ดี อย่างไรก็ตามแผนพัฒนาเศรษฐกิจ
และสังคมแห่งชาติฉบับที่ 12 ได้ยึดเป้าหมายอนาคตประเทศไทยปี 2579 มาเป็นกรอบในการก าหนด 
เป้าหมายที่จะบรรลุใน 5 ปีและได้น านโยบายไทยแลนด์ 4.0 ซึ่งมุ่งเน้นการจัดท าแผน ขับเคลื่อนและการ
ติดตามประเมินผล มุ่งเน้นกระบวนการมีส่วนร่วมทั้งจากภาครัฐ เอกชนเพ่ือให้เกิดการพัฒนาคุณภาพชีวิตของ
สมาชิกของประเทศให้มีความสมบูรณ์ 

ยุทธศาสตร์ชาติ 20 ปี (พ.ศ.2560-2579) มีกรอบแนวคิด ด้านการสร้างความสามารถ ในการแข่งขัน 
ที่มุ่งเน้นการพัฒนาภาคการผลิตและบริการให้สามารถแข่งขันได้ เกิดความยั่งยืน ประชาชน มีคุณภาพชีวิต 
และมีรายได้ที่ดีข้ึน รวมทั้งแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 12 (พ.ศ. 2560-2564) ยุทธศาสตร์
ที่ 3 การสร้างความเข้มแข็งทางเศรษฐกิจและแข่งขันได้อย่างยั่งยืน มีแนวทางเสริมสร้างขีดความสามารถการ
แข่งขันในเชิงธุรกิจของภาคบริการ และพันธกิจกระทรวงมหาดไทย ข้อ 4. เสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชน
และเศรษฐกิจฐานราก โดยการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วนภายใต้หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง ตลอดจน
ภารกิจอ านาจหน้าที่ของกรมการพัฒนาชุมชน ในการส่งเสริมกระบวนการเรียนรู้และการมีส่วนร่วมของ
ประชาชน ส่งเสริมและพัฒนาเศรษฐกิจชุมชนฐานรากให้มีความมั่นคงและมีเสถียรภาพ รวมทั้งเสริมสร้าง
ความสามารถและความเข้มแข็งของชุมชน 

ปัจจุบันมีนโยบายลดความเหลื่อมล้ าของสังคมที่มุ่งเน้นสร้างรายได้และความเจริญความเข้มแข็งทาง
เศรษฐกิจ โดยให้ภาคเอกชนและภาคประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมด าเนินการร่วมกับภาครัฐเพ่ือให้บรรลุ
วิสัยทัศน์ มั่นคง มั่งคั่ง ยั่งยืน ซึ่งสอดคล้องกับการด าเนินงานโครงการหนึ่งต าบล หนึ่งผลิตภัณฑ์ (OTOP) ที่
เริ่มตั้งแต่ปี พ.ศ. 2544 ในทุกภูมิภาคทั่วประเทศ โดยมีการแต่งตั้งคณะกรรมการระดับประเทศ คือ 
คณะกรรมการอ านวยการ หนึ่งต าบล หนึ่งผลิตภัณฑ์แห่งชาติ (กอ.นตผ.) เป็นผู้ขับเคลื่อน และมอบหมายให้
กรมการพัฒนาชุมชน เป็นผู้รับผิดชอบหลักส่งเสริมการด าเนินงาน OTOP จนถึงปัจจุบัน เป็นเวลา 16 ปี โดย
ร่วมกับหน่วยงานต่าง ๆ สนับสนุนส่งเสริม ยกระดับผลิตภัณฑ์ และพัฒนาช่องทางการตลาดที่หลากหลาย
เพ่ือให้ขายได้ มุ่งปรับตัวสู่การค้าแบบสากล ท าให้ผลิตภัณฑ์ของคนในชุมชนส่วนใหญ่ไม่สามารถแข่งขันได้



39 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

ต้องออกไปขายสินค้าตามที่ต่าง ๆ ไม่มีความสุข รายได้ไปตกอยู่ แก่ผู้ประกอบการคนเดียว หรือบางกลุ่ม
เล็ก ไม่กระจายถึงประชาชนกลุ่มใหญ่ในชุมชนอย่างแท้จริง ท าให้การพัฒนาเศรษฐกิจชุมชนฐานราก ไม่
ประสบผลสัมฤทธิ์เท่าที่ควร กอปรกับรายได้จากการท่องเที่ยวที่เป็นกระแสหลักของประเทศ ส่วนใหญ่ตก
ไปอยู่ในกลุ่มทุนเอกชน เช่น โรงแรม ร้านอาหาร ห้างร้านใหญ่ๆ กรุ๊ปทัวร์ ไม่ลงไปถึงฐานรากเช่นเดียวกัน 

ดังนั้น จ าเป็นต้องมีการเปลี่ยนผ่านยุคการผลักดันขายสินค้า OTOP ออกจากชุมชนเพียงด้านเดียว สู่
การเพ่ิมช่องทางสร้างรายได้ตามความต้องการ (Demand Driven Local Economy) โดยการขายสินค้าอยู่ใน
ชุมชน ที่มาจากการท่องเที่ยว โดยใช้เสน่ห์ ภูมิปัญญา วิถีชีวิต วัฒนธรรม และความคิดสร้างสรรค์ แปลงเป็น
รายได้ ทั้งนี้ครอบครัวและลูกหลานยังอยู่ร่วมกัน ไม่ต้องแข่งขันน าผลิตภัณฑ์ออกไปขายนอกชุมชน เป็นชุมชน
ท่องเที่ยวที่เป็นเจ้าบ้านที่ดี ชวนกันคิด ชวนกันท า ผลิตสินค้าและบริการ รวมทั้ งมีการเชื่อมโยงเส้นทาง
ท่องเที่ยวระดับชุมชน ที่มีเสน่ห์ดึงดูด และมีคุณค่าเพียงพอให้นักท่องเที่ยวเข้ามาเยี่ยมเยือนและ ใช้จ่ายเงินใน
ทุกกิจกรรมของชุมชน ซึ่งรายได้จะกระจายอยู่กับคนในชุมชน ทุกคนมีความสุข เป็นการสร้างความเข้มแข็ง
ให้กับชุมชน (Strength with in) และเป็นการพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากอย่างแท้จริง โดยมีเป้าหมายคือ
ประชาชนได้รับการพัฒนาอาชีพ มีรายได้เพ่ิมขึ้น ยกระดับเศรษฐกิจฐานรากให้เข้มแข็ง โดยเชื่อมโยงชุมชน
ท่องเที่ยว OTOP นวัตวิถี จ านวน 3,273 หมู่บ้าน กับเส้นทางการท่องเที่ยวกระแสหลัก เมืองรอง และแหล่ง
ท่องเที่ยว ให้เกิดรายได้ที่กระจายไปสู่ผู้ประกอบการ กลุ่มต่าง ๆ ในชุมชน และประชาชนเกิดการพัฒนา
ผลิตภัณฑ์ OTOP กลุ่ม Quadrant D เพ่ิมขึ้น จ านวน 64,570 ผลิตภัณฑ์ ให้เป็นเครื่องมือในการสร้าง ความ
เข้มแข็งให้กับชุมชน (Strength with in) และการพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากให้เข้มแข็งอย่างแท้จริง (กรมการ
พัฒนาชุมชน กระทรวงมหาดไทย, 2561) 

 
แนวคิดภูมิปัญญาท้องถิ่น 

ภูมิปัญญาท้องถิ่น เกิดจากความรู้ ความสามารถ ประสบการณ์และความเฉลียวฉลาดในการประดิษฐ์
คิดค้นของคนในท้องถิ่น โดยเป็นผลมาจากการสั่งสมประสบการณ์ที่ผ่านกระบวนการเรียนรู้ เลือกสรร พัฒนา
และถ่ายทอดสืบต่อกันมาจากบรรพบุรุษจนถึงคนรุ่นปัจจุบัน เพ่ือใช้ประโยชน์ในการด าเนินชีวิตมาใช้ประจ าวัน 
เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นและอยู่กับสังคมมนุษย์มาช้านาน เป็นการผูกพันกับธรรมชาติของท้องถิ่นโดยมีการปรับสภาพ
การด าเนินชีวิตให้เหมาะสมกับสภาพแวดล้อมธรรมชาติตามกาลเวลาเป็นสิ่งที่สั่งสมและถ่ายทอดเป็นมรดกมา
ช้านาน มีเอกลักษณะส าคัญอย่างหนึ่ง คือ เป็นองค์ความรู้ที่มีการเชื่อมโยงกันไปหมดไม่ว่าจะเป็นเรื่องของ
อาชีพ เศรษฐกิจ การศึกษา และวัฒนธรรม 

1) ความหมายของภูมิปัญญาท้องถิ่น 
ค าว่า “ภูมิปัญญา” (Wisdom) หรือ “ภูมิปัญญาชาวบ้าน” (Popular Wisdom) หรือ “ภูมิปัญญา

ท้องถิ่น”(Local Wisdom) เป็นความคิดทางสังคมที่ส าคัญอยู่ในสังคมที่มีขนาดใหญ่และมีอยู่ในทุกสังคมที่มี
การสะสมอย่างยาวนาน สังคมไทยเป็นสังคมเก่าแก่ จึงปรากฏมีภูมิปัญญาอยู่จ านวนมาก ภูมิปัญญาเหล่านี้
นอกจากแสดงความเป็นไทย เป็นเอกลักษณ์ไทยที่ส าคัญอย่างหนึ่งแล้วยังเป็นเครื่องชี้วัดความเจริญ และ
พัฒนาการของคนในชาติเพราะภูมิปัญญาเป็นสิ่งละเอียดอ่อน มักพบในชาติที่เจริญที่สังคมสงบสุขร่มเย็นไม่ตก
เป็นเมืองขึ้นของขาติใด และมีความเป็นอิสระ ท าให้สามารถสร้างสรรค์ และสั่งสมภูมิปัญญาเฉพาะตนขึ้นมาได้ 
จึงมีความเป็นมาของภูมิปัญญาท้องถิ่น ดังรายละเอียดดังต่อไปนี้ 



40 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

1.1 ภูมิปัญญา (Folk Wisdom) มักจะหมายถึงสิ่งที่เป็นนามธรรมของสถาบันสังคม (Social 
Institution) ซึ่งเป็นส่วนประกอบของวัฒนธรรมแต่ละสังคมและสถาบันสังคมนั้นจะต้องด ารงอยู่คู่กับกลุ่มคน
ซึ่งเรียกว่า องค์การทางสังคม (Social Organization) องค์การทางสังคม จะต้องมีสถาบันทางสังคม ที่เป็น
องค์ประกอบที่เหนียวแน่น เมื่อผนึกเข้าด้วยกันเป็นหน่วยรวมอันเดียวกันแล้วมีชื่อเรียกว่า โครงสร้างทางสังคม 
(Social Structure) ซึ่งสามารถแยกเป็นส่วนต่างๆ ตามหน้าที่เฉพาะได้แต่ละส่วนมีหน้าที่เฉพาะเรียกว่าหน่วย
ทางสังคม (Social Unit) ดังนั้นแต่ละหน่วยสังคมประกอบด้วยคน (หลายคน) และระเบียบแบบแผนส าหรับ
เป็นแนวทางปฏิบัติของคนเหล่านั้นหากจะท าให้ชัดขึ้นแต่ละหน่วยสังคมประกอบด้วยองค์ประกอบ 4 ประการ 
คือ (1) ต าแหน่งทางสังคม (2) หน้าที่ (3) แบบแผนพฤติกรรม ซึ่งประกอบด้วย ความเชื่อ ความรู้ ค่านิยม 
อุดมการณ์ และบรรทัดฐานทางสังคม และ (4) องค์วัตถุจากโครงสร้างของหน่วยสังคมนี้ ประกอบด้วยเรื่องภูมิ
ปัญญาเป็นเนื้อหาสาระส่วนหนึ่ง หรือหลาย ๆ อย่างผสมผสาน ภูมิปัญญาเป็นองค์ความรู้ที่มีการเชื่อมโยงกัน
ไปหมดไม่ว่าจะเป็นเรื่อง อาชีพ เศรษฐกิจ ความเป็นอยู่ การใช้จ่าย การศึกษา และวัฒนธรรม 

1.2 ภูมิปัญญาท้องถิ่นหรือภูมิปัญญาชาวบ้าน คือความรู้ของชาวบ้านในท้องถิ่นซึ่งได้มาจาก
ประสบการณ์ และความเฉลียวฉลาดของชาวบ้าน รวมทั้งความรู้ที่สั่งสมมาแต่บรรพบุรุษสืบทอดจากคนรุ่น
หนึ่งไปสู่คนอีกรุ่นหนึ่ง ระหว่างการสืบทอดมีการประยุกต์และเปลี่ยนแปลงจนอาจเกิดเป็นความรู้ใหม่ตาม
สภาพการณ์ทางสังคมวัฒนธรรมและสิ่งแวดล้อม ภูมิปัญญาเป็นความรู้ที่ประกอบไปด้วยคุณธรรมซึ่งสอดคล้อง
กับวิถีชีวิตดั้งเดิมของชาวบ้านในวิถีดั้งเดิมนั้น ชีวิตของชาวบ้านไม่ได้แบ่งแยกเป็นส่วน ๆ หากแต่ทุกอย่างมี
ความสัมพันธ์กัน การท ามาหากิน การอยู่ร่วมกันในชุมชน การปฏิบัติศาสนา พิธีกรรมและประเพณี ความรู้เป็น
คุณธรรม เมื่อผู้คนใช้ความรู้นั้นเพ่ือสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างคนกับคน คนกับธรรมชาติและคนกับสิ่งเหนือ
ธรรมชาติ ความสัมพันธ์ที่ดีเป็นความสัมพันธ์ที่มีความสมดุลที่เคารพกันและกัน ไม่ท าร้ายท าลายกันท าให้ทุก
ฝ่ายทุกส่วนอยู่รวมกันได้อย่างสันติ ชุมชนดั้งเดิมจึงมีกฎเกณฑ์ของการอยู่ร่วมกัน มีคนเฒ่าคนแก่เป็นผู้น า คอย
ให้ค าแนะน าตักเตือน ตัดสินและลงโทษหากมีการละเมิด ชาวบ้านเคารพธรรมชาติรอบตัว ดิน น้า ป่าเขา ข้าว 
แดด ลม ฝน โลกและจักรวาลชาวบ้านเคารพผู้หลักผู้ใหญ่ พ่อแม่ ปู่ย่า ตายายทั้งที่มีชีวิตอยู่และล่วงลับไปแล้ว 
(เรืองเดช ปันเขี่ยนขัตย์, 2541 : 3) 

2) ประเภทและลักษณะของภูมิปัญญา  
ภูมิปัญญาชาวบ้านเป็นองค์ความรู้ ที่สะสมขึ้นมาจากประสบการณ์ของชีวิตและสังคมในสภาพ

สิ่งแวดล้อมท่ีแตกต่างกัน และถ่ายทอดสืบต่อกันมาเป็นวัฒนธรรมของแต่ละท้องถิ่นในประเทศไทย ซึ่งมีความ
หลากหลายแต่ไม่แตกต่างกันมากนัก เนื่องจากมีพ้ืนฐานเดียวกัน นั่นคือ ความเชื่อ ศาสนา และวิถีชีวิตของ
อาชีพเกษตรกรรม และด้วยเหตุที่ภูมิปัญญาชาวบ้านมีขอบข่ายกว้างขวาง ครอบคลุมวิถีชีวิตคนในท้องถิ่น 
สามารถจ าแนกสภาพของภูมิปัญญาชาวบ้าน 5 สาขา ดังนี้  

1) ภูมิปัญญาชาวบ้านด้านการเกษตร เช่น การท าการเกษตรแบบผสมผสาน การแก้ปัญหา
การเกษตรด้านการตลาด การแก้ปัญหาด้านการผลิต (เช่น การแก้ไขโรคและแมลง) และรู้จักปรับใช้เทคโนโลยี 
ฯลฯ  

2) ภูมิปัญญาชาวบ้านด้านสิ่งแวดล้อม เช่น การอนุรักษ์ป่าไม้ ต้นน้ า ล า ธาร การรักษา การ
ถ่ายทอดความรู้ดั้งเดิมเพ่ือการอนุรักษ์ เช่น การเคารพแม่น้ า แผ่นดิน พืชพันธุ์ธัญญาหาร และโบราณสถาน 
โบราณวัตถุ ฯลฯ  



41 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

3) ภูมิปัญญาชาวบ้านด้านการจัดการ สวัสดิการและธุรกิจชุมชน ได้แก่ (1) กองทุนต่าง ๆ ในชุมชน 
เช่น สหบาลข้าว (ธนาคารข้าว) สหกรณ์ร้านค้า กลุ่มสัจจะออมทรัพย์ ฯลฯ (2) กลุ่มแม่บ้าน กลุ่มเยาวชน  

4) ภูมิปัญญาชาวบ้านด้านการรักษาโรคและการป้องกัน เช่น หมอพ้ืนบ้าน หมอธรรมและผู้รู้เรื่อง
สมุนไพร  

5) ภูมิปัญญาชาวบ้านด้านการผลิตและการบริโภค เช่น การแปรรูปผลิตผลทางการเกษตร ให้
สามารถบริโภคได้โดยตรง ได้แก่ การใช้เครื่องและครกต าข้าว การรู้จักประยุกต์เทคโนโลยีสมัยใหม่มาใช้แปร
รูปผลผลิตเพื่อชะลดการน าเข้าตลาด 

สรุปได้ว่า ภูมิปัญญาชาวบ้านเป็นวิถีการด าเนินชีวิตของคนไทยที่ครอบคลุมในทุก ๆ ด้าน มี
วิวัฒนาการตกผลึกความรู้มาอย่างยาวนานท าให้คนในสังคมมีการถ่ายทอดความรู้  ประสบการณ์ ส่งผลท าให้มี
การด ารงอยู่ของสังคม จึงจ าเป็นต้องพยายามอนุรักษ์ไว้ให้คงอยู่กับสังคมไทยตลอดไป แบ่งออกได้หลาย
ประเภทใหญ่ ๆ ตามลักษณะของการน าไปใช้ในชีวิตประจ าวันเช่น ด้านการเกษตร ด้านสังคมและสิ่งแวดล้อม 
ด้านการผลิตและการบริโภค เป็นต้น 

3) ปัจจัยท่ีมีผลต่อการพัฒนาภูมิปัญญา  
ปัจจัยที่มีผลต่อการสืบสานภูมิปัญญาซึ่งเป็นกระบวนการที่เกิดจากการถ่ายทอดองค์ความรู้ที่มีอยู่เดิม

ในชุมชนท้องถิ่นมีการพัฒนาชีวิตให้เหมาะสมกับยุคสมัยแล้วเกิดภูมิปัญญาที่เป็นองค์ความรู้ใหม่ที่สามารถ
สร้างสรรค์ให้เกิดประโยชน์ ซึ่งปัจจัยที่ส่งผลต่อการสืบสานมีดังนี้  1) ความรู้เดิม ผสมผสานกับความรู้ใหม่ที่
ได้รับ 2) การสั่งสมการสืบทอดความรู้ในเรื่องนั้น 3) ประสบการณ์เดิมที่สามารถเทียบเคียงกับเหตุการณ์หรือ
ประสบการณ์ ใหม่ได้ 4) สถานการณ์ที่ ไม่มั่นคงหรือมีปัญหาที่ยังหาทางออกไม่ได้ 5) รากฐานทาง
พระพุทธศาสนา วัฒนธรรมและความเชื่อ 6) การถ่ายทอดภูมิปัญญาชาวบ้าน (ส านักงานคณะกรรมการ
การศึกษาแห่งชาติ, 2541) 

การสืบสายถ่ายทอดภูมิปัญญาเป็นกระบวนการเชื่อมโยงจากอดีตจนถึงปัจจุบันอย่างต่อเนื่องลักษณะ
ของความสัมพันธ์ภายในโดยชาวบ้านเองภูมิปัญญาจึงนับเป็นความคิดทางสังคม (Social Thought) ที่ส าคัญ
อย่างหนึ่ง มีลักษณะที่เป็นนามธรรม คือปรัชญาแนวทางในการด าเนินชีวิต และในลักษณะที่เป็นรูปธรรม ซึ่ง
เป็นเรื่องเฉพาะด้าน เช่น การท ามาหากิน ศิลปะ ดนตรี หัตถกรรมและสิ่งอ่ืน ๆ ซึ่งในสังคมใดที่มีการด ารงอยู่
มายาวนานย่อมจะต้องมีภูมิปัญญาด้วยกันทุกสังคม ระบบดังกล่าวจะประกอบด้วยลักษณะส าคัญ 4 ประการ 
คือ ความรู้ และระบบความรู้ การสั่งสมและการเข้าถึงความรู้การถ่ายทอดความรู้และระบบความรู้รวมทั้งการ
สร้างสรรค์และปรับปรุงภูมิปัญญาความรู้ นอกจากนี้ภูมิปัญญาท้องถิ่นที่เกิดจากการสั่งสมระบบความรู้ของ
ชาวบ้านจะสะท้อนออกมาในลักษณะที่สัมพันธ์ใกล้ชิด คือ ความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดระหว่างคนกับโลก
สิ่งแวดล้อมธรรมชาติ สัตว์และพืช ความสัมพันธ์กับคนอ่ืนๆ ที่ร่วมกันอยู่ในสังคม หรือในชุมชน ความสัมพันธ์
กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหนือธรรมชาติและสิ่งที่ไม่สามารถสัมผัสได้ การจัดกิจกรรมให้ผู้เรียนเปลี่ยนพฤติกรรมเกิดจาก
การเรียนรู้ขึ้นตามเป้าหมายที่วางไว้ ซึ่งลักษณะการถ่ายทอดความรู้คือ ช่วยให้ผู้เรียนบรรลุผลการเรียนซึ่ง
พัฒนาความรู้ทางสติปัญญา มุ่งให้ผู้เรียนเกิดมีการพัฒนาด้านจิตใจเกิดความรับผิดชอบ มีความรู้สึกที่ดีมี
คุณธรรม มุ่งให้ผู้เรียนมีความช านาญในงานที่ท า งานที่มีการปฏิบัติ การถ่ายทอดภูมิปัญญาแบ่งออกเป็น 2 
แบบ คือ แบบที่เป็นลายลักษณ์อักษรและแบบที่ไม่เป็นลายลักษณ์อักษร แบบที่เป็นลายลักษณ์อักษร นั้นส่วน
ใหญ่จะใช้จารึกหรือเขียนใส่ใบลาน หรือสมุดข่อยเพ่ือใช้ส าหรับเล่าเรียนสืบต่อกันมาเรื่อย ๆ ปัจจุบันนี้หาได้



42 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

ยากมาก แบบที่ไม่เป็นลายลักษณ์อักษร เช่น ศิลปะการแสดง นิทาน กลอน เป็นต้น  (สุรพันธ์ ตันศรีวงษ์, 
2538) 

ดังนั้น ภูมิปัญญาท้องถิ่นจึงเป็นองค์ความรู้ ความคิดประสบการณ์ที่เกิดจาก ความคิดสร้างสรรค์ที่
น ามาแก้ปัญหาในการใช้ชีวิตประจ าวัน จนเกิดองค์ความรู้ที่มีการถ่ายทอดกันจากรุ่นสู่รุ่น จนกลายเป็นสิ่งที่ล้ า
ค่าในสังคมนั้น ๆ ที่ควรอนุรักษ์ เพ่ือประโยชน์แก่คนรุ่นต่อไป ภูมิปัญญาชาวบ้านเป็นวิถีการด าเนินชีวิตของคน
ไทยที่ครอบคลุมในทุกๆ ด้าน มีวิวัฒนาการตกผลึกความรู้มาอย่างยาวนานท าให้คนในสังคมมีการถ่ายทอด
ความรู้ ประสบการณ์ ส่งผลท าให้มีการด ารงอยู่ของสังคม จึงจ าเป็นต้องพยายามอนุรักษ์ไว้ให้คงอยู่กับ
สังคมไทยตลอดไป แบ่งออกได้หลายประเภทใหญ่ๆ ตามลักษณะของการน าไปใช้ในชีวิตประจ าวันเช่น ด้าน
การเกษตร ด้านสังคมและสิ่งแวดล้อม ด้านการผลิตและการบริโภค เป็นต้น ภูมิปัญญาท้องถิ่นมีความส าคัญ
เพราะ เป็นมรดกที่บรรพบุรุษในอดีตได้สะสมสร้างสรรค์  สืบทอดภูมิปัญญามาอย่างต่อเนื่อง สืบสานเรื่องราว
อันทรงคุณค่ามากมาย ส่งผลให้คนในชาติเกิดความรัก ความภาคภูมิใจและร่วมแรงร่วมใจสืบสานต่อๆ กันมา
และต่อไปในอนาคต ภูมิปัญญาท้องถิ่นจึงเป็นสิ่งที่มีคุณค่าและมีความเป็นเอกลักษณ์ในสังคมนั้นๆ ซึ่งแตกต่าง
จากสังคมอ่ืน 

 
วิเคราะห์แนวคิดการสร้างชุมชนนวัตวิถีดว้ยภูมปิญัญา 

การแนวคิดทฤษฎีและความหมายของการสร้างชุมชนนวตวิถี ผู้วิจัยจึงได้แยกประเด็นวิเคราะห์
แนวคิดการสร้างชุมชนนวตวิถีได้ 3 ประเด็นคือ 1) การค้นหาศักยภาพภูมิปัญญาท้องถิ่น 2) การฟ้ืนฟูและ
พัฒนาทรัพยากรธรรมชาติในท้องถิ่น และ 3) การประยุกต์ใช้ภูมิปัญญาเพ่ือสร้างชุมชนนวตวิถี ดังมี
รายละเอียดดังต่อไปนี้ 

1. การค้นหาศักยภาพภูมิปัญญาท้องถิ่น 
การที่คนในชุมชนที่ต้องการพัฒนาความรู้ที่เป็นภูมิปัญญาท้องถิ่น เป็นการอนุรักษ์ความเป็นตัวตนของ

ท้องถิ่นนั้นๆ สืบสานความรู้ที่เป็นการถ่ายทอดจากรุ่นเดิมที่เกิดจากการปรับตัวในการใช้ชีวิต มีการคิดค้น
วิธีการต่างๆ เพ่ือเป็นการท าให้ความเป็นอยู่ในชีวิตดีขึ้น โดยการน าแนวคิดพ้ืนฐานในท้องถิ่นมาประยุกต์
ดัดแปลงจนเกิดแนวคิดที่ท าให้การด ารงชีวิตง่าย สะดวกขึ้นมีการพัฒนาต่อยอดมาหลายชั่วอายุคน การค้นหา
ด้วยวิธีการน าภูมิปัญญานั้นมาวิเคราะห์สังเคราะห์ จนได้แนวทางและความเป็นมา จนเกิดปัญญามีพัฒนาต่อ
ยอด มาเป็นเวลานาน เมื่อระยะเวลาผ่านไปการพัฒนาภูมิปัญญานั้นได้ที่การดัดแปลง ปรับปรุง ประยุกต์ มา
เรื่อยอย่างไม่สิ้นสุด ท าให้เกิดประโยชน์ต่อมนุษยชาติสืบเนื่องมาเรื่อยๆ  

วิธีการค้นหาศักยภาพของภูมิปัญญาส่งผลต่อการสืบสานสิ่งนั้นๆ โดยการฟังจากการบอกเล่าการ
บรรยายหรือสาธิตภูมิปัญญานั้นจากปราชญ์ชาวบ้าน พร้อมกับสาธิตอย่างเป็นรูปธรรมเพ่ือให้เกิดความรู้เชิง
ปฏิบัติอย่างแท้จริงฝึกปฏิบัติจนเกิดความช านาญแล้วเกิดแนวคิดที่ตกผลึก ดัดแปลง ปรับปรุง พัฒนามาเรื่อย 
ๆ เมื่อได้แนวความรู้ มีการจดบันทึกรายละเอียดของแต่ละอย่างเพ่ือน ามาวิเคราะห์ สังเคราะห์ รวบรวมจนเป็น
องค์ความรู้ที่สามารถถ่ายทอดต่อเนื่องได้ 

2. การฟื้นฟูและพัฒนาทรัพยากรธรรมชาติในท้องถิ่น 
การฟ้ืนฟูและพัฒนาทรัพยากรธรรมชาติในท้องถิ่น ควรจะต้องมีการศึกษาวิจัย รวบรวมข้อมูลแต่ละ

ความรู้เพ่ือเป็นการน ามาพัฒนาฟ้ืนฟูให้เกิดประโยชน์และคุณค่าสูงสุด ในแต่ละท้องถิ่นจะมีความรู้ที่แตกต่าง
กัน ท าให้ทราบความเป็นมาและประวัติศาสตร์ของท้องถิ่น ว่ามีการพัฒนาสืบสานกันอย่างไร อนุรักษ์โดยการ



43 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

ปลุกจิตส านึกคนในท้องถิ่นให้เห็นความส าคัญ สาระแก่นสารของสิ่งนั้น ๆ ส่งเสริมการจัดกิจกรรมตามประเพณี 
ตามวัฒนธรรมให้ร่วมมือกันอนุรักษ์ภูมิปัญญาและสนับสนุนให้มีการรวบรวมอยู่ในที่เดียวกันเช่น  จัดตั้ง
พิพิธภัณฑ์ชุมชนนั้น ๆ เป็นการแสดงถึงความเป็นมา และการพัฒนาแนวคิดภูมิปัญญาของรุ่นก่อนเป็นการ
เสริมสร้างและความภาคภูมิใจ  

การฟ้ืนฟูภูมิปัญญาที่มีการเสื่อมสลายหรือเหลือน้อยให้กลับมาใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อคนรุ่นหลัง ริเริ่ม
สร้างสรรค์ ปรับปรุงให้เข้ากับยุคปัจจุบัน ต่อยอดแนวคิดแล้วน ามาพัฒนาโดยการใช้เทคโนโลยีสมัยใหม่มา
สร้างคุณค่าท าให้การน าไปใช้ง่ายเหมาะสมมากข้ึน 

1. การประยุกต์ภูมิปัญญาท้องถิ่นเพื่อสร้างชุมชนนวัตวิถี 
เมื่อได้มีการค้นคว้า พัฒนาแนวคิดภูมิปัญญาในการชุมชนนวตวิถี สามารถประยุกต์ให้เกิดประโยชน์

ต่อมวลมนุษย์ชาติโดยมุ่งเน้นให้เกิดน าไปใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อการด ารงชีวิตประจ าวัน แยกประเด็น เป็นราย
ด้าน เช่น ทางด้านสมุนไพร โดยการน าความรู้ทางด้านสมุนไพร การรักษาพ้ืนบ้านในเชิงปฏิบัติ มาถ่ายทอด
เพ่ือให้เกิดองค์ความรู้ สามารถน าความรู้ไปสอบใบประกอบวิชาชีพของกระทรวงสาธารณสุข ท าให้เกิด
ประโยชน์ทางด้านการศึกษาเป็นการเพ่ิมวิทยฐานะเชิดหน้าชูตาของวงศ์ตระกูลต่อไป การประยุกต์ทางด้าน
การดูแลสุขภาพ สุขอนามัย น าความรู้ที่เป็นภูมิปัญญาการรักษาอาการเจ็บป่วยด้วยสมุนไพรที่อยู่ใกล้ตัว มา
ดูแลรักษาป้องกัน รักษาตนเอง โดยเน้นให้ชุมชนสามารถพ่ึงพาตนเองทางด้านสุขภาพและอนามัย ที่ส าคัญคือ 
การรักษาด้วยสมุนไพร ต้องอาศัยการรักษาทางด้านจิตใจการผ่อนคลายกล้ ามเนื้อ การท าการบริหารร่างกาย 
ซึ่งเป็นผลในระยะยาวของการดูแลตนเองมากกว่าการรักษาโรคเพ่ือให้มีสุขภาพที่ดี ด้านการสร้างเสริมรายได้
และมีงานท า โดยการน าความรู้ด้านสมุนไพรสามารถ น าไปประกอบอาชีพ เริ่มจากการตั้งแต่การปลูกพืช
สมุนไพรเพ่ือแปรรูปจ าหน่าย น าความรู้ที่ได้ไปสอบขอใบอนุญาตในการประกอบโรคศิลปะ เพ่ือมาประกอบ
อาชีพโดยตรงหรือสามารถน าความรู้ที่ได้มา สร้างผลิตภัณฑ์ที่ใช้เพื่อการรักษา อาทิ ลูกประคบ น้ ามันนวดผ่อน
คลายแก้ปวด การท าอาหารชีวะจิต แปรรูปเป็น ส่วนผสมของอาหารหรือชนบท ในรูปแบบสุขภาพได้ และน า
ความรู้ ด้านการรักษาดูแลป้องกันโรค น าไปบริการประชาชนแบบจิตอาสา รูปแบบของสาธารณะ เป็นการ
รับผิดชอบต่อสังคม (CSR) ในเรื่องของการส่งเสริมการดูแลและป้องกันโรคภัยไข้เจ็บ จากผู้มีความรู้เรื่อง
สมุนไพรเป็นอย่างดี สามารถน าความรู้ที่ได้ไปแนะน าผู้อ่ืน ซึ่งเหมาะส าหรับผู้ที่ต้องการดูแลตนเอง ในวิถีชีวิต
ธรรมชาติ เช่น ผู้สูงอายุ ผู้ตั้งครรภ์ ผู้ป่วยที่ไม่สามารถรับยาในรูปแบบเวชภัณฑ์สมัยปัจจุบันได้เนื่องจากจะมี
ผลกระทบต่อร่างกาย เป็นการช่วยสร้างเสริมการมีคุณภาพชีวิตที่ดี จะเห็นได้ว่าการน าภูมิปัญญาท้องถิ่นมา
ประยุกต์ให้เกิดประโยชน์ได้หลายด้าน คือ ด้านการศึกษา ด้านการรักษา ด้านสุขอนามัย ด้านสวัสดิการสังคม  

จากแนวคิดของยุทธศาสตร์ 20 ปี ของชาติ ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2561 -2580 เป็นระยะเวลา 20ปีนั้น มี
กรอบแนวคิดสร้างการแข่งขันที่เน้นการพัฒนาภาคการผลิตและการบริการให้มีคุณภาพสามารถแข่งขันกันได้ 
ท าให้ ชุมชนเกิดความยั่งยืน ประชาชนทุกคนมีคุณภาพชีวิต และมีรายได้ที่ดีขึ้น ส่งผลต่อแผนพัฒนาเศรษฐกิจ
และสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 12 (พ.ศ.2560-2564) ในยุทธศาสตร์ที่ 3 การสร้างความเข้มแข็งทางเศรษฐกิจและ
แข่งขันได้อย่างยั่งยืน มีแนวทางเสริมสร้างขีดความสามารถการแข่งขันในเชิงธุรกิจของภาคบริการ และพันธกิจ
กระทรวงมหาดไทย ข้อ 4. เสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชนและเศรษฐกิจฐานราก โดยการมีส่วนร่วมของทุก
ภาคส่วนภายใต้หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง ตลอดจนภารกิจอ านาจหน้าที่ของกรมการพัฒนาชุมชน ใน
การส่งเสริมกระบวนการเรียนรู้และการมีส่วนร่วมของประชาชน ส่งเสริมและพัฒนาเศรษฐกิจชุมชนฐานรากให้
มีความม่ันคงและมีเสถียรภาพ รวมทั้งเสริมสร้างความสามารถและความเข้มแข็งของชุมชน 



44 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

นโยบายของชาติดังกล่าวข้างต้น จะต้องเกิดจากความร่วมมือของทุกภาคส่วนโดยมีแนวทางการจัดท า 
3 แนวทาง ได้แก่ 1) พัฒนาเศรษฐกิจฐานราก ยกระดับสวัสดิการ ส่งเสริมและพัฒนาศักยภาพ สร้างโอกาสใน
อาชีพและการจ้างงาน 2) พัฒนาเชิงพ้ืนที่ผ่านกระบวนการประชาคม การเข้าถึงแหล่งเงินทุนในการพัฒนา
อาชีพและสร้างรายได้ในชุมชน สนับสนุนวิสาหกิจชุมชน และส่งเสริมการท่องเที่ยวชุมชน เชื่อมโยงเส้นทาง
การท่องเที่ยวในแต่ละท้องถิ่นและ3) ปฏิรูปการโครงสร้างการผลิตภาคการเกษตรทั้งระบบ ควบคู่การสร้าง
มูลค่าเพ่ิมสินค้าทางการเกษตร และส่งเสริมการตลาดสมัยใหม่ ดังนั้น โอกาสในการสร้างงาน สร้างอาชีพ สร้าง
รายได้ให้ชุมชนตามแนวทางดังกล่าว จ าเป็นต้องด าเนินการพัฒนาเชิงพ้ืนที่ผ่านกระบวนการประชาคม ให้
ชุมชนเข้าถึงแหล่งเงินทุนในการพัฒนาอาชีพและสร้างรายได้ในชุมชน ด้วยการสนับสนุนวิสาหกิจชุมชน และ
ส่งเสริมการท่องเที่ยวชุมชน เชื่อมโยงเส้นทางการท่องเที่ยวในแต่ละท้องถิ่นรัฐบาล จึงมีนโยบายลดความ
เหลื่อมล้ าของสังคมท่ีมุ่งเน้นสร้างรายได้และความเจริญความเข้มแข็งทางเศรษฐกิจ โดยให้ภาคเอกชนและภาค
ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมด าเนินการร่วมกับภาครัฐเพื่อให้บรรลุวิสัยทัศน์ มั่นคง มั่งค่ัง ยั่งยืน 

ดังนั้น จ าเป็นต้องมีการเปลี่ยนผ่านยุคการผลักดันขายสินค้า OTOP ออกจากชุมชนเพียงด้านเดียว สู่
การเพ่ิมชองทางสร้างรายได้ตามความต้องการ (Demand Driven Local Economy) โดยการขายสินค้าอยู่ใน
ชุมชน ใช้เสน่ห์ ภูมิปัญญา วิถีชีวิต วัฒนธรรม และความคิดสร้างสรรค์ แปลงเป็นรายได้ ทั้งนี้ครอบครัว และ
ลูกหลานยังอยู่ร่วมกัน ไม่ต้องแข่งขันน าผลิตภัณฑ์ออกไปขายนอกชุมชน เป็นชุมชนท่องเที่ยวที่เป็นเจ้าบ้านที่ดี 
ชวนกันคิด ชวนกันท า ผลิตสินค้าและบริการ รวมทั้งมีการเชื่อมโยงเส้นทางท่องเที่ยวระดับชุมชน ที่มีเสน่ห์
ดึงดูด และมีคุณค่าเพียงพอให้นักท่องเที่ยวเข้ามาเยี่ยมเยือนและใช้จ่ายเงินในทุกกิจกรรมของชุมชน ซึ่งรายได้
จะกระจายอยู่กับคนในชุมชน ทุกคนมีความสุข เป็นการสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชน (Strength with in)  
และพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากอย่างแท้จริง 

จากแนวคิดดังกล่าว จะเห็นได้ว่า จะต้องใช้การมีส่วนร่วมกับประชาชนในท้องถิ่ นนั้น ๆ ให้เล็งเห็น
ความส าคัญของนโยบายเป็นการพัฒนาที่ยั่งยืนอย่างแท้จริง การน าทฤษฏีแรงจูงใจ  ทฤษฏีการมีส่วนร่วม 
แนวคิดและทฤษฎี SWOT และแนวคิด ทฤษฏีเกี่ยวกับเศรษฐกิจพอเพียง น ามาใช้ ผสมผสานในการพัฒนา
ชุมชนท้องถิ่น จะท าให้เกิดการพัฒนาอย่างยั่งยืน ดังต่อไปนี้ 

ทฤษฏีแรงจูงใจ  ว่าด้วยแรงเสริม แรงขับ หรือแรงผลักดันที่ท าให้เกิดความกระตือรือร้น ส่งผลต่อขวัญ
และก าลังใจในการท าให้พฤติกรรมของบุคคลมีพลัง ทิศทางและมีความรู้สึกมุ่งมั่นที่จะปฏิบัติงานให้ส าเร็จตาม
เป้าหมาย โดยน าแรงเสริม แรงขับ หรือแรงผลักดันที่ท าให้เกิดความกระตือรือร้น ส่งผลต่อขวัญและก าลังใจใน
การท าให้พฤติกรรมของบุคคลมีพลัง มีทิศทางและมีความรู้สึกมุ่งม่ันที่จะปฏิบัติงานให้ส าเร็จตามเป้าหมาย มี 2 
ทฤษฎีคือ (1) ทฤษฎีเกี่ยวกับการจูงใจของมาสโลว์ (Maslow’s General Theory of Human & 
Motivation) ได้อธิบายถึงความต้องการของมนุษย์ เรียงล าดับตั้งแต่ล าดับขั้นต่ าไปหาสูง (Hierarchy & 
Needs) โดยแบ่งล าดับขึ้น จาก ขั้นพ้ืนฐานไปจนถึงข้ันสูงสุดดังนี้  

ขั้นที่ 1 ความต้องการทางร่างกาย (Physiological needs)   
ขั้นที่ 2. ความต้องการความปลอดภัยและมั่นคง (Safety needs)  
ขั้นที่ 3. ความต้องการความรักและความเป็นเจ้าของ (Belongingness and loveness) หรือความ

ต้องการทางสังคม (Social Need)   
ขั้นที่ 4. ความต้องการการยกย่อง (Esteem needs) ซึ่งเป็นความต้องการการยกย่องส่วนตัว (Self-

esteem) ความนับถือ (Recognition) และสถานะ (Status) จากสังคม 



45 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

ขั้นที่ 5. ความต้องการประสบความส าเร็จสูงสุดในชีวิต (Self-actualization needs) เป็นความต้องการ
สูงสุดแต่ละบุคคล ซึ่งถ้าบุคคลความต้องการในขั้นนี้ได้ จะได้รับการยกย่องว่าเป็นบุคคลพิเศษ (2) ทฤษฎี
องค์ประกอบคู่ของเฮอร์ซเบอร์ก (Herzberg’s Two Factor Theory) ที่ว่าด้วยปัจจัยที่สัมพันธ์กับความชอบ
หรือไม่ชอบในงานของแต่ละบุคคล โดยมี 2 ปัจจัยคือ ปัจจัยจูงใจและปัจจัยอนามัย (Maslow, 1954) 
 
สรุป 

การสร้างชุมชนนวัตวิถีด้วยภูมิปัญญาท้องถิ่นต้องอาศัยหลายปัจจัยที่จะส่งผลให้เกิดการพัฒนาที่ยั่งยืน
เป็นรูปธรรมต้องอาศัยคนในชุมชนนั้น ๆ ร่วมแรงร่วมใจกันเพ่ือประโยชน์ของท้องถิ่นของตนเอง การกระตุ้นให้
คนในท้องถิ่นเห็นความส าคัญต้องใช้หลักทฤษฏีแรงจูงใจ การมีส่วนร่วมเพ่ือให้คนในชุมชนระดมออกความ
คิดเห็นร่วมกัน และใช้การวิเคราะห์จุดอ่อน จุดแข็งด้วยกระบวนการ Swot น ามาใช้เพื่อหาโอกาสและอุปสรรค 
ของพัฒนาศักยภาพ ให้มีความเหมาะสมกับสภาพแวดล้อม ขณะเดียวกันต้องใช้หลักการเศรษฐกิจเพียงพอ 
ผสมผสานเข้าด้วยกันเพื่อให้เกิดความสมดุลแก่ท้องถิ่น 

 
เอกสารอ้างอิง 
กรมการพัฒนาชุมชน กระทรวงมหาดไทย. (2561). คู่มือบริหารโครงการชุมชนท่องเที่ยวนววัตวิถี . 

กรุงเทพมหานคร: มหาดไทย. 
พระมหาสุทิตย์ อาภากโร (อบอุ่น). (2556). การพัฒนารูปแบบและกระบวนการจัดการท่องเที่ยวทาง

พระพุทธศาสนาในประเทศไทย. รายงานการวิจัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เรืองเดช ปันเขี่ยนขัตย์. (2542). นิทานพ้ืนบ้านลาว เล่ม 1. นครปฐม: สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเพ่ือ

พัฒนาชนบท มหาวิทยาลัยมหิดล.  
ส านักงานสภาพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2561). ร่างยุทธศาสตร์ชาติ ระยะ 20 ปี (พ.ศ. 2560-

2579. กรุงเทพมหานคร: ส านักงานสภาพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. 
เสรี พงศ์พิศ. (2548). แนวคิดชุมชนเข้มแข็ง. กรุงเทพมหานคร: เจริญวิทย์การพิมพ์  
ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ. (2541). แนวทางส่งเสริมภูมิปัญญาไทยในการจัดการศึกษา. 

กรุงเทพมหานคร: พิมพ์ดี.   
สุรพันธ์ ตันศรีวงษ์. (2538). วิธีการสอน. กรุงเทพมหานคร: สกายบุ๊กส์.  
Maslow, Abraham M.. (1954). Motivation and Personality. New York: Harper and Row.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



46 การสร้างชุมนชนนวัตวิถีด้วยภมูิปัญญาท้องถิ่น 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 35-46. 
 

 



สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
The human rights in Buddhist 

 
วงศ์ชนก  จ าเริญสาร  

Wongchanok  Jumrearnsan 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด 

Mahamakut Buddhist University Roi-Et Campus 
พระอภิเดช อภิวฑฺฒโน/ติวเรือง 

Phra Aphidet Aphiwatno/Tewruang 
วัดโพธิ์ จังหวัดขอนเเก่น  

Wat Pho BaanNonthan, Khon Kaen Province 
E-mail: wongchanok.jum@mbu.ac.th 

 
Received: 24 March 2022; Revised: 31 March 2022; Accepted: 8 April 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา พบว่า แนวคิดเรื่อง
สิทธิมนุษยชนสากล ได้ก่อก าเนิดข้ึนมาตั้งแต่คริสต์ศตวรรษที่ 18 โดยเน้นเรื่องสิทธิโดยธรรมชาติความคิดเรื่อง
กฎแห่งธรรมชาติและได้พัฒนาเรื่อยมาในประเทศท่ัวโลก จนถึงร่วมลงนามในกฎบัตรสหประชาชาติ จัดท าเป็น
ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนเมื่อวันที่ 10 ธันวาคม คริสต์ศักราช 1948 (พ.ศ. 2491) มีบัญญัติไว้ 30 ข้อ 
เนื้อหาว่าด้วยเรื่องหลักการส าคัญของสิทธิมนุษยชน  เรื่องสิทธิของพลเมืองและสิทธิทางการเมือง , เรื่อง
เศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม, และเรื่องหน้าที่ของบุคคล สังคม และรัฐ 

แนวคิดเรื่องสิทธิมนุษย์ในพระพุทธาสนา  มีความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิมนุษยชนสากล โดยค า
สอนในพระไตรปิฎก แม้จะไม่ได้ใช้ค าว่าสิทธิมนุษยชนโดยตรง แต่มีเนื้อหาที่มีนัยของการสอนให้เคารพสิทธิ
มนุษยชนในด้านต่างๆ ยกตัวอย่างเช่น ทิศ 6  ล้วนมีการส่งเสริมให้ปฏิเสธความชั่ว สนับสนุนให้กระท าความดี
ต่อกันในฐานะที่เป็นมนุษย์ หลักธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทจึงอยู่ในฐานะสนับสนุน ส่งเสริม และพัฒนา
ชีวิตมวลมนุษย์ให้เข้าถึงสันติสุขทั้งด้านส่วนตัวและส่วนรวมตลอดไป และจะเป็นอีกทางหนึ่งที่จะช่วยแก้ไข
ปัญหาความขัดแย้งและการละเมิดสิทธิมนุษยชนในปัจจุบันได้ 
 
ค าส าคัญ: สิทธิมนุษยชน, พระพุทธศาสนา, เสรีภาพ 
 
 
 
 
 
 
 
 



48 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

Abstract 
This article aims to study the concept of human rights in Buddhism. It originated in 

the 18th century with an emphasis on natural rights, the idea of natural law, and has 
continued to develop in countries around the world. to join the signing of the United 
Nations Charter Prepared as a Universal Declaration of Human Rights on December 10, 1948 
(B.E. 2491), with 30 provisions, content on the main principles of human rights. on civil rights 
and political rights, on economic matters society and culture, and the duties of individuals, 
societies and the state. 

The concept of human rights in Buddhasana is consistent with the concept of 
international human rights by the teachings in the Tripitaka Although not directly using the 
word human rights But there are implications of teaching respect for human rights in various 
aspects. For example, all six directions are encouraged to reject evil. Encourage them to do 
good to each other as human beings. The dharma principles in Theravada Buddhism 
therefore stand in the position of supporting, promoting and developing human life to 
achieve peace both personally and collectively forever, and it will be another way to help 
resolve current conflicts and human rights violations. 
 
Keywords: human rights, Buddhist, freedom 
 
บทน า 
 ในระยะเริ่มแรกมนุษย์ก็คงจะไม่แตกต่างไปจากสัตว์ซึ่งต่างก็จะต้องดิ้นรนเพ่ือให้มีชีวิตอยู่รอด ต่อมา
เมื่อมนุษย์มีความเจริญก้าวหน้าขึ้น มีการอยู่กันเป็นกลุ่ม เป็นครอบครัว เป็นชนเผ่า เป็นรัฐตามล าดับ ความไม่
เป็นธรรมก็เกิดมีข้ึนในระหว่างมนุษย์ด้วยกันเอง ก่อให้เกิดความสับสนวุ่นวาย ความไม่สงบสุข ความเอารัดเอา
เปรียบ ความขัดแย้งรุนแรงเกิดขึ้นบางครั้งถึงขนาดเป็นการป่าเถื่อนไม่มีมนุษยธรรม  มนุษย์ จึงต้องการที่จะ
ได้รับการปกป้องคุ้มครองมีความปลอดภัยตลอดจนได้รับสิทธิต่างๆ ของตนอันจะพึงมีมนุษย์จึงได้พิจารณาถึง
สิทธิตามธรรมชาติ ส าหรับแนวคิดในเรื่องสิทธิตามธรรมชาตินี้เป็นที่มาอันส าคัญยิ่งของสิทธิมนุษยชน (เสน่ห์ 
จามริก, 2545) 
 สิทธิมนุษยชนเป็นส่วนหนึ่งของมนุษยชาติ และมนุษย์จะไม่สามารถด ารงอยู่ได้โดยปราศจากสิทธิ
มนุษยชน โศกนาฏกรรมที่เกิดขึ้นต่อมวลมนุษยชาติ ความไม่สงบสุขที่เกิดขึ้นในทางสังคมและทางการเมือง 
ความรุนแรงในสังคมที่ก่อให้เกิดความขัดแย้งขึ้นในภูมิภาคต่างๆ ของโลกเป็นมูลเหตุที่ผลักดันในประเทศต่างๆ 
รวมตัวกันเพ่ือจัดท าข้อก าหนดในการให้ความคุ้มครองต่อสิทธิมนุษยชนและเสรีภาพขั้นมูลฐานต่างๆ นับได้ว่า
เป็นแนวความคิดร่วมกันของประชาชนทุกคนและของรัฐต่างๆทุกรัฐในความปรารถนาให้มีการเคารพต่อสิทธิ
มนุษยชนและศักดิ์ของความเป็นมนุษยชาติอันเป็นรากฐานของเสรีภาพ ความยุติธรรมและสันติภาพในโลก 
 สิทธิมนุษยชน (Human rights) คือ แนวความคิดที่ว่าบุคคลมีสิทธิที่จะได้รับการปฏิบัติในแนวทาง
บางอย่างและมีสิทธิที่จะมีบางสิ่งบางอย่าง เพียงเพราะว่าเขาหรือเธอเป็นมนุษย์สิทธิมนุษยชนที่เป็นขั้นพ้ืนฐาน



49 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

ที่สุด ได้แก่ สิทธิในการมีชีวิต อิสรภาพแห่งการนับถือศาสนา อิสรภาพแห่งการพูด อิสรภาพแห่งความคิด และ
สิทธิที่จะได้รับการปฏิบัติอย่างเท่าเทียมกันตามกฎหมาย  
 แนวความคิดในเรื่องสิทธิมนุษยชนได้รับการพัฒนาในยุโรปนับแต่คริสต์ศตวรรษที่ 18 เป็นต้นมาและ
ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนก็ได้รับการยอมรับโดยสหประชาชาติในปี ค.ศ.1948 แนวความคิดของสิทธิ
มนุษยชนเติบโตมาจากแนวความคิด 3 อย่าง คือ 1) แนวความคิดท่ีว่ากฎหมายและสถาบันทั้งหลายมนุษย์เป็น
ผู้สร้างหาใช่พระเจ้าเป็นผู้สร้างไม่และดังนั้นก็จึงสามารถถูกเปลี่ยนแปลงได้ 2) แนวความคิดท่ีว่ามนุษย์ทั้งปวงมี
ความเท่าเทียมกัน และ 3) แนวความคิดที่ว่ามนุษย์ทั้งปวงเป็นเจ้าของคุณภาพที่เรียกว่าศักดิ์ศรี  มนุษย์
ทั้งหลายเกิดมาเท่าเทียมกัน มนุษย์มีสิทธิบางประการที่ติดตัวมนุษย์มาแต่ก าเนิดจนกระทั้งถึงแก่ความตาย 
สิทธิดังกล่าวได้แก่สิทธิในชีวิต เสรีภาพในร่างกาย และความเสมอภาคซึ่งเป็นสิทธิที่ไม่อาจโอนให้แก่กันได้และ
ใครจะล่วงละเมิดมิได้ หากมีการล่วงละเมิดก็อาจจะก่อให้เกิดอันตราย หรือกระทบกระเทือนเสื่ อมเสียต่อ
สภาพของความเป็นมนุษย์” (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2536) 
 สภาพการณ์ของสังคมในปัจจุบัน มีความแตกแยกทางความคิด มีการแข่งขันกันด้านต่างๆ เช่น การ
แข่งขันกันท าธุรกิจ การค้า การลงทุนภาวะทางเศรษฐกิจที่ก าลังพัฒนาเข้าสู่ระบบอุตสาหกรรม เมื่อมีการ
แข่งขันการท าธุรกิจก็มีบางคนบางกลุ่มขาดจิตส านึกที่ดี  ต่างก็พยายามเอารัดเอาเปรียบซึ่งกันและกันทั้งนี้ก็
เพ่ือให้ได้มาซึ่งผลก าไรหรือต้นทุนการผลิตต่ าผลก าไรมากๆ หรือท าธุรกิจผิดกฎหมาย เช่นการท าธุรกิจผิด
กฎหมาย  ค้ายาเสพติดให้โทษ  เมื่อคนเสพเข้าไป ก็ติดสิ่งเสพติดนั้นท าให้ขาดสติไม่มีจิตส านึก ขาดหลักธรรม
ประจ าใจที่ท าให้กระท าผิดกฎหมาย  ความเป็นจริงของโลกทุกวันนี้ต้องยอมรับว่ายิ่งวัตถุเจริญขึ้นมากเท่าใด
จิตใจของคนก็ต่ าลงอย่างเห็นได้ชัด  คือ ไม่มีมโนธรรมและคุณธรรม  เช่น  ข่าวที่ปรากฏตามสื่อต่างๆ  นักเรียน
ตีกัน ฆา่กัน หรือ การปล้นฆ่าประทุษร้ายต่อชีวิตและทรัพย์สินทั้งๆ ที่นโยบายของรัฐบาลมีการปราบปรามการ
ทุจริตคอรัปชั่นรวมทั้งปราบปรามผู้ที่ท าผิดกฎหมายต่างๆ อย่างเคร่งครัด มนุษย์มีอิสรภาพในการกระท าทุก
อย่างบนพื้นฐานของกฎหมายถ้าหากว่ามนุษย์มีหลักธรรมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจก็จะท าให้มีความสุขในชีวิต 
 จากที่กล่าวมาสิทธิมนุษยชน เป็นจุดเริ่มต้นของสันติภาพของโลกมนุษย์ ในปัจจุบันมนุษย์มีการแข่งขัน
กันด้านต่างๆ เช่น การแข่งขันกันท าธุรกิจ การค้า การลงทุน เมื่อมีการแข่งขันกันก็มีบางคนบางกลุ่มขาด
จิตส านึกที่ดี ต่างก็พยายามเอารัดเอาเปรียบซึ่งกันและกันทั้งนี้ก็เพ่ือให้ได้มาซึ่งผลก าไรหรือต้นทุนการผลิตต่ า
ผลก าไรมากๆ  การที่มนุษย์ตกลงและยอมรับกันให้บุคคลในฐานะที่เป็นมนุษย์แต่ละคน ได้รับความเคารพนับ
ถือ เอาใจใส่ ดูแล คุ้มครองรักษา และได้รับประโยชน์จากการมีชีวิตอยู่ในโลกนี้อย่างดีท่ีสุด 
 
แนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชนสากล 

สิทธิมนุษยชน คือ จุดเริ่มต้นของสันติภาพของโลกมนุษย์ เพราะมนุษยชาติที่เกิดมาในโลก ย่อมมีสิทธิ
และหน้าที่โดยธรรมชาติด้วยกันทุกคน นอกจากสิทธิและหน้าที่โดยธรรมชาติแล้ว มนุษย์ยังมีสิทธิและหน้าที่
ตามกฎหมายอีกมากมาย ซึ่งในกรณีนี้จะศึกษาได้ในประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ กฎหมายรัฐธรรมนูญ 
และสิทธิมนุษยชนตามปฏิญญาสากลแห่งสหประชาชาติตอลดจนสิทธิและหน้าที่ทางศีลธรรม สิทธิและหน้าที่
จึงมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด สิทธิของบุคคลคนหนึ่งก็เป็นหน้าที่ของบุคคลอีกคนหนึ่ง ที่ใดมีหน้าที่  ที่นั้น
ย่อมมีสิทธิควบคู่กันไป (ส าเนียง ยอดคีรี, 2544) “สิทธิมนุษยชนมีความส าคัญในฐานะที่เป็นอารยธรรมโลก 
(World Civilization) ที่พยายามวางระบบความคิดเพ่ือให้มนุษย์ทั่วโลกเกิดความระลึกรู้ ค านึงถึงคุณค่าของ
ความเป็นมนุษย์ตั้งแต่ยอมรับความเป็นมนุษย์ ศักดิ์ศรี ชาติก าเนิด สิทธิต่างๆ ที่มีพ้ืนฐานมาจากความชอบ



50 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

ธรรม ซึ่งตั้งอยู่บนพ้ืนฐานแห่งสิทธิตั้งแต่ก าเนิด โดยให้ความส าคัญกับค าว่าชีวิต (Life)” (ชะวัชชัย ภาติณธุ, 
2548) ความส าคัญของหลักสิทธิมนุษยชน มนุษย์ทั้งหลายเกิดมาเท่าเทียมกัน “มนุษย์มีสิทธิบางประการที่ติด
ตัวมนุษย์มาแต่ก าเนิดจนกระทั้งถึงแก่ความตาย สิทธิดังกล่าวได้แก่สิทธิในชีวิตเสรีภาพในร่างกาย และความ
เสมอภาคซึ่งเป็นสิทธิที่ไม่อาจโอนให้แก่กันได้และใครจะล่วงละเมิดมิได้หากมีการล่วงละเมิดก็อาจจะก่อให้เกิด
อันตราย หรือกระทบกระเทือนเสื่อมเสียต่อสภาพของความเป็นมนุษย์” (สมชาย กษิติประดิษฐ์, 2546) 1)  

ตามปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนของสมัชชาสหประชาชาติซึ่งมีมติยอมรับ เมื่อวันที่ 10 
ธันวาคม คริสต์ศักราช 1948 (พ.ศ. 2491) ข้อที่ 1 กล่าวไว้ว่า“มวลมนุษย์เกิดมา มีสิทธิเสรีภาพ และความ
เสมอภาค ในเกียรติภูมิ ต่างมีความรู้สึกผิดชอบและมโนธรรมและควรปฏิบัติต่อกันด้วยเจตนารมณ์แห่ง ภราดร
ภาพ”ปฏิญญาสากลนี้ เป็นข้อตกลงร่วมกันของมวลสมาชิกประเทศต่างๆ ในโลกที่รวมตัวกันเป็นองค์กรกลาง
ระหว่างประเทศ มีความพยายามที่จะสร้างมาตรฐานในการอยู่ร่วมกันของ มนุษย์ เพ่ือประจักษ์ในคุณค่าและ
ศักดิ์ศรี ของความเป็นมนุษย์ด้วยกัน โดยมองว่า มนุษย์ทุกคนควรได้รับการปฏิบัติต่อกัน ด้วยความเท่าเทียม
กันและเป็นมิตรกัน ซึ่งเป็นหลักการในแนวทัศนะที่เน้นไปในด้านความรู้สึกนึกคิดเพ่ือที่จะส่งเสริมการปฏิบัติให้
เกิดข้ึน อันเนื่องจากความแตกต่างทาง เชื้อชาติ ศาสนา ภาษา และวัฒนธรรม ของมวลมนุษย์ที่อยู่รวมกันเป็น
หมู่เหล่า ซึ่งจะท าให้เกิดการแตกแยกกันได้ง่าย เมื่อเกิดความไม่เข้าใจกันหรือขัดแย้งกันขึ้นย่อมน าความ
เดือดร้อน วุ่นวายมาสู่สังคม (มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, 2548) ปฏิญญาสากลดังกล่าว จึงเป็นการให้
ค าม่ันสัญญาระหว่างกันว่าในการอยู่ร่วมกันของมนุษย์ต้องให้เกียรติซึ่งกันและกันในส านึกของความเป็นมนุษย์
ด้วยกัน และ มีเจตนาดีต่อกันอย่างพ่ีน้อง“นอกจากนี้แล้ว สิทธิมนุษยชนยังมีความส าคัญในแง่ของการเป็น
หลักประกันของความเป็นมนุษย์ สิทธิและเสรีภาพ และสภาวะโลกปัจจุบัน เรื่องของสิทธิมนุษยชนก็ไม่ใช่เรื่อง
ประเทศใดประเทศหนึ่งเท่านั้น หากแต่เป็นเรื่องที่สังคมทั่วโลกต้องให้ความส าคัญ” (กุมพล พลวัน, 2547) 

โดยพื้นฐานแล้ว มนุษย์และสัตว์โลกทั้งหลายล้วนต้องการปัจจัยในการด ารงชีวิตด้วยกันทั้งนั้น นับแต่
ปัจจัยขั้นพ้ืนฐานที่ว่าด้วยอาหาร ยารักษาโรค ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่มห่ม การด ารงเผ่าพันธุ์ การมีชีวิตรอด ความ
ต้องการขั้นพ้ืนฐานเหล่านี้ นับเป็นปัจจัยส าคัญกับชีวิตเป็นที่สุดและเหมือนกันทั้งมนุษย์และสัตว์ ซึ่งสิทธิ
ดังกล่าว หากเป็นความชอบธรรมของมนุษย์ ก็คือ สิทธิมนุษยชน ทั้งมนุษย์กับมนุษย์ มนุษย์กับสังคม มนุษย์กับ
ธรรมชาติ และแม้แต่กับสัตว์ การค านึงถึงสิทธิขั้นพ้ืนฐานมีความจ าเป็นอยู่เสมอ เหล่านี้นับเป็นความส าคัญของ
สิทธิมนุษยชนที่สังคมโลกต่างให้ความตระหนัก การค านึงถึงสิทธิดังกล่าว จะถือเป็นบันไดก้าวไปสู่ความ
ยุติธรรมทางการเมือง สังคม เศรษฐกิจและการเมืองระหว่างประเทศที่จะด าเนินกิจกรรมต่างๆ ร่วมกัน 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

สรุปว่า สาระส าคัญของสิทธิมนุษยชนคือจุดมุ่งหมายของความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ได้รับสิ่งต่างๆ เท่า
เทียมกันในฐานะท่ีเป็นมนุษย์ สิทธิมนุษยชนจึงเป็นแนวคิดและหลักการปฏิบัติที่เกี่ยวกับมนุษย์ที่ว่ามนุษย์นั้นมี
สิทธิหรือสถานะสากล ซึ่งไม่ข้ึนอยู่กับขอบเขตของกฎหมายหรือปัจจัยท้องถิ่นอ่ืนใด เช่น เชื้อชาติ หรือ สัญชาติ 
เป็นสิทธิที่ติดตัวมนุษย์มาตั้งแต่ก าเนิด ซึ่งไม่สามารถจ าหน่าย จ่าย โอน หรือแจกให้กับผู้หนึ่งผู้ใดได้ สิ ทธิ
ดังกล่าวนี้มีความเป็นสากลและเป็นนิรันดร ฉะนั้น สิทธิมนุษยชน เกิดขึ้นเพ่ือประโยชน์สุข ความเสมอภาคของ
มวลมนุษยชาติในโลก  
 
 
 



51 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

แนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชนในคัมภีรพ์ระพุทธศาสนา 
ผู้วิจัยได้ศึกษาแนวคิดสิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา  พระพุทธเจ้าทรงเผยแผ่หลักค าสอน ตาม

หลักฐานที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปีกฎ พิจารณาโดย “ถ้อยค า”(wording)  จะพบว่าพระองค์มิได้ทรงใช้ค าว่า 
“สิทธิมนุษยชน”หรือที่ภาษาอังกฤษใช้ค าว่าHuman Rights แต่อย่างใด  แต่ถ้าพิจารณาโดย เนื้อหาสาระ  
พบว่าพระองค์ทรงสอนเกี่ยวกับเรื่องมนุษย์ในแง่ต่างๆ มากมาย ค าสอนที่มีความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิ
มนุษยชน โดยน าเสนอ ดังนี้ 

1. หลักการส าคัญของสิทธิมนุษยชน   
ในพรหมชาลสูตร สีลขันธวรรค ทีฆนิกาย  มีเนื้อหาสาระสอดคล้องกับหลักสิทธิมนุษย์สากล  ว่าด้วย

เรื่องราวที่สุปปิยปริพาชก ผู้เป็นอาจารย์พูดติเตียนพระพุทธเจ้า ติเตียนพระธรรม ติเตียนพระสงฆ์  ในขณะที่
ศิษย์หนุ่ม (อันเตวาสิก) ชื่อพรหมทัตมาณพ กล่าวชื่นชมพระพุทธศาสนา เมื่อพระพุทธเจ้าได้ทราบเรื่อง 
พระพุทธเจ้าจึงตรัสสอนแก่ภิกษุทั้งหลายว่าหากมีใครมาติเตียนพระรัตนตรัยก็มิให้โกรธ และหากใครสรรเสริญ
ก็มิให้ยินดีหรือเหลิงว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนเหล่าอ่ืนจะถึงกล่าวติเรา ติพระธรรม หรือติพระสงฆ์ ก็ตาม 
เธอทั้งหลายไม่ควรท าความอาฆาต โทมนัส แค้นใจในคนเหล่านั้น.”“ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนเหล่าอ่ืนพึงกล่าว
ชมเรา ชมพระธรรมหรือชมพระสงฆ์ ก็ตาม เธอทั้งหลายไม่ควรท าความเพลิดเพลินดีใจเบิกบานใจในค าชมนั้น
..” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

ค าสอนนี้สอดแทรกแนวคิดอันเป็นพื้นฐานแห่งสิทธิมนุษยชนในเรื่องของการให้มนุษย์มีชีวิตอยู่ทุกคนมี
สิทธิในการมีชีวิต เสรีภาพ และความมั่นคงแห่งบุคคล รวมทั้งสิทธิและอิสรภาพในความคิดเห็นอันสามารถ
น ามาปรับใช้กับสังคมปัจจุบันได้ดังการสอนให้มีความอดทนในการรับฟังความคิดเห็น เพราะหากไม่มีความ
อดทนในการรับฟังความคิดเห็นจากภาคส่วนต่างๆ หรือจากเสียงส่วนน้อยในสังคมแล้ว ก็อาจมีการใช้ก าลังต่อ
กันในการท าร้ายต่อผู้แสดงความคิดเห็น เพียงเพราะรับไม่ได้หรือโกรธเคืองหากจะมีผู้มาแสดงความคิดเห็น
โดยเฉพาะในทางวิพากษ์วิจารณ์  

นอกจากนี้การสอนไม่ให้หลงยินดีเพลิดเพลินไปกับค าสรรเสริญชื่นชมศาสนา ก็เป็นอีกแนวทางหนึ่งใน
การน ามาปรับใช้กับชีวิต เพราะหากผู้คนทั้งหลายต่างหลงเพลิดเพลินกับค าชื่นชมแล้ว ก็อาจไม่ทราบถึงความ
คิดเห็นอีกด้านหนึ่ง และท าให้เข้าใจผิดไปได้ว่าตนท าถูกต้องไปเสียทุกอย่างเพราะสิทธิมนุษยชนจะเกิดขึ้นไม่ได้
เลยหากบริบทในสังคมไม่ส่งเสริมหรือกลายเป็นการขัดขวาง สิทธิ เสรีภาพ ในการแสดงความคิดเห็น เพราะ
เสรีภาพในการแสดงความคิดเห็นนี้จะเป็นฐานก้าวสู่ขั้นต่อไปในการยอมรับความแตกต่างของมนุษย์ ไม่ว่าจะ
เป็นเรื่องของชาติพันธ์ เพศ ภาษา ศาสนา อุดมการณ์ และความแตกต่างหลากหลายอ่ืนๆ ค าสอนของ
พระพุทธเจ้าดังกล่าวจึงเป็นสิ่งส าคัญที่ช่วยเตือนสติและเป็นเสมือนเข็มทิศชี้ทาง ให้สังคมตระหนักและเข้าใจใน
สิทธิเสรีภาพดังกล่าว 

2. สิทธิของพลเมืองและสิทธิทางการเมือง 
ใน พรหมชาลสูตร สีลขันธาวาร ทีฆนิกาย ว่าด้วยการตระหนักต่อเสรีภาพในการแสดงความคิดเห็นที่

กล่าวถึงจุลศีล ข้อ 1 และข้อ 26 จากทั้งหมด 26 ข้อ ว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย อีกอย่างหนึ่ง เมื่อปุถุชนกล่าว
ชมตถาคต พึงกล่าวชมอย่างนี้ว่า” จุลศีลข้อ 1 “พระสมณโคดม ละการฆ่าสัตว์ เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ วาง
ทัณฑะ วางสาตรา มีความละอาย มีความเอ็นดู มีความกรุณา หวังประโยชน์เกื้อกูลแก่สัตว์ทั้งปวงอยู่”... จุลศีล
ข้อ 26 “พระสมณโคดม เว้นขาดจากการฟัน การฆ่า การจองจ า การตีชิง การปล้น การจี้ ” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



52 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

ค าสอนนี้แสดงให้เห็นถึงความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิมนุษยชน ตามค าปรารภ ในปฏิญญาสากลฯ 
โดยพระพุทธเจ้าได้กล่าวว่าหากมีใครคิดจะสรรเสริญพระพุทธเจ้าแล้ว เพียงแค่สรรเสริญการปฏิบัติตนของ
พระพุทธเจ้าในจุลศีล ซึ่งเป็นเรื่องพ้ืนฐานก็เพียงพอที่จะสรรเสริญแล้ว โดยตัวอย่างจุลศีลที่ยกมาศึกษา คือการ
เว้นจากการฆ่าสัตว์ วางอาวุธ มีเมตตากรุณาต่อสัตว์ทั้งปวง (จุลศีลข้อ 1) และการไม่ฆ่าฟันจองจ า ปล้นจี้ ชิง 
ท าร้าย ผู้อ่ืน (จุลศีล ข้อ 2)  

ค าสอนนี้แสดงให้เห็นถึงการประพฤติปฏิบัติตามจุลศีล ด้วยการหยุดการกระท าอันเป็นการละเมิดใน
ทรัพย์สินของผู้อื่น คือการไม่ปล้นจี้ชิงทรัพย์ ซึ่งจะท าให้เกิดความไม่ปลอดภัยในทรัพย์สินของตนเอง และอาจ
น ามาซึ่งการท าร้ายร่างกายเจ้าของทรัพย์สินทั้งหลายได้ นอกจากนี้ยังเป็นการแสดงให้เห็นว่าพระพุทธเจ้านั้น
ได้หยุดการกระท าโดยการไม่ฆ่าสัตว์ วางอาวุธ ไม่ฆ่าฟัน จองจ าผู้อ่ืน และมีเมตตากรุณาต่อสัตว์ทั้งปวง การไม่
จองจ า แสดงให้เห็นถึงการไม่กักขัง หน่วงเหนี่ยวอันเป็นการละเมิดสิทธิในร่างกาย การวางอาวุธ การไม่ฆ่าฟัน 
การไม่ฆ่าสัตว์ ก็แสดงให้เห็นถึงการวางอาวุธทั้งหลายที่ใช้ในการน าไปท าร้ายผู้อ่ืน เพ่ือที่ผู้คนจะได้อยู่อย่าง
ปลอดภัยไม่ต้องกลัวว่าจะมีผู้ใดหยิบอาวุธขึ้นมาท าร้ายกัน  

อัคคัญญสูตร ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค เป็นเรื่องราวเมื่อครั้งพระพุทธเจ้าประทับอยู่บนปราสาทที่นาง
วิสาขามิคารมารดา สร้างไว้ในบุพพาราม กรุงสาวัตถี กระทั่งเวลาเย็นวันหนึ่ง  พระพุทธเจ้าได้เสด็จจงกรมอยู่
กลางแจ้งที่ร่มเงาปราสาท ได้มีวาเสฏฐะสามเณร และภารทวาชะสามเณร ซึ่งรออุปสมบทเป็นภิกษุ ชวนกันไป
เฝ้าซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสถามว่าบรรดาพราหมณ์ไม่ว่าหรือที่มาอุปสมบท วาเสฏฯและภารฯ ได้ทูลตอบว่าถูก
พราหมณ์ทั้งหลายด่าว่าอย่างแรงและดูถูกว่าวรรณะอ่ืนนอกจากพราหมณ์นั้นเลวทรามต่ าต้อยหมด วรรณะ
พราหมณ์ประเสริฐที่สุด เพราะเกิดจากพระโอษฐ์ (ปาก) ของพระพรหม พวกสมณะโล้นคือวรรณะที่เลวทราม
พระพุทธเจ้าจึงตรัสสอนว่าเป็นค ากล่าวที่ไม่ถูกต้องเพราะแท้จริงแล้ววรรณะพราหมณ์นั้นถือก าเนิดมาจากการ
ตั้งครรภ์ของแม่พราหมณี และคนทุกชั้นวรรณะต่างก็มีทั้งดีและไม่ดี ไม่ว่าจะเป็นกษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ศูทร 
หากประพฤติผิดเช่น ฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ก็ต้องว่ากันตามที่ผิด มิใช่เกิดเป็นวรรณะศูทรแล้วจะต้องคือคนเลวคน
ชั่ว หรือเกิดเป็นวรรณะพราหมณ์ต้องคือคนดีคนประเสริฐสูงกว่าผู้อ่ืน เช่นศูทรที่ปฏิบัติธรรมก็มีฐานะเทียบเท่า
พราหมณ์ ส่วนพราหมณ์ซ่ึงท าความผิดก็มีฐานะเป็นโจรได้เช่นกัน นอกจากนี้ในทางธรรมทุกชนชั้นวรรณะต่างก็
มีสิทธิในการปฏิบัติธรรมอย่างเท่าเทียมกัน การตัดสินความเป็นคนไม่ได้ตัดสินที่วรรณะหรือชาติก าเนิดแต่
ตัดสินจากการกระท าของบุคคลนั้นๆ และในตอนท้ายได้ตรัสสอนว่าทุกชั้นวรรณะหากสามารถส ารวมกาย 
วาจา ใจ เจริญโพธิปักขิยธรรม 7 แล้ว ก็สามารถที่จะปรินิพพานได้ (ดับกิเลสดับทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิงภายในชาติ
นี้) ว่า “ดูก่อนวาเสฏฐะและภารทวาชะ กษัตริย์ก็ดี ฯลฯ พราหมณ์ก็ดี ฯลฯ แพศย์ก็ดี ฯลฯ ศูทรก็ดี ส ารวม
ทางกาย ส ารวมทางวาจา ส ารวมทางใจ อาศัยการเจริญโพธิปักขิยธรรมทั้ง 7 แล้ว ย่อมปรินิพพานในโลกนี้
แท้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ค าสอนที่สอดแทรกแนวคิดสิทธิมนุษยชนในอัคคัญญสูตรนี้ จึงมีความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิ
มนุษยชนที่ว่าและสอนให้ตระหนักถึงเสรีภาพแห่งความเชื่อในการนับถือศาสนา หรือการใช้ชีวิตอย่างถูกต้อง
ตามท านองคลองธรรม  

3. ทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม  
ในมหาปรินิพพานสูตร ทีฆนิกาย มหาวรรค เรื่องนางอัมพปาลีคณิกามาเฝ้า เป็นเหตุการณ์เมื่อ

พระพุทธเจ้าเสด็จประทับที่สวนอัมพปาลิวัน (สวนของนางอัมพปาลี) กรุงเวสาลี แคว้นวัชชี นางอัพปาลีจึงไป
ทูลเชิญพระพุทธเจ้าพร้อมด้วยภิกษุสงฆ์ให้รับภัตตาหารที่บ้านของนาง ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตอบรับ เมื่อเจ้าลิจฉวี  



53 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

ทั้งหลายทราบข่าวว่าเสด็จมาประทับที่สวนอัมพปาลิวัน จึงพากันไปเข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้าเพ่ือทูลเชิญให้
รับภัตตาหารเช่นกัน ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตอบปฏิเสธ ว่า “ดูก่อนลิจฉวีทั้งหลาย ตถาคตรับภัตตาหารของนางอัม
พปาลีคณิกาส าหรับวันพรุ่งนี้ไว้แล้วแล” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ค าสอนที่สอดแทรกแนวคิดสิทธิมนุษยชนใน มหาปรินิพพานสูตร จึงมีความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิ
มนุษยชนที่ว่าการปฏิบัติอย่างไร  การที่พระพุทธเจ้าปฏิบัติต่อสตรีที่มีสถานภาพอาชีพหญิงนครโสเภณีอย่าง
เสมอภาคกับชายและมีสถานภาพความเป็นกษัตริย์อย่างกษัตริย์ลิจฉวี โดยไม่ค านึงว่าพระพุทธเจ้าเองก็เป็น
เพศชายและเป็นผู้มีสถานภาพแห่งกษัตริย์เช่นกัน ดังกรณีที่พระพุทธเจ้ารับค าเชิญไปฉันภัตตาหารที่บ้านนาง
อัมพปาลีซึ่งเป็นหญิงนครโสเภณีในสมัยพุทธกาล และได้ปฏิเสธค าทูลเชิญของกษัตริย์ลิจฉวีที่ มาทูลเชิญในวัน
เดียวกันนั้น เป็น ค าสอนต่างๆเหล่านี้จึงมีความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิมนุษยชนตามปฏิญญาสากลฯ ด้วย
การสอนให้ในประเด็นความเสมอภาคและศักดิ์ศรีแห่งความเป็นมนุษย์  และทุกคนที่ท างานมีสิทธิที่จะได้รับ
ค่าตอบแทนที่ยุติธรรมและเอ้ืออ านวยต่อการประกันความเป็นอยู่อันควรค่าแก่ศักดิ์ศรีของมนุษย์ส าหรับตนเอง
และครอบครัว และหากจ าเป็นก็จะได้รับการคุ้มครองทางสังคมในรูปแบบอ่ืนเพ่ิมเติมด้วย (ข้อ 23 (ข้อ 3) ค า
สอนดังกล่าว ทุกคนมีสิทธิที่จะได้รับที่เท่าเทียมกัน ส าหรับงานที่เท่าเทียมกัน โดยปราศจากการเลือกปฏิบัติใด 

อัคคัญญสูตร ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค เป็นเรื่องราวเมื่อครั้งพระพุทธเจ้าประทับอยู่บนปราสาทที่นาง
วิสาขามิคารมารดา สร้างไว้ในบุพพาราม กรุงสาวัตถี กระทั่งเวลาเย็นวันหนึ่ง พระพุทธเจ้าได้เสด็จจงกรมอยู่
กลางแจ้งที่ร่มเงาปราสาท ได้มีวาเสฏฐะสามเณร และภารทวาชะสามเณร ซึ่งรออุปสมบทเป็นภิกษุ ชวนกันไป
เฝ้าซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสถามว่าบรรดาพราหมณ์ไม่ว่าหรือที่มาอุปสมบท วาเสฏฯและภารฯ ได้ทูลตอบว่าถูก
พราหมณ์ทั้งหลายด่าว่าอย่างแรงและดูถูกว่าวรรณะอ่ืนนอกจากพราหมณ์นั้นเลวทรามต่ าต้อยหมด วรรณะ
พราหมณ์ประเสริฐที่สุด เพราะเกิดจากพระโอษฐ์ (ปาก) ของพระพรหม พวกสมณะโล้นคือวรรณะที่เลวทราม
พระพุทธเจ้าจึงตรัสสอนว่าเป็นค ากล่าวที่ไม่ถูกต้องเพราะแท้จริงแล้ววรรณะพราหมณ์นั้นถือก าเนิดมาจากการ
ตั้งครรภ์ของแม่พราหมณี และคนทุกชั้นวรรณะต่างก็มีทั้งดีและไม่ดี ไม่ว่าจะเป็นกษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ศูทร 
หากประพฤติผิดเช่น ฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ก็ต้องว่ากันตามที่ผิด มิใช่เกิดเป็นวรรณะศูทรแล้วจะต้องคือคนเลวคน
ชั่ว หรือเกิดเป็นวรรณะพราหมณ์ต้องคือคนดีคนประเสริฐสูงกว่าผู้อ่ืน เช่นศูทรที่ปฏิบัติธรรมก็มีฐานะเทียบเท่า
พราหมณ์ ส่วนพราหมณ์ซ่ึงท าความผิดก็มีฐานะเป็นโจรได้เช่นกัน นอกจากนี้ในทางธรรมทุกชนชั้นวรรณะต่างก็
มีสิทธิในการปฏิบัติธรรมอย่างเท่าเทียมกัน การตัดสินความเป็นคนไม่ได้ตัดสินที่วรรณะหรือชาติก าเนิดแต่
ตัดสินจากการกระท าของบุคคลนั้นๆ และในตอนท้ายได้ตรัสสอนว่าทุกชั้นวรรณะหากสามารถส ารวมกาย 
วาจา ใจ เจริญโพธิปักขิยธรรม 7 แล้ว ก็สามารถที่จะปรินิพพานได้ (ดับกิเลสดับทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิงภายในชาติ
นี้) ว่า “ดูก่อนวาเสฏฐะและภารทวาชะ กษัตริย์ก็ดี ฯลฯ พราหมณ์ก็ดี ฯลฯ แพศย์ก็ดี ฯลฯ ศูทรก็ดี ส ารวม
ทางกาย ส ารวมทางวาจา ส ารวมทางใจ อาศัยการเจริญโพธิปักขิยธรรมทั้ง 7 แล้ว ย่อมปรินิพพานในโลกนี้
แท้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ค าสอนที่สอดแทรกแนวคิดสิทธิมนุษยชนในอัคคัญญสูตรนี้ จึงมีความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิ
มนุษยชนที่ว่าทุกคนเกิดมาต่างมีอิสระและมีความเสมอภาคกันในเกียรติและสิทธิ ต่างมีเหตุผลและมโนธรรม
และสอนให้ปฏิบัติต่อกันอย่างมีภารดรภาพ  รวมถึงกล่าวว่าคนทุกชั้นวรรณะมีอิสรภาพทางความคิดโดยไม่
ถือเอาชาติ ก าเนิด ศาสนา มาเป็นตัวตัดสิน และสอนให้ตระหนักถึงเสรีภาพแห่งความเชื่อในการนับถือศาสนา 
หรือการใช้ชีวิตอย่างถูกต้องตามท านองคลองธรรม  

 



54 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

4. หน้าที่ของบุคคล สังคม และรัฐ  
มหาปรินิพพานสูตร ทีฆนิกาย มหาวรรค กล่วถึงพระเจ้าอชาตศัตรูทรงประสงค์ปราบแคว้นวัชชี เป็น 

เหตุการณ์เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้าประทับอยู่บนภูเขาคิชฌกูฏ ใกล้กรุงราชคฤห์ พระเจ้าอชาตศัตรูมีความ 
ประสงค์จะไปตีแคว้นวัชชีเพราะเห็นว่าแคว้นวัชชีมีอ านาจที่แข็งแกร่งมากจึงรับสั่งให้วัสสการพราหมณ์ ซึ่งเป็น 
มหาอ ามาตย์ของแคว้นมคธไปกราบทูลพระพุทธเจ้า ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสแก่วัสสการพราหมณ์ว่าแคว้นวัชชี
ได้ ยึดหลักอปริหานิยธรรมของเจ้าวัชชี 7 ข้อ เช่นประชุมด้วยความพร้อมเพรียงกันอย่างสม่ าเสมอ, การ
ประชุม ดังกล่าว เป็นไปด้วยความพร้อมเพรียง, มีการยึดมั่นในวัชชีธรรมโบราณ ไม่ตั้งข้อบัญญัติใหม่ ไม่
เปลี่ยนแปลง ข้อบัญญัติเดิม, ให้เกียรติเคารพนับถือเชื่อฟังเจ้าวัชชีผู้ใหญ่ผู้เฒ่า, ไม่ฉุด ข่มเหงรังแก กักขังหน่วง
เหนี่ยวสตรี และ เด็กหญิงของสกุลทั้งหลาย, สักการะ เคารพ บูชาเจดีย์ ของวัชชีทั้งหลาย ทั้งภายในภายนอก
พระนคร หมั่น บวงสรวงบูชาตามธรรมเนียมเดิม, ถวายอารักขาคุ้มครองป้องกันแก่พระอรหันต์ทั้งหลาย และ
ตั้งความปรารถนา ให้พระอรหันต์ทั้งหลายที่ยังไม่มาให้มา ส่วนที่มาแล้วก็ให้อยู่สบายในแคว้น โดยพระพุทธเจ้า
ได ้

ค าสอนที่สอดแทรกแนวคิดสิทธิมนุษยชนใน มหาปรินิพพานสูตร จึงมีความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิ
มนุษยชนที่ว่าการปฏิบัติอย่างไร  เป็นการ ชี้ทางให้แก่พระเจ้าอชาตศัตรูว่า เจ้าวัชชีทั้งหลายเมื่อได้ยึดหลัก
ดังกล่าวแล้ว ก็ย่อมมีแต่ความเจริญ ไม่มีทางท่ีจะ เสื่อมได้เลย ดังนั้นการพระเจ้าอชาตศัตรูฯกังวลว่าแคว้นวัชชี
จะแข็งแกร่งและอาจรุกรานแค้วนอ่ืนจึงเป็นสิ่งที่อาจ มองเกินจริง (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) จนวัสสการพราหมณ์คิดได้ว่าควรใช้วิธีเจรจาปรองดอง หรือไม่ก็ ท าให้เจ้าวัชชี
แตกแยกกันมากกว่าจะใช้ก าลังในการประหัตประหารกัน จึงสอดคล้องค าปรารภที่สองในปฏิญญา  สากลฯ 
โดยเฉพาะสงครามหรือการเข่นฆ่ากันไม่ใช่ทางเลือกหรือทางออกในการแก้ปัญหา 

สรุปได้ว่า แนวคิดเรื่องหน้าที่ของบุคคล สังคม และรัฐ  คือ การเรียกร้องให้มนุษย์ปฏิบัติต่อกัน ตาม
หลักการที่ตกลงกันในสังคม  ถ้ารัฐให้ประกันก็จะกลายเป็นสิทธิทางกฎหมายไปด้วย ซึ่งที่จริงก็สนับสนุนให้รัฐ
ประกัน กล่าวคือ “ท าให้สิทธิทางศีลธรรมนั้นเป็นสิทธิทางกฎหมายเสียด้วย จะได้มีหลักประกันและผู้ดูแลให้มี
การปฏิบัติตามโดยแท้จริง รวมทั้งลงโทษต่อผู้ไม่ปฏิบัติตามเพ่ือให้กลับตัว และถ้าหากเรายึดถือตามหลักสิทธิ
มนุษยชนของรัฐว่าเป็นแนวทางท่ีถูกต้องแล้ว เราก็จะไม่ต้องพบข้อบกพร่องอันใด” 

จากการศึกษาหลักค าสอนในในพระไตรปิฎกพบว่า หลักค าสอนของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก มี
ความสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิมนุษยชนสากล โดยค าสอนในพระไตรปิฎก แม้จะไม่ได้ใช้ค าว่าสิทธิมนุษยชน
โดยตรง แต่มีเนื้อหาที่มีนัยของการสอนให้เคารพสิทธิมนุษยชนในด้านต่างๆ ยกตัวอย่างเช่น สิทธิเสรีภาพใน
การนับถือศาสนา สิทธิและเสรีภาพในการแสดงความคิดเห็น สิทธิในชีวิต ความเสมอภาค เกียรติและศัก ด์ิศรี
แห่งความเป็นมนุษย์ ซึ่งการน าแนวคิดสิทธิมนุษยชนที่สอดแทรกในค าสอนของพระพุทธเจ้าไปเผยแผ่ จะช่วย
ให้ชาวพุทธได้ตระหนักถึงความส าคัญของการเคารพสิทธิ เสรีภาพ ของผู้อ่ืน และจะเป็นอีกทางหนึ่งที่จะช่วย
แก้ไขปัญหาความขัดแย้งและการละเมิดสิทธิมนุษยชนในปัจจุบันได้ 
 
หลักทิศ 6 กับการส่งเสริมสิทธมินุษยชน 

หลักทิศ 6 ที่พระองค์ทรงสอนเกี่ยวกับหลักสัมพันธภาพระหว่างมนุษย์ลักษณะของ สิทธิและหน้าที่
ต่างตอบแทน ต่อกัน โดยเริ่มต้นจากตัวเราเป็นหลัก แล้วแผ่ออกไปสู่บุคคลอ่ืนอันประกอบด้วยบุคคล 6 
ประเภท คือ 1)ทิศเบื้องบน ได้แก่ พระภิกษุสมณชีพราหมณ์ 2)ทิศเบื้องหน้า ได้แก่ บิดามารดา 3) ทิศเบื้องขวา 



55 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

ได้แก่ ครูอาจารย์ 4) ทิศเบื้องหลัง ได้แก่ บุตรธิดาและคู่ครอง 5)ทิศเบื้องซ้าย  ได้แก่ เพ่ือนฝูง 6) ทิศเบื้องล่าง 
ได้แก่ คนรับใช้หรือลูกน้องโดยแต่ละฝ่ายพึงรักษาสิทธิและหน้าที่ต่างตอบแทนแก่กันดังนี ้

1)  สิทธิและหน้าที่ต่างตอบแทนระหว่างตัวเรากับภิกษุสงฆ์สมณพราหมณ์ : พระพุทธองค์ทรง
ประกาศค าสอนโดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือประโยชน์สุขของพหูชน...เพ่ืออนุเคราะห์โลก (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อประกาศศาสนาแล้ว ก็ทรงส่งภิกษุสาวกออกไปแสดงธรรมค า
สอนให้ไพเราะในเบื้องต้น  ในท่ามกลาง  และในเบื้องสูง (พระธรรมโกศาจารย์ (เงื้อม อินฺทปญฺโญ), มปป.) 
และก่อนที่จะออกไปเผยแผ่ศาสนาภิกษุสาวกเหล่านั้นต่างก็ได้รับการฝึกอบรมจนได้ชื่อว่าเป็นผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติ
ชอบแล้ว  ทั้งสิ้นเพื่อที่จะให้ชาวเกิดความเลื่อมใสศรัทธาและพร้อมที่จะท าทักษิณาทาน  (ท าท่านตอบแทนคุณ
ความดี) ฉะนั้น เมื่อพิจารณาภารกิจเผยแผ่หลักธรรมค าสอน  จะเห็นได้ว่าระหว่างคฤหัสถ์กับภิกษุไม่สามารถที่
จะแยกออกจากกันได้  โดยคฤหัสถ์มีหน้าที่ถวายปัจจัยบริโภคแด่ภิกษุ  และภิกษุก็บริโภคปัจจัยนั้นเพียงเพ่ือให้
ด าเนินชีวิตอยู่ได้  แล้วให้การอบรมสั่งสอนคฤหัสถ์เป็นการตอบแทน อุปมาเหมือนหมู่ผึ่งที่บริโภคน้ าหวานจาก
ดอกไม้นั้นช้ า แล้วช่วยผสมเกสรให้ดอกไม้ในขณะเดียวกันด้วย โดยสภาพความเป็นจริงแล้วระหว่างภิกษุกับ
ชาวบ้านต่างผลัดกันเป็น ปฏิคาหก (ผู้รับ) และ ทายก (ผู้ให้) โดยภิกษุให้ ธรรมทาน แก่ชาวบ้าน ส่วนชาวบ้าน
ให้อามิสทาน แด่ภิกษุ  และเมื่อฝ่ายใดพลั้งเผลอละเมิดต่อกัน ต่างฝ่ายต่างก็ให้อภัยทานแก่กัน  เมื่อต่างฝ่าย
ต่างให้ต่างรับกันอย่างนี้ จะช่วยให้ “บ้าน” กับ “วัด”เดินเคียงคู่ไปด้วยกัน ดังค ากล่าวของ พระธรรมทัศนาธร 
แห่งวัดชนะสงคราม ที่รู้กันสืบมาว่า “วัดจะดีมีหลักฐานเพราะบ้านช่วย บ้านจะสวยก็เพราะวัดดัดนิสัย  บ้าน
กับวัดผลัดกันช่วยอ านวยชัย  ถ้าขัดกันก็บรรลัยทั้งสองทาง” 

2) สิทธิและหน้าที่ต่างตอบแทนระหว่างตัวเรากับบิดามารดา:ในฐานะที่เป็นบิดามารดา พึงคุ้มครอง
รักษาสิทธิของบุตรธิดา คือ พยายามป้องกันจากความชั่วทั้งหลายอบรมให้ตั้งมั่นอยู่ในคุณความดี  ให้
การศึกษาศิลปวิทยา เป็นธุระในการจัดหาคู่ครองที่เหมาะสมให้ และมอบทรัพย์สมบัติให้เมื่อถึงโอกาสอันควร  
เมื่อมารดาบิดา  ช่วยคุ้มครองดูแลรักษาสิทธิให้แก่บุตรแล้ว บุตรธิดาพึงตอบแทนคุณและช่วยรักษาสิทธิของ
บิดามารดา คือเมื่อท่านเลี้ยงดูมาแล้วพึงเลี้ยงท่านตอบ,ท ากิจธุระการงานของท่าน,  ด ารงวงตระกูลของท่านให้
ตั้งมั่นอยู่ต่อไปได้, ประพฤติตนให้เหมาะสมกับความเป็นทายาท  และเมื่อท่านล่วงลับไปแล้วท าบุญอุทิศส่วน
กุศลให้ท่านด้วย 

3) สิทธิและหน้าที่ต่างตอบแทนระหว่างตัวเรากับครูอาจารย์ : ในฐานะหน้าที่ของอาจารย์  พึงรักษา
สิทธิของศิษย์  คือพยายามฝึกฝนอบรมศิษย์ให้เป็นคนดี, ถ่ายถอดความรู้ให้ศิษย์เข้าใจอย่างแจ่มแจ้ง,  สอน
ความรู้ให้ศิษย์โดยไม่ปิดบัง,ยกย่องศิษย์ในหมู่พวกและสอนวิชาความรู้ให้สามารถออกไปประกอบอาชีพเลี้ยงตัว
ได้.เมื่ออาจารย์ช่วยดูแลรักษาสิทธิของศิษย์แล้วศิษย์ก็พึงตอบแทนคุณและช่วยรักษาสิทธิของอาจารย์ โดยการ
ลุกขึ้นต้อนรับเพื่อแสดงความเคารพ,เข้าไปหาอาจารย์เพ่ือรับใช้  ปรึกษาซักถามขอค าแนะน า,ตั้งใจรับฟังค าสั่ง
สอนของอาจารย์ด้วยดี,ปรนนิบัติรับใช้ช่วยเหลือกิจธุระของอาจารย์ และตั้งใจเรียนศิลปวิทยาที่อาจารย์
ถ่ายทอดให้ด้วยความเคารพ เอาจริงเอาจัง โดยถือว่าเป็นภารกิจส าคัญที่จะต้องท าให้ส าเร็จลุล่วงไปได้ด้วยดี 
 (4)  สิทธิและหน้าที่ต่างแทนระหว่างตัวเรากับบุตรภรรยา: มีคริสตสุภาษิตอยู่บทหนึ่งกล่าวว่า “ 
the master of husband is not himsrlf but wife, and the master of wife is not  herself but 
husband.”(เจ้านายชีวิตของสามี  มิใช่ตัวเขาเอง  หากแต่เป็นภรรยา,  และเจ้านายชีวิตของภรรยา  มิใช่ตัว
หล่อนเอง  แต่เป็นสามี)  เมื่อน าแนวคิดนี้มาเปรียบเทียบกับคติของพุทธศาสนา พบว่า พระพุทธองค์ทรงสั่ง
สอนเกี่ยวกับการเลือกและการครองคู่ไว้ว่าธรรมดาสตรีย่อมพ่ึงใจบุรุษ  ที่มีรูป (รูปงาม)  มีทรัพย์ มีศีล ไม่เกียจ



56 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

คร้านการงาน และสามารถท่ีจะมีบุตรกับสตรีนั้น มาเป็นสามี  ส่วนบุรุษเพศก็เช่นเดียวกัน ย่อมพึงใจสตรีผู้มีรูป 
มีทรัพย์ มีศีล  ไม่เกียจคร้านการงาน และสามารถท่ีจะมีบุตรกับบุรุษนั้นได้  มาเป็นภรรยา (สุชีพ ปุญญานุภาพ
, 2541) และถือว่าโดยวิสัยสตรีเพศ  ย่อมประสงค์บุรุษ  นิยมเครื่องแต่งตัว  มั่นใจในบุตรต้องการมิให้สตรีอ่ืน
มาร่วมสามี  และต้องการความเป็นใหญ่ในบ้าน (พิทูร  มลิวัลย์, 2525) ครั่นเมื่อบุรุษสตรีนั้นมาร่วมคู่ครองกัน
ฉันสามีภรรยาแล้ว  แต่และฝ่ายจึงช่วยกันท าหน้าที่  และรักษาสิทธิของกันและกัน  ไว้  โดยฝ่ายสามีพึงให้
เกียรติภรรยา,ไม่ดูหมิ่น,ไม่ประพฤตินอกใจ,มอบความเป็นใหญ่ในบ้านให้   และจัดหาเครื่องแต่งตัวมาให้เป็น
ของขวัญตามโอกาสอันควร.   ส่วนฝ่ายภรรยาเมื่อสามีให้เกียรติดังนี้แล้ว  พึงตอบแทนโดยการจัดแจงดูแลบ้าน
ช่องให้เป็นที่เรียบร้อย, สงเคราะห์ญาติของทั้งสองฝ่ายด้วยดี,ไม่ประพฤตินอกใจ, พยายามรักษาทรัพย์ที่
แสวงหามาได้อย่างเต็มความสามารถ  และขยันท าการกิจงานต่างๆ ให้ส าเร็จเสร็จสิ้นไปด้วยดี (สตรีในดินแดน
ชมพูทวีปสมัยนั้น  เมื่อแต่งงานแล้วจะต้องไปอยู่กับครอบครัวฝ่ายสามี)   

5) สิทธิและหน้าที่ต่างตอบแทนระหว่างตัวเรากับมิตรสหาย : พระพุทธองค์ทรงสั่งสอนเกี่ยวกับ
หลักการเลือกคบมิตร มิตรมี 2 ประเภท คือ มิตรเทียม กับมิตรแท้ ผู้ที่เป็นมิตรเทียมนั้นจะเป็นคนปอกลอก,ดี
แต่พูด,หัวประจบและชักชวนในทางฉิบหาย มิตรประเภทนี้ไม่ควรคบ.ส่วนผู้ที่เป็นมิตรแท้จะเป็นผู้อุปการะ, 
ร่วมสุขร่วมทุกข,์ แนะน าสิ่งที่เป็นประโยชน์ให้ และมีน้ าใจไมตรี มิตรประเภทนี้ควรคบ. และเมื่อคบค้าสมาคม
เป็นมิตร พึงปกป้องรักษาสิทธิให้แก่กันคือพึงเผื่อแผ่แบ่งปันกัน, พูดถนอมน้ าใจกัน,ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน และตี
ตนเสมอร่วมสุขร่วมทุกขัน.ครั้นมิตรได้รับความอนุเคราะห์จากมิตรแล้วพึงอนุเคราะห์ตอบโดยการช่วยกันดูแล
ชีวิตและทรัพย์สินของมิตรผู้ที่ตกอยู่ในความประมาท,ในคราวที่มิตรมีภัยก็เป็นที่พ่ึงพาอาศัยได้,ไม่ละทิ้งมิตรใน
ยามทุกข์ยากและให้เกียรตินักถือวงศาคณาญาติของมิตรด้วยความจริงใจ 

(6)  สิทธิและหน้าที่ต่างตอบแทนระหว่างตัวเรากับคนรับใช้และคนงาน : ตามสภาพความเป็นอยู่ของ
ชาวชมพูทวีปสมัยนั้น มิได้เป็นสังคมที่สลับซับซ้อนเมื่อสังคมอุตสาหกรรมเช่นทุกวันนี้  ฉะนั้นความสัมพันธ์
ระหว่าง ผู้เป็นนายกับคนรับใช้มิได้สัมพันธ์กันอย่างเป็นการทางการ ตามกฎหมายแรงงานเช่นทุกวันนี้  แต่
สัมพันธ์ในลักษณะที่ต่างฝ่ายต่างตอบแทนต่อกัน ในเชิงจริยธรรมดังที่พระพุทธองค์ทรงสอนถึงสิทธิและหน้าที่
ของแต่ละฝ่ายไว้ว่า ในฐานะของผู้เป็นนาย  พึงจัดแจงให้ผู้รับใช้ท างานตามความเหมาะกับเพศ วัย และก าลัง
ความสามารถ,โดยจ่ายค่าจ้างตอบแทนอย่างเป็นธรรม,ดูแลสวัสดิภาพความเป็นอยู่ตามเหมาะสม เมื่อเจ็บไข้ได้
ป่วยต้องให้การดูแลรักษา, ถ้าได้สิ่งของอะไรมาเป็นพิเศษก็ต้องแบ่งปันให้, และจัดให้มีวันหยุดพักผ่อนตาม
สมควร,  ส่วนในฐานะของคนรับใช้พึงอนุเคราะห์ตอบแทนบุญคุณนายโดยลงมือท างานก่อนนาย, เลิกงาน
ภายหลังนาย,รับผลประโยชน์ที่พึงได้เฉพาะท าที่นายแบ่งปันให้,พยายามท างานให้เรียบร้อยและดียิ่งๆขึ้นและ
น าคุณความดีและกิจการของนายไปเผยแผ่ให้ปรากฏ. 

ด้วยทรงตระหนักถึงความเป็นจริงดังกล่าวนี้ พระองค์จึงทรงสั่งสอนหลักความสัมพันธ์ ต่างตอบแทน 
ระหว่างพระภิกษุกับคฤหัสถ์ผู้ครองเรือนว่า ในฐานะของพระภิกษุพึงแนะน าคฤหัสถ์ให้ละเว้นจากความชั่ว ,
สอนให้ตั้งมั่นอยู่ในความดี,อนุเคราะห์ด้วยน้ าใจไมตรี,ให้ได้ฟังได้รู้ในสิ่งที่ไม่เคยรู้ที่ไม่เคยฟังไม่เคยรู้ , ช่วยชี้แจง
สิ่งที่เคยฟังมาแล้วให้แจ่มแจ้งยิ่งขึ้น และช่วยบอกทางสวรรค์ให้  (สอนวิธีด าเนินชีวิตให้เป็นสุข), ส่วนคฤหัสถ์
คู่ครองเรือนพึงอนุเคราะห์ตอบแทนคุณภิกษุโดยจะท าสิ่งใดก็ท าด้วยใจเมตตา,จะพูดสิ่งใดก็พูดด้วยใจเมตตา, 
จะคิดสิ่งใดก็คิดด้วยใจเมตตา, ให้การตอบรับด้วยการเต็มใจ และอุปถัมภ์ด้วยปัจจัย 4 

สรุปได้ว่า พระองค์ทรงสอนไว้ในเรื่องต่างๆ คือ ทรงสอนให้มนุษย์ประพฤติปฏิบัติต่อกันโดยปราศจาก
อคติล าเอียง ให้แต่ละฝ่ายด าเนินชีวิตโดยการ “รักษาตนเอง” ให้ตั้งมั่นอยู่ในคุณความดี  ทั้งนี่เพ่ือที่จะช่วย 



57 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

“รักษาผู้อื่น” ด้วย ให้แต่ละคนประกอบแต่อาชีพการงานที่สุจริต ปราศจากโทษ ไม่เป็นไปในทางที่เบียดเบียน
ชีวิตอ่ืนไม่ว่าโดยทางตรงหรือโดยทางอ้อม  และในหลักค าสอนเรื่อง  ทิศ 6  ทรงสอนให้แต่ละฝ่ายต่างช่วยกัน 
รักษาสิทธิและท าหน้าที่ต่าตอบแทน ให้แก่กันและกันไม่ว่าจะเป็นในหมู่มิตร ครูอาจารย์ บิดามารดา บุตร 
ภรรยา คนรับใช้ และภิกษุสมณพราหมณ์ทั้งหลาย                                    

สรุป 

 หลักธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับหลักสิทธิมนุษยชน เช่นหลักทิศ 6  ล้วนได้แสดงให้เห็นถึง
คุณค่าของความเป็นมนุษย์ที่เท่าเทียมกัน และเน้นการมีสิทธิเสรีภาพ โดยชี้ว่ามนุษย์มีศักยภาพในการกระท า
สิ่ง ต่าง ๆ ได้ด้วยตนเอง มนุษย์ควรมีเมตตากรุณาต่อกันให้อภัยซึ่งกันและกัน ผ่านการกระท าที่สอดคล้องกัน
ระหว่างกาย วาจา และใจ  จัดเป็นหลักการปฏิบัติที่มีจุดมุ่งหมายเพ่ือประโยชน์สุขแก่ผู้ปฏิบัติ ซึ่งมีอยู่หลาย
ระดับแห่งการเข้าถึง ตามความรู้ความสามารถทางสติปัญญาของแต่ละบุคคล และหลักธรรมที่ส่งเสริมสิทธิ
มนุษยชนในพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นแนวปฏิบัติที่ถือได้ว่าเป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขของชนหมู่มากโดยไม่มี
ประมาณ ไม่แบ่งแยกเชื้อชาติ ฐานะทางสังคมภาษาและศาสนา ล้วนมีการส่งเสริมให้ปฏิเสธความชั่ว สนับสนุน
ให้กระท าความดีต่อกันในฐานะที่เป็นมนุษย์ หลักธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทจึงอยู่ในฐานะสนับสนุน 
ส่งเสริม และพัฒนาชีวิตมวลมนุษย์ให้เข้าถึงสันติสุขทั้งด้านส่วนตัวและส่วนรวมตลอดไป 

 
เอกสารอ้างอิง 
กุลพล พลวัน. (2547). สิทธิมนุษยชนในสังคมโลก.กรุงเทพมหานคร: นิติธรรม. 
ชะวัชชัย ภาติณธุ. (2548). กระบวนการเรียนรู้และปฏิบัติการสิทธิมนุษยชน. กรุงเทพมหานคร: โอ.เอส.พริ้น 

ติ้ง เฮ้าส์. 
พิทูร  มลิวัลย์. (2525). หลักธรรมส าหรับการปกครอง. กรุงเทพมหานคร. กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ  
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) . (มปป.). ทาน ศีล ภาวนา. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ.  
พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2536). พุทธวิธีแก้ปัญหาเพ่ือศตวรรษที่ 21. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. (2544). เอกสารการสอนชุดวิชามนุษย์กับอารยธรรม หน่วยที่ 1-7. นนทบุรี: 

โรงพมิพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ส าเนียง ยอดคีรี. (2544). จริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2541). คุณลักษณะพิเศษแห่งพระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
สมชาย กษิติประดิษฐ์. (2546). สิทธิมนุษยชน. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามค าแหง.  
เสน่ห์ จามริก. (2545). พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน.กรุงเทพมหานคร: ส านักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชน

แห่งชาติ.  
 
 



58 สิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2565. 2(1), 47-58. 
 

 
  
   


