




วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2564) 
 

ISSN : 2822 0994 (Online) 
 
 

กองบรรณาธิการ 
• บรรณาธิการ (Editor) 
พระมหาพิสิฐ วิสิฏฺฐปญฺโญ (สบืนิสัย), ดร.    : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 
• ผู้ช่วยบรรณาธิการ  
พระพลากร สุมงฺคโล, ดร.     : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
• กองบรรณาธิการ (Editorial Board) 

ศาสตราจารย์ ดร.วัชระ งามจิตรเจริญ   : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
รองศาสตราจารย์ ดร.รัตนะ ปัญญาภา   : มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี    
รองศาสตราจารย์ ดร.พิสิทธิ์ กอบบุญ    : มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี   
รองศาสตราจารย์.ดร.เกรียงศักดิ์ โชควรกุล   : มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูมิ 
รองศาสตราจารย์ ดร.ฉลอง พันธ์จันทร์   : มหาวิทยาลัยมหาสารคาม  
รองศาสตราจารย์ ดร.สิน งามประโคน   : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.วิเชียร แสนมี   : มหาวิทยาลัยขอนแก่น  
ดร.สัญญา เคณาภูมิ     : มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม   
ดร.สุธีกิติ์ ฝอดสูงเนิน     : มหาวิทยาลัยราชภัฏบุรีรัมย์ 
ดร.ธวัชชัย ดุลยสุจริตกุล      : มหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนคร 
 
 
 
• ผู้จัดการวารสาร 
นายสนั่น ประเสริฐ      
 



เกี่ยวกับวารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ 
 
นโยบายและขอบเขตการตีพิมพ์ :  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ มีนโยบายรับตีพิมพ์บทความด้าน
พระพุทธศาสนา ปรัชญา มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ ศิลปศาสตร์ รัฐศาสตร์ รัฐประศาสนศาสตร์ 
และสหวิทยาการด้านสังคมศาสตร์ ก าหนดเผยแพร่ปีละ 3 ฉบับ  
 
กระบวนการพิจารณาบทความ :  บทความที่เผยแพร่จะต้องผ่านการพิจารณาโดยผู้ทรงคุณวุฒิอย่าง
น้อย 3 ท่าน โดยผู้ทรงคุณวุฒิจะไม่ทราบข้อมูลของผู้ส่งบทความ 
 
ประเภทของบทความ :   

1. บทความวิจัย 
2. บทความวิชาการ 
3. บทวิจารณ์หนังสือ                                                                                

 
ภาษาที่รับตีพิมพ์ : ภาษาไทย และภาษาอังกฤษ                                                                                                                            
 
ก าหนดออกเผยแพร่วารสาร :   

วารสารก าหนดวงรอบการเผยแพร่ 3 ฉบับต่อปี ดังนี้  
ฉบับที่ 1 มกราคม – เมษายน 
ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 
ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม          

 
การติดต่อประสานงานและส่งบทความเผยแพร่ : 
 1. สอบถามรายละเอียดเบื้องต้น เช่น รอบการเผยแพร่ หนังสือตอบรับการตีพิมพ์ เป็นต้น 
โทร. 096 836 7800 
 2. การเตรียมต้นฉบับบทความ โหลดเทมเพลตบทความ และรายละเอียดการเตรียมต้นฉบับ
บทความ 
 3. ส่งบทความในระบบวารสาร https://so12.tci-thaijo.org/index.php/stw/ 
 4. สแกนไลน์ กลุ่มวารสารฯ เพ่ือการติดต่อประสานงานเผยแพร่บทความ 

 
 

https://so12.tci-thaijo.org/index.php/stw/


บทบรรณาธิการ 
 

วารวารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์ เป็นวารสารด้านสังคมศาสตร์ เปิดรับบทความวิชาการ บทความ
วิจัย รวมทั้งบทวิจารณ์หนังสือ เปิดรับตีพิมพ์เผยแพร่บทความด้านพระพุทธศาสนา ปรัชญา 
มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ ศิลปศาสตร์ รัฐศาสตร์ รัฐประศาสนศาสตร์ และสหวิทยาการด้าน
สังคมศาสตร์ ก าหนดเผยแพร่ปีละ 3 ฉบับ โดยบทความที่ส่งมาตีพิมพ์เผยแพร่กับวารสารจะได้รับการ
ประเมินโดยผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความเชี่ยวชาญในสาขาวิชาที่เกี่ยวข้องอย่างน้อย 3 ท่าน วารสารฉบับนี้
เป็นวารสารปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2564) นับว่าเป็นฉบับปฐมฤกษ์ ตีพิมพ์บทความทั้งสิ้น
จ านวน 5 บทความ วารสารขอขอบคุณท่านทั้งหลายที่สนใจส่งบทความมาตีพิมพ์เผยแพร่กับทาง
วารสาร และขอขอบคุณผู้ทรงคุณวุฒิที่ได้ให้ค าแนะน าอันเป็นประโยชน์ต่อบทความ วารสารมีความ
มุ่งม่ันตั้งใจที่จะปรับปรุงพัฒนาคุณภาพด้านวิชาการให้ดียิ่งๆ ขึ้นไป ขอเจริญพรขอบคุณมา ณ โอกาส
นี้ 

 
 

พระมหาพิสิฐ วิสิฏฺฐปญฺโญ (สบืนิสัย), ดร. 
บรรณาธิการวารสาร 



สารบัญ 
 
เรื่อง            หน้า 

ศึกษาหลักความส าเร็จของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา   1 

สังเวียน สาผาง 

วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อส่งเสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลี้ยงเดี่ยว        15 

 จันทร์ศิริ พลอยงาม 

การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสูตร      25 

 พระครูสิริปัญญาภรณ์(สุธีร์ ตันโห)  

หลักสีลสามัญญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท      39 

 ประยูร แสงใส 

ความสุขในมรรค 8                 51 

ทรงวิทย์ ปลัดศรี 

 



ศึกษาหลักความส าเร็จของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 
A Study The Law of Success of Dale Carnegie 

Through The Viewpoint in Buddhism 
 

สังเวียน สาผาง 
Sangwian Saphang 

อาจารย์บรรยายพิเศษ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง 
special lecturer of Mahamakut Buddhist University Sri Lan Chang Campus 

E-mail: sangsapang@gmail.com 
 

Received: 6 January 2021; Revised: 15 January 2021; Accepted: 22 January 2021 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาหลักความส าเร็จของ เดลคาร์เนกีและวิเคราะห์หลัก
ความส าเร็จของ เดลคาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา ตามหนังสือวิธีชนะใจมิตรและจูงใจคนซึ่ง
สอดคล้องกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในพระไตรปิฎกเป็นการศึกษาเชิงคุณภาพด้วยการวิเคราะห์และ
อธิบายด้วยวิธีการวิเคราะห์เชิงพรรณนา 
 ผลการศึกษาพบว่า เดลคาร์เนกี ใช้วิธีให้มนุษย์ก้าวไปสู่ความส าเร็จด้วยการชมเชยแทนการต าหนิท า
ให้ความผิดเป็นของง่ายที่จะแก้ไขกระตุ้นให้เกิดการแข่งขันไม่พยายามโต้แย้งกับบุคคลอ่ืนกระตุ้นให้ผู้อ่ืนเกิด
ความต้องการที่กระท าตามท่านและปลุกความรู้สึกของคนให้เกิดความต้องการที่จะกระท าตามที่ท่านต้องกา ร
อย่างแรงกล้า จงเอาใจใส่อย่างแท้จริงต่อผู้อ่ืน และเป็นนักสนทนาที่ดี  อย่าโทษคนอ่ืนผิด เพราะมนุษย์ทุกคน
ย่อมไม่เห็นความผิดของตนเอง วิพากษ์วิจารณ์โดยไม่ให้ผู้ใดเกลียด เพราะมนุษย์ทุกคนย่อมต้องการการยกย่อง
สรรเสริญด้วยกันทุกคน แนวทางของ เดลคาร์เนกีสอดคล้องกับหลักธรรมในพุทธศาสนาคือ การพูดจาด้วย
ความไพเราะและการยกย่องชมเชย พูดแต่สิ่งที่ฟังแล้วผู้ฟังสบายใจ การให้เกียรติผู้อ่ืนอยู่เสมอและไม่ต านิติ
เตียนคนอ่ืน พูดให้เขาเกิดก าลังใจ และรู้จักพิจารณาให้ความเมตตาและความกรุณา มีความอดทนฟังต่อ
เรื่องราวและปัญหาของผู้อื่นอย่างจริงใจ ซึ่งหลักธรรมเหล่านี้มีสอนในพุทธศาสนา แต่ เดลคาร์เนกี ปรับเปลี่ยน
ให้สอดคล้องกับวิถีทางการด าเนินชีวิตจริงของมนุษย์ เพ่ือให้เกิดความเข้าใจง่าย และน ามาปฏิบัติตาม 

 
ค าส าคัญ: หลักความส าเร็จ, เดล คาร์เนกี, มุมมองทางพระพุทธศาสนา  

 
 
 
 
 
 
 
 



2 ศึกษาหลักความส าเรจ็ของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

Abstract 
 The studies this research for the purpose of studying Dale Carnegie's law of success 
and analyzing Dale Carnegie's law of success through the viewpoint of Buddhism in 
accordance with How to Win Friends and Influence People, According to the book How to 
Win Friends and Influence People, which is consistent with the Buddhist principles in the 
Tripitaka, That is a qualitative study with an analysis and explanation using the descriptive 
analysis method. 
 A result of studying that know Dale Carnegie’s practice, humans tend towards 
success with commendation instead of flaw, render erroneousness is easy redressing, 
incentive breed competition, Do not argue with others, incentivize others to practice what 
you want, and intensely awaken others' senses to the demand to practice what you want, 
take genuine care of others, and be a good conversationalist. Do not blame others for 
wronging you because humans are all without fault of their own and should not be criticized 
through the hatred of others because we all want adoration and praise. Dale Carnegie's 
approach is consistent with the Dhamma in the Tripitaka of Buddhism, which is to speak with 
eloquence and praise. To make the listener happy, the speaker must be specific, always 
honor others and do not blame others when they do wrong, encourage patience as they 
walk to their destination, consider showing kindness and graciousness to others when they 
do not understand us, including having patience and listening sincerely to the stories and 
problems of others, and understand that Dhamma has been taught in Buddhism, but Dale 
Carnegie has improved it for easy understanding and practice. It should not be mandatory 
for our people to follow the Dhamma in Buddhism for easy practice in daily life, but 
Buddhists should improve to align with the current pathway of life. 
 

Keywords: The Law of Success, Dale Carnegie, The Viewpoint in Buddhism 
 
บทน า 

การศึกษาปรัชญาแห่งความส าเร็จนั้น (Napoleon Hill’s, 1928) เป็นสิ่งจ าเป็นส าหรับสังคมมนุษย์
เพราะว่ามนุษย์เป็นสัตว์สังคมที่ไม่เหมือนกับสัตว์สังคมอ่ืนๆ (ประเวศ วะสี, 2530) กฎของ อ็อก แมนดิโน คือ 
สร้างนิสัยที่ดี และจะยอมเป็นทาสของนิสัยนั้น นิสัยคือ การมองโลกในแง่ดีอยู่เสมอ เต็มไปด้วยความหวัง 
ความใฝ่ฝัน เดวิด เอ็มกู๊ดริช บอกว่า สิ่งที่จ าเป็นขั้นแรกที่จะก้าวไปสู่ความส าเร็จ คือ ท างานด้วยความ
เพลิดเพลิน (ราล์ฟวอลโด, ปสงค์ อาสา แปลและรวบรวม, 2543) ปรัชญาแห่งความส าเร็จของ นโปเลียน ฮิลล์ 
มีด้วยกัน 15 ข้อคือ (Napoleon Hill’s, 1928) (1) เป้าหมายส าคัญที่แน่นอน (2) ความเชื่อมั่นในตัวเอง (3) 
นิสัยประหยัดอดออม (4) ความคิดริเริ่มและการเป็นผู้น า (5) จินตนนาการ (6) ความกระตือรือร้น (7) การ
ควบคุมตนเอง (8) นิสัยท างานเกินเงินเดือน (9) บุคลิกต้องตาต้องใจ (10) ความคิดถูกต้องเที่ยงตรง (11) ความ
ใจจดใจจ่อ (12) ความสามัคคี (13) ความล้มเหลว (14) ความใจกว้าง (15) กฎทองค า (Ibid., p. 26-31) ส่วน
การศึกษาวิเคราะห์ เคล็ดลับ หรือกฎแห่งความส าเร็จของ เดลคาร์เนกี เป็นสิ่งที่จูงใจผู้วิจัยมาก เพราะว่า
มนุษย์เป็นสัตว์สังคม ศิลปะแห่งมนุษย์สัมพันธ์ เพ่ือส่งเสริมให้ไปสู่ความส าเร็จ เป็นสิ่งจ าเป็นส าหรับเผ่าพันธุ์



3 ศึกษาหลักความส าเรจ็ของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

มนุษย์ และเหมาะสมกับสังคมไทยในปัจจุบันที่มีความขัดแย้งสูงเดลคาร์เนกี กล่าวว่า ท่านไม่สามารถชนะการ
โต้แย้งเป็นอันขาด เพราะว่าการโต้แย้งมักจะจบลงด้วย ต่างฝ่ายต่างเชื่อมั่นยิ่งขึ้นไปกว่าเก่าว่าตนเองเป็นฝ่าย
ถูกเดลคาร์เนกี ยังได้อ้างถึง พระพุทธเจ้าว่า พระพุทธเจ้าตรัสว่า เวร ย่อมไม่ระงับ ด้วยการจองเวร แต่ระงับ
ด้วยความรัก (Dale Carnegie, 1982) บทความนี้ผู้ศึกษาเลือกศึกษาหลักความส าเร็จของเดล คาร์เนกี นักพูด 
นักสื่อสารระดับต านาน ซึ่งมีรายละเอียดทั้งประวัติย่อและหลักความส าเร็จ ดังนี้ 

เดล คาร์เนกี ก าเนิดในไรที่รัฐ มิสซูรี ในครอบครัวฐานะปานกลางค่อนไปทางยากจน เดล เป็นคนที่
ขยันและมีความทะเยอทะยาน เค้ารับจ้างเก็บสตอเบอรี่ ตัดหญ้า หรือท างานเกือบทุกอย่างเพ่ือให้มีเงินมาเลี้ยง
ดูปากท้องตัวเอง สิ่งที่เดลให้ความส าคัญมากที่สุดในชีวิตการศึกษาแม้เดลจะขาดแคลนในด้านทุนทรัพย์แต่เค้า
ก็ยังตะเกียกตะกายเพ่ือให้ได้ชื่อว่าเป็นผู้มีการศึกษา เมื่อเดลมีอายุมากพอที่จะเข้าเรียนวิทยาลัยได้ เดลต้องขี่
ม้าเดินทางไปกลับระหว่างไร่ของเค้ากับวิทยาลัยในทุกๆ วันที่เรียน เพราะถึงแม้ว่าค่าเช่าที่พักและค่าอาหาร
ส าหรับการอาศัยในเมืองจะตกอยู่เพียงวันละ 1 เหรียญ แต่เดลไม่ได้อยู่ในฐานะท่ีจะแบกรับค่าใช้จ่ายตรงนี้ได้ 

วิทยาลัยสเตต ทีชเชอร์’ส คอลเล็จ สถานที่ซึ่งเป็นที่ซึ่งเดลเป็นนักศึกษาอยู่นั้น มีนักศึกษาทั้งหมด 
600 คน เดล คาร์เนกีคนนี้ เป็น 1 ในบรรดานักศึกษา 6–7 คน ที่ไม่มีก าลังทรัพย์พอที่จะกินอยู่ในเมืองได้ 
นอกจากนั้นเสื้อของเค้าก็คับตึงและกางเกงของเค้าก็สั้นจนเกินไป เดลรู้สึกว่าตัวเค้ามีปมด้อยและเค้าไม่ชอบใน
สิ่งที่เค้าเป็นอยู่ในตอนนี้ เค้าต้องการได้รับการยอมรับเหมือนกับคนอ่ืนๆ แต่ในเมื่อชีวิตของเค้าไม่ได้
เพรียบพร้อมเหมือนคนอ่ืนๆ เดลจึงคิดสร้างสรรค์หนทางไปสู่ความเด่นดังในแบบของตัวเค้าเอง 

เดล สังเกตเห็นว่านักศึกษาที่ได้รับการยกย่องและมีหน้ามีตามักเป็นนักกีฬา, นักโต้วาทีหรือนักแสดง
ปาฐกถา เขารู้ตัวดีว่าเค้าไม่มีแววเป็นนักกีฬาที่เก่งกล้าได้ไม่ว่าจะเป็นกีฬาชนิดใดๆ ก็ตาม เดลจึงหันไปเอาดี
ทางด้านการพูด เค้าเพียรพยายามอย่างหนักในการเตรียมพร้อมส าหรับการแข่งขันแสดงปาฐกถาใน
มหาวิทยาลัย เขาซ้อมการพูดทุกเวลาที่เค้าสามารถ แม้แต่ตอนรีดนมวัวในฟาร์ม ตอนมัดหญ้าแห้งในโรงเก็บม้า 
แม้แต่ระหว่างทางไปกลับบ้านกับวิทยาลัยเค้ายังคงตั้งหน้าตั้งตาซ้อมท าหน้าขึงขัง พร้อมกล่าววาจาเผ็ดร้อน 
ตามบทพูดที่เค้าร่างไว้ (Nuttakit Kundum, 2561) หนทางแห่งความส าเร็จของเดล คาร์เนกี ไม่ได้ราบรื่นนัก 
โดยเฉพาะในช่วงแรกๆ จนบางครั้งเขาเกิดความท้อ แต่ด้วยความมุ่งมั่นพยายามจึงท าให้เขาสามารถเอาชนะ
อุปสรรคทั้งหลายได้ ประสบความส าเร็จตามความมุ่งม่ันตั้งใจในที่สุด 

เดลคาร์เนกี กล่าวว่า เคล็ดลับยิ่งใหญ่ในการติดต่อกับผู้อ่ืน การที่จะให้ใครต่อใครท าทุ กสิ่งทุกอย่างมี
อยู่ทางเดียวเท่านั้นคือ การท าให้บุคคลผู้นั้น ต้องการ ที่จะท าเดลคาร์เนกี ยังค้นพบอีกว่า มนุษย์เรานั้นหิว
กระหายที่จะได้รับการยกย่อง หรือความปรารถนาที่จะเป็นคนส าคัญ ในบางครั้งมนุษย์เรากลายเป็นคนป่วย   
ทั้งๆ ที่ไม่ได้ป่วย เพ่ือหวังว่าจะได้รับความเห็นอกเห็นใจและความเอาใจใส่ และเพ่ือจะได้รับความรู้สึกเป็นคน
ส าคัญ (Ibid., p. 21) เขากล่าวอีกว่า ผู้ที่ท าได้เช่นนี้ โลกทั้งโลกจะอยู่ข้างเขา ผู้ที่ท าไม่ได้จะเดินไปตามหนทาง
อันอ้างว้างเปล่าเปลี่ยวการตกปลาย่อมจ าเป็นที่จะใช้เหยื่ออันเหมาะสมกับปลานั้น ๆ ท าไมเราจะต้องพูดถึงแต่
สิ่งที่เราต้องการ การกระท าเช่นนั้นเป็นลักษณะของเด็กดีๆ นี่เอง วิธีเดียวในโลกที่เราจะจูงใจผู้อ่ืนก็คือ จงพูด
ถึงเรื่องสิ่งที่เขาต้องการ และบอกเขาว่าท าอย่างไรเขาจึงจะได้สิ่งที่เขาต้องการ (Ibid., p. 33) 

จากการที่ผู้วิจัยได้กล่าวมาข้างต้น เดลคาร์เนกี ได้กล่าวถึงพระพุทธเจ้าและธรรมะที่พระองค์ตรัสถึง
เวรย่อมไม่ระงับด้วยการจองเวร ปัญหาอยู่ที่ว่า เดลคาร์เนกี ใช้หลักธรรมใดบ้างในพระพุทธศาสนา ในการ
บรรลุความส าเร็จ และการเรียกวิธีสู่ความส าเร็จตรงกับหลักธรรมใดบ้างในพระพุทธศาสนา 

กฎวิธีชนะมิตรและจูงใจเพ่ือน เดลคาร์เนกี บอกว่า จงมีความปรารถนาแรงกล้าและตั้งใจจริงที่จะ
ศึกษาจนเข้าใจ และแจ่มแจ้งต่อหลักมนุษย์สัมพันธ์  วิธีปฏิบัติเพ่ือท าให้ผู้อ่ืนชอบท่าน จงเอาใจใส่อย่างแท้จริง
ต่อผู้อ่ืน จงเป็นนักฟังที่ดี จงสนับสนุนให้อีกฝ่ายหนึ่งคุยถึงแต่เรื่องของเขา สนทนาในเรื่องที่อีกฝ่ายหนึ่งสนใจ 



4 ศึกษาหลักความส าเรจ็ของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

จงท าให้ผู้อ่ืนเกิดความรู้สึกเป็นคนส าคัญ และจงท าด้วยความบริสุทธิ์ใจ (Dale Carnegie, 1982) เขาได้กล่าว
ไว้อีกว่า มีกฎอยู่ข้อหนึ่งเกี่ยวกับมรรยาทของมนุษย์ซึ่งส าคัญกว่ากฎใดๆ ทั้งสิ้น เขาบอกว่าถ้าเราปฏิบัติตามกฎ
นี้ เราเกือบจะไม่พบกับความเดือดร้อนยุ่งยาก เราจะมีมิตรสหายอย่างล้นหลามและมีความสุขอยู่เป็นนิจ กฎ
ข้อนั้นคือ จงท าให้ผู้อ่ืนเกิดความรู้สึกเป็นคนส าคัญ เพราะว่า ความปรารถนาที่จะเป็นคนส าคัญ เป็นสิ่งกระตุ้น
เตือนอย่างรุนแรงที่สุดแห่งธรรมชาติของมนุษย์ (Dale Carnegie, 1982) 

กฎมนุษย์สัมพันธ์เหล่านี้ไม่ได้เป็นของใหม่ เป็นกฎเก่าแก่เช่นเดียวกับประวัติศาสตร์ (Ibid., p. 100-
101) โดยนักปราชญ์ทั้งหลายเป็นผู้วางกฎมนุษย์สัมพันธ์เหล่านี้ไว้ ซโรแอสเตอร์ สอนเรื่องนี้แก่สานุศิษย์ซึ่ง
เคารพไฟในเปอร์เซียเมื่อ 3000 ปีก่อน ขงจู๊เทศนาเรื่องนี้ในประเทศจีน 2400 ปีมาแล้ว พระพุทธเจ้าเทศนา
เรื่องนี้ที่ริมฝั่งแม่น้ าคงคาอันศักดิ์สิทธิ์ 500 ปีก่อนพระเยซูเกิด คัมภีร์ของลัทธิฮินดูสอนเรื่องนี้มาก่อนนั้นอีก 
1,000 ปี เมื่อ เดลคาร์เนกี กล่าวถึงลัทธิฮินดูในอินเดียสมัยก่อน เขาใช้หลักธรรมข้อใดบ้างในลัทธิฮินดูมา
ปฏิบัติเพื่อบรรลุเป้าหมายแห่งมนุษย์สัมพันธ์ และประเด็นส าคัญเขาไดก้ล่าวถึงพระพุทธเจ้าอยู่หลายครั้ง  
  
ทฤษฎีหรือแนวทางของ เดลคาร์ เนกี 
 วิธีกระตุ้นให้มนุษย์ก้าวไปสู่ความส าเร็จนั้น เดลคาร์เนกี บอกว่าต้องให้รางวัลล่อใจ เขายกตัวอย่างของ 
ปีต บาร์ โลว์ นักเล่นละครสัตว์ และละครเร่ ซึ่งปีต บาร์ โลว์ เวลาฝึกหัดสัตว์ของเขาให้ท าตามสิ่งที่เขาต้องการ 
เขาจะใช้วิธีการชมเชยและให้รางวัลแก่มัน เดลคาร์เนกี บอกว่าท าไมเราไม่ใช้วิธีการเดียวกันกับ ปีต บาร์ โลว์ 
วิธีการนี้มาใช้กับมนุษย์ก็น่าจะได้ผลเหมือนกัน (Dale Carnegie, 1982) 
 1) ใช้การชมเชยแทนการด่า 
 เดลคาร์เนกี บอกว่า “ท าไมเราไม่ใช้ค าชมเชยแทนการด่า การชมเชยในขณะที่การท าอะไรเล็กๆน้อยๆ 
ของคนอ่ืน การปฏิบัติเช่นนี้จะช่วยเป็นก าลังดัน ให้อีกฝ่ายหนึ่งก้าวหน้าและก้าวไปสู่ความส าเร็จยิ่งๆ ขึ้นเป็น
ล าดับ” (Ibid., p. 278) “จงยกย่องสรรเสริญผู้อ่ืนแม้เขาได้ท าสิ่งใดๆ ดีขึ้นเพียงเล็กน้อยและยกย่องทุกครั้งที่
เขาท าสิ่งใดๆ ได้ดีขึ้น จงเห็นพ้องด้วยน้ าใสใจจริงและยกย่องอย่างเต็มที่” (Ibid., p. 281) ข้อความท่ียกมานี้
แสดงให้เห็นถึงความส าคัญของการชมเชย ซึ่งเป็นสิ่งที่คนทั้งหลายชอบ เพราะเป็นการท าให้เขามีความโดดเด่น
จากคุณสมบัติที่เขามีอยู่หรือได้แสดงออกนั้น ท าให้เขามีก าลังใจที่จะท าสิ่งนั้นต่อไป 
 2) จงท าให้ความผิดเป็นของง่ายท่ีจะแก้ไข 
 การบอกคนอ่ืนว่าเขามีไหวพริบตามธรรมชาติ ในการที่จะท าสิ่งนั้นๆอยู่แล้วเป็นการให้ก าลังใจที่ดี
เยี่ยมกับการที่เขาจะแก้ไขจุดพกพร่องของตัวเขาเอง การที่บอกว่าเขาโง่หรือทึ่มในสิ่งโน้นสิ่งนี้ หรือเขาไม่มี
พรสวรรค์ในงานนั้นๆ และที่เขาท าไปล้วนแล้วแต่ผิด เป็นกาท าลายโดยสิ้นเชิงต่อสิ่งที่กระตุ้นให้เขามีความ
พากเพียรเพ่ือท าสิ่งต่างๆให้ดีขึ้น (Dale Carnegie, 1982) เราควรใช้เทคนิคที่ตรงกันข้าม จงมีความใจกว้าง
สนับสนุนให้ก าลังใจแก่เขา จงกระท าในสิ่งที่จะส่งเสริมให้เขาเห็นว่าเป็นของง่ายในการปฏิบัติสิ่งนั้นๆ จงแสดง
ตนให้เขารู้ว่า ท่านมีความเลื่อมใสในความสามารถของเขา ความสามารถซึ่งเขามีแววอยู่แล้วแต่เขายังไม่ได้น า
ออกมาใช้ ผลก็คือเขาจะพยายามกระท าสิ่งนั้นๆ เพ่ือเอาชนะมันแม้จะต้องใช้เวลานานเท่าใดก็ตาม  เธอพูดว่า 
คุณมีไหวพริบตามธรรมชาติต่อจังหวะดนตรีดีมาก เขาจึงพยายามเรียนเต้นร ากับเธออย่างสุดความสามารถ 
และเขาก็มีก าลังใจ ความตั้งใจ ในการที่จะเรียนเต้นร าให้ดียิ่ง (Ibid., p. 238) ประเด็นสามารถศึกษาเปรียบได้
จากอรรถกถาธรรมบทเรื่องจูฬปันถก ซึ่งเหตุการณ์ตอนหนึ่งกล่าวถึงพระจูฬปันถกถูกพระมหาปันถกพระพ่ีชาย
ขับไล่เพราะเห็นว่าโง่เขลา ไม่อาจศึกษาพระพุทธศาสนาให้เข้าใจและจดจ าได้ แต่พระพุทธเจ้าทรงแก้ไขด้วย
การให้ก าลังใจ ให้อยู่ในส านักของพระองค์และทรงสอนกรรมฐานให้ตามจริตจนได้ส าเร็จเป็นพระอรหันต์  
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2557) 



5 ศึกษาหลักความส าเรจ็ของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

 3) กระตุ้นให้เกิดการแข่งขัน 
 เมื่อท าอย่างไรก็ไม่เกิดผล ลองใช้วิธีนี้ดู  วิธีที่จะท าให้คนเกิดมีมานะก้าวไปให้ถึงจุดหมายก็คือ การ
กระตุ้นให้เกิดการแข็งขัน ในที่นี่ไม่ได้หมายถึง การแข่งขันอันโสมมและต้องทุ่มเทเงินทอง แต่หมายถึงการ
กระตุ้นให้เกิดความปรารถนา ที่จะเป็นคนเก่งกล้ากว่าอีกฝ่ายหนึ่ง ความปรารถนาที่จะเป็นคนเก่งกว่า การท้า
ทาย การแข่งขัน เป็นวิธีเดียวที่จะบันดาลผลอันแน่นอนในการหนุนให้มนุษย์เกิดความมานะ  หรือความ
กระตือรือร้นความกระตือรือร้น เป็นสภาวะอันหนึ่งของจิตใจที่กระตุ้นหรือเร่งเร้าคนเราให้ลงมือ ปฏิบัติต่อ
งานที่อยู่ในมือ ความกระตือรือร้น มีบทบาทส าคัญต่อสัมพันธภาพระหว่างมนุษย์ เช่นเดียวกันกับน้ ามัน
เชื้อเพลิงที่มีผลต่อเครื่องจักร มันเป็นพลังผลักดันที่มีชีวิตซึ่งก่อให้เกิดการปฏิบัติ ผู้น าที่ยิ่งใหญ่ที่สุดคือคนที่รู้วิธี
กระตุ้นความกระตือรือร้นภายในจิตใจของคนอ่ืนๆ (Napoleon Hill’s, 1928) 
 มีคนกล่าวว่า การให้เงินเดือนอย่างเดียวสามารถจะได้คนดีไว้ใช้ แต่ เดลคาร์เนกี เห็นว่าการแข่งขัน
ต่างหาก นั่นคือสิ่งที่ผู้ได้รับความส าเร็จทุกคนชอบ การแข่งขัน การแข่งขันเป็นการเปิดโอกาสให้เขาแสดง
ความสามารถของเขา เป็นการเปิดโอกาสให้เขาพิสูจน์คุณค่าตัวของเขา เพ่ือไปสู่จุดหมายแห่งการเป็นคนเก่ง
และชัยชนะ เนื่องจากเหตุนี้จึงได้มีการวิ่งแข่ง การแข่งขันกีฬาต่างๆ ตลอดจนการแข่งขันประเภทต่างๆ ทั้งนี้มา
จากความปรารถนาที่จะเป็นคนเก่ง และความปรารถนาที่จะเกิดความรู้สึกเป็นคนส าคัญนั่นเอง ถ้าท่าน
ต้องการจูงใจบุคคลอ่ืน บุคคลที่องอาจห้าวหาญ บุคคลที่มีสมรรถภาพ ให้คล้อยตามแนวความคิดของท่าน 
ท่านจงพูดท้าทาย (Dale Carnegie, 1982) ประเด็นนี้สามารถศึกษาเปรียบได้กับอรรถกถาธรรมบทเรื่อง 
อสทิทาน ซึ่งกล่วถึงถึงพระเจ้าปเสนทิโกศล พระนางมัลลิกาเทวี ถวายทานแข่งกับพสกนิกร (มหามกุฏราช
วิทยาลัย, 2557) 
 4) ท่านไม่สามารถชนะการโต้แย้ง 
 เดลคาร์เนกี กล่าวว่า ท่านไม่สามารถชนะการโต้แย้งเป็นอันขาด ท่านไม่สามารถชนะได้ก็เพราะถ้า
ท่านเป็นฝ่ายแพ้ ท่านก็จะแพ้ และถ้าท่านเป็นฝ่ายชนะ ท่านก็จะแพ้เช่นเดียวกัน ก็เพราะว่าถ้าท่านชนะท่านก็
จะเพ่ิมศัตรูขึ้นอีก เพราะท่านจะท าให้เขารู้สึกต่ าต้อยน้อยใจ ท่านจะท าลายความภาคภูมิของเขา เขาจะรู้สึก
เจ็บใจต่อชัยชนะของท่าน 
 การใช้วิธีโต้แย้งจะไม่สามารถเปลี่ยนใจมนุษย์ได้เป็นอันขาด ถ้าท่านโต้แย้ง พูดให้เจ็บใจและเถียง ท่าน
อาจจะประสบชัยชนะในบางครั้ง แต่เป็นชัยชนะท่ีว่างเปล่า ทั้งนี้ก็เพราะท่านไม่สามารถรับไมตรีจิตจากอีกฝ่าย
หนึ่งได้ ดังนั้นท่านจงพิจารณาด้วยตัวเองว่า ท่านต้องการชัยชนะในการโต้แย้งหรือต้องการไมตรีจิตจากอีกฝ่าย
หนึ่ง น้อยนักที่ท่านจะได้รับทั้งสองอย่างท่านอาจจะเป็นฝ่ายถูก ถูกเผง ในการขึ้นเสียงโต้แย้งจนแทบจะไม่หยุด
ท าการหายใจ แต่การเปลี่ยนใจอีกฝ่ายหนึ่งให้คล้อยตามเหตุผลโต้แย้งของท่าน ท่านอาจจะพบกับความ
ปราศจากผลจนดูประหนึ่งว่าท่านเป็นฝ่ายผิดดีๆ นี่เอง (Ibid., p. 115-119) การโต้แย้ง มีสาเหตุหนึ่งมาจาก 
ความใจแคบ ความใจแคบ เป็นความโง่เขลาแบบหนึ่งซึ่งจะต้องเอาชนะให้ได้เสียก่อน ความส าเร็จถาวรจึง
สามารถที่จะมีได้ มันเป็นสาเหตุแรกๆ ของสงครามทุกครั้ง มันก่อให้เกิดศัตรูทั้งทางธุรกิจและทางวิชาชีพ มัน
ท าให้เกิดความแตกแยกทางสังคมในลักษณะต่างๆ นับพัน ความใจแคบ เป็นอ านาจสร้างความแตกแยกที่
ส าคัญในองค์กรต่างๆ ของโลก (Napoleon Hill’s, 1928) 
 ลินคอน กล่าวว่า "บุคคลใดมีเจตนาที่จะได้ประโยชน์สูงสุด เพ่ือตัวเขาเอง เขาจะไม่ใช้เวลาให้หมดไป
โดยการโต้เถียงเป็นอันขาด การโต้เถียงจะเป็นผลให้เกิดโทสะ และท าลายอ านาจบังคับตนเอง และจงยอม
จ านนต่อการโต้เถียงในเรื่องใหญ่ ซึ่งผลที่ท่านจะได้รับ ไม่มีอะไรมากไปกว่าการอวดตนว่าท่านไม่แพ้ใคร และจง
ยอมจ านนต่อการโต้เถียงในเรื่องเล็ก แม้ท่านมีสิทธิ์ที่จะกระท าอย่างเต็มที่ จงให้ทางแก่หมาแทนที่ท่านจะต่อสู้



6 ศึกษาหลักความส าเรจ็ของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

กับมัน เพ่ือรักษาสิทธิ์ของท่านจนท่านถูกมันกัดเอา แม้ท่านจะฆ่าหมาตัวนั้นเสีย แต่ท่านก็ยังคงมีแผลถูกกัดอยู่
นั่นเอง 
 วิธีจะชนะการโต้แย้ง หรือโต้เถียง ที่ดีที่สุดก็คือ จงหลีกเลี่ยงมันเสีย (Dale Carnegie, 1982) 

5) ปลุกความรู้สึกของคนให้เกิดความต้องการ 
การชักจูงความประพฤติของมนุษย์ แฮร์รี่ เอ โอเวอร์สตรีต กล่าวว่า การกระท ามาจากความปราถนา

อยู่ก่อนของเรา ค าแนะน าที่ดีที่สุดซึ่งข้าพเจ้าจะให้แก่ท่านที่ปรารถนาจะเป็นผู้จูงใจผู้อื่น แม้จะเป็นในวงธุรกิจ 
ในบ้าน ในโรงเรียน ในวงการเมือง ก็คือ จงปลุกความรู้สึกของอีกฝ่ายหนึ่งให้เกิดความรู้สึกต้องการอย่างแรง
กล้า ผู้ที่สามารถท าได้เช่นนี้โลกทั้งโลกจะอยู่ข้างเขา ผู้ที่ท าไม่ได้จะเดินไปตามหนทางอันอ้างว้างเปล่าเปลี่ยว 
(Ibid., p. 34) ความทะเยอทะยาน และ ความปรารถนา เป็นองค์ประกอบหลักที่จะต้องใช้เพื่อ จูงใจผู้อ่ืนและ
เพ่ือบรรลุเป้าหมายอย่างมีประสิทธิภาพ หากปราศจากองค์ประกอบหลักเหล่านี้เสียแล้ว กุญแจมหัศจรรย์หรือ
ความส าเร็จก็จะไร้ผล จงสร้างความปรารถนาของมนุษย์ และสิ่งนั้นอยู่ในขอบเขตของเหตุผลและมีความแรง
กล้ามากพอ กุญแจมหัศจรรย์หรือความส าเร็จก็จะบรรลุผล (Napoleon Hill’s, 1928) 
 เดลคาร์เนกี กล่าวว่า การที่จะชักจูงความต้องการของมนุษย์นั้นก็คือ การพูดถึงแต่สิ่งที่เขาต้องการ
และการที่จะรู้ว่าบุคคลคนนั้นต้องการอะไร เราต้องใช้เวลาใช้ไหวพริบในการศึกษา ประวัติ การด าเนินชีวิต 
นิสัยใจคอ ของบุคคลผู้นั้นให้เข้าใจ ในวันหนึ่งวันใดถ้าท่านจะจูงใจใครสักคนเพ่ือให้ท าบางอย่าง ก่อนท่านจะ
กล่าวค าพูดออกมา ท่านจงหยุดถามตัวเองก่อนว่า ฉันจะปฏิบัติอย่างไรจึงจะท าให้เขาต้องการท าตามที่ฉันชัก
จูง ค าถามนี้ช่วยให้เราได้ยั้งคิดแทนการผลีผลามไปพูดกับใครๆ ถึงความต้องการของเราโดยปราศจากผล 
(Dale Carnegie, 1982) 

สรุปผลว่า เดลคาร์เนกี ได้เสียค่าเช่าเพ่ิมขึ้น 50 เปอร์เซ็นต์ แทนที่จะเป็น 300 เปอร์เซ็นต์ การที่เขา
ได้ลดค่าเช่านี้เพราะเขาไม่ได้พูดถึงสิ่งที่เขาจะได้ก่อน แต่ตรงกันข้ามเขาพูดถึงแต่สิ่งที่ทางโรงแรมจะได้  (Ibid., 
p. 33 - 37) 

6) จงเอาใจใส่อย่างแท้จริงต่อผู้อ่ืน 
การผูกมิตรกับผู้อ่ืนจะส าเร็จเรียบร้อยภายในเวลาสองเดือน ด้วยการเอาใจใส่อย่างแท้จริงต่อเขาผู้นั้น 

ซึ่งจะได้ผลยิ่งกว่าการผูกมิตรที่ใช้เวลาถึงสองปี แต่ด้วยความพยายามให้เขาผู้นั้นเอาใจใส่ต่อตัวเรา 
ท่านและข้าพเจ้า ต่างรู้จักมนุษย์ผู้ประสบความผิดพลาดมาจนตลอดชีวิตของเขา จากความพยายามที่

จะให้ผู้อ่ืนเอาใจใส่ต่อตัวเขา การกระท าเช่นนี้ไม่ได้ผลอันใดเลย เพราะผู้อ่ืนไม่ได้เอาใจใส่ต่อตัวท่าน และไม่ได้
เอาใส่ต่อตัวข้าพเจ้า เขาต่างจะเอาใจใส่เฉพาะต่อตัวของเขาเอง ตั้งแต่เช้า กลางวัน และหลังอาหารค่ า (Ibid., 
p. 54) 

จงปฏิบัติต่อผู้อื่นเหมือนท่านปฏิบัติต่อตัวท่านเอง ในสิ่งที่ท่านชอบ จงจ าไว้ว่า ข้าพเจ้าจะไม่ปฏิบัติต่อ
ผู้อื่นในสิ่งที่ข้าพเจ้าไม่เต็มใจให้ผู้อื่นปฏิบัติต่อตัวข้าพเจ้า 

ข้าพเจ้าจะก าราบความโน้มเอียงในทางต่ าของมนุษย์ทั่วๆ ไปอันน าไปสู่ความเกลียดชัง ความอิจฉา 
ความเห็นแก่ตัว ความริษยา ความพยาบาท การมองโลกในแง่ร้าย ความสงสัยและความกลัว เนื่องจากข้าพเจ้า
เชื่อว่าสิ่งเหล่านี้เป็นเมล็ดพันธ์ ส่งผลให้เกิดความยุ่งยากแก่โลก 

ข้าพเจ้าสมัครใจที่จะให้มันเต็มไปด้วยความคิดในด้าน ความกล้าหาญ ความเชื่อมั่นในตนเอง ไมตรีจิต
ต่อคนอ่ืนๆ ศรัทธา ความกรุณา ความซื่อสัตย์ ความรัก ความจริงใจและความยุติธรรม เนื่องจากข้าพเจ้าเชื่อว่า 
สิ่งเหล่านี้จะเป็นเมล็ดพันธ์ซึ่งจะผลิดอกออกผลเป็นความเจริญก้าวหน้าแก่โลก (Napoleon Hill’s, 1928) 

 
 



7 ศึกษาหลักความส าเรจ็ของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

ถ้าท่านต้องการให้ผู้อื่นชอบท่าน จงเอาใจใส่อย่างแท้จริงต่อผู้อื่น (Dale Carnegie, 1982) 
7) เป็นนักสนทนาที่ดี 
การเป็นนักสนทนาที่ดีคือ การตั้งใจฟังเรื่องราวของอีกฝ่ายหนึ่งอย่างจริงใจ เดลคาร์เนกี ยกตัวอย่าง

ของเขาเองว่า วันหนึ่งเขาไปงานเลี้ยง เขาได้สนทนากับนักพฤกษศาสตร์อยู่หลายชั่วโมง หลังจบการสนทนานัก
พฤกษศาสตร์ผู้นี้ยกย่องเขาว่า เขาเป็นนักสนทนาที่น่าสนใจที่สุด 

นักสนทนาที่น่าสนใจที่สุด เขาน่ะหรือ ที่ไหนกัน เขาไม่ค่อยได้พูดอะไรเลย ถ้าไม่เปลี่ยนเรื่องสนทนา
เขาอยู่ในฐานะไม่สามารถจะคุยอะไรได้เลย เพราะเขาไม่มีความรู้ในเรื่องพฤกษศาสตร์ แต่เขาตั้งอกตั้งใจฟัง
และฟังเพราะเกิดความสนใจอย่างแท้จริง เขาตระหนักเรื่องนี้ดี ฉะนั้นจึงเป็นธรรมดาอยู่เองที่ท า ให้นัก
พฤกษศาสตร์เกิดความพอใจ การตั้งใจฟังเป็นการแสดงความคารวะอย่างสูง ที่เราจะให้ต่อคู่สนทนาได้ 

มีมนุษย์อยู่ไม่กี่คน ที่สามารถต้านทานการเยินยออย่างประจบสอพลอ ส าหรับ เดลคาร์เนกี มิได้
เยินยอนักพฤกษศาสตร์อย่างประจบสอพลอ แต่เห็นพ้องด้วยน้ าใสใจจริงและยกย่องชมเชยอย่างเต็มที่ รู้จัก
กระตุ้นให้กับคู่สนทนา ไม่มีความลับในเรื่องการติดต่อทางธุรกิจจนได้รับความส าเร็จ สิ่งส าคัญอย่างยิ่งก็คือ จง
ตั้งอกตั้งใจฟังค าพูดของอีกฝ่ายหนึ่งแต่อย่างเดียวเท่านั้น ไม่มีสิ่งใดอีกแล้วที่จะเป็นการแสดงความคารวะยิ่งไป
กว่าการปฏิบัติเช่นนี้ 

ถ้าหากท่านต้องการให้คนอ่ืนชอบท่าน จงเป็นนักฟังที่ดี จงสนับสนุนให้อีกฝ่ายหนึ่งคุยถึงเรื่องของเขา 
และความส าเร็จของเขา (Ibid., p. 84-93) 

ประเด็นนี้สามารถศึกษาเปรียบเทียบได้กับค าสอนเรื่องวจีสุจริตในพระพุทธศาสนา ซึ่งมีองค์ประกอบ
คือ ไม่พูดปด ไม่พูดส่อเสียด ไม่พูดค าหยาบ และไม่พูดเพ้อเจ้อ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) 
 (8) อย่าโทษคนอ่ืนผิด 
 มนุษย์ในโลกนี้ ไม่มีใครยอมรับว่าตัวเองผิด แม้แต่มหาโจรผู้ยิ่งใหญ่หรือมือปืนอันธพาลเช่น เจ้าปืนคู่ 
คราวลีย์ เจ้าเสือปืนคู่ผู้นี้เป็นมนุษย์อันธพาลที่หน้าเกรงขามที่สุด เขาจะฆ่าคนแม้แต่เรื่องเล็กๆ น้อยๆ มีอยู่
คราวหนึ่งต ารวจล้อมจับเขา เขายิงต่อสู้กับต ารวจและเขาได้รับบาดเจ็บ ขณะที่ได้รับบาดเจ็บเขาเขียนจดหมาย
ถึงผู้ที่สนใจในตัวเขาว่า ภายใต้เสื้อของข้าพเจ้าคือหัวใจที่เต็มไปด้วยความอิดโรย แต่เป็นหัวใจแห่งความกรุณา
ปรานี หัวใจซึ่งจะไม่ท าให้ผู้ใดได้รับอันตราย 
 สรุปแล้ว น้อยคนหนักที่จะยอมรับผิดในการกระท าของตัวเอง เพราะฉะนั้นท่านจงพูดถึงแต่ความผิด
ของท่านก่อน 
 ข้าพเจ้าจะไม่ต าหนิคนผู้ใด แม้ว่าข้าพเจ้าเชื่อว่าเขาสมควรจะได้รับสักเพียงใดก็ตาม เนื่องจากข้าพเจ้า
ไม่ปรารถนาที่จะเพาะการเสนอแนะในทางท าลายลงในจิตใต้ส านึกของข้าพเจ้าเอง 
 ข้าพเจ้าจะให้อภัยแก่คนทุกคนที่กระท าต่อข้าพเจ้าอย่างไม่เป็นธรรม โดยมิต้องคิดว่าพวกเขาสมควร
จะได้รับมันหรือไม่ เพราะว่าข้าพเจ้าเข้าใจกฎซึ่งการยกโทษแก่บุคคลอ่ืน สร้างความเข้มแข็งให้แก่อุปนิสัยของ
ข้าพเจ้า และลบล้างผลของการกระท าผิดของข้าพเจ้าเอง ออกจากจิตใต้ส านึก (Napoleon Hill’s, 1928) 
 จงพูดถึงความผิดของท่านก่อน แล้วจึงต านิผู้อ่ืน ท่านจะไม่รู้สึกขุ่นเคืองอย่างใดเลยในการที่จะฟังใคร
คนหนึ่งต าหนิติเตียนท่าน ในเมื่อเขาผู้นั้นเริ่มพูดด้วยการยอมรับผิดของเขาก่อนด้วยความอ่อนโยนว่า เขาเคย
ท าผิดในท านองเดียวกันมาแล้ว 
 การใช้ค าพูดถ่อมตัวและยกย่องสรรเสริญ จะเป็นการเปลี่ยนแปลงผู้อ่ืนโดยไม่ให้มีความรู้สึกบาดหมาง
หรือก่อให้เกิดความรู้สึกขุ่นเคือง และจงพูดถึงความผิดของท่านก่อน แล้วจึงต าหนิติเตียนผู้ อ่ืน  (Dale 
Carnegie, 1928) 



8 ศึกษาหลักความส าเรจ็ของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

 ประเด็นนี้สามารถศึกษาเปรียบเทียบได้กับค าสอนเรื่องการตักเตือนตนเอง (อตฺตนา โจทยตฺตาน ) ให้
มองเห็นความผิดพลาดบกพร่องของตนเองดีกว่าการเพ่งโทษคนอ่ืน (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 9) จงท าให้ผู้อ่ืนปฏิบัติตามที่ท่านต้องการ 
 เดลคาร์ เนกี ได้กล่าวไว้ว่า การที่จะท าให้คนอ่ืนปฏิบัติตามที่ท่านต้องการนั้น ท่านต้องท าให้เขามี
ความสุขท่ีจะกระท าตามท่ีท่านแนะน า คือการให้เกียรติอย่างสูงสุดกับเขาในการที่จะปฏิบัติในหน้าที่นั้นๆ และ
ถ้าท่านถูกเขารับเชิญให้ไปท าหน้าที่อะไรก็ตาม ถ้าท่านจะปฏิเสธเขาก็จงปฏิเสธให้มีชั้นเชิง โดยการเสนอให้
บุคคลที่ท่านไว้วางใจ และมีความเชี่ยวชาญกว่าท่านให้ท าหน้าที่แทนท่าน 
 เขาได้ยกตัวอย่างของชายคนหนึ่ง เห็นแต่ความดีของคนทุกคนที่เขาพบ เขาได้บรรจุจิตใจของเขาด้วย
ความคิดครอบง าท่ีเป็นไปในทางสร้างสรรค์ ยกย่องสรรเสริญ และมีศรัทธาในคนอ่ืนๆ ถ้ามีใครพูดกับเขาอย่าง
สามหาวเขาจะตอบด้วยความอ่อนโยน จากอิทธิพลของกฎแห่ง ความดึงดูด ที่ถาวรประการเดียวกัน เขาดึง
ตนเองไปสู่ความสนใจของผู้คนที่มีท่าทีต่อชีวิต และความคิดครอบง าที่กลมกลืนกันกับจิตใจของเขาเอง 
(Napoleon Hill’s, 1928) 
 10) วิพากษ์วิจารณ์โดยไม่ให้ผู้ใดเกลียด 
 การเปลี่ยนแปลงผู้อ่ืนโดยไม่ให้มีความรู้สึกบาดหมาง หรือก่อให้เกิดความรู้สึกขุ่นเคือง จงอย่าเตือน
ผู้อื่นตรงไปตรงมาว่าเขาผิด 
 เดลคาร์เนกี ได้ยกตัวอย่างว่า ตอนเที่ยงวันหนึ่ง ชารลส์ ชะวอบ เดินผ่านโรงถลุงเหล็กโรงหนึ่งของเขา 
เขาได้มองเห็นคนงานกลุ่มหนึ่งก าลังสูบบุหรี่กัน เหนือหัวของ คนงานเหล่านั้นมีป้ายแขวนไว้ว่า  "ห้ามสูบบุหรี่" 
ท่านคิดว่าชะวอบชี้ที่ป้ายนั้นและพูด "อ่านหนังสือเป็นไหม?" หรือเปล่า? มิได้ ชะวอบมิได้ เป็นคนเช่นนั้น เขา
เดินไปหาคนเหล่านั้น ควักซิการ์ส่งให้คนละมวน และพูด "จะดีไม่น้อย ถ้าพวกคุณพากันไปสูบซิการ์นี้กันข้าง
นอก" คนงานเหล่านี้ตระหนักดีว่าชะวอบรู้ว่าเขาได้พากันฝ่าฝืนกฎ เขาต่างพากันนึกชมเชยชะวอบไปตามๆกัน 
ชะวอบมิได้พูดถึงความผิดนี้เลย มิหน าซ้ ากลับก านัลซิการ์แก่เขา "ทั้งนี้ท าให้เขาเกิดความรู้สึกเป็นคนส าคัญ ถ้า
ท่านมีนายอย่างนี้ ท่านจะอดรักเขาได้ไหม (Dale Carnegie, 1982) 
 คัลวิน คูลิดจ์ประธานาธิดีประจ าท าเนียบขาวสหรัฐอเมริกา วันหนึ่งเรขานุการของเขามาท างานสาย 
เขาต้องการที่จะต าหนิเธอแต่เขาใช้วิธีชมเชยก่อนว่า เช้าวันนี้เธอแต่งตัวด้วยกระโปรงที่สวยพริ้งเหลือเกิน เธอ
เป็นหญิงสาวที่มีเสน่ห์มากเสียด้วย  
 การที่บุคคลใดก็ตามได้ยินสิ่งที่ไม่รื่นหูหลังจากได้ฟังค าชมเชยในสิ่งที่ดีก่อน จะช่วยให้บุคคลนั้น
สามารถฟังได้โดยไม่เกิดความรู้สึกขุ่นเคืองแต่อย่างใด (Ibid., p 205-206) 
 นโปเลียน ฮิลล์ กล่าวว่า จงปฏิบัติต่อคนอ่ืนๆ ในสิ่งที่ท่านต้องการให้เขาปฏิบัติต่อท่าน คนเราชอบท า
ตามค าที่อ่อนหวาน ไม่ชอบท าตามค าที่เข็งกระด้าง มันเป็นกฎของธรรมชาติที่ว่า ธรรมชาติของคนเรามีความ
โน้มเอียง ที่จะตอบแทนด้วยสิ่งในท านองเดียวกัน คือถ้าท่านอ่อนโยน เขาก็จะตอบแทนท่านด้วยการอ่อนโยน 
แต่ถ้าท่านเข็งดุดัน เขาก็จะตอบแทนท่านด้วยการแข็งกระด้างเหมือนกัน (Napoleon Hill’s, 1928) 
 ประเด็นนี้สามารถศึกษาเปรียบได้กับค าสอนเรื่องโยนิโสมนสิการและปรโตโฆสะในพระพุทธศาสนา 
เพราะเป็นการสอนให้รู้จักขบคิดด้วยปัญญาเพ่ือให้เข้าใจเรื่องนั้นๆ อย่างถ่องแท้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 สรุปได้ว่า ปรัชญาศาสตร์แห่งมนุษย์สัมพันธ์เพ่ือน าตนเองไปสู่ความเร็จของ เดลคาร์เนกี คือการยก
ย่องสรรเสริญในขณะที่ปฏิบัติงานอยู่ และให้รางวัลเมื่องานเสร็จสิ้น การท าให้ผู้อ่ืนปฏิบัติตามที่ท่านต้องการ 
และการกระท าให้ความผิดเป็นของแก้ง่าย กระตุ้นให้เกิดการแข่งขัน ปลุกความรู้ สึกของคนให้เกิดความ



9 ศึกษาหลักความส าเรจ็ของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

ต้องการ ท าให้ผู้อ่ืนเกิดความต้องการที่จะท า อย่าโทษคนอ่ืนผิด เพราะการโต้แย้งไม่ใช่วิธีเอาชนะผู้อ่ืนได้ 
เพราะเขาอาจจะหยุดโต้แย้งด้วยความร าคาญหรือเห็นว่าน่าเบื่อ แต่ไม่ได้หมายความว่าเขายอมรับ วิธีที่จะ
เอาชนะใจผู้อ่ืนได้คือการเอาใจใส่บุคคลอ่ืน เป็นนักสนทนาและนักฟังที่ดี ตามที่กล่าวมาจะเห็นว่าเป็นจิตวิทยา
ในการสัมพันธ์กับผู้อ่ืน พยายามหลีกเลี่ยงสิ่งที่จะท าให้เขาไม่พอใจ แต่ให้ศึกษาความต้องการของเขาและท าใน
สิ่งที่มนุษย์พอใจคือการเห็นความส าคัญของเขาและให้เกียรติเขา 
 
วิเคราะห์หลักความส าเร็จของ เดลคาร์ เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 
 1) วิธีการชมเชยและให้รางวัลล่อใจเป็นแนวทางของ เดลคาร์เนกี  วิเคราะห์ผ่านมุมมอง
พระพุทธศาสนาในแนวสังคหวัตถุ 4 
 การชมเชยและการให้รางวัล เป็นวิธีการกระตุ้นให้มนุษย์ก้าวไปสู่ความส าเร็จ ของเดลคาร์เนกี 
 การชมเชย ของเดลคาร์เนกี ตรงกับการยกย่องสรรเสริญในสังคหวัตถุ 4 ข้อที่สอง ปิยวาจาคือการ
พูดจาด้วยถ้อยค าที่ไพเราะอ่อนหวาน พูดจายกย่องสรรเสริญ พูดด้วยความจริงใจ ซึ่งเป็นหลักธรรมเครื่อง
ผูกมัดจิตใจบุคคลอ่ืน (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การชมเชยและการ
ยกย่อง เป็นการกระตุ้นให้มนุษย์เกิดก าลังใจ มีมานะพยายามอย่างไม่รู้จักเหน็ดเหนื่อยในการประกอบกิจต่างๆ 
 ตัวอย่างเช่นในนิทานชาดก เรื่องโคนันทวิสาลซึ่งเป็นโคพระโพธิสัตว์ วันหนึ่งพราหมณ์เจ้าของโคได้ไป
ท้าพนันกับเศรษฐีว่าโคตัวเองสามารถลากเกวียนที่ผูกมัดติดกันได้ถึง 100 เล่ม แต่ครั้งแรกพราหมณ์ได้ตวาดโค
ตัวเองว่า เจ้าโคโกง เจ้าโคโง่ จงลากเกวียนเดี๋ยวนี้ โคนันทวิสาลไม่ได้ออกเดินแม้แต่ก้าวเดียว  แต่ครั้งที่สอง
พราหมณ์ได้พูดจาไพเราะขึ้นกว่าเดิมว่า เจ้าโคลูกรัก เจ้าโคลูกพ่อ เจ้าจงลากเกวียนเดี๋ยวนี้ โคนันทวิสาลก็ ได้
ลากเกวียนทั้ง 100 เล่มนั้นได้อย่างสบาย และพราหมณ์ก็ได้รับเงินเดิมพันจากเศรษฐี  พระพุทธองค์จึงตรัส
ว่า  "ภิกษุทั้งหลาย ชื่อว่า ค าหยาบ ไม่เป็นที่ชอบใจของใครๆ แม้กระทั่งสัตว์เดียรัจฉาน" แล้วได้ตรัสพระคาถา
ว่า "บุคคลควรพูดแต่ค าที่น่าพอใจเท่านั้น ไม่ควรพูดค าที่ไม่น่าพอใจในกาลใดๆ เมื่อพราหมณ์พูดค าที่น่าพอใจ 
โคนันทิวิสาลได้ลากสัมภาระอันหนักได้ ทั้งยังท าให้หราหมณ์ผู้นั้นได้ทรัพย์อีกด้วย ส่วนตนเองก็เป็นผู้ปลื้มใจ 
เพราะการช่วยเหลือนั้นด้วย" (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2557) 

2) การชมเชยแทนการด่าแนวทางของ เดลคาร์เนกี วิเคราะห์ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนาใน
แนวหน้าที่ของมิตร 

การชมเชยแทนการด่า เป็นหลักปฏิบัติของ เดลคาร์เนกี เพ่ือกระตุ้นให้มนุษย์ก้าวไปสู่ความส าเร็จ ซึ่ง
ตรงกับหลักธรรมในพุทธศาสนา คือหน้าที่ต่อมิตรข้อที่สอง กล่าววาจาเป็นที่รัก พูดจาอ่อนหวาน พูดแต่สิ่งที่
ไพเราะหู การกล่าววาจายกย่องสรรเสริญ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

แนวทางในการปฏิบัติต่อมิตรสหายในพุธศาสนานั้น เดลคาร์เนกี น ามาปฏิบัติกับบุคคลทั่วไป ซึ่งก็
เป็นแนวทางท่ีดี ในการติดต่อกับบุคคลทั่วไปการยกย่องสรรเสริญตรงกับการกล่าววาจาเป็นที่รักในพุทธศาสนา 
และการประพฤติตนให้เป็นประโยชน์แก่บุคคลอ่ืน ตัวอย่างเช่นในนิทานชาดก เรื่องโคนันทวิสาลซึ่งเป็นโคพระ
โพธิสัตว์ วันหนึ่งพราหมณ์เจ้าของโคได้ไปท้าพนันกับเศรษฐีว่าโคตัวเองลากเกวียนที่ผูกมัดติดกันได้ถึง 100 เล่ม 
แต่ครั้งแรกพราหมณ์ได้ตวาดโคตัวเองว่า เจ้าโคโกง เจ้าโคโง่ จงลากเกวียนเดี๋ยวนี้ โคนันทวิสาลไม่ได้ออกเดิน
แม้แต่ก้าวเดียว "บุคคลควรพูดแต่ค าที่น่าพอใจเท่านั้น ไม่ควรพูดค าที่ไม่น่าพอใจในกาลใดๆ เมื่อพราหมณ์พูด
ค าที่น่าพอใจ โคนันทิวิสาลได้ลากสัมภาระอันหนักได้ ทั้งยังท าให้พราหมณ์ผู้นั้นได้ทรัพย์อีกด้วย ส่วนตนเองก็
เป็นผู้ปลื้มใจ เพราะการช่วยเหลือนั้นด้วย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

 



10 ศึกษาหลักความส าเร็จของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

 3) จงท าให้ความผิดเป็นของง่ายที่จะแก้ไขกับหน้าที่ต่อภรรยา  วิเคราะห์ผ่านมุมมอง
พระพุทธศาสนาในแนวหน้าที่ต่อภรรยา 
 การบอกคนอ่ืนว่าเขามีไหวพริบตามธรรมชาติ ในการที่จะท าสิ่งนั้นๆ อยู่แล้วเป็นการให้ก าลังใจที่ดี
เยี่ยม ซึ่งตรงกบัวิธีปฏิบัติต่อ ทิศเบื้องหลัง ในหลักธรรมทางพุทธศาสนา สามีพึงบ ารุงภรรยาผู้เป็นทิศเบื้องหลัง
เช่น ให้เกียรติยกย่อง สรรเสริญ ไม่ดูหมิ่นดูแคลน เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) การให้เกียรติยกย่อง สรรเสริญ การไม่ดูหมิ่นดูแคลนต่อผู้อ่ืน ท าให้เขามีก าลังใจที่จะท าอะไร
ก็ได้ ในสิ่งที่ยากกลายเป็นสิ่งที่ง่ายๆ ส าหรับเขา 
 ในพุทธศาสนาเป็นหน้าที่ ที่สามีพึงปฏิบัติต่อภรรยาแต่ เดลคาร์เนกี น าไปปฏิบัติกับบุคคลทั่วไปก็
ได้ผลดีเหมือนกัน ซึ่งเป็นแนวทางการด าเนินชีวิตชนิดใหม่ที่ดีเยี่ยมดังได้กล่าวมาแล้วว่าหลักธรรมในพุทธ
ศาสนานั้น ไม่ต้องปฏิบัติให้ครบทุกข้อเพียงข้อใดข้อหนึ่ง ก็มีผลต่อผู้ปฏิบัติแล้วไม่ต้องกล่าวถึงว่าเมื่อปฏิบัติได้
ครบทุกข้อในแต่ละหมวด จะเป็นมนุษย์ท่ีดีเยี่ยม 
 4) กระตุ้นให้เกิดการแข่งขันกับวิมังสา วิเคราะห์ผ่านมุมมองพระพุทธศาสนาในแนววิมังสา 
 การกระตุ้นให้เกิดการแข่งขัน หรือความกระตือรือร้น ความกระตือรือร้น เป็นสภาวะอันหนึ่งของจิตใจ
ที่กระตุ้นหรือเร่งเร้าคนเราให้ลงมือ ปฏิบัติ ต่องานที่อยู่ในมือซึ่งเป็นแนวทางของ เดลคาร์เนกี แนวทางใน
พระพุทธศาสนาตรงกับ  
 วิมังสา คือการมั่นพิจารณาหาเหตุผลที่จะท าอย่างไรจะให้ประสพผลส าเร็จ ท าอย่างไรจะให้ผลผลิต
เพ่ิมมากขึ้น วิมังสา เป็นการใช้ปัญญามั่นพิจารณาหาเหตุผล ในกิจที่ตนเองกระท าอยู่ว่าท าอย่างไรจะประสพ
ผลส าเร็จ ท าอย่างไรกิจที่ท าอยู่จึงจะก้าวหน้า เจริญวิมังสา เพ่ือเพ่ิมพูลความส าเร็จ เพ่ือให้ช านาญในเรื่อง
ความส าเร็จ และเพ่ือพลิกแพลงให้เกิดความส าเร็จ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 
 การกระตุ้นให้เกิดการแข่งขัน คือการพูดท้าทายในแนวทางของ เดลคาร์เนกี  ซึ่งในพระพุทธศาสนา
กล่าวถึง วิธีที่จะก้าวไปสู่ความส าเร็จนั้นคือ อิทธิบาท 4 ข้อที่ 4 กล่าวว่าคือ วิมังสา หมายถึง มั่นพิจารณาและ
ไตร่ตอง คือมั่นพิจารณาหาเหตุผลว่าจะท าอย่างไร ถึงจะท าให้คนเราเกิดความกระตือรือร้น ที่จะก้าวไปสู่
เป้าหมาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ในพุทธศาสนาใช้การยกตัวอย่างเพ่ือกระตุ้น ให้บุคคลมีความมุ่งมั่นและกระตือรือร้นเพ่ือให้เกิดความ
หึกเหิม เกิดความมีมานะมีความเพียร เช่นในมหาชนกชาดกเป็นต้นพระพุทธองค์ตรัสว่า บุรุษผู้เป็นบัณฑิตพึง
พยายามร่ าไป ไม่พึงเบื่อหน่าย เราเห็นตนเองถูกอุ้มจากน้ าขึ้นบกแล้ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 5) ท่านไม่สามารถชนะการโต้แย้งกับเมตตา วิเคราะห์ผ่านมุมมองพระพุทธศาสนาในแนวทาง
เมตตา 
 ท่านไม่สามารถชนะการโต้แย้ง ซึ่งเดลคาร์เนกี ได้อ้างพุทธพจน์ว่า เวร ย่อมไม่ระงับด้วยการจอง เวร 
แต่ระงับด้วยการมีเมตตา พุทธศาสนาเรียกว่า พรหมวิหาร 4 คือ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา 
 ในการที่จะไม่โกรธต่อบุคคลอ่ืนนั้น ในพระพุทธศาสนาให้มีเมตตา ค าว่าเมตตา หมายถึง ไมตรี ความ
รัก ความปรารถนาดี ความเห็นอกเห็นใจ ความเข้าใจดีต่อกัน ความใฝ่ใจหรือต้องการสร้างเสริมประโยชน์สุข
ให้แก่เพ่ือนมนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย เมตตาจึงควรมีในบุคคลทุกคน ทุกเชื้อชาติ ทุกเผ่าพันธุ์ เพราะเมตตาเป็น
คุณสมบัติของ ผู้ประเสริฐ ผู้มีจิตใจกว้างขว้าง หรือผู้ยิ่งใหญ่ด้วยคุณงามความดี คุณสมบัติของเมตตาคือ ระงับ
พยาบาท ระงับความโกรธ ระงับความขัดแย้ง การโต้เถียงซึ่งกันและกัน (พระธรรมปิฎก     (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2548) 



11 ศึกษาหลักความส าเร็จของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

 ส่วนสูตรบันดาลผลมหัศจรรย์กับพรหมวิหาร 4 ผู้เขียนวิเคราะห์ผ่านมุมมองทางพุทธศาสนาในแนว
ความกรุณา ดังนี้ 
 เดล คาร์เนกี กล่าวว่า ท่านจงอย่าปรักปร าลงโทษ ผู้ที่กระท าผิดของ ค านี้ตรงกับความกรุณา ในพุทธ
ศาสนาเป็นธรรมข้อที่ 2 ของพรหมวิหาร 4 ความกรุณาหมายถึงความสงสาร กริยาที่สงสาร ภาวะที่สงสารใน
สัตว์ทั้งหลาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คนที่มีความรักความกรุณา 
จะสามารถช่วยเหลือและเยียวยาผู้อ่ืนได้ ในทุกๆ กรณีไม่ว่าจะอยู่ที่ไหน เขาสามารถท าทุกอย่างได้เพ่ือ
ช่วยเหลือผู้อ่ืนด้วย กาย วาจา และใจ เพียงเราได้อยู่ใกล้คนที่มีความกรุณา ก็ท าให้เราอบอุ่นและได้รับการ
เยียวยาแล้ว เพราะเราจะเกิดความสงบและมีความสุข คนที่มีความกรุณาจะไปอยู่ที่ใดก็จะมีแต่คนชอบ มีคน
อยากอยู่ใกล้ และเราจะมีความสุขเมื่อคนที่มีความกรุณามาเยี่ยมเยียนเรา เพราะคนเหล่านี้จะน าความเบิกบาน
มาสู่ทุกคน และเวลาเขาเข้ามาในห้องเราจะมีความสุขแค่ได้ยินชื่อของเขาเราก็ปี ติยินดีแล้ว (ลามะโซปะ ริม
โปเช, ธีรเดช อุทัยวิทยารัตน์ แปล, 2553) 
 บุคคลใดก็ตามอาจจะท าความผิดอย่างไม่มีทางแก้ตัว แต่บุคคลนั้นจะคิดว่าเขาไม่ผิดเลย ท่านจงอย่า
ปรักปร าลงโทษเขาผู้นั้น เพราะการกระท าเช่นนี้บุคคลโง่ทุกคนย่อมท าได้ ท่านจงพยายามเข้าใจเขาให้ถี่ถ้วน
ถ่องแท้ เพราะการพยายามเข้าใจการกระท าผิดของผู้ผิด คนฉลาด คนที่มีน้ าอดน้ าทน และคนที่มีคุณสมบัติ
พิเศษเท่านั้นจึงจะสามารถท าได้เป็นแนวทางของ เดลคาร์เนกีเพราะฉะนั้นทางพุทธศาสนาจึงสอนว่า ท่านต้อง
มีความกรุณา 
 6) เคล็ดลับที่ยิ่งใหญ่ในการติดต่อกับผู้ อ่ืนกับฉันทะ ความพอใจ วิเคราะห์ผ่านมุมมอง
พระพุทธศาสนาในแนวทางฉันทะความพอใจ 
 การท าให้ผู้อื่นเกิดความต้องการที่จะท า ในเคล็ดลับของ เดลคาร์เนกี ซึ่งในพุทธศาสนาเรียกว่า ความ
พอใจ หรือฉันทะ ในภาษาบาลีฉันทะกับตัณหา มีลักษณะคล้ายๆ กัน ตัณหา ท าให้เกิดการแสวงหา ส่วนฉันทะ 
น าไปสู่อุตสาหะหรือวิริยะ คือท าให้เกิดการกระท า (พระธรรมปิฎก ( ป.อ. ปยุตฺโต ), 2548) และวิธีการที่จะท า
ให้ความพอใจเกิดข้ึนภายในใจ ในพุทธศาสนาเรียกว่า อุบาย แต่หลักการท าให้ผู้อ่ืนเกิดความต้องการที่ท าของ 
เดลคาร์เนกี น่าจะตรงกับตัณหาในพุทธศาสนา เพราะเป็นการกระตุ้นให้สิ่งตอบแทนในการกระท าสิ่งนั้นๆ ซึ่ง
ในพุทธธรรม ท่านพระธรรมปิฎก (ป.อ. ประยุตโต) ได้อธิบายไว้ว่า การให้สิ่งตอบแทนนั้นเป็นการกระท าตาม
ตัณหาเพ่ือจะได้สิ่งตอบแทน ยังไม่ใช่หลักของฉันทะ (พระธรรมปิฎก ( ป.อ. ปยุตฺโต ), 2548) 

7) ปลุกความรู้สึกของคนให้เกิดความต้องการกับหน้าที่ของมิตร  วิเคราะห์ผ่านมุมมอง
พระพุทธศาสนาในแนวหน้าที่ของมิตร 

การชักจูงความต้องการของมนุษย์ คือพูดถึงแต่สิ่งที่เขาต้องการ ตามแนวทางของเดลคาร์เนกี ใน
แนวทางพระพุทธศาสนานั้นเรียกว่า วิธีการปฏิบัติต่อทิศทั้งหกวิธีการปฏิบัติต่อมิตรสหายซึ่งอยู่ในหน้าที่ต่อทิศ
ทั้งหกคือ โดยหน้าที่ กุลบุตรพึงบ ารุงมิตรสหาย ผู้อยู่ทิศเบื้องซ้ายคือ เช่น กล่าววาจาเป็นที่รัก พูดจาอ่อนหวาน 
พูดแต่สิ่งที่ไพเราะหู ให้การยกย่องสรรเสริญ ประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ตามแนวทางพุทธศาสนาในหน้าที่ของมิตร ปฏิบัติเพียง 2 ข้อคือ กล่าววาจาเป็นที่รัก และ ประพฤติ
ตนให้เป็นประโยชน์แก่ผู้อ่ืน คือพูดถึงแต่สิ่งที่เขาต้องการ 

การกล่าววาจาเป็นที่รัก น่าจะปรับปรุงให้เข้ากับแนวทางของ เดลคาร์เนกี ซึ่งบอกว่าต้องพูดถึงแต่สิ่งที่
เขาต้องการ และการประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ต่อมิตร ก็ปรับให้เข้ากับแนวทางของ เดลคาร์เนกี ได้
เหมือนกัน ซึ่งแนวทางของ เดลคาร์เนกี ส่วนใหญ่จะตรงกับหมวดฆาราวาสธรรม ในพุทธศาสนา การประพฤติ



12 ศึกษาหลักความส าเร็จของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

ตนให้เป็นประโยชน์ คือการกระท ากิจใดๆ ก็ตามท่ีเป็นประโยชน์ กับคนที่เรารู้จักย่อมเอาชนะจิตใจของผู้อ่ืนได้
เป็นอย่างด ี
 8) จงท าให้ผู้อ่ืนปฏิบัติตามที่ท่านต้องการกับหน้าที่ต่อมิตร วิเคราะห์ผ่านมุมมองทางพุทธศาสนา
ในแนวหน้าที่ต่อมิตร 
 การให้เกีรติบุคคลอ่ืน การพูดจาไพเราะฟังแล้วรื่นหูของ เดลคาร์เนกี ตรงกับแนวทางในพุทธศาสนา
คือการท าหน้าที่ต่อมิตร ข้อที่ 2 คือกล่าววาจาเป็นที่รัก พูดจาอ่อนหวาน พูดแต่สิ่งที่ไพเราะหู ให้การยกย่อง
สรรเสริญ และข้อที่ 3 คือประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ ในทุกสิ่งทุกอย่างกับบุคคลที่ตนคบค้าสมาคมด้วย และ
ข้อที่ 5 คือไม่พูดจาหลอกลวงกัน พูดแต่สิ่งที่เป็นจริง พูดจาเชื้อถือได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 การท าหน้าที่ของมิตรนั้น ตามแนวทางของ เดลคาร์เนกี ในแนวพุทธปฏิบัติเพียงสามข้อก็ใช้ได้ผลแล้ว
คือ การกล่าววาจาเป็นที่รัก พูดแต่สิ่งที่ไพเราะหู ยกย่องสรรเสริญ และ ประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ในทุกๆ 
อย่าง ตามเหตุการณ์นั้นๆ 
 ยกตัวอย่างสนับสนุนแนวทาง 
 เช่นใน สังวรชาดกเจ้าชายสังวรกุมารทรงได้มิตรแท้มิตรที่ดี คืออ ามาตย์ผู้เป็นอาจารย์ของพระองค์ 
และอาจารย์ทรงชี้แนะพระราชกุมารจนได้ครองพระราชสมบัติ และทรงชนะใจพระเชษฐาทั้ง 99 พระองค์ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 9) วิพากษ์วิจารณ์โดยไม่ให้ผู้ใดเกลียดและวิมังสา วิเคราะห์ผ่านมุมมองพุทธศาสนาในแนววิมังสา 
 วิมังสา คือการมั่นพิจารณาและไตร่ตรองว่า กระท าอย่างจึงจะเปลี่ยนจิตใจของบุคคลอ่ืนได้ และโดยที่
เขาไม่มีความโกรธต่อเรา พิจารณาอยู่ว่าท าอย่างไรจะประสพผลส าเร็จ ท าอย่างไรกิจที่ท าอยู่จึงจะก้าวหน้า 
เจริญวิมังสา เพื่อเพ่ิมพูลความส าเร็จ เพ่ือให้ช านาญในเรื่องความส าเร็จ และเพ่ือพลิกแพลงให้เกิดความส าเร็จ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ยกตัวอย่างสนับสนุนแนวทาง 
 เมื่อครั้งพระพุทธองค์เสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์ บ าเพ็ญปัญญาบารมีทรงตรัสว่า ในภพที่เราเป็นยุ
ธัญชัยกุมาร มหาโควินทพราหมณ์ คนเลี้ยงช้างอโยฆรราชโอรส ภัลลาติ สุวรรณสาม มฆเทพ และเนมิราช 
บารมีเหล่านี้เป็นปัญญาอุปบารมี (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 จะเห็นว่าหลักการสัมพันธ์ของเดล คาร์เนกี มีความสอดคล้องกับค าสอนพระพุทธศาสนาหลายเรื่อง 
เช่น การยกย่องคนอ่ืน สัมพันธ์กับหลักปิยวาจา ซึ่งเป็นวาจาที่คนอ่ืนเมื่อได้ฟังแล้วเกิดความพอใจ เพราะผู้พูด
กล่าวถึงเรื่องที่ดีของเขา ยกย่องชมเชยให้ปรากฏ ท าให้เขามีความส าคัญและมีความโดดเด่น ซึ่งธรรมชาติของ
มนุษย์มกัจะพอใจค าชมเชย แต่ทั้งนี้ต้องเป็นค าชมเชยด้วยความจริงใจจึงจะถูกต้องตามหลักปิยวาจา ส่วนการ
ให้รางวัลคนอื่นสัมพันธ์กับค าสอนเรื่องทาน ซึ่งคนให้มักจะเป็นที่รักและพอใจของผู้รับ เพราะได้เกื้อกูลชีวิตเขา 
การให้นั้นสามารถแก้ไขปัญหาความเดือดร้อนในขณะนั้นได้ รวมทั้งเป็นการแสดงไมตรีจิตต่อผู้อ่ืน  
 
สรุป 

มนุษย์เป็นสัตว์สังคม ศิลปะแห่งมนุษย์สัมพันธ์มีสาระส าคัญเพ่ือส่งเสริมความส าเร็จแห่งการด าเนิน
ชีวิต เดลคาร์เนกี กล่าวว่า ท่านไม่สามารถชนะการโต้แย้งเป็นอันขาด เพราะว่าการโต้แย้งมักจะจบลงด้วย ต่าง
ฝ่ายต่างเชื่อมั่นยิ่งขึ้นไปกว่าเก่าว่าตนเองเป็นฝ่ายถูก เดลคาร์เนกี ยังได้อ้างถึง พระพุทธเจ้าว่า พระพุทธเจ้า
ตรัสว่าเวรย่อมไม่ระงับด้วยการจองเวร แต่ระงับด้วยความรัก การที่จะให้ใครต่อใครท าทุกสิ่งทุกอย่างมีอยู่ทาง



13 ศึกษาหลักความส าเร็จของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

เดียวเท่านั้นคือการท าให้บุคคลผู้นั้นต้องการที่จะท า เดลคาร์เนกี มีวิธีกระตุ้นให้มนุษย์ก้าวไปสู่ความส าเร็จ คือ
การยกย่องสรรเสริญในขณะที่ปฏิบัติงานอยู่ และให้รางวัลเมื่องานเสร็จสิ้น การท าให้ผู้อ่ืนปฏิบัติตามที่ท่ าน
ต้องการ และการกระท าให้ความผิดเป็นของแก้ง่าย กระตุ้นให้เกิดการแข่งขัน ปลุกความรู้สึกของคนให้เกิด
ความต้องการ และท าให้ผู้อ่ืนเกิดความต้องการที่จะท า อย่าโทษคนอ่ืนผิด และท่านไม่สามารถชนะการโต้แย้ง
ได้เป็นอันขาด จงเอาใจใส่อย่างแท้จริงต่อบุคคลอ่ืน และเป็นนักสนทนาที่ดีคือการตั้งใจฟังเรื่องราวของบุคคล
อ่ืนอย่างจริงจัง และสุดท้ายคือมนุษย์ชอบการขอร้อง และกระหายที่จะเป็นคนส าคัญ 

 หลักธรรมในพุทธศาสนาที่ปรับใช้ได้กับแนวทางของ เดลคาร์เนกี คือ เมตตา ฉันทะ วิมังสา หน้าที่ต่อ
มิตร หน้าที่ต่อภรรยา และสังคหวัตถุ 4 ในหลักธรรมทางพุทธศาสนา เมื่อมนุษย์จะกระท าสิ่งต่างๆ ความพอใจ
หรือฉันทะจะต้องเกิดขึ้นภายในใจก่อน หรือไม่ก็ต้องหาอุบายท าให้ความพอใจเกิดขึ้น และตามด้วยการคิด
พิจารณาหาเหตุผล การท าลายความขุ่นเคืองภายในใจ การก าจัดซึ่งความโกรธ การจะไม่ให้ความขัดแย้งกับ
บุคคลอ่ืนๆ ก็ต้องเจริญเมตตา หรือการแผ่เมตตาให้ได้แม้แต่ศรัตรู  หลักประพฤติปฏิบัติ ต่อมิตรสหายและ
ภรรยา ซึ่งน ามาปรับใช้กับุคคลทั่วไปก็จะประสพผลส าเร็จเช่นเดียวกัน 
 
เอกสารอ้างอิง 
นโปเลียน ฮิล. (2541). ปสงค์ อาสา แปลและเรียบเรียง. ปรัชญาชีวิต ศาสตร์แห่งความส าเร็จ. พิมพ์ครั้งที่ 7.

กรุงเทพมหานคร: ศักดิโสภาการพิมพ์. 
ประเวศ วะสี. (2553). ธรรมชาติของสรรพสิ่ง เข้าถึงความจริงทั้งหมด. นนทบุรี: กรีน-ปัญญาญาณ. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_________. (2554). พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 17. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกแปลฉบับภาษาไทย. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2557). ธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2557). ธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 6. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ราล์ฟวอลโด อีเมอร์สัน. (2543). ปสงค์ อาสา แปลและเรียบเรียง.ศาสตร์แห่งความส าเร็จ เพชรปรัชญา. พิมพ์

ครั้งที่ 1. กรุงเทพมหานคร: ศักดิโสภาการพิมพ์. 
_________. เพชรปรัชญา. (2535). พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: ศักดิโสภาการพิมพ์. 
Dale Carnegie. (1982). How to Win Friends&Influencepeople. U.S.A.: Simon & Schuster. 
Napoleon Hill’s. (1928). The Laws of Success. U.S.A.: Ralston University Press. 
Nuttakit Kundum. (2561). เคาะประวัติเดล คาร์เนกี. เรียกใช้เมื่อ 18 มีนาคม 2565 จาก https://nuttakit 

kundum.medium.com 
 
 
 
 
 



14 ศึกษาหลักความส าเร็จของเดล คาร์เนกี ผ่านมุมมองทางพระพุทธศาสนา 

  วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 1-14. 
 

 
 
 
 
 
 

 



วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อส่งเสรมิการด าเนินชีวิตของแม่เลี้ยงเดี่ยว 
An Analytical Study of Buddhist Dhammas to Lifestyle of Single Mothers 

 
จันทร์ศิริ พลอยงาม 
Jansiri Ployngam 

มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลอีสาน วิทยาเขตขอนแก่น 
Rajamangala University of Technology, Isan Khon Kaen 

E-mail: jan.siri.p@hotmail.com 
 

Received: 16 January 2021; Revised: 24 January 2021; Accepted: 3 February 2021 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพ่ือส่งเสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลี้ยงเดี่ยว 

พบว่า การด าเนินชีวิตของแม่เลี้ยงเดี่ยวจะสามารถด ารงสภาพครอบครัวและดูแลลูกให้ใช้ชีวิตในสังคมได้อย่าง
เป็นปกติและมี ความสุขได้หรือไม่ในระดับใด โดยการน าหลักธรรม เช่น สังคหวัตถุ หน้าที่ของบิดามารดา ซึ่ง
เป็นหลักธรรมส าคัญในการด าเนินชีวิตของแม่เลี้ยงเดี่ยว นับตั้งแต่ช่วงที่แม่เลี้ยงเดี่ยวเผชิญกับสภาพปัญหา 
จนกระทั่งสามารถก้าวข้ามผ่านอุปสรรคในชีวิตมาได้ เริ่มต้นด าเนินชีวิตใหม่ในระดับพัฒนาตนเอง ให้เป็น
แบบอย่างที่สามารถเลี้ยงลูกได้จนประสบความส าเร็จ ตนเองและลูกสามารถด าเนินชีวิตในสังคมได้อย่างมี
ความสุข เมื่อผ่านพ้นปัญหามาได้ก็สามารถเป็นแม่เลี้ยงเดี่ยวแบบอย่างที่มีคุณค่า เป็นแบบอย่างแก่การเรียนรู้
ส าหรับผู้ตัดสินใจย่างเข้าสู่การใช้ชีวิตแม่เลี้ยงเดี่ยว ที่มีคุณภาพชีวิตที่ดี ตามแนวทางพระพุทธศาสนา 

 
ค าส าคัญ: พุทธธรรม, การด าเนินชีวิต, แม่เลี้ยงเดี่ยว 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



16 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อสง่เสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลีย้งเดี่ยว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 15-24. 
 

Abstract 
This article aims to The analysis of the Buddhist Thomas to promote a lifestyle of 

single mothers: the lifestyle of a single mother will be able to maintain the family condition 
and take care of the children to live in a normal and social life with happiness by adopting 
principles such as IV Sangahavatthu-Dhammas (Bases of Social Solidity) as parental duties, 
Yonisomanasikãra (Good Attention) as the Dhamma in living of a single mother ever since 
the single mother faced a difficult condition until being able to overcome obstacles in life 
and start a new life at the self-improvement level. This is a model that can raise children 
until success. They and their children can live happily in society. After having passed through 
problems, they can become a valuable role model single mother. It is a model of learning 
for those who decide to enter the life of a single mother with good quality of life according 
to Buddhist guidelines. 

 
Keywords: Buddhism, lifestyle, single mother 
 
บทน า 

ครอบครัว เป็นสถาบันหลัก ถือได้ว่าเป็นมาตรฐานของสังคม เนื่องจากผู้คนได้เรียนรู้พัฒนาความเป็น
คนที่สมบูรณ์ได้ จากครอบครัวเป็นส าคัญ การซึมซับทั้งในสิ่งที่เป็นรูปธรรม และนามธรรม เช่น  พ้ืนฐานทาง
เศรษฐกิจ วัฒนธรรม การเมือง มโนธรรม ทัศนคติและการศึกษา เป็นต้น ดังนั้นหาก ครอบครัวสามารถท า
หน้าที่ผลิตสมาชิกที่มีคุณภาพ การท าหน้าที่ได้ตามปกติรู้จัก “การให้” และ “การรับ” ที่สมดุล ย่อมส่งผลให้
เกิดการอยู่ร่วมกันด้วยดีของคนในสังคม สมาชิกของสังคมที่เป็นคนมีคุณภาพ รวมถึงผลต่อความมั่นคงของ
ประเทศชาติด้วย 

สถานการณ์ในปัจจุบันได้เปลี่ยนแปลงไปด้วยเหตุผลของการเลียนแบบการด าเนินชีวิตแบบ วัฒนธรรม
ตะวันตก หรือค่านิยมทางสังคมในการด าเนินชีวิตที่ชายหรือหญิงนิยมอยู่ด้วยกันก่อนแต่งงาน  ปัจจัยเหล่านี้
ล้วนได้ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงที่แสดงถึงการขาดความมั่นคงทางครอบครัว คือ ครอบครัวไม่สมบูรณ์แบบ 
หรือครอบครัวเลี้ยงเดี่ยว หมายถึงครอบครัวซึ่ง อาจมีเพียงพ่อหรือแม่ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งท าหน้าที่เลี้ยงดูลูกเป็น
หลัก เช่น มารดาเลี้ยงดูบุตรตามล าพัง ครอบครัวแตกแยก สิ่งที่แสดงให้เห็นความไม่สมบูรณ์แบบของ
ครอบครัว คือ การหย่าร้าง แตกแยก ครอบครัวที่ไม่มีพ่อ หรือไม่มีแม่ หรือมีแต่แม่คนเดียว การหย่าร้าง ที่เพ่ิม
สูงขึ้นส่วนใหญ่มีสาเหตุมาจากทั้งหญิงและชายมีความอดทนต่อกันน้อยลง ท าให้ครอบครัวพ่อ หรือแม่เลี้ยงลูก
ตามล าพัง ครอบครัว เป็นครอบครัวที่มีเพียงพ่อ หรือแม่ และลูก เนื่องจากสาเหตุของ การหย่าร้าง การเป็น
หม้าย รูปแบบของ ครอบครัวที่มีพ่อ หรือแม่เลี้ยงลูกตามล าพังมีมากขึ้น เนื่องจาก อัตราการหย่าร้างที่มี
แนวโน้มสูงขึ้นอย่างต่อเนื่อง และจากการเสียชีวิตของคู่สมรส โดยเฉพาะครอบครัวที่  มีแม่เป็นหัวหน้า
ครอบครัวและเลี้ยงดูลูกตามล าพังมีแนวโน้มสูงขึ้น การที่ครอบครัวมีผู้ปกครองที่เป็นพ่อ หรือแม่คนเดียว ท าให้
ต้องแบกความรับผิดชอบทั้งของตนเอง และบุตรเพ่ิมขึ้น ครอบครัวที่มีผู้ปกครอง คนเดียวต้องรับภาระหนัก
ด้านเศรษฐกิจ ประสบปัญหาความเครียด ท าให้ไม่มีเวลาในการอบรมสั่งสอน และการช่วยเหลือลูกในด้านการ
เรียนอย่างเหมาะสม (ประทุมวดี ปิยธรรมศิริ, 2550) 



17 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อสง่เสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลีย้งเดี่ยว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 15-24. 
 

จากการเพิ่มขึ้นของครอบครอบครัวเลี้ยงเดี่ยว ส่งผลให้ภาคส่วนต่างๆ นับตั้งแต่ ส านักนายกรัฐมนตรี 
ส านักงานกิจการสตรีและสถาบันครอบครัว ภายใต้กระทรวงการพัฒนา สังคมและความมั่นคงของมนุษย์ 
ส านักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ (สสส.) มูลนิธิเครือข่ายครอบครัว รวมถึงองค์กรที่เกี่ยวข้อง
กับสถาบันครอบครัวและภาคีเครือข่ายได้เข้ามามีบทบาทส าคัญในการส่งเสริมและสร้างความมั่นคงให้กับ
ครอบครัวเลี้ยงเดี่ยว โดย ประเด็นดังกล่าวได้ถูกบรรจุอยู่ในแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 12 
พ.ศ. 2560-2564 สาระส าคัญของเรื่องคือ จากการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างประชากร เศรษฐกิจและ สังคม 
ส่งผลให้ครอบครัวมีรูปแบบที่หลากหลายมากขึ้น อาทิ ครอบครัวที่มีเฉพาะคู่สามีภรรยา แต่ไม่มีลูก ครอบครัว
เลี้ยงเดี่ยว ครอบครัวเพศเดียวกัน ครอบครัวข้ามรุ่น ครอบครัวอยู่คนเดียว โดยเฉพาะครอบครัวเลี้ยงเดี่ยวถือ
เป็นครอบครัวที่มีความเปราะบางมากกว่าครอบครัวใน ลักษณะอ่ืน  โดยมีสมัชชาได้หารือกับภาครัฐบาลใน
การหา แนวทางช่วยเหลือในมิติทางเศรษฐกิจและสังคม โดยการร้องขอให้มีการจัดสวัสดิการครอบครัว  เลี้ยง
เดี่ยวในสังคมไทย การสนับสนุนให้สามารถเข้าถึงสิทธิตามกฎหมาย ความรับผิดชอบของ รัฐในค่าใช้จ่าย
เกี่ยวกับการดูแลลูก รวมไปถึงสวัสดิการอ่ืนอันเกี่ยวเนื่องกับมิติทางเศรษฐกิจ ทั้งหมด ซึ่งข้อเรียกร้อง ดังกล่าว
ได้ถูกบรรจุไว้ในแผนพัฒนาเศรษฐกิจประเทศเป็นที่เรียบร้อย อย่างไรก็ดี นอกจาก ประเด็นทางเศรษฐกิจแล้ว 
ประเด็นเรื่องของจิตใจก็เป็นอีกประเด็นหนึ่งที่สังคมต้องตระหนักถึง โดยสภาพปัญหาหลักที่พบคือ ปัญหาจาก
ความโศกเศร้าและเสียใจ ปัญหาภาระในการหาเลี้ยง ครอบครัวและการด าเนินชีวิต  
ความเครียดหรือวิตกกังวลต่อความไม่มั่นคงและบทบาทใหม่ที่  ต้องเป็นทั้งพ่อและแม่ในเวลาเดียวกัน ปัญหา
จากการเลี้ยงดูลูก และปัญหาจากการถูกสังคมตั้ง ค าถาม ซึ่งถือเป็นปัญหาโดยรวมที่ครอบครัวเลี้ยงเดี่ยวต้อง
เผชิญอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ (ส านักนโยบายและแผน, 2560) 

แม่เลี้ยงเดี่ยว ที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาคือนางยโสธรา หรือนางพิมพา พระนางยโสธรา เกิด
ในตระกูลศากยะแห่งโกลิยวงศ์ เมืองเทวทหะ เป็นพระราชธิดาของพระเจ้าสุปปพุทธะ และพระมารดามีพระนาม
ว่าพระนางอมิตา เมื่อพระนางเจริญวัยมีพระชนม์ 16 พรรษา ได้อภิเษกสมรส กับเจ้าชายสิทธัตถะ (พระพุทธเจ้า) 
เมื่อมีพระชนม์ 29 พรรษาได้ ประสูติราชโอรส โดยพระเจ้าสุทโธทนะให้พระนามว่า พระราหุล หลังจากที่เจ้าชาย
สิทธัตถะได้เสร็จออกผนวชแล้ว พระนางยโสธราก็ได้ท าหน้าที่ของมารดา ในการเลี้ยงดูบุตรของตน คือพระราหุล 
ไม่ได้ขาดตกบกพร่องท าหน้าที่ได้อย่างสมบูรณ์อยู่ร่วมกับสังคมได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) 
 พระพุทธศาสนามีบทบาทส าคัญต่อวัฒนธรรมและความเป็นอยู่ของบุคคลในสังคมไทย มายาวนาน 
หลักธรรมอันเป็นค าสอนทางพระพุทธศาสนานั้น สามารถน ามาประยุกต์ใช้ได้ทุกกาลสมัย เมื่อตนต้องเจอ
สภาวะครอบครัวเลี้ยงเดี่ยว ตนก็จะคิดว่า อะไรจะเกิดก็ต้อง เกิด ห้ามไม่ได้ เพียงแต่เราต้องมีสติไตร่ตรองหรือ
ใช้สติในการแก้ไขปัญหา ทุกข์หรือทุรนทุราย ไปก็ไม่ใช่ทางแก้ปัญหา รู้จักน าตัวตนของเราออกจากปัญหา เพ่ือ
มองเข้าไปในปัญหา ปัญหาทุก ปัญหามีทางแก้ไข ทุกข์สุขอยู่ที่ใจเราเท่านั้น สะท้อนให้เห็นว่าครอบครัวแม่
เลี้ยงเดี่ยวมีการน า หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเข้ามาปรับใช้เป็นแนวทางในการด าเนินชีวิต 
 
แม่เลี้ยงเดียวในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา คือ พระไตรปิฎก มีค าสอนที่เกี่ยวข้องกับเรื่องของแม่ ซึ่งในค าสอนบางตอน
จะเป็นเรื่องของแม่โดยเฉพาะ แต่ในบางตอนก็จะมีเรื่องของพ่อเข้ามาปะปนอยู่ด้วย ค าสอนของพระพุทธเจ้า
เมื่อสมัยพุทธกาลเป็นค าสอนที่สามารถน าไปประพฤติปฏิบัติได้ อย่างไม่จ ากัดกาลเวลา แม้ในปัจจุบันนี้ยัง



18 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อสง่เสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลีย้งเดี่ยว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 15-24. 
 

สามารถน าเอาค าสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า มาเป็นแนวทางปฏิบัติได้เป็นอย่างดี จากการศึกษาใน
พระไตรปิฎกได้พบเรื่องท่ีเกี่ยวข้องกับแม่ ดังนี้ 

ความเป็น “แม่” มิได้หมายถึงหญิงที่คลอดลูกออกมาเพ่ือเรียกหญิงผู้นั้นว่าแม่เท่านั้น แต่ความเป็นแม่
ต้องมีการเตรียมพร้อมเพ่ือตั้งรับสมาชิกคนใหม่ของครอบครัว ซึ่งสมาชิกที่มาเกิด เพ่ือเป็นลูกของแม่แต่ละคน
นั้นย่อมมีความแตกต่างกันไปตามวาระของกรรมที่มีติดตัวมาแต่ก า เนิด ซึ่งการก าเนิดนั้น (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ได้อธิบายถึงการเกิดของสัตว์ที่จะมาบังเกิดในโลกมนุษย์
ไว้ดังนี้ 

ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ยังมีอีกข้อหนึ่ง ซึ่งเป็นข้อธรรมที่เยี่ยม คือ พระผู้มี พระภาคเจ้า ทรงแสดงธรรม
ในการก้าวลงสู่ครรภ์ การก้าวลงสู่ครรภ์ 4 เหล่านี้ คือ 

สัตว์บางชนิดในโลกนี้ ไม่รู้สึกตัวก้าวลงสู่ครรภ์มารดา ไม่รู้สึกตัวขณะอยู่ในครรภ์ มารดา ไม่รู้สึกตัว
ขณะคลอดจากครรภ์มารดา นี้เป็นการก้าวลงสู่ครรภ์ข้อที่ 1 

สัตว์บางชนิดในโลกนี้ รู้สึกตัวขณะก้าวลงสู่ครรภ์มารดาอย่างเดียว แต่ไม่รู้สึกตัว อยู่ในครรภ์มารดา ไม่
รู้สึกตัวคลอดจากครรภ์มารดา นี้เป็นการก้าวลงสู่ครรภ์มารดา ข้อที่ 2 

สัตว์บางชนิดในโลกนี้ รู้สึกตัวขณะก้าวลงสู่ครรภ์มารดา รู้สึกตัวขณะอยู่ในครรภ์ มารดา แต่ไม่รู้ สึกตัว
ขณะคลอดจากครรภ์มารดา นี้เป็นการก้าวลงสู่ครรภ์ข้อที่ 3 

สัตว์บางชนิดในโลกนี้ รู้สึกตัวขณะก้าวลงสู่ครรภ์มารดา รู้สึกตัวขณะอยู่ในครรภ์ มารดา รู้สึกตัวขณะ
คลอดจากครรภ์มารดา นี้เป็นการก้าวลงสู่ครรภ์ข้อที่ 4 

ตามหลักค าสอนในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ได้กล่าวถึงสัตว์ในโลกที่ลงมาเกิด ในครรภ์ของแม่ 
ซึ่งตามหลักค าสอนได้ก าหนดไว้ 4 เหล่า คือ 

1. สัตว์ที่ไม่รู้สึกตัวขณะก้าวลงสู่ครรภ์ ไม่รู้สึกตัวขณะอยู่ในครรภ์และไม่รู้สึกตัว ขณะคลอดออกมาจาก
ครรภ์ของแม่ ซึ่งได้แก่มนุษย์ปุถุชนธรรมดาทั่วไป 

2. สัตว์ที่รู้สึกตัวขณะก้าวลงสู่ครรภ์ของแม่ แต่ไม่รู้สึกขณะอยู่ในครรภ์ และไม่รู้สึกตัวขณะคลอด
ออกมาจากครรภ์ของแม่ ได้แก่ ผู้ที่สร้างบุญ กระท าคุณความดี จุติจากสวรรค์ ลงมาเกิด ในโลกมนุษย์ ก่อนที่
จะมาเกิดก็จะสามารถรู้ล่วงหน้าได้ว่าจะลงมาเกิดเป็นใคร เช่น พระนางผุสดีซึ่งเป็นพระชายาของท้าวสักกะ
เทวราช เมื่อถึงเวลาที่ต้องจุติลงมาเกิดเป็นพระมารดา ของพระโพธิสัตว์ คือ พระเวสสันดร พระนางที่ได้รับพร
จากท้าวสักกะเทวราช 10 ประการ ให้ลงมาเกิดในตระกูลกษัตริย์ ได้เป็นพระมารดาของผู้ที่จะได้เป็น
พระพุทธเจ้า มีพระสิริโฉมงดงาม และสามารถทูล ขออภัยโทษให้แก่นักโทษประหารได้ 

3. สัตว์ที่รู้สึกตัวขณะก้าวลงสู่ครรภ์และขณะอยู่ในครรภ์ของแม่ แต่ไม่รู้สึกตัว ขณะคลอดออกมาจาก
ครรภ์ของแม่ ซึ่งได้แก่ ผู้ที่ศึกษาและปฏิบัติธรรม ฝึกจิตให้มีสติสมบูรณ์ เข้าถึงฌานตั้งแต่ปฐมฌานขึ้นไป หรือ
อริยบุคคลที่เป็นโสดาบัน สกทาคามี เป็นผู้ที่มีสมาธิขั้นสูง 

4. สัตว์ที่รู้สึกตัวขณะก้าวลงสู่ครรภ์ ขณะอยู่ในครรภ์และขณะคลอดออกมาจาก ครรภ์ของแม่ ได้แก่ ผู้
ที่จะเกิดมาเป็นพระพุทธเจ้า (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

พระโพธิสัตว์พระนามว่าวิปัสสี จุติจากชั้นดุสิตแล้ว มีพระสติสัมปชัญญะ เสด็จลงสู่พระครรภ์ของพระ
มารดา เวลาที่พระโพธิสัตว์เสด็จลงสู่พระครรภ์ของพระมารดา อาพาธใด ๆ ย่อมไม่เกิดแก่พระมารดาของพระ
โพธิสัตว์เลย พระมารดาของพระโพธิสัตว์ทรงส าราญ ไม่ล าบากพระกาย และพระมารดาของพระโพธิสัตว์ย่อม
ทอดพระเนตรเห็นพระโพธิสัตว์ ผู้เสด็จอยู่ภายในพระครรภ์ มีอวัยวะน้อยใหญ่ครบถ้วน มีอินทรีย์ไม่บกพร่อง 



19 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อสง่เสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลีย้งเดี่ยว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 15-24. 
 

ในเวลาที่พระโพธิสัตว์เสด็จออกจากพระครรภ์พระมารดา เสด็จออก ค. อย่างง่ายดายทีเดียว ไม่เปรอะเปื้อน
ด้วยน้ า ไม่เปรอะเปื้อนด้วยเสมหะ ไม่เปรอะเปื้อนด้วยโลหิต ไม่เปรอะเปื้อนด้วยอสุจิ อย่างใดอย่างหนึ่ง เป็นผู้
บริสุทธิ์ผุดผ่อง เป็นผู้บริสุทธิ์ ผุดผ่องงาม 

เมื่อใด พระโพธิสัตว์ผู้ประสูติแล้วได้ครู่หนึ่ง ประทับยืนด้วยพระบาท ทั้งสอง อันสม่ าเสมอ ผินพระ
พักตร์ทางด้านทิศอุดร เสด็จด าเนินไปเจ็ดก้าว และเมื่อหมู่เทพดากันเศวตฉัตรตามเสด็จอยู่  ทรงเหลียวดูทั่วทุก
ทิศ เปล่งวาจาอันองอาจว่า เราเป็นยอดของโลก เราเป็นใหญ่แห่งโลก เราเป็นผู้ประเสริฐแห่งโลก ความเกิด
ของเรานี้ เป็นครั้งสุดท้าย บัดนี้ ความเกิดอีกมิได้มี เพราะความประชุมพร้อมแห่งปัจจัย 3 ประการ ความเกิด
แห่งทารกก็มี ในสัตว์โลกนี้ มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน แต่มารดายังไม่มีระดู และทารกที่จะมาเกิด ยังไม่ปรากฏ 
ความเกิด แห่งทารกก็ยังไม่มีก่อน ในสัตว์โลกนี้ มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน มารดามีระดู แต่ทารกที่จะมาเกิดยังไม่
ปรากฏ ความเกิดแห่งทารกก็ยังไม่มีก่อน เมื่อใด มารดาบิดาอยู่ร่วมกันด้วยมารดา มีระดูด้วย ทารกที่จะมาเกิด
ก็ปรากฏด้วย เพราะความ ประชุมพร้อมแห่งปัจจัย 3 ประการ อย่างนี้ ความเกิดแห่งทารกจึงมี (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

เมื่อมารดานั้นมีระดู ความก้าวลงแห่งสัตว์ผู้เกิดในครรภ์ก็ย่อมมี เพราะสัตว์เกิดในครรภ์นั้นมารดาจึง
แพ้ท้อง เพราะเหตุนั้นบัณฑิตจึงเรียกมารดาว่าเป็นผู้มีใจดี จากหลักฐานดังกล่าวข้างต้น ได้กล่าวถึงการถือ
ก าเนิดของสัตว์ทั้งหลายที่จะมาเกิด ในโลกมนุษย์นี้ มนุษย์จัดอยู่ในสัตว์จ าพวกท่ีเกิดในครรภ์ การก้าวลงสู่ครรภ์
คือการปฏิสนธิ ที่เกิดขึ้นในครรภ์ของแม่ และเจริญเติบโตจนกระทั่งครบก าหนดคลอด การเกิดของมนุษย์
ขึ้นอยู่ กับความพร้อมแห่งการเกิด ได้แก่ ความพร้อมของครอบครัวที่ประกอบด้วย แม่และพ่อ ความพร้อม
ทางด้านร่างกายของแม่ ได้แก่ การมีระดู หากหญิงที่แต่งงานเมื่ออายุยังน้อย และยังไม่มีประจ า เดือน ก็ไม่
สามารถตั้งครรภ์ได้ หญิงที่มีร่างกายแข็งแรงสมบูรณ์และมีประจ าเดือนแล้ว จึงจะสามารถให้ก าเนิดลูกได้ 
ความพร้อมอีกด้านหนึ่งความพร้อมของผู้ที่จะมาเกิด ย่อมขึ้นอยู่กรรมที่ได้กระท าไว้ซึ่งมีทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

แม่เลี้ยงเดี่ยว ที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาคือนางยโสธรา หรือนางพิมพา พระนางยโสธรา 
(พิมพาหรือยโสธราพิมพา) เกิดในตระกูลศากยะแห่งโกลิยวงศ์ เมืองเทวทหะ เป็นพระราชธิดาของพระเจ้าสุปป
พุทธะและพระมารดามีพระนามว่า พระนางอมิตาเทวี มีพระเทวทัตเป็นพระเชษฐา พระนางยโสธราประสูติวัน
เดียวกันกับเจ้าชายสิทธัตถะ(พระพุทธเจ้า) ซึ่งพระนางเป็นสหชาติของพระพุทธเจ้า เมื่อพระนางประสูติแล้ว
พวกญาติท้ังหลายได้ทรงถวายนามว่า"ภัททากัจจานา"  เพราะพระสรีระของพระนาง  มีพระฉวีวรรณสี เหมือน
ทองค าอันบริสุทธิ์ เมื่อพระนางเจริญวัยมีพระชนม์ 16 พรรษา ได้อภิเษกสมรส กับเจ้าชายสิทธัตถะ 
(พระพุทธเจ้า) เมื่อมีพระชนม์ 29 พรรษาได้ ประสูติราชโอรส โดยพระเจ้าสุทโธทนะให้พระนามว่า พระราหุล 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

วันเพ็ญเดือนอาสาฬหะ เป็นวันที่พระนางพิมพาได้ประสูติพระโอรส แต่ในขณะเดียวกันก็เป็นวันที่พระ
นางต้องสูญเสียพระสวามีสุดที่รัก ในสมัยนั้น หญิงใดที่สามีทอดทิ้ง หญิงนั้นจะถูกเรียกว่า “หญิงหม้าย” 
กลายเป็นหญิงที่สังคมรังเกียจ พระนางพิมพาเองทรงคิดว่าพระองค์เองก็ตกอยู่ในสภาพเช่นนั้น จึงอับอาบและ
เสียพระทัยมาก อีกทั้งสิ่งแวดล้อมที่ทรงพบเห็นก็ยิ่ งท าให้ทุกข์พระทัยมากขึ้น ไม่ว่าจะเป็นพระแท่นที่บรรทม 
สิ่งของเครื่องใช้ของพระสวามี รวมทั้งภาพความหลังครั้งเคยมีความสุขร่วมกัน ยิ่งทอดพระเนตรเห็นยิ่งทรง
หวนระลึกถึงก็ยิ่งท าให้ปวดร้าวพระทัยมากขึ้น ยังพระโอรสราหุลอีกเล่า ทอดพระเนตรเห็นแล้วก็ยิ่งท าให้อาลัย



20 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อสง่เสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลีย้งเดี่ยว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 15-24. 
 

หาพระสวามีมากขึ้น เพราะทรงมีพระพักตร์คล้ายพระสวามียิ่งนัก (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ในส่วนของพระนางยโสธรา นั้นด้วยความรักและความนับถือเป็นอย่างยิ่งในพระสวามี เมื่อท่านได้ฟัง
ข่าวว่า พระสวามีทรงนุ่งห่มผ้ากาสาวะ ตั้งแต่นั้นก็ทรงผ้ากาสาวะบ้าง ได้สดับว่าพระสวามีเสวยภัตหนเดียว ก็
เสวยภัตหนเดียวบ้าง ทรงสดับว่าพระองค์ทรงละที่นั่งที่นอนใหญ่ ก็ทรงบรรทมเฉพาะบนเตียงน้อยอันขึงด้วย
แผ่นผ้า ทรงทราบว่าพระองค์ทรงละเว้นจากของหอมมีดอกไม้เป็นต้น ก็ทรงงดเว้นดอกไม้และของหอมบ้าง อีก
ทั้งยังต้องดูแลพระโอรสซึ่งนางก็ทรงได้เลี้ยงดูพระโอรสมาเป็นเวลา 7 ปี กว่าพระพุทธเจ้าจะเสด็จมาเยี่ยม พระ
นางก็ได้ทรงดูแลพระโอรสด้วยพระองค์เอง ดังนี้เป็นต้น ได้ทรงปฏิบัติเช่นนี้ จนเจ้าชายสิทธัตถะได้บรรลุพระ
โพธิญาณ ตรัสรู้เป็น พระอนุตรสัมมาสัมพุทธเจ้า 

 
วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อส่งเสริมแม่เลี้ยงเดี่ยว 

1. หลักธรรมเพื่อการดูแลสุขภาพร่างกายและจิตใจ 
หลักธรรมที่ใช้ในการดูแลสุขภาพร่างการจิตใจ ของแม่เลี้ยงเดี่ยว ที่ประสบปัญหาการเลี้ยงลูกคน

เดียว ในทางพุทธศาสนาคือหลักโยนิโสมนสิการ "โยนิโสมนสิการ" นั้นแบ่งได้เป็น 2 ค า คือ "โยนิโส" มาจาก 
"โยนิ" แปลว่า เหตุ ต้นตอแหล่งก าเนิดปัญญา อุบาย วิธีทาง และ "มนสิการ" หมายถึง การท าในใจ การคิด
ค านึง นึกถึงตรึกตรอง ใส่ใจ พิจารณา ซึ่งแปลความรวมได้ว่า โยนิโสมนสิการ เป็นการพิจารณาในใจโดยแยบ
คาย คือ การคิดเพ่ือเข้าถึงความเป็นจริงโดยพิจารณาเหตุผลเป็นล าดับไปจนถึงต้นเหตุ แยกแยะองค์ประกอบ
จนเห็นความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย ลักษณะการคิดแบบโยนิโสมนสิการที่ส าคัญ 4 ประการ 

1) อุบายมนสิการ คือ ลักษณะการคิดแบบวิเคราะห์กระบวนการ ความเป็นไปของสิ่งต่างๆ เป็น
การคิดที่ช่วยให้เข้าถึงรากเหง้าแก่นแท้ของสิ่งต่างๆ 

2) ปถมนสิการ คือ ลักษณะการคิดเป็นทาง หรือคิดถูกทาง มีล าดับขั้นตอนเป็นเหตุเป็นผลกัน เป็น
ระเบียบไม่วกวน (หรือนัยหนึ่งคือการคิดหลายทาง หรือหลายแง่หลายมุมก็ได้ เพ่ือนน าไปใช้พิจารณาแนวทาง
ที่ถูกต้อง) 

3) การณมนสิการ คือ ลักษณะการคิดสืบสาวหาเหตุผล จนเกิดเป็นความสัมพันธ์ของเหตุและผล
โดยสมบูรณ์ 

4) อุปปาทกมนสิการ คือ ลักษณะการคิดมุ่งในสิ่งที่เป็นกุศล คือ ลักษณะการคิดที่มุ่งแต่สิ่งที่ดี ตัด
ขาดจากสิ่งไร้สาระ หรือสิ่งที่จะก่อให้เกิดทุกข์แก่ตนและผู้อื่น 

2. หลักธรรมในการด าเนินชีวิตทางสังคม 
ในการด าเนินชีวิตของแม่เลี้ยงเดี่ยวในสังคม ต้องเผชิญกับปัญหาหลายอย่าง ทั้งค าดูถูก นินทาใน

สังคมอินเดีย เมื่อผู้หญิงถูกสามีทอดทิ้งก็จะกลายเป็นคนที่ไม่มีคุณค่าในสังคม การน าพุทธธรรมในการด าเนิน
ชีวิตทางสังคมโดยการใช้หลักสังคหวัตถุ มาปรับใช้ในชีวิต เพ่ือเป็นเครื่องยึด เหนี่ยวใจและด าเนินชีวิตในสังคม 
การพัฒนาตนเองเป็นจิตอาสา การเสนอตัวเข้าไปร่วม กิจกรรมอันเป็นประโยชน์สุขแก่ประชาชนและสังคมหมู่
มาก ด้วยความสมัครใจ โดยไม่หวัง ผลตอบแทนใดๆ โดยจุดมุ่งหมายก็เพ่ือความสัมพันธ์และเกื้อกูลในสังคม
อย่างมีคุณธรรม 



21 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อสง่เสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลีย้งเดี่ยว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 15-24. 
 

สังคหวัตถุ แปลว่า วิธีสงเคราะห์ หมายถึง วิธีปฏิบัติเพื่อยึดเหนี่ยวน้ าใจคนอ่ืนที่ยังไม่เคยรักใคร่นับ
ถือ หรือท่ีรักใคร่นับถืออยู่แล้วให้สนิทแนบยิ่งขึ้น พูดง่ายๆ สังคหวัตถุ ก็คือ เทคนิควิธีท าให้คนรัก หรือมนต์ผูก
ใจคน นั่นเอง มีทั้งหมด 4 ประการ ดังนี้ 

1) ทาน คือ การให้ ได้แก่ การเสียสละ การเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ การแบ่งปันช่วยเหลือกันด้วยสิ่งของ 
การให้ทานให้เพ่ือขจัดกิเลส เช่น การบริจาคทานแก่สมณชีพราหมณ์ ผู้ทรงศีล เพ่ือขจัดความโลภหรือความ
ตระหนี่ เป็นการช าระจิตใจให้สะอาด ยกระดับจิตใจให้สูงขึ้น และการให้เพ่ือสงเคราะห์หรือเพ่ือยึดเหนี่ย ว
น้ าใจคนอ่ืน การท าทานโดยให้สังคหวัตถุนี้ ในแง่ปฏิบัติ หมายถึง การเฉลี่ยหรือแบ่งให้จากส่วนที่คนมีอยู่ มิใช่
ให้มากมายจนไม่เหลือ หรือให้จนผู้รับร่ ารวย จุดประสงค์เน้นที่การแสดงอัธยาศัยไมตรีมากกว่าความมากหรือ
น้อยของวัตถุที่ให้ เพราะฉะนั้น คนยากจนหรือคนที่มีวัตถุสิ่งของเล็กน้อยก็สามารถแบ่งปันให้ทานผู้อ่ืนได้ตาม
อัตภาพของตน เช่น การแบ่งปันอาหารให้เพ่ือน แบ่งปันเครื่องเขียนให้เพ่ือน เป็นต้น คุณธรรมข้อนี้จะช่วยให้
ไม่เป็นคนละโมบ ไม่เห็นแก่ตัว เราควรค านึงอยู่เสมอว่า ทรัพย์สิ่งของที่เราหามาได้ มิใช่สิ่งจีรังยั่งยืน เมื่ อเรา
สิ้นชีวิตไปแล้วก็ไม่สามารถจะน าติดตัวเอาไปได้ 

2) ปิยวาจา ได้แก่ การพูดค าสุภาพ อ่อนหวาน เพื่อให้เกิดความสมานสามัคคี ปิยวาจาท าได้ง่าย 
เพราะวาจานั้นมีในตัวเรา เพียงเรามีสติ มีเมตตาในใจก็สามารถพูดออกมาได้ ค าพูดมีอยู่ 2 ประเภท ได้แก่ (1) 
ค าพูดที่พูดออกไปแล้วคนฟังเกลียด เช่น ค าหยาบ ค าด่า ค าประชด ค ากระทบกระเทียบ ค าแดกดัน ค าสบถ 
เป็นต้น ค าพูดเหล่านี้เรียกว่า "อัปปิยวาจา" (2) ค าพูดที่พูดออกไปแล้วท าให้คนฟังรัก เช่น ค าอ่อนหวาน ค า
ชมเชยจากใจจริง ค าพูดที่ชวนให้เกิดความสมัครสมานไมตรี เป็นต้น 

3) อัตถจริยา หมายถึง การบ าเพ็ญประโยชน์ช่วยเหลือกันและกันในวงแคบ และบ าเพ็ญ
สาธารณประโยชน์ในวงกว้าง หลักธรรมข้อนี้มุ่งสอนให้คนพัฒนาตน 2 ด้าน คือ การท าตนให้เป็นประโยชน์ 
และท าในสิ่งที่เป็นประโยชน์ การท าตนให้เป็นประโยชน์ หมายถึง ท าตนให้มีคุณค่าในสังคมที่ตนอาศัยอยู่ 
อย่างค าพังเพยที่ว่า "อยู่บ้านท่านอย่างนิ่งดูดาย ปั้นวัวปั้นควายให้ลูกท่านเล่น" หรือ "อยู่ก็ให้เขาไว้ใจไปก็ให้เขา
คิดถึง" คนที่ไม่นิ่งดูดายมีอะไรพอจะช่วยเหลือคนอ่ืนและสังคมได้ก็เอาใจใส่ขวนขวายช่วยเหลือตามสติก าลัง 
ทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า "คนท าหมู่คณะให้งดงาม" อยู่ที่ไหนก็สร้างความเจริญที่นั้น วิธีท าตนให้เป็น
ประโยชน์และท าสิ่งที่เป็นประโยชน์ อาจท าได้หลายวิธี เช่น การตั้งใจศึกษาเล่าเรียน ฝึกฝนอบรมตนให้เป็นคน
เจริญด้วยความรู้ ความสามารถ เป็นบุตรที่ดีของบิดามารดา เป็นศิษย์ที่ดีของครูอาจารย์เป็นนักเรียนที่ดีของ
สถานศึกษา เป็นพลเมืองที่ดีของประเทศชาติ ตลอดจนเป็นศาสนิกชนที่ดีของพระพุทธศาสนา 

4) สมานัตตตา การวางตนเสมอต้นเสมอปลาย หมายถึง การวางตนได้เหมาะสม มีความหมาย 2 
ประการ คือ (1) วางตนได้เหมาะสมกับฐานะที่ตนมีอยู่ในสังคม เช่น เป็นหัวหน้าครอบครัว เป็นบิดามารดา 
เป็นครูอาจารย์ เป็นเพ่ือนบ้าน เป็นต้น ตนอยู่ในฐานะอะไรก็วางตนให้เหมาะสมกับฐานะที่เป็นอยู่ และท าได้
อย่างเสมอต้นเสมอปลาย (2) ปฏิบัติตนอย่างสม่ าเสมอต่อคนทั้งหลาย ให้ความเสมอภาค ไม่เอารัดเอาเปรียบ
ผู้อ่ืน เสมอในสุขและทุกข์ คือ ร่วมสุขร่วมทุกข์ ร่วมรับรู้ปัญหา และร่วมแก้ปัญหาเ พ่ือประโยชน์ของสังคม 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

สรุปได้ว่า ผลลัพธ์ที่พึงเห็นได้ในปัจจุบัน ด้วยสังคหวัตถุ เป็นขั้นที่ส าคัญท่ีสะท้อนความส าเร็จของผู้
เป็นแม่ได้ อย่างดี ในชีวิตของค าว่า แม่ คงไม่มีสิ่งอ่ืนใดที่จะท าให้ตนมีความสุขไปได้ นอกจากการได้เห็น 
ความสุขของลูกและความส าเร็จของลูก ผลลัพธ์ที่สะท้อนมาจากความรัก ความตั้งใจ ความอดทน ที่มีต่อลูก 
แม่คงไม่ได้คาดหวังอะไรจากลูก เพียงปรารถนาให้ลูกได้เป็นคนดี ประสบความส าเร็จ ได้ท าในสิ่งที่ลูกรัก อยาก



22 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อสง่เสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลีย้งเดี่ยว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 15-24. 
 

ให้ลูกมีความสุข เมื่อลูกมีความสุข แม่ย่อมมีความสุขตามไปด้วย ว่าง่าย ๆ คือ ความภาคภูมิใจของแม่สะท้อน
จากความส าเร็จของลูกนั่นเอง 

3. หลักธรรมเพื่อการเลี้ยงดูลูก 
 ในการอบรมเลี้ยงดูบุตร โดยหลักพ้ืนฐานเริ่มจากบิดามารดาเป็นหัวหน้าครอบครัว เป็นผู้น า และ
เป็นผู้ส่องแสงสว่างให้กับบุตรธิดา ท่านยกให้บิดามารดา เป็นเหมือนทิศตะวันออก คือทิศที่พระอาทิตย์ขึ้น ซึ่งมี
ความส าคัญมาก คือดวงอาทิตย์ขึ้นมาก็ส่องแสงสว่าง น าทางการด าเนินชีวิตของคนและสัตว์ทั้งหลาย ดังนั้น
ชีวิตของลูก บิดามารดาก็เป็นแบบอย่างและให้แสงสว่าง คือให้ความรู้ ความเข้าใจ แนะน าวิธีการด าเนินชีวิต 
และให้แม่แต่ชีวิตของลูก พระพุทธเจ้าทรงแสดงฐานะของพ่อแม่ไว้ว่า 

1) เป็นพระพรหม เป็นผู้ให้ก าเนิด เป็นผู้สร้างชีวิตให้กับลูก แล้วก็เป็นผู้เลี้ยงลูก 
2) เป็นบูรพาจารย์ของลูก คือ เป็นครูอาจารย์คนแรก สอนทุกอย่างที่ใช้ในการด าเนินชีวิต หรือ

เป็นพื้นฐานในการด าเนินชีวิตได้ด้วยตนเองต่อไป 
3) เป็นอาหุไนยบุคคลของลูก หมายถึงบิดามารดาเป็นอรหันต์ของลูก คือ มีคุณธรรม มีจิตใจที่

บริสุทธิ์ต่อลูก รักลูกด้วยใจจริง ไม่มีอะไรเคลือบแฝง 
ในฐานะที่เป็นบิดามารดา พึงรู้จัก บุตร 3 ประเภท และให้การศึกษาอบรมให้เป็นบุตรชนิดที่ดีที่สุดคือ 
1) อภิชาตบุตร คือบุตรที่ยิ่งกว่าบิดามารดา ดีเลิศกว่าบิดามารดา 
2) อนุชาตบุตร คือ บุตรที่ตามเยี่ยงอย่างบิดามารดา เสมอด้วยบิดามารดา 
3) อวชาตบุตร บุตรที่ต่ าลงกว่าบิดามารดา เสื่อมทรามท าลายวงศ์ตระกูล 
บิดามารดา เป็นผู้ใกล้ชิดบุตรธิดาที่สุด มีอิทธิพลในการหล่อหลอมบุตริดาให้เป็นพลเมืองดี หรือเป็น

พลเมืองร้ายมากกว่าใครๆ แต่บิดามารดาทุกคนย่อมปรารถนาให้บุตรธิดาของตนเป็นพลเมืองดี เป็นคนดีของ
ครอบครัวและของสังคมท้ังสิ้น เพ่ือให้บรรลุจุดประสงค์อันนี้ บิดามารดาจ าเป็นต้องมีจรรยาบรรณ คือมีหน้าที่
ที่จะต้องปฏิบัติต่อบุตรธิดาของตน เมื่อบิดามารดาปฏิบัติหน้าที่อันนี้แล้ว นอกจากจะท าให้บุตรธิดาเป็นคนดีได้
ดังประสงค์แล้ว ยังเป็นเหตุให้บุตรธิดา เกิดความส านึกและซาบซึ้งในตัวบิดามารดาว่าเป็นผู้มีพระคุณแก่ตน
อย่างแท้จริง และเป็นเหตุจูงใจให้บุตรธิดาสนองตอบพระคุณในโอกาสต่อไปด้วย บิดามารดาที่จะได้ชื่อว่าเป็น 
พ่อแก้ว แม่แก้ว ของลูกนั้น ก็เพราะได้ท าหน้าที่ทั้ง 5 ประการให้สมบูรณ์ คือ (กรมการศาสนา, 2538) 

1) ห้ามปรามป้องกันจากความชั่ว บิดามารดาต้องคอยอบรมสั่งสอน ตักเตือน และสอดส่องดูแลและ
ป้องกันไม่ให้ลูกของตนเองมีความประพฤติปฏิบัติไปในทางท่ีไม่ดี ไม่เหมาะสม และหลีกหนีจากความชั่วทั้งปวง 

2) ดูแลฝึกอบรมให้ลูกตั้งอยู่ในความดี บิดามารดามีความรักความปรารถนาดีต่อลูกอย่างเปี่ยมล้น การ
อบรมสั่งสอนตักเตือนจึงเป็นหน้าที่หลักของบิดามารดา โดยหวังให้ลูกมีความประพฤติปฏิบัติไปในทางที่ดีที่งาม
มีความเจริญก้าวหน้าในชีวิต และปรารถนาให้ลูกมีความสุขในชีวิตในที่สุด 

3) ให้ศึกษาศิลปวิทยา บิดามารดาปรารถนาให้ลูกมีความรู้ มีวิชาชีพติดตัวสามารถน าเอาความรู้ใน
วิชาชีพ ไปประกอบอาชีพได้ซึ่งเพียงหวังให้ลูกสามารถพ่ึงตนเอง และสร้างฐานะของตนเองและครอบครัว ให้มี
ความเจริญก้าวหน้าตลอดไป ไม่ใช่หวังพ่ึงบิดามารดาตลอดไป ซึ่งหากบิดามารดาเสียชีวิตลูก ๆก็ไม่สามารถจะ
พ่ึงพิงตนเองได้ ดังนั้นบิดามารดาจึงส่งเสริมลูกของตนเองให้ได้รับการศึกษาในระดับที่สูงขึ้นไป เรื่อย ๆ  

4) เป็นธุระในเรื่องจะมีคู่ครองที่สมควร บิดามารดาคอยให้ค าแนะน าสั่งสอนลูกเกี่ยวกับการเลือก
คู่ครองให้ถูกต้องและเหมาะสม รวมทั้งให้ลูกปฏิบัติตามจารีตประเพณีของสังคม ไม่คิดชิงสุกก่อนห่าม หมายถึง 
ไม่มีเพศสัมพันธ์กับคู่ครองของตนเองก่อนวัยอันควร หรือก่อนที่จะแต่งงานกัน เป็นต้น 



23 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อสง่เสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลีย้งเดี่ยว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 15-24. 
 

5) มอบทรัพย์สมบัติให้เมื่อมีโอกาส การมอบทรัพย์สมบัติให้ลูกตามโอกาสอันเหมาะสม เช่น 
ช่วยเหลือโดยมอบทรัพย์สมบัติให้ลูกในขณะที่ก าลังตั้งตัว หรือเริ่มต้นชีวิตคู่เพ่ือเป็นทุนทรัพย์ในการด าเนินชีวิต 
ครอบครัวในอนาคตและการมอบมรดกเป็นพินัยกรรมให้กับลูก ๆ อย่างยุติธรรม เมื่อบิดามารดาเสียชีวิตแล้ว  
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า, 2544) 

บิดามารดาผู้ปฏิบัติตามหน้าที่ทั้ง 5 ประการนี้ ถือว่าได้ประพฤติตามจรรยาบรรณที่ก าหนดไว้เป็นหลัก 
และจัดว่าได้ประพฤติเป็นธรรม และประพฤติตนเป็นแบบอย่างที่ดีโดยแท้ ผลที่ได้รับ นอกจากจะท าให้บิดา
มารดาได้รับความรักนับถือจากบุตรธิดาแล้ว ยังเป็นเหตุให้สังคมส่วนรวมพลอยสงบสุขและเรียบร้อยไปด้วย 

สาเหตุที่จ าเป็นจะต้องมีการก าหนดหน้าที่หรือจรรยาบรรณของบิดามารดาคือ 
1) เพ่ือให้บิดามารดาส านึกในหน้าที่ของการเป็นพ่อแม่ที่ดี 
2) เพ่ือรักษาคุณภาพความเป็นมนุษย์ไว้ในฐานะผู้ให้ 
3) เพ่ือแก้ปัญหาสังคมเรื่องบิดามารดาทอดทิ้งบุตรธิดา 
4) เพ่ือสร้างหลักประกันให้แก่สังคมระหว่างบิดามารดากับบุตรธิดา 
5) เพ่ือจรรโลงคุณธรรมของบิดามารดาไว้ในส านึกของบุตรธิดา 
6) เพ่ือป้องกันมิให้บุตรธิดาประพฤติเสียหาร เพราะไม่มีผู้ดูแลเอาใจใส่ 
7) เพ่ือให้บุตรธิดาได้เห็นแบบอย่างและแนวทางในการประพฤติปฏิบัติตัวที่ดีในสังคม 
8) เพ่ือให้บิดามารดาคอยประคับประคอง เป็นพ่ีเลี้ยงบุตรธิดาจนกว่าจะช่วยตัวเองได้ ไม่เป็นภาระ

ให้แก่สังคม 
หากบิดามารดาได้ปฏิบัติตามหน้าที่ของท่านมาเป็นอย่างดี ไม่ขาดตกบกพร่อง ไม่กลัวต่อความ

ยากล าบากอย่างครบถ้วนบริบูรณ์แล้ว บิดามารดาซึ่งตามหลักของพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นทิศเบื้องหน้า 
เพราะเป็นบุคคลที่ลูกได้รู้จักและใกล้ชิดที่สุด ถึงกับพระพุทธองค์ทรงตรัสเรียกว่า “ทิศเบื้องหน้า”เป็นบุคคลที่
บุตรธิดาควรบ ารุงเลี้ยงดูเอาใจใส่ และให้ความส าคัญก่อนกว่าใครๆ ทั้งสิ้น 

 
สรุป 

การด าเนินชีวิตของแม่เลี้ยงเดี่ยวจะสามารถด ารงสภาพครอบครัวและดูแลลูกให้ใช้ชีวิตในสังคมได้
อย่างเป็นปกติและมี ความสุขได้หรือไม่ในระดับใด โดยการน าหลักธรรม เช่น สังคหวัตถุ 4  มีการสงเคราะห์ 
การให้ทานด้วยการเสียสละประโยชน์ส่วนตนเพื่อเกื้อกูลแก่ประโยชน์ส่วนรวม ไม่เห็นแก่ตัว ไม่ผูกมัดในสิ่งที่ตน
รักหวงแหน ปิยวาจา คือวาจาอันไพเราะ คอยสนับสนุนให้เกิดความสามัคคี ไร้ความเสียดสีเสียดแทง ท าร้าย
น้ าใจให้เกิดความแตกแยกกับสังคม ท าตนให้เป็นประโยชน์คอยช่วยเหลือเกื้อกูลแนะน าในสิ่งที่เป็นประโยชน์
ในการด าเนินชีวิตให้กับสังคม และท าอย่างสม่ าเสมอ หน้าที่ของบิดามารดาพึงกระท าต่อบุตร คือให้การ
อุปการะช่วยแนะน าสั่งสอน ห้ามปรามจากสิ่งที่ไม่ดี  และโยนิโสมนสิการ เป็นการพิจารณาถึงเหตุถึงผลที่
เกิดข้ึน ด้วยวิธีการที่แยบคาย ซึ่งถือเป็นหลักส าคัญในการด าเนินชีวิตของแม่เลี้ยงเดี่ยว นับตั้งแต่ช่วงที่แม่ เลี้ยง
เดี่ยวเผชิญกับสภาพปัญหา จนกระทั่งสามารถก้าวข้ามผ่านอุปสรรคในชีวิตมาได้ เริ่มต้นด าเนินชีวิตใหม่ใน
ระดับพัฒนาตนเอง ให้เป็นแบบอย่างที่สามารถเลี้ยงลูกได้จนประสบความส าเร็จ ตนเองและลูกสามารถด าเนิน
ชีวิตในสังคมได้อย่างมีความสุข เมื่อผ่านพ้นปัญหามาได้ก็สามารถเป็นแม่เลี้ยงเดี่ยวแบบอย่างที่มีคุณค่า เป็น
แบบอย่างแก่การเรียนรู้ส าหรับผู้ตัดสินใจย่างเข้าสู่การใช้ชีวิตแม่เลี้ยงเดี่ยว ที่มีคุณภาพชีวิตที่ดี ตามแนวทาง
พระพุทธศาสนา 



24 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมเพื่อสง่เสริมการด าเนินชีวิตของแม่เลีย้งเดี่ยว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 15-24. 
 

เอกสารอ้างอิง 
กรมการศาสนา. (2538). คู่มือการศึกษานักธรรมและธรรมศึกษาชั้นตรี. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์การศาสนา. 
ประทุมวดี ปิยธรรมศิริ. (2550). ชีวิตการท างานและสวัสดิการส าหรับมารดาที่เลี้ยงดูบุตรตามล าพัง. สารนิพนธ์

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาสังคมสงเคราะห์ศาสตร์. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2544 ). นวโกวาทฉบับประชาชน. พิมพ์ครั้งที่ 13. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ส านักนโยบายและแผน. (2560). นโยบายและยุทธศาสตร์การพัฒนาสถาบันครอบครัว พ.ศ. 2560-2564. 

กรุงเทพมหานคร: ส านักงานปลัดกระทรวงมหาดไทย.  
 
 
   



การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
An Analysis of Fire Metaphor in the Aggikhandhopama Sutta 

 
พระครูสิริปัญญาภรณ์(สุธีร์ ตันโห) 

PhrakruSiripanyaporn (Suthee Thanho) 
โรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา วัดหัวดงนาค่าย จังหวัดมหาสารคาม                                

Phrapariyatthamma School, General Education Department 
Wat HuaDongNaKhai, MahaSarakham Province 

E-mail: tanho2515@gmail.com 
 

Received: 10 February 2021; Revised: 21 February 2021; Accepted: 5 March 2021 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสูตร พบว่า ไฟ 
(อัคคิ) ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา มี 4 ประเภท ใหญ่ คือ 1) ไฟคือราคะ มีกามคุณ 5 คือ รูป เสียง 
กลิ่น รส สัมผัส เป็นเชื้อ 2) ไฟคือโลภะมีความอยากได้ไม่มีที่สิ้นสุดเป็นเชื้อ 3) ไฟคือโทสะมีมานะความถือตัว 
เป็นเชื้อ 4) ไฟคือโมหะมีอวิชชา ความไม่รู้ พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัส ออกเป็น 2 สาย คือ ราคะกับโลภะ ราคะ
ตามปกติแล้วจะทรงสอนบรรพชิต โลภะจะสอนฆราวาส และโทสะ โมหะ ทั้งสองนี้ จะสอนทั้งบรรพชิตทั้ง
ฆราวาส 

การอุปมาด้วยเรื่องไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสูตร สามารถอุปมาได้ว่ามนุษย์ไม่รู้เท่าทัน ไม่รู้ว่าสิ่งที่ท า
ให้เดือดร้อนอยู่นั้นคือไฟ เผลอเติมเชื้อแบบไม่รู้ตัว พอไฟมีเชื้อก็ท าให้ไฟแผดเผาจิตใจมนุษย์ท าให้เดือดร้อนทั้ง
ตนเอง แล้วยังแสดงออกทางกาย ทางวาจา ท าให้สังคมรอบข้างพลอยล าบากไปด้วย ไฟในทางพระพุทธศาสนา
ซึ่งส่วนใหญ่เป็นนามธรรม ที่พระพุทธองค์ ทรงใช้อุปมาอุปไมยเปรียบเทียบไฟว่าความไม่อ่ิมด้วยเชื้อ เมื่อมีเชื้อ
ไฟอยู่ เช่นฟืน น้ ามัน ตราบใดตราบนั้นไฟก็ย่อมไม่มีวันดับ เมื่อไม่มีเชื้อไฟก็ดับ เมื่อเรารู้เท่าทันเช่นนี้แล้วก็
หาทางดับเชื้อไฟคือกิเลสที่อยู่ในใจของมนุษย์ให้ได้ 

  
ค าส าคัญ: การอุปมา, ไฟ (อัคคิ), อัคคิขันโธปมสูตร 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



26 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

Abstract 
 This article aims to study and analyze the metaphor of fire (aggi) in the Aggi 
Khandhopama Sutra. It was found that there are 4 major types of fire (aggi) in Buddhist 
scriptures: Taste, touch, as fuel 2) Fire is greed, having endless desire as fuel, 3) Fire, anger, 
arrogance as fuel, 4) Fire, moha, having ignorance. The Lord Buddha spoke of two streams: 
lust and ignorance. Lobha, lust, is normally taught by the monks. Lobha teaches the lay 
people and the annoyance of the two of them teaches both the monks and the lay people. 
 The Parable of Fire (Aggi) in the Akkhandhomas Sutta It can be compared that human 
beings are ignorant. Didn't know that the thing that was bothering him was the fire. 
Accidentally add infection without knowing When the fire was fertilized, it scorched the 
hearts of human beings, causing trouble to themselves. It also manifests itself physically and 
verbally, making the surrounding society difficult as well. Fire in Buddhism, which is mostly 
abstract at the Buddha He used a metaphor to compare fire to being unsatisfied with fuel. 
When there is fuel, such as wood, oil, as long as the fire will never be extinguished. When 
there is no fuel, it is extinguished. When we are aware of this, then we can find a way to 
extinguish the fire that is the defilement that is in the human heart. 
 
Keywords: Metaphor, Fire (Aggi), AggikhandhopamaSutta 
  
บทน า 

พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมแก่สาวกแต่ละครั้ง พระพุทธองค์จะให้ความส าคัญกับทั้งผู้ฟัง  และ
หลักธรรมที่จะทรงแสดง ในแต่ละวัน เมื่อถึงปัจฉิมยาม พระพุทธองค์จะเสด็จเข้าพระคันธกุฎี  ทรงบรรทมสีห
ไสยาสน์อย่างมีพระสติสัมปชัญญะ พิจารณาหรือสอดส่องเลือกสรรว่า ในวันต่อไป มีบุคคลใดที่ควรเสด็จไป
โปรดเป็นการพิเศษ เมื่อทรงก าหนดพระทัยแล้วก็จะเสด็จไปโปรดในช่วงเช้า  ก่อนท าภัตกิจ บุคคลผู้ที่
พระพุทธเจ้าเสด็จไปแสดงธรรมโปรดนั้นทรงพิจารณาจากอุปนิสัยเป็นส าคัญ ไม่ทรงให้ความส าคัญกับชาติชั้น
วรรณะ แตพิ่จารณาจากความถึงพร้อมแห่งอุปนิสัยของบุคคลว่าได้รับ การขัดเกลามามากน้อยเพียงใด ในส่วน
ของหลักธรรมนั้น ก็ทรงเลือกหัวข้อธรรมให้ตรงกับอุปนิสัย และจริตของผู้ฟัง ท าให้การเผยแผ่ธรรมของพระ
พุทธองค์ด าเนินไปอย่างมีประสิทธิภาพ สามารถ แก้ปัญหาของบุคคลได้ตรงจุด คือ ผู้ฟังพิจารณาไตร่ตรองตาม
แล้วเกิดความเข้าใจอย่างแจ่มแจ้ง คล้อยตามอยากน าไปปฏิบัติ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) คนที่มีโอกาสได้สดับพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าจึงมีทุกเพศทุกวัย ทั้งหญิง และ
ชาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  2539) นับตั้งแต่พระราชามหากษัตริย์
มหาอ านาจที่นับถือพระพุทธเจ้า เช่น พระเจ้า ปเสนทิโกสล (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) จนกระทั่งจัณฑาลผู้ต่ าต้อยผู้ได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า เช่น นางจัณฑาลี  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) มีทั้ง คนที่ก าลังมีความสุขเต็มที่และคนที่ประสบกับความ
ทุกข์จนแทบจะเอาชีวิตไม่รอด บุคคลที่มีสภาพ ดังกล่าวนี้มีหลายคน เช่น นางปฏาจาราผู้สุญเสียทั้งสามีและ
บุตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) บุคคลเหล่านี้เมื่อได้มีโอกาสสดับ   



27 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

พระธรรม ส่วนมากเกิดความรู้ถูก เข้าใจถูก เกิดปัญญาแล้วน้อมน าธรรมไปเป็นแนวทางด าเนินชีวิตบางคนอาจ
พัฒนาตนได้ถึงขั้นเป็นพระอริยบุคคล ที่เป็นเช่นนี้เป็นเพราะพระพุทธเจ้าเป็นผู้ฉลาด ในอุบายส าหรับสั่งสอน
ธรรม ด้วยเหตุนี้ พระอรรถกถาจารย์อุปมาบทบาทของพระพุทธเจ้าว่า ทรงเป็นเหมือนนายแพทย์ผู้ฉลาดใน
การประกอบยารักษาโรค ดังความในสรณัตตยวรรณนาตอนหนึ่งว่า “พระพุทธเจ้าเปรียบเหมือนแพทย์ผู้ฉลาด 
เพราะทรงสามารถก าจัด พยาธิคือกิเลสพร้อมทั้งอนุสัย ออกได้ , พระธรรมเปรียบเหมือนเภสัชยาที่ทรงปรุง
ถูกต้องแล้ว, พระสงฆ์ผู้มีพยาธิคือกิเลสและอนุสัย อันระงับแล้ว เปรียบเหมือนหมู่ชนที่พยาธิระงับแล้ว เพราะ
ประกอบยา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ในเรื่องเกี่ยวกับการสอนธรรมของพระพุทธเจ้านั้น ทรงใช้เทคนิคการสอนธรรมหลายแบบ หากเรื่อง
นั้นเป็นนามธรรมก็จะท าให้เป็นรูปธรรม หรือ “ทรงท าของยากให้ง่าย” ธรรมะเป็นนามธรรม ละเอียดอ่อน
เข้าใจยาก พระองค์ทรงมีเทคนิควิธีท าให้ง่ายขึ้น ซึ่งท าได้หลายวิธีเช่น  

1) ใช้อุปมาอุปไมย บางเรื่องที่พึงรู้ได้ด้วยอุปมาอุปไมย พระองค์ทรงใช้ เช่น ตรัส บอก เหล่าสาวกของ
พระองค์ว่า ธรรมะที่ทรงตรัสรู้นั้นมีมากดุจใบไม้ในป่า แต่ทรงน ามานิดเดียวเฉพาะ ที่จ าเป็นจะต้องรู้ดุจใบไม้ 
ในก ามือดังนี้ เป็นต้น  

2) ยกนิทานประกอบ ทรงยกนิทานชาดก (เรื่องราวของพระองค์เมื่อครั้งเป็น พระโพธิสัตว์ บ าเพ็ญ
บารมีในชาติก่อนๆ) เช่น พระเวสสันดรชาดก หรือทรงน านิทานพ้ืนบ้านโบราณ มาเล่า ให้ฟัง ดังเรื่อง ตาบอด
คล าช้างแปดคน ต่างคนต่างคล าแต่ละส่วนของช้าง แล้วเข้าใจว่าตนรู้จัก ช้าง ดีจึงทะเลาะทุบตีกัน แล้วสรุปว่า 
“คนที่รู้เห็นเพียงบางแง่มุมมักจะทะเลาะทุ่มเถียงกัน เพราะทิฐิ (ความเห็น)”  

3) ใช้สื่อการสอน พระพุทธองค์ทรงใช้สื่อการสอนเพ่ือให้ผู้ฟังเข้าใจชัดเจนขึ้น ดั งทรง สอนสามเณร
ราหุลเรื่องโทษของการพูดเท็จทั้งที่รู้ โดยทรงใช้ขันตักน้ าเทลงทีละนิดจนหมดขันแล้ว คว่ าขันลง แล้วทรงยกขัน
เปล่าขึ้น ตรัสสอนว่า คนที่พูดเท็จทั้งที่รู้ย่อมเทความดีงามออกทีละนิด จนหมดไปในที่สุด อีกครั้งหนึ่งทรงใช้
แว่นส่องหน้าเป็นสื่อในการสอนเรื่อง สติสัมปชัญญะ แว่นมีไว้ ส่องดูใบหน้าฉันใด สติสัมปชัญญะก็มีไว้ก ากับตน
เพ่ือส่องดูเรื่องที่คิด การที่ท าและค าที่พูดฉันนั้น พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549)  

บรรดาเทคนิคการสอน 3 อย่างนี้ เทคนิคการสอนที่ได้รับการยกย่อง เป็นวิธีที่โดดเด่น ที่สุดที่ทรงใช้ 
คือ “การอุปมาอุปไมย” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) ซึ่งเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “อุปมาโวหาร” เพราะท าให้
สามารถ สื่อสารหรือแสดงเรื่องที่เข้าใจอยากให้เข้าใจง่าย การใช้เทคนิคการสอนแบบอุปมาอุปไมยนี้จึงเป็น  
ความสามารถพิเศษอย่างหนึ่งของพระพุทธเจ้า ดังความในคัมภีร์อปทานตอนหนึ่งว่า “พระมุนีผู้ทรง ทราบใน
ความคิดของสัตว์ทั้งปวง ทรงฉลาดในข้ออุปมา เพียงตรัสตอบปัญหาข้อเดียว ก็หมดความ สงสัยในข้อธรรมนั้น
ได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อพระพุทธองค์สอนธรรมโดยการ
อุปมาอุปไมยแก่พระสาวกจนบรรลุ ธรรมเป็นพระอรหันต์ พระเถระเหล่านั้นก็เรียนรู้การอุปมาไปใช้ต่อๆ กัน
จนเกิดเป็นความนิยม ในยุคต่อๆ มา สอดคล้องกับความตอนหนึ่งในคัมภีร์เถรคาถาว่า “ข้ออุปมาที่ท าให้เข้าใจ
ได้ด้วยเนื้อความ บัณฑิตทั้งหลาย ได้แสดงไว้แล้ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) จึงกล่าวได้ว่า การสอนแบบใช้อุปมาอุปไมยเป็นเทคนิคการสอนที่มีความส าคัญและมีประสิทธิภาพมาก
ในพระพุทธศาสนา ธรรมที่จะสอน ด้วยวิธีอุปมาก็มักจะเป็นธรรมที่ลึกซึ้ง คนที่จะสอนด้วยวิธีอุปมาได้ก็ต้อง
ผ่านการฝึกฝนมาเป็นอย่างดี ไม่เช่นนั้นอาจจะสื่อสารกันผิดพลาด หรือเกิดโทษจากการใช้ อุปมา การใช้
อุปมาอุปไมย ในการสอนธรรมจึงควรฝึกให้ช านาญ อีกประการหนึ่งที่ถือเป็นเรื่องส าคัญมาก คือ ส าหรับบุคคล
บางคนหากพูดด้วยภาษา ธรรมดา หรือแบบบรรยายก็จะไม่อาจเข้าใจเรื่องที่ต้องการสื่อได้ จะต้องอาศัยการ



28 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

อุปมาอุปไมยเท่านั้น จึงจะเข้าใจ ความข้อนี้สอดคล้องกับพุทธด ารัสตอนหนึ่งว่า “บัณฑิตบางพวกในโลกนี้ 
ย่อมรู้เนื้อความ ได้ด้วยค าอุปมา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พุทธ
ด ารัสนี้แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่า การสอนแบบอุปมาอุปไมยมีความส าคัญ และจ าเป็นมาในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา   

ส าหรับผู้ศึกษาคัมภีร์พระพุทธศาสนาจะทราบว่า เรื่องราวการสอนธรรมแบบอุปมา อุปไมยนี้พบได้
ทั่วไปในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ทั้งในคัมภีร์ระดับพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และ อนุฏีกา แต่ผู้วิจัยพบว่าใน
พระไตรปิฎกเล่มท่ี 23 ว่าด้วยการอุปมา ในอัคคิขันโธปมสูตร ที่มีเนื้อหา เกี่ยวข้องด้วยอุปมาธรรมโดยมีการใช้
เทคนิคการสอนแบบอุปมาอุปไมยตลอดทั้งเรื่อง เพ่ือเตือนให้  ภิกษุทั้งหลายพากเพียรในการศึกษาปฏิบัติ ไม่
ประมาทซึ่งจะเห็นได้ว่า วิธีการสอนที่เป็นหลักส าคัญ ที่ทรงใช้สอนปวงชนทั้งหลายมากกว่าวิธีอ่ืนก็คือ การยก
อุปมาขึ้นมาสอนนี้เอง และค าสอนก็แตกต่าง กันไปตามบุคคลและโอกาส ซึ่งมีความโดดเด่นและมีเอกลักษณ์
เฉพาะตัว อีกทั้งยังมีความกระชับ และชัดเจนด้วยความเหมาะสมของไวยากรณ์ ที่เป็นไปในลักษณะของการ
แสดงธรรม หรือการอธิบาย สิ่งต่างๆ เพ่ือให้เกิดความเข้าใจที่ชัดเจนและมีความเพลินเพลิน ท าให้เกิดความ
ประทับใจและซาบซึ้ง ในอรรถรสเพราะท าให้เกิดจินตนาการของผู้ฟังในลักษณะต่างๆ ทั้งที่เป็นนามธรรมหรือ
รูปธรรม แม้ว่าบางครั้งการแสดงธรรมนั้นก็มีความชัดเจนแล้วแต่เมื่อได้น าอุปมาอุปไมยมาประกอบเข้าก็จะท า 
ให้เกิดความงดงามทางภาษามากยิ่งๆ ขึ้นไป ลักษณะการอุปมาอุปไมยจะท าให้เกิดความเข้าใจชัด ในอรรถ 
และธรรมมากยิ่งข้ึน เช่นพระองค์ทรงเปรียบอุปมาอุปไมยด้วยการเล่าเรียนที่เหมือนงูพิษไว้  ในอลคัททูปมสูตร 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ดังข้อความมีดังนี ้

บุรุษต้องการงูพิษ เที่ยวแสวงหางูพิษ เขาพบงูพิษตัวใหญ่จึงจับมันที่หาง งูพิษตัวนั้น สามารถที่จะกัด
เข้าท่ีมือ แขน หรืออวัยวะที่ใดท่ีหนึ่งท าให้เขาเสียชีวิตได้ นั้นเพราะว่าเขา จับงูพษิไม่ดี ฉันใด, ภิกษุในธรรมวินัย
นี้ เล่าเรียนธรรมแล้วไม่ไตร่ตรอง ไม่พิจารณาด้วยปัญญา มุ่งแต่จะเรียนเพ่ือความรู้ไปข่มขู่คนอ่ืน หรือกลัวถูก
นินทาว่าไม่มีความรู้ การเล่าเรียนนั้น ย่อมไม่เกิดประโยชน์แก่เธอ แต่ก่อโทษโดยส่วนเดียว (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)ดังนั้น การสอนธรรมโดยใช้เทคนิคอุปมาอุปไมยนอกจาก
จะมีส่วนช่วยในการท าความ เข้าใจแล้วยังช่วยให้เนื้อหาที่แสดงมีความไพเราะ มีความสละสลวยทางการใช้
ภาษา ท าให้เรื่อง ที่สื่อสารนั้นมีความน่าอ่านและน่าฟังเพ่ิมขึ้น 
 
ไฟ (อัคคิ) ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

1. ความหมายของไฟในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  
ผู้วิจัยได้ศึกษาเอกสารที่ปรากฏเรื่องไฟ (อัคคิ) ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาได้ให้ความหมายเรื่องไฟไว้โดย

มีนัยต่างๆ กันดังต่อไปนี้ 
ในอัคคิขันธูปมสูตร พระผู้มีพระภาคตตรัสกับภิกษุทั้งหลายว่า การที่บุคคลผู้ทุศีล มีธรรมลามก         

มีความประพฤติสกปรก น่ารังเกียจ ปกปิดกรรมชั่ว มิใช่สมณะ แต่ปฏิญาณว่าเป็นสมณะ มิใช่ผู้ประพฤติ
พรหมจรรย์แต่ปฏิญาณว่าประพฤติพรหมจรรย์ เน่าใน มีความก าหนัดกล้า ยินดีการกราบไหว้ การอัญชลีกรรม 
การบริโภคจีวร บิณฑบาต เตียงตั่ง วิหารที่เขาถวายด้วยศรัทธา ย่อมเป็นไปเพ่ือความฉิบหายมิใช่ประโยชน์ 
เพ่ือทุกข์สิ้นกาลนาน แก่บุคคลผู้ทุศีลนั้น และบุคคลผู้ทุศีลนั้นเมื่อตายไปย่อมเข้าถึงอบาย ทุคติ วินิบาต นรก 
เพราะเหตุนั้นแหละ ภิกษุพึงศึกษาอย่างนี้ว่า เราทั้งหลายพึงบริโภค จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานปัจจัย
เภสัชบริขาร ของชนเหล่าใด ปัจจัยของชนเหล่านั้นจักมีผลมาก มีอานิสงส์มาก และการบรรพชาทั้งหลายจักไม่



29 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

เป็นหมนั มีผล มีก าไร ภิกษุนั้นเมื่อพิจารณาเห็นประโยชน์ตน เห็นประโยชน์ผู้อ่ืน หรือเห็นประโยชน์ทั้งสอง ก็
ควรที่จะให้ประโยชน์นั้นให้ส าเร็จด้วยความไม่ประมาท เมื่อพระผู้มีพระภาคตรัสไวยากรณภาษิตนี้ จบลงแล้ว 
โลหิตร้อนพุ่งออกจากปากภิกษุ 60 รูป ภิกษุ 60 รูป กราบทูลว่าท าได้ยากและลาสิกขา สึกมาเป็นคฤหัสถ์ อีก 
60 รูป จิตหลุดพ้นจากอาสวะ เพราะไม่ถือมั่น (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง, 2525) 

ในอาทิตตปริยายสูตร พระพุทธเจ้าทรงแสดงไฟทั้ง 3 นี้ โปรดชฎิลพันกว่ารูป มีอุรุเวลกัสสปะเป็น
หัวหน้า ทรงตรัสว่า“ อายตนะ 12 มีตาและรูป เป็นต้น เป็นของร้อน ร้อนเพราะไฟราคะ โทสะ โมหะ ไฟ คือ
ราคะ ย่อมเผาสัตว์ผู้ก าหนัดแล้ว หมกมุ่นแล้วในกามทั้งหลาย ส่วนไฟคือโทสะ ย่อมเผาชนผู้พยาบาท มีปกติฆ่า
สัตว์ ส่วนไฟคือโมหะ ย่อมเผาชนผู้ลุ่มหลง ผู้ไม่ฉลาดในธรรมของพระอริยเจ้า ไฟ 3 กองนี้ย่อมตามเผาหมู่สัตว์
ผู้ไม่รู้สึกว่าเป็นไฟ ผู้ยินดียิ่งในกายตน ทั้งในภพนี้และภพหน้า สัตว์เหล่านั้นย่อมเพ่ิมพูนนรก ก าเนิดสัตว์
ดิรัจฉาน อสุรกาย และปิตติวิสัย เป็นผู้ไม่พ้นไปจากเครื่องผูกแห่งมาร “ธรรมที่ดับไฟ 3 กองนี้ ทรงตรัสว่า“ 
ส่วนสัตว์เหล่าใดประกอบความเพียรในพระศาสนาของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทั้งกลางคืน กลางวัน มนสิการ
อารมณ์ว่าไม่งามอยู่เป็นนิตย์ ย่อมดับไฟ คือ ราคะได้ ย่อมดับไฟคือโทสะได้ด้วยเมตตา และดับไฟคือโมหะได้
ด้วยปัญญา อันเป็นเครื่องให้ถึงความช าแรกกิเลส “ปรมัตถ ได้อธิบายเพ่ิมเติมไว้ว่า ชื่อว่า ไฟ เพราะอรรถว่า 
ลวกลน เช่น ไฟราคะ ชื่อว่า ราคัคคิ เพราะเกิดขึ้นแล้วลวกลน คือไหม้สัตว์ทั้งหลาย ราคะเกิดขึ้นแล้วดับยาก 
ท าให้กลัดกลุ้ม เป็นทุกข์ในการไม่ได้สิ่งที่ต้องการ การมนสิการอาการ 32 (เช่น ผมไม่งาม ขนไม่วาม เป็นต้น) 
และอสุภภาวนา เช่น เพ่งซากศพขึ้นอึด เป็นต้น ย่อมป้องกัน บรรเทา และละก าจัดราคะได้เมตตาภาวนาที่แผ่
ไปยังทิศต่างๆ โดยนัยว่า คือขอสัตว์ทั้งหลายจงมีสุข ก็ช่วยป้องกัน บรรเทา และละโทสะได้ การเจริญวิปัสสนา
ปัญญา พิจารณาขันธ์และอายตนะ เป็นต้น รู้แจ้งชัดความจริงของสังขารทั้งหลาย ความหลงไม่รู้ (อวิชชา , 
โมหะ) ก็ถูกก าจัดได้ เมื่อว่าโดยมรรค ไฟ คือราคะและโทสะ ย่อมละได้สิ้นเชิงเด้วยอานาคามิมรรค, ไฟ คือ 
อวิชชา ละสิ้นเชิงด้วยอรหัตตมรรค 

พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ) ได้กล่าวถึงไฟในคัมภีร์พระพุทธศาสนาว่า อัคคิ (ไฟ 3) คือ 
หมายถึง สิ่งที่มีการแผดเผา ท าให้เกิดความเร่าร้อนจนถึงกับท าลายล้างสิ่งต่างๆลงไปพระพุทธเจ้าทรง อุปมา
กิเลสทั้ง 3 กองคือ ราคะ โทสะ โมหะ ว่ามีลักษณะเหมือนกับไฟ เพราะเมื่อกิเลสกองใดกองหนึ่ง เกิดขึ้นภายใน
ใจของบุคคล จะแผดเผาก่อให้เกิดความเร่าร้อนขึ้นภายในจิตใจ ถ้ารุนแรงก็จะแสดงออกมาในรูปของการล้าง
ผลาญ ท าลายกัน ทางกายบ้าง ทางวาจาบ้าง เป็นพฤติกรรมที่เรียกว่าทุจริตทั้งหลายในโลกนี้ พระราชธรรม
นิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ), 2535)  

พระธรรมโกศาจาย์ (พุทธทาสภิกขุ) ได้กล่าวว่า  คนที่ตกอยู่ในอ านาจของกิเลสยังต้องการอาหารทาง
ตา หู จมูก ลิ้น กาย แสวงหากันไปตามวิสัยปุถูชน ท่านให้ค าเปรียบไว้ว่า "กลางคืนอัดควัน กลางวันเป็นไฟ"  
หมายถงึการนอนไม่หลับกระสับกระส่ายมือก่ายหน้าผาก คิดจะแสวงหาอย่างนั้นอย่างนี้คิดจะกระท าเพ่ือให้ได้
เงิน ได้ลาภหรือสิ่งต่างๆที่ตนปรารถนา อันเป็นควันกลุ้มอยู่ในใจ เพราะมันยังมือค่ า ลุกไปไหนไม่สะดวก ต้อง
ทนอดนอนอัดควันอยู่ ครั้นถึงวันรุ่งขึ้น ก็ออกวิ่งไปตามความต้องการของ "ควัน" ที่อัดไว้เมื่อคืน นี่เรียกว่า 
"กลางวันเป็นไฟ" เป็นอาการของจิตใจที่ไม่ได้รับความสงบ ไม่ได้รับอาหารทางธรรมเป็นความกระหาย ไปตาม
อ านาจของกิเลส และตัณหา "กลางคืนอัดควัน" ร้อนรุ่มอยู่แล้วตลอดคืน "กลางวันยังเป็นไฟ" คือทั้งร้อนทั้งไหม้
อะไรไปในตัวเสร็จตลอดทั้งวันแล้วจะหาความสงบเยือกเย็นอย่างไรได้ ถ้าคนเราต้อง "กลางวันอัดควัน กลางวัน
เป็นไฟ" ไปจนตลอดชีวิต ถึงตายแล้ว จะเป็นอย่างไรบ้าง ขอให้ลองคิดดู เขาเกิดมาทนทุกข์ทรมานจนตลอด
ชีวิต คือนับตั้งแต่เกิดจนกระทั่งเน่าเข้าโลกไปทีเดียว โดยไม่มีสติปัญญาที่จะระงับดับไฟ  ดับควันนั้นเสียเลย 



30 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

บุคคลชนิดนี้จะต้องอาศัยสติปัญญาของบุคคลประเภทพระพุทธเจ้า ส าหรับช่วยแก้ไขให้เบาบางลงตามส่วน 
เมื่อเขาได้เข้าใจสิ่งทั้งหลายทั้งปวงถูกต้องตามความเป็นจริงมากขึ้นเท่าไรควันหรือไฟก็จะลดน้อยลงเท่านั้น  
(พุทธทาสภิกขุ, 2508) 

2. ประเภทของไฟ (อคัค)ิ ในคมัภีรพ์ระพุทธศาสนา 
 ตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาเถรวาทมีการกล่าวอ้างเอาไฟหรือธาตุไฟมาเป็นเครื่องมือในการ
สอนธรรมแก่พุทธบริษัททั้งหลาย โดยแยกเป็นประเภทได้ ดังนี้ 
 ค าสอนเรื่องไฟเปรียบกับความชั่วที่จ าต้องละเว้น ท าลายให้หมดสิ้น เป็นค าสอนที่มุ่งเน้นให้พุทธบริษัท
ก าจัดกิเลสอันเป็นต้นตอของความทุกข์ โดยยกเอาไฟมาเปรียบเทียบว่าเป็นสิ่งชั่วร้าย เช่น เปรียบอกุศลมูลราก
เง้าของความชั่วว่าเป็นไฟ (อัคคิ ไฟ 3) ที่เผาไหม้สรรพสัตว์ตลอดเวลา คือ (1) ราคัคคิ ไฟคือราคะ (2) โทสัคคิ 
ไฟคือโทสะ (3) โมหัคคิ ไฟคือโมหะ  
 ค าว่าไฟ หมายถึง สิ่งที่มีการแผดเผา ท าให้เกิดความเร่าร้อนจนถึงกับท าลายล้างสิ่งต่างๆ ลงไป 
พระพุทธเจ้าทรงอุปมากิเลสทั้ง 3 กอง คือ ราคะ โทสะ โมหะ ว่ามีลักษณะเหมือนกับเป็นไฟ เพราะเมื่อกิเลส
ทั้ง 3 กองนี้ กองใดกองหนึ่ง เกิดขึ้นภายในใจของบุคคล จะแผดเผาก่อให้เกิดความเร่าร้อนขึ้นภายในจิตใจ ถ้า
หากว่าความรู้สึกที่ประกอบด้วย ราคะ โทสะ โมหะ  รุนแรงก็แสดงออกมาในรูปของการล้างผลาญท าลายทาง
กายบ้าง ทางวาจาบ้าง ทางใจบ้างเป็นพฤติกรรมที่เรียกว่า ทุจริตทั้งหลายในโลกนี้ 
 ราคัคคิ ได้แก่ ความรู้สึกที่เกิดความก าหนัด รักใคร่ ยินดี ที่เกิดขึ้นจากการก าหนดอารมณ์ที่ตนได้
ประสบ ว่ารูปสวย เสียไพเราะ กลิ่นหอมรสอร่อย โผฏฐัพพะน่าจับต้อง มีความมุ่งมาดปรารถนา ที่จะได้สิ่ง
เหล่านั้นมาไว้ภายในครอบครองของตน การเกิดขึ้นนั้น อาจจะเกิดจากรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะที่ผ่านมา
ในขณะนั้นๆ บุคคลไปก าหนดโดยลักษณะดังกล่าว หรืออาจจะเกิดจากการเหนี่ยวนึกขึ้นภายใน นึกถึงรูปที่สวย 
เสียงไพเราะ กลิ่นหอม รสอร่อย สิ่งที่น่าจับต้องในอดีตที่ตนเก็บไว้ภายในใจซึ่งกลายเป็นธาตุ เป็นเชื้อที่มีอยู่
ภายในใจ บุคคลจะมีการจ าหมายว่า รูปอย่างนั้นสวยเสียงอย่างนี้ไพเราะ กลิ่นอย่างนั้นหอม รสอย่ างนี้อร่อย 
สิ่งอย่างนั้นน่าจับ ต้อง แล้วก็จะคิดถึงตรึกนึกถึง หมกมุ่นครุ่นคิดในเรื่องเหล่านั้น จนก่อให้เกิดความเร่าร้อนขึ้น
ภายในใจ คือ มีความต้องการที่จะได้สิ่งเหล่านั้นไว้ในครอบครอง เมื่อความรู้สึกแรงขึ้นก็จะกลายเป็นความเร่า
ร้อนภายในใจ เผาลนใจของบุคคล ถ้าหากว่าเกิดขึ้นมากก็จะเผาลนมากจนจิตใจกระสับกระส่ายเร่า ร้อน 
บุคคลสามารถสังเกตได้ว่า เมื่อใจไปตรึกนึกถึงอารมณ์ในลักษณะนี้ก็จะท าให้ไขว่คว้าปรารถนา จนถึงเป็นการ
แสวงหา ถ้าความรู้สึกก าหนัดรุนแรงก็ออกมาในลักษณะ ของการประพฤติผิด ในทางประเวณีเป็นต้น จากนั้นก็
อาจจะถึงกับมีการต่อสู้กัน ประหัตประหาร กัน เพลิงราคะก็แผดเผาจิตใจจนถึงกับเสียอวัยวะ ชีวิต ร่างกาย
ของบุคคลนั้นในที่สุด 
 โทสัคคิ ไฟ คือ โทสะ ได้แก่ ความเร่าร้อนที่เกิดขึ้นเพราะความไม่ยินดีไม่พอใจความหงุดหงิด ความ
โกรธ คือ ความอาฆาต พยาบาท โดยก าหนดหมายรูปว่าไม่ดี เสียงไม่ไพเราะกลิ่นไม่หอม รสไม่อร่อย สิ่งนั้นไม่
น่าจับต้อง แล้วก็จะตรึกด้วยความไม่พอใจ ไม่ยินดีในสิ่งเหล่านั้น บางครั้งอาจจะกระจายออกไปอย่างที่ทรง
แสดงในรูปของ อาฆาตวัตถุ คือวัตถุเป็นที่ตั้งแห่งความอาฆาตพยาบาท เช่นคิดว่าคนนั้นเคยท าอันตรายแก่เรา 
คนนั้นได้เคยท าอันตรายต่อญาติมิตรของเรา คนนั้นได้เคยท าประโยชน์เกื้อกูลแก่ศัตรูของเรา ซึ่งเป็นเรื่องที่ผ่าน
มาแล้ว แต่ก็น ามาคิดด้วยความโกรธ ความไม่พอใจ บางครั้งก็จะคิดว่าคนนั้นก าลังจะท าอันตรายต่อเรา คนนั้น
ก าลังท าอันตรายต่อญาติมิตรของเรา คนนั้นก าลังท าประโยชน์เกื้อกูลแก่คนที่ เป็นศัตรูของเรา ความโกรธ
เกิดขึ้นเพราะปรารภการกระท าของบุคคลอ่ืนในขณะปัจจุบัน และซ้ าร้ายไปยิ่งกว่านั้นบางครั้งจะมีการคิดใน



31 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

ลักษณะของการคาดหมายว่าคนนั้นอาจจะท าอันตรายต่อเรา คนนั้นอาจจะท าอันตรายต่อญาติมิตรของเรา คน
นั้นอาจจะท าประโยชน์เกื้อกูลแก่คนที่เป็นศัตรูของเรา จากนั้นไฟ คือ ความโกรธ ความประทุษร้าย ความ
อาฆาตพยาบาท ก็จะเกิดข้ึนเผาลนใจของบุคคล 
 โมหัคคิ ไฟ คือ โมหะ จะส าแดงตัวออกมาในลักษณะของความเซื่องซึม หงอยเหงาท้อถอย หดหู่ 
จนถึงกับรู้สึกชาเย็นในอารมณ์ทั้งหลาย บางครั้นก็จะออกมาในรูปของความฟุ้งซ่าน ซัดส่ายไปของจิตใจ 
บางครั้งก็ออกมาในรูปของความไม่รู้ ไม่เข้าใจ หรือเคลือบแคลงสงสัยในเรื่องต่างๆ จนถึงกับไม่รู้ว่าอะไรเป็น
บาปบุญคุณโทษ ประโยชน์ไม่ใช่ประโยชน์ไฟทั้ง 3 ประการนี้ ไฟ คือ ราคะ มีโทษน้อยแต่คลายได้ช้า เกิดขึ้น
แล้วจะเป็นสนิมใจกัดกร่อนใจอยู่เป็นเวลานาน ไฟ คือ โทสะ มีโทษมากแต่คลายได้เร็ว ซึ่งจะสังเกตได้ว่า เวลา
เกิดความโกรธขึ้นมา คนนั้นจะโกรธอยู่นานไม่ได้ ความโกรธจะเริ่มลดแต่ถ้าปริมาณความโกรธแรง  คนหยุด
ความโกรธไว้ไม่ได้ จะท าจะพูดออกมาในลักษณะที่รุนแรง ความเดือดร้อนก็จะเกิดขึ้นติดตามมา ส่วนไฟ คือ 
โมหะ นั้นเป็นความหลง ความงมงาย ความไร้เหตุผล มีโทษมากจนถึงเป็นมิจฉาทิฏฐิ และจะหายไปจากจิตใจ
ของบุคคลได้ช้าที่สุด (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

สรุป หลักสามประการนี้จะเกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน เพราะเมื่อบุคคลมีราคะในเรื่องใด โมหะก็จะตามมา 
เมื่อมีสิ่งใดมากระทบกับโมหะนั้น ก็จะบันดาลโทสะในที่สุด บุคคลใดเปิดโอกาสให้อกุศลมูลนี้พอกพูนอยู่ในใจ 
ก็จะกลายเป็นบุคคลที่วนเวียนอยู่กับการคิดผิด  ท าผิด มองอะไรผิดๆ ไม่อาจหลุดพ้นไปสู่อิสระภาพทาง
ความคิดและปัญญาได ้

 
วิเคราะห์การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสูตร 

อัคคิขันโธปมสูตร คือ พระสูตรที่ว่าด้วยการอุปมาด้วยกองไฟ ซึ่งเป็นการอุปมาที่ต้องการให้ทราบถึง
ผลวิบากกรรมที่จะได้รับของภิกษุผู้ทุศีลที่จะได้รับ ถือว่าเป็นพระสูตรที่ส าคัญ หากจะศึกษาเรื่องอัคคิขันโธปม
สูตรให้ถูกต้องสิ่งที่จะต้องศึกษา ประเด็นส าคัญ ไปตามล าดับดังนี้  

1. ความส าคัญการอุปมาด้วยไฟ (อคัค)ิ ในอคัคิขนัโธปมสูตร 

ไฟ (อัคคิ) ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา จากพระไตรปิฎก และอรรถกถา ได้ให้ความหมายว่าเป็นกิเลส 
เป็นรากเหง้าหรือต้นเหตุแห่งความชั่วทั้งปวง คือราคะ โทสะ และโมหะ เป็นของต่ า เลว ทราม ท าให้เสื่อมท า
ให้เศร้าหมอง เปรียบได้ดังไฟมีลักษณะเป็นของร้อน ร้อนเพราะไฟ 3 กอง คือราคะ โทสะ และโมหะนี้ ร้อน
เพราะ อายตนะภายใน อายตนะภายนอก วิญญาณ ผัสสะ ร้อนเพราะอวิชชา ตัณหา อุปาทานที่ เข้าไปยึดมั่น 
ถือมั่น เนื่องจากไม่มีวิชชาที่ มองเห็นตามความเป็นจริง หลงยึดว่า เป็นตัว เป็นตน เป็นมลทิน เป็นสิ่งเศร้า
หมอง มีแต ่โทษ จัดเป็นอกุศลธรรม ก่อให้เกิดความ เดือดร้อนทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน กิเลสทั้ง 3 ประเภท รวม
เรียกว่าอกุศลมูล ลักษณะของกิเลสในพระไตรปิฎก แบ่งออกเป็น 3 ลักษณะ ดังนี้  

1) กิเลสอย่างหยาบ เป็นกิเลสที่ แสดงออกทางกาย และทางวาจา คือกายทุจริต 3 ประการ มีการ
ฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ และ การประพฤติผิดในกาม ทางวาจาทุจริต 4 ประการ คือ การพูดเท็จ การพูดค า
หยาบ การพูดส่อเสียด และการพูดเพ้อเจ้อ อันเป็นเหตุ ท าให้เดือดร้อน ที่ปรากฏขึ้นมากมายในสังคมปัจจุบัน 
ดังนั้น การด าเนินชีวิตด้วยความไม่รู้ ในโทษภัย และหลงงมงายไปตามอ านาจแห่งกิเลส จึงเป็นชีวิตที่ไร้คุณค่า
ไร้ประโยชน์ และยังจะท าให้ประสบกับความทุกข์ในภายภาค หน้าอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้  

2) กิเลสอย่างกลาง เป็นกิเลสที่มีอ านาจต่อจิตใจ ท าใจให้ไม่สงบ คุกรุ่น เศร้า หมอง เป็นทุกข์ กลัด
กลุ้มรุมเร้าจิตใจให้เดือดร้อน กระวนกระวาย ไม่แสดงออกทางกายและ ทางวาจา ท าให้จิตใจเปลี่ยนแปลงไป



32 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

ตาม อ านาจของกิเลสนั้นๆ บั่นทอนความสุข (ชาญยุทธ หาญชนะ, 2561) ความสงบของจิตใจ คอยกางกั้น
ขัดขวางจิตไม่ให้เห็นสภาพตามความเป็นจริง ปิดกั้นบดบังปัญญามิให้เกิดขึ้น เมื่อเกิดขึ้นกับผู้ใดแล้ว  จะท าให้
จิตใจของผู้นั้นถดถอยต่ าลง  

3) กิเลสอย่างละเอียด กิเลสที่ผูกมัด จิตใจไว้กับทุกข์ เป็นกิเลสอย่างละเอียดที่  สะสมอยู่ใน
ภวังคจิต หรือ จิตไร้ส านึกของคนเรา ถ้ายังไม่มีอารมณ์ภายนอกมากระทบแล้ว กิเลสชนิดนี้จะยังนอนสงบอยู่
ไม่แสดงอาการปรากฏออกมาให้เห็น เป็นกิเลสที่ละเอียดอย่างยิ่งและนอนเนื่องอยู่ในขันธ สันดานของทุกคน
จะแสดงตัวก็ต่อเมื่อมีเหตุปัจจัยมากระตุ้น อุปมาเหมือนตะกอนที่นอนอยู่ก้นแก้ว น้ าในแก้วดูใสสะอาด ถ้าไม่
สังเกต ให้ดีจะมองไม่เห็นตะกอนที่สะสมอยู่เบื้อง ล่าง แต่เมื่อใดน้ านั้นถูกรบกวน เมื่อนั้นตะกอนจะฟูฟุ้งขึ้น
ตามแรงกระทบที่น้ าทันที กิเลสขั้นนี้เรียกว่า “อนุสัยกิเลส” กิเลสอย่างละเอียดแบ่งได้เป็นสังโยชน์และอนุสัย
กิเลส สรุปว่า กิเลสจ าแนกออกเป็น 3 ลักษณะ ได้แก่ กิเลสอย่างหยาบ คือ โลภะ โทสะ โมหะ กิเลสอย่างกลาง
คือ โลภะ โทสะ โมหะ และกิเลสอย่าง ละเอียด คือโลภะ โทสะ โมหะ  

กระบวนการเกิดของกิเลสตาม หลักปฏิจจสมุปบาท ซึ่งแสดงความจริงตาม กระบวนการของมันเอง ที่
เป็นไปตาม ธรรมชาติล้วนๆ การเกิดและการดับของทุกข์ อย่างเป็นระบบ ซึ่งเป็นไปในแบบสัมพันธ์กัน เป็น
ระบบวงจรที่ไม่มีจุดเริ่มต้นและจุดจบ โดยมีอวิชชา(ความไม่รู้) เป็นตัวเริ่มต้น แม้ อวิชชาจะได้ชื่อว่าเป็น
ประธาน แต่อวิชชาก็ ยังมีเหตุหรืออิงอาศัยเหตุปัจจัยอ่ืน อุปมา ดั่ง เมล็ดพืชที่จะงอกงามขึ้นได้จ าเป็นต้องมี
เหตุคือดินและน้ าเป็นปัจจัยในการงอกขึ้นเป็นต้น ฉันใด เหตุแห่งทุกข์ทั้งหลายจึงเปรียบได้ดั่งเมล็ดพืชจ าต้อง
อาศัยเหตุต่างๆ มาเป็นปัจจัย ดังที่แสดงในวงจรปฏิจจสมุป บาท ซึ่งเปรียบได้ดังดินและน้ ามาเป็นปัจจัย จึงจัก
เติบโตขึ้นเป็นความทุกข์ได้ฉันนั้น กระบวนธรรมดังกล่าวนี้ ได้แก่ อวิชชา สังขาร วิญญาณ นามรูป สฬายตนะ 
ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภพ ชาติ ชรามรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส และอุปายาส กระบวนการ
เกิดของกิเลส จะอยู่ภายใต้ กฎปฏิจจสมุปบาทอันเป็นไปตามกฎที่ว่า “เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมีเพราะสิ่งนี้เกิด สิ่งนี้
จึง เกิด”กระบวนการเกิดของกิเลส คือกระบวนธรรมที่เป็นไปอย่างต่อเนื่องสัมพันธ์กันในรูป กระแสแห่งความ
เป็นเหตุปัจจัยอิงอาศัยกันและกันมีลักษณะสัมพันธ์กับอารมณ์หรือสิ่งเร้าแบบเป็นระบบวงจรโดยไม่มีจุดเริ่มต้น 
และจุดจบ โทษของรากเหง้าของกิเลส ได้แก่ ราคะมีโทษน้อย แต่คลายช้า โทสะมีโทษมาก แต่คลายเร็ว โมหะ
มีโทษมาก แต่คลายช้า จะ เห็นได้ว่า มีความแตกต่างกันในการให้ผล ของความชั่วที่กระท าขึ้น ทั้งทางกาย 
ทาง วาจา และทางใจที่เป็นอกุศลกรรมที่เป็นเหตุ แต่ที่เหมือนกันคือให้ผลเป็นความทุกข์ ทั้งหมดเสมอ และยัง
เป็นเหตุปัจจัยส่งผลไป ให้ได้รับโทษทั้งในโลกนี้และโลกหน้าท าให้ต้องเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในวัฏสงสาร และที่
ส าคัญที่สุด โทษของกิเลสสามารถขัดขวางการท าฌาน มรรค ผล นิพพาน 
 2. ประเภทการอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสูตร 

ค าสอนเรื่องไฟเปรียบกับความดีที่จ าต้องปฏิบัติพระพุทธศาสนาเถรวาทกล่าวถึงไฟ 3 กอง ที่มวล
มนุษย์พึงท าการบูชา พึงปรนนิบัติให้ดีตามสมควรแก่ฐานะความเป็นอยู่ ได้แก่  (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

ไฟประเภทที่ 1 คือ มารดาบิดาที่ควรเคารพบูชา (อาหุเนยฺยคฺคิ) ผู้ที่บุตรธิดาพึงท าการบูชาปฏิบัติต่อ
ท่านทั้งสองให้อยู่ดีกินดี มีความย าเกรง เชื่อฟังค าสอนของท่าน ดังพระพุทธพจน์ว่าภิกษุทั้งหลาย มารดาและ
บิดา เป็นผู้อันบุตรทั้งหลายของตระกูลเหล่าใดบูชาแล้วภายในเรือน ตระกูลเหล่านั้น ชื่อว่ามีพรหม มารดาและ
บิดาเป็นผู้อันบุตรทั้งหลายของตระกูลเหล่าใดบูชาแล้วภายในเรือน ตระกูลเหล่านั้นชื่อว่ามีบุรพาจารย์ มารดา
และบิดา เป็นผู้อันบุตรทั้งหลายของตระกูลเหล่าใด บูชาแล้วภายในเรือน ตระกูลเหล่านั้ นชื่อว่ามีบุรพเทพ 



33 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

มารดาและบิดาเป็นผู้อันบุตรทั้งหลายของตระกูลเหล่าใดบูชาแล้วภายในเรือน ตระกูลเหล่านั้นชื่อว่ามีอาหุ
เนยยบุคคล ภิกษุทั้งหลาย ค าว่าพรหมบุรพาจารย์ บุรพเทพอาหุเนยยบุคคล นี้เป็นชื่อของมารดาและบิดา ข้อ
นั้นเพราะเหตุไร เพราะมารดาและบิดา เป็นผู้มีอุปการะมาก เป็นผู้ประคบประงมเลี้ยงดูบุตร เป็นผู้แสดงโลกนี้ 
แก่บุตรฯ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

ใจความแห่งพุทธพจน์ที่แสดงถึงไฟประเภทที่ 1 อาหุเนยยัคคิบุคคลข้างต้นแสดงให้เห็นถึงความส าคัญ
ของบิดามารดาว่าประกอบด้วยบทบาทและหน้าที่ในการเลี้ยงดูอบรมบุตรธิดาด้วยฐานะ 4 ประการ ได้แก่ 

1) เป็นพระพรหมของบุตรธิดา ผู้สร้างชีวิตของบุตรธิดา ด้วยการแสดงโลก น าเสนอโลกนี้แก่บุตรธิดา
อย่างถูกต้องอันจะเป็นพ้ืนฐานส าหรับเตรียมบุตรธิดาให้พร้อมที่จะเข้าสู่สังคมและเลี้ยงลูกด้วยคุณธรรม คือ 
พรหมวิหารครบ 4 ประการได้แก่ (1) เมตตา ความรักใคร่ ความปรารถนาจะให้เป็นสุข มิใช่รักเกี่ยวข้องกับ
กามราคะ (2) กรุณา ความหวั่นใจ ความสงสาร (3) มุทิตา ความบันเทิงหรือเบิกบานใจ (4) อุเบกขา ความวาง
เฉย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   

บิดามารดา ได้ชื่อว่าเป็นพรหมของลูก เพราะท่านมีพรหมวิหารทั้ง 4 ต่อบุตร คือ (1) ปรารภถึงบุตรใน
ครรภ์ว่าเมื่อไรจะได้เห็นบุตรซึ่งหาโรคมิได้หนอ ดังนี้ ได้แก่ เมตตา (2) เมื่อบุตรยังอ่อนอยู่ เหลือบยุงเป็นต้นกัด 
นอนหลับยากหรือร้องไห้ ความสงสารก็เกิดขึ้นแก่บิดามารดา ดังนี้ ได้แก่ กรุณา (3) เมื่อเห็นบุตรวิ่งเล่นไปมา
ได้หรือเมื่อตั้งอยู่ในวัยอันงาม ก็ย่อมมีจิตเบิกบาน ดังนี้  ได้แก่ มุทิตา (4) เมื่อบุตรธิดา มีภรรยาและสามี อยู่
ครองเหย้าเรือนต่างหากแล้ว ความวางเฉยย่อมมีแก่บิดามารดาด้วยเหตุเห็นบุตรสามารถตั้งตนได้แล้ว ดังนี้ 
ได้แก่ อุเบกขา 

2) เป็นบุรพเทพของบุตรธิดา เพราะท่านคอยป้องกันคุ้มภัย และคอยเอาใจใส่ ไม่ให้บุตรธิดา     ได้รับ
อันตรายใดๆ ทุกอย่างทุกประการ ท่านเลี้ยงดูมาก่อนผู้มีความปรารถนาดีคนอ่ืนๆ 

3) เป็นบุรพาจารย์ของบุตรธิดาเป็นครูอาจารย์คนแรกผู้สอนความรู้พ้ืนฐานในการด าเนินชีวิต 
4) เป็นอาหุไนยบุคคลหรือพระอรหันต์ของบุตรธิดา โดยมีความสุจริตบริสุทธิ์ใจต่อลูก และเป็น

ตัวอย่างในทางคุณธรรมความดีงามควรค่าแก่การเคารพบูชาของบุตรธิดา 
บุตรพึงปฏิบัติชอบต่อบิดามารดา 5 ประการ ได้แก่ 
1) ท่านได้เลี้ยงเรามาแล้ว เราเลี้ยงท่านตอบ 
2) ช่วยท างานให้ท่าน 
3) สืบทอดวงศ์ตระกูล 
4) ประพฤติตนให้เป็นคนควรรับทรัพย์มรดก 
5) เมื่อท่านล่วงลับไปแล้ว ท าบุญอุทิศให้ท่าน 
บิดามารดาพึงปฏิบัติต่อบุตรธิดา 5 ประการ ได้แก่ 
1) ห้ามไม่ให้ท าความชั่ว 
2) สอนให้ตั้งอยู่ในความดี 
3) ให้ศึกษาศิลปะวิทยาการต่างๆ 
4) หาคู่ครองที่เหมาะสมให้ 
5) มอบทรัพย์สมบัติให้ในเวลาอันสมควร 
ไฟประเภทที่ 2 ได้แก่ สมณพราหมณ์ ที่ควรแก่ทักษิณา (ทักขิเณยยัคคิบุคคล) ในสิงคาลกสูตร 

พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงบทบาทหน้าที่ของพระภิกษุและชาวบ้านที่ต้องปฏิบัติต่อกันจึงจะได้ชื่อว่า ได้ช่วยกัน



34 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

รักษาสถาบันพระพุทธศาสนาเถรวาทให้มั่นคงไว้ได้ กล่าวคือ พระองค์ทรงจัดพระภิกษุสงฆ์ว่าเป็นทิศเบื้องบน 
(อุปริมทิศ) ได้แก่ พระภิกษุสามเณร ชาวบ้านพึงปฏิบัติบ ารุงท่านด้วยหลัก 5 อย่าง ดังนี้ 

1) จะท าอะไรต่อท่านก็ท าด้วยเมตตา 
2) จะพูดสิ่งใดก็พูดด้วยเมตตา 
3) จะคิดสิ่งใดก็คิดด้วยเมตตา 
4) ไม่ปิดประตู คือ ไม่ห้ามไม่ให้เข้าบ้าน 
5) ให้อามิสทาน คือ สิ่งของเครื่องอุปโภคบริโภค 
ฝ่ายพระภิกษุสามเณรเองเมื่อได้รับบ ารุงเช่นนี้จากชาวบ้านแล้ว ก็ต้องอนุเคราะห์ชาวบ้านทั้งหลาย

ด้วยหลัก 5 อย่าง ดังนี้ 
1) สอนห้ามมิให้ท าความชั่ว 
2) สอนให้ตั้งอยู่ในความดี 
3) อนุเคราะห์ด้วยน้ าใจที่งาม 
4) ให้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง หรือที่ฟังแล้วให้แจ้งชัดขึ้น 
5) บอกทางสวรรค์ให้ คือ สอนให้ท าความดี เช่น ให้ทาน รักษาศีล เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   
ทิศที่ 6 นี้จัดเป็นทิศที่ต้องอาศัยความร่วมมือร่วมแรง เสียสละทั้งฝ่ายพระสงฆ์และชาวบ้านอย่างมาก

ทีเดียวจึงจะสามารถด ารงพระพุทธศาสนาเถรวาทไว้ได้ ขณะที่ชาวบ้านอุปถัมภ์บ ารุงพระสงฆ์ด้วยปัจจัย 4 โดย
ตั้งจิตกุศล มุ่งหมายใจจะท าวัดให้ดีเป็นแหล่งนาบุญ และเปิดประตูทั้งประตูบ้านและประตูใจที่จะรับพระธรรม
ค าสอน พระสงฆ์ก็ตั้งจิตอนุเคราะห์ด้วยน้ าใจอันงามคิดหวังให้ชุมชนหรือหมู่บ้านอยู่กันด้วยดีมีความสุข 
ปราศจากการเบียดเบียน และใส่ใจให้ความรู้แนะน าสั่งสอนพ่อบ้านแม่เรือนและลูกหลานของเขาให้เจริญงอก
งามในบุญที่จะท าชีวิตให้ดี มีความสัมพันธ์อันเกื้อกูล แต่ไม่เลยเถิดจนกลายเป็นคลุกคลี (พระธรรมปิฎก (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2543) 

ไฟประเภทที่ 3 คือ บุตรภรรยา และคนในปกครอง (คหปตคฺคิ) ส่วนสามีภรรยาพึงปฏิบัติต่อกันตาม
หลักปฏิบัติต่อไปนี้ 

สามีพึงปฏิบัติชอบต่อภรรยา 5 ประการ ได้แก่ 
1) ยกย่องให้เกียรติในฐานะท่ีเป็นภรรยา 
2) ไม่ดูหมิ่นดูแคลน 
3) ไม่นอกใจ 
4) มอบความเป็นใหญ่ในบ้านให้ 
5) ให้เครื่องประดับตามโอกาสอันควร 
ภรรยาพึงปฏิบัติชอบต่อสามี 5 ประการ ได้แก่ 
1) จัดการงานบ้านให้เรียบร้อย 
2) สงเคราะห์ญาติมิตรทั้งฝ่ายสามีและฝ่ายตนด้วยดี 
3) ไม่นอกใจ 
4) รักษาทรัพย์สมบัติที่สามีหามาไว้ด้วยดี 



35 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

5) ขยัน ไม่เกียจคร้านในการงานทั้งปวง (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539)   

หลักธรรมตามทิศ 6 นี้ หากสามารถปฏิบัติตามได้ ก็จะเป็นพ้ืนฐานที่ดีต่อการปฏิบัติธรรมอ่ืน ๆ ได้ง่าย 
ดังนั้น หลักธรรมอันเป็นเครื่องเชื่อมโยงยึดเหนี่ยวจิตใจของผู้คนในสังคมให้เกิดความสัมพันธ์ประสานจิตใจเป็น
หนึ่งเดียว (สังคหวัตถุ 4) ซึ่งมีอยู่ 4 ประการ ได้แก่ 

1) สงเคราะห์กันด้วยปัจจัย 4 (ทาน) 
2) พูดจากันด้วยค าสุภาพไพเราะ เป็นประโยชน์ (ปิยวาจา) 
3) ท าประโยชน์ต่อส่วนรวมร่วมกัน (อัตถจริยา) 
4) รู้จักวางตนให้ถูกต้องตามฐานะ โอกาส สถานที่ (สมานัตตตา) (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   
จากการศึกษาค าสอนเรื่องไฟเปรียบกับความดีที่จ าต้องปฏิบัติพอสรุปได้ว่า ไฟทั้ง 3 กองที่มนุษย์พึง

ท าการบูชา พึงปรนนิบัติให้ดีตามสมควรแก่ฐานะความเป็นอยู่ คือ อาหุเนยฺยคฺคิ  มารดาบิดาที่บุตรควรเคารพ
บูชา ควรปฏิบัติเลี้ยงดูให้ดีตามค าสั่งสอนของพระพุทธศาสนาว่าบุตร ต้องรู้จักหน้าที่ของบุตรว่าต้องท าหน้าที่
ของตัวเองอย่างไรเพราะการบ ารุงมารดาบิดาถือว่าเป็น มงคลอันสูงสุดของลูก ๆ ถ้าหากว่าบุตรทั้งหลายปฏิบัติ
ผิดในมารดาและบิดาทั้ง 2 นั้น ย่อมบังเกิดในอบายมีนรกเปน็ต้น  

เพราะเหตุนั้น ถึงแม้มารดาและบิดา จะมิได้ตามเผาผลาญอยู่ก็จริง ถึงกระนั้นท่านทั้ง 2 ก็ยังเป็น
ปัจจัยแก่การตามเผาผลาญ อยู่ ดังนั้น ท่านเรียก มารดา บิดาว่า อยู่ ดังนั้น ท่านเรียก มารดาบิดาว่า อาหุ
เนยยัคคิ ที่เรียกว่าอัคคิ เพราะเป็นเหตุให้บุตรผู้ปฏิบัติผิดต่อตนต้องถูกเผาไหม้ในนรกได้ ทักขิเณยยัคคิ ไฟที่
ควรแก่ทักษิณา ได้แก่ สมณพราหมณ์ภิกษุสงฆ์ชื่อว่าเป็นผู้ควรรับทักษิณา ภิกษุสงฆ์นั้น ย่อมเป็นผู้มีอุปการะ
มาก แก่พุทธศาสนาสนิกชนทั้งหลายการประกอบไว้ในกัลยาณธรรมทั้งหลายมีอาทิอย่างนี้ คือ ในสรณะ 3 ศีล 
5 ศีล 10  

การบ ารุงสมณะและพราหมณ์ผู้ตั้งอยู่ในธรรม คฤหัสถ์ผู้ปฏิบัติผิดในภิกษุสงฆ์นั้น ด่า บริภาษซึ่งภิกษุ
สงฆ์ ย่อมบังเกิดในอบายทั้งหลาย ภิกษุสงฆ์นั้น ท่านจึงเรียกว่า ทกฺขิเณยฺยคฺคิ ไฟคือทักขิเณยยบุคคล เพราะ
เป็นเหตุให้ผู้ปฏิบัติไม่ถูกต้องในภิกษุสงฆ์ถูกไฟเผาไหม้ในนรกได้ คหปตคฺคิ ไฟ คือคหบดีในโลกนี้มีบุตร ภรรยา 
ทาส คนใช้ หรือกรรมกร สามีควรดูแลให้เสื้อผ้า ให้ที่อยู่ที่อาศัยแก่บุตรภรรยา และคนรับใช้ ภรรยาควรปฏิบัติ
ต่อสามีเปรียบดังพ่อคนที่ 2 ไม่ประพฤตินอกใจท าหน้าที่ของภรรยาให้ถูกต้องถ้าปฏิบัติ 
 
องค์ความรู้ที่ได้รับ 

การอุปมาด้วยเรื่องไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสูตร พบว่า อุปมาได้ว่ามนุษย์ไม่รู้เท่าทัน ไม่รู้ว่าสิ่งที่ท า
ให้เดือดร้อนอยู่นั้นคือไฟ เผลอเติมเชื้อแบบไม่รู้ตัว พอไฟมีเชื้อก็ท าให้ไฟแผดเผาจิตใจมนุษย์ท าให้เดือดร้อนทั้ง
ตนเอง แล้วยังแสดงออกทางกาย ทางวาจา ท าให้สังคมรอบข้างพลอยล าบากไปด้วย ไฟในทางพระพุทธศาสนา
ซึ่งส่วนใหญ่เป็นนามธรรม ที่พระพุทธองค์ ทรงใช้อุปมาอุปไมยเปรียบเทียบไฟว่าความไม่อ่ิมด้วยเชื้อ เมื่อมีเชื้อ
ไฟอยู่ เช่นฟืน น้ ามัน ตราบใดตราบนั้นไฟก็ย่อมไม่มีวันดับ เมื่อไม่มีเชื้อไฟก็ดับ เมื่อเรารู้เท่าทันเช่นนี้แล้วก็
หาทางดับเชื้อไฟคือกิเลสที่อยู่ในใจของมนุษย์ให้ได้โดยปกตินั้น น้ าในแม่น้ ายังมีเวลาพร่อง หรือเต็มฝั่ง แต่
ตัณหาความอยากความต้องการนั้น มีแต่พร่องอย่างเดียวไม่มีเวลาเต็มเลย เพราะได้เท่าไรก็ไม่พอ ได้ภูเขาทอง



36 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

มาลูกหนึ่งแล้ว ก็ยังอยากได้ลูกที่สองอีก ที่สามอีก เพราะฉะนั้น เมื่อเรารู้อย่างนี้แล้วก็หาทางก าจัดเชื้อไฟ
เหล่านั้นก่อนที่ไฟนั้นจะได้เชื้อ เพราะเม่ือไฟได้เชื้อก็จะท าให้ไฟนั้นลุกลามยิ่งข้ึน ไหม้ไม่มีอะไรเหลือ  

ซึ่งไฟ 4 อย่างนี้ถ้าเกิดขึ้นในจิตใจมนุษย์แล้วถ้าไม่รู้เท่าทันไม่ดับเชื้อไฟนั้นแล้วจะเป็นอันตรายต่อสังคม
เป็นอย่างมหาศาลโดยเฉพาะไฟคือโทสะถ้าไม่รีบดับไฟก็จะสามารถท าลายล้างได้ ท าให้ประเทศทั้งประเทศ
เดือดร้อน วุ่นวายไม่มีที่สิ้นสุด แต่ในขณะเดียวกันเราใช้ประโยชน์จากไฟในทางวิทยาศาสตร์หรือไฟ ที่เราเห็น
เป็นรูปร่าง ถูกต้องสัมผัสได้อย่างมากมาย ถ้าหากไฟนั้นได้รับการควบคุม หรือจ ากัดอยู่ในที่ที่สมควร และ
เหมาะสม ทุกข์โทษ ที่เกิดจากไฟก็ย่อมไม่เกิดขึ้น ไฟคือราคะ มีโทษน้อยแต่คลายได้ช้า เกิดขึ้นแล้วจะเป็นสนิม
ใจ กัดกร่อนใจอยู่เป็น เวลานาน ไฟ คือ โทสะ มีโทษมากแต่คลายได้เร็ว ซึ่งจะสังเกตได้ว่า เวลาเกิดความโกรธ
ขึ้นมา คนนั้นจะโกรธอยู่นานไม่ได้ ความโกรธจะเริ่มลดแต่ถ้าปริมาณความโกรธแรง คนหยุดความโกรธไว้ไม่ได้ 
จะท าจะพูดออกมาในลักษณะที่รุนแรง ความเดือดร้อนก็จะเกิดขึ้นติดตามมา ส่วนไฟ คือโมหะ นั้ นเป็นความ
หลง ความงมงาย ความไร้เหตุผล มีโทษมากจนถึงเป็นมิจฉาทิฏฐิ และจะหายไปจากจิตใจของบุคคลได้ช้าที่สุด 

สรุป 
 ไฟ (อัคคิ)ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา พบว่า มี 4 ประเภท ใหญ่ คือ 1) ไฟคือราคะ มีกามคุณ 

5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส เป็นเชื้อ 2)ไฟคือโลภะมีความอยากได้ไม่มีที่สิ้นสุดเป็นเชื้อ 3) ไฟคือโทสะมี
มานะความถือตัว เป็นเชื้อ 4) ไฟคือโมหะมีอวิชชา ความไม่รู้ พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัส ออกเป็น 2 สาย คือ 
ราคะกับโลภะ ราคะตามปกติแล้วจะทรงสอนบรรพชิต โลภะจะสอนฆราวาส และโทสะ โมหะ ทั้งสองนี้ จะ
สอนทั้งบรรพชิตทั้งฆราวาส พระพุทธศาสนาก็ได้แสดงแนวทางของการเปรียบเทียบ สิ่งที่มีคุณและโทษของไฟ
เช่นกันถ้าหากเราไม่ปฏิบัติบ าเรอ หรือไม่ดูแลอย่างเหมาะสม สิ่งเหล่านั้นก็จะท าให้เกิดทุกข์ โทษแก่บุคคล
เช่นเดียวกัน พระพุทธศาสนาเถรวาทกล่าวถึงไฟ 3 กอง ที่มวลมนุษย์พึงท าการบูชา พึงปรนนิบัติให้ดีตาม
สมควรแก่ฐานะความเป็นอยู่ ได้แก่ ไฟ คือ มารดาบิดาที่ควรเคารพบูชา (อาหุเนยยัคคิ) ไฟที่ควรแก่ทักษิณา 
ได้แก่ สมณพราหมณ์ (ทักขิเณยยัคคิ) ไฟ คือ บุตรภรรยา และคนในปกครอง (คหปตัคคิ) ถ้าหากว่าบุตร
ทั้งหลายปฏิบัติผิดในมารดาและบิดา ทั้ง 2 นั้น ย่อมบังเกิดในอบาย มีนรกเป็นต้น การบ ารุงสมณะและ
พราหมณ์ผู้ตั้งอยู่ใน ธรรม คฤหัสถ์ผู้ปฏิบัติผิดในภิกษุสงฆ์นั้น ด่า บริภาษซึ่งภิกษุสงฆ์ ย่อมบังเกิดในอบาย 
ทั้งหลาย คหบดีในโลกนี้มีบุตร ภรรยา ทาส คนใช้ หรือกรรมกร สามีควรดูแลให้เสื้อผ้า ให้ที่อยู่ที่ อาศัยแก่บุตร
ภรรยา และคนรับใช้ ภรรยาควรปฏิบัติต่อสามีเปรียบดังพ่อคนที่ 2 ไม่ประพฤตินอกใจท าหน้าที่ของภรรยาให้
ถูกต้องถ้าปฏิบัติไม่ถูกต้องหรือประพฤติผิดในสามี ไฟคือ คหปตัคคิ ก็จะไหม้ทั้งในโลกนี้และโลกหน้า 
เพราะฉะนั้นควรท าความเข้าใจเรื่องไฟในทัศนะทางวิทยาศาสตร์ และไฟในทัศนะทางพระพุทธศาสนาเถรวาท 
เพ่ือที่จะได้น ามาประพฤติปฏิบัติกันได้อย่างถูกต้อง 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมมิก.  
________. (2543). บุญ-บารมีที่จะกู้แผ่นดินไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา.  
พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2535). ธรรมปริทรรศน์ 2. พิมพ์ครั้งที่ 3. นครปฐม:มหาวิทยาลัย

มหามกุฎราชวิทยาลัย.   
พุทธทาสภิกขุ. (2548). แก่นพุทธศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ.  



37 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์
พับลิเคชั่นส์ จ ากัด. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 การอุปมาด้วยไฟ (อัคคิ) ในอัคคิขันโธปมสตูร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 25-38. 

 
 



หลักสีลสามัญญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
Sīlasāmaññatā in Theravada Buddhism 

 
ประยูร แสงใส 

Prayoon Sangsai 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus 
E-mail: Prayoon0816015934@gmail.com 

 
Received: 12 February 2021; Revised: 17 February 2021; Accepted: 27 February 2021 

 
บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาหลักสีลสามัญญตา คือ ประโยชน์ที่จะเกิดแก่สงฆ์หรือส่วนรวม 
เกิดแก่บุคคล เกิดแก่ความบริสุทธิ์ แก่ประชาชน และแก่พระศาสนา สนับสนุนความมีวินัยให้หนักแน่นมั่นคง
ยิ่งขึ้น ศีลมีลักษณะเดียวกันคือทรงไว้ซึ่งกุศลธรรมเป็นลักษณะเป็นปรกติทางกาย ทางวาจา ไม่ละเมิดทุจริตแต่
ให้เป็นสุจริตพ้นจากความชั่วทั้งปวง เป็นเครื่องมือสนับสนุนการท าความดีอันเป็นจุดมุ่งหมายของชีวิต  
 ความเสมอกันทางพระวินัยและความเสมอกันโดยทิฎฐิได้แก่ ความเห็นทางธรรมเป็นคุณสมบัติอันจะ
พึงปรารถนาในสงฆ์เป็นไปเพ่ือสามัคคีเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เป็นไปเพ่ือความตั้งมั่นแห่งสงฆ์ในทางปฏิบัติสา
ราณียธรรมจะเริ่มต้นด้วยทิฏฐิสามัญญตา คือ ปรับความคิดเห็นให้ลงรอยแบบเดียวกันว่า มีพระวินัยอันเป็นข้อ
ประพฤติปฏิบัติในการด าเนินชีวิตอย่างเดียวกัน เกิดความรู้รักสามัคคี คิด พูด ท าต่อกันด้วยเมตตา เกื้อกูล
แบ่งปันกันและกัน ปฏิบัติต่อกันตามหลักพระวินัยอย่างเท่าเทียมกันด้วยสีลสามัญญตา เป็นไปเพ่ือความตั้งมั่น
แห่งคณะสงฆล์ดความขัดแย้งของบุคคลในองค์กรสืบต่อไป 
 
ค าส าคัญ: สีลสามัญญตา, ทิฏฐิสามัญญตา, พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



40 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

Abstract 
The purpose of this article is to study the principle of Sila Samanyata, which is the 

benefit that will arise to the Sangha or the public, to the individual, to the purity, to the 
people, and to the religion. Encourage discipline to be stronger and more stable. Precepts 
are of the same nature, in that they maintain wholesome virtue as a normal character in 
body and speech, without violating dishonesty, but being honest and free from all evil. It is 
a tool to support good deeds which is the purpose of life. 

The equality in monastic discipline and equality through views are: Dhamma views 
are desirable qualities in the Sangha, leading to unity. It is for the conviction of the Sangha. 
In practice, Saraneeyadhamma begins with the viewpoint of Samanyata, that is, adjusting the 
opinions to agree with the same concept that have the discipline which is the code of 
conduct in living the same life knowledge, love, unity, thinking, speaking, treating each other 
with kindness support each other Treat each other according to the principles of discipline 
equally with the common eye. It is for the determination of the Sangha to reduce conflicts 
among people in the organization. 

 
Keywords: Sila Samanyata, Ditthi Samanyata, Theravada Buddhist 
  
บทน า 

พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมแก่สาวกแต่ละครั้ง พระพุทธองค์จะให้ความส าคัญกับทั้งผู้ฟัง  และ
หลักธรรมที่จะทรงแสดง ในแต่ละวัน เมื่อถึงปัจฉิมยาม พระพุทธองค์จะเสด็จเข้าพระคันธกุฎี  ทรงบรรทมสีห
ไสยาสน์อย่างมีพระสติสัมปชัญญะ พิจารณาหรือสอดส่องเลือกสรรว่า ในวันต่อไป มีบุคคลใดที่ควรเสด็จไป
โปรดเป็นการพิเศษ เมื่อทรงก าหนดพระทัยแล้วก็จะเสด็จไปโปรดในช่วงเช้า  ก่อนท าภัตกิจ บุคคลผู้ที่
พระพุทธเจ้าเสด็จไปแสดงธรรมโปรดนั้นทรงพิจารณาจากอุปนิสัยเป็นส าคัญ ไม่ทรงให้ความส าคัญกับชาติชั้น
วรรณะ แต่พิจารณาจากความถึงพร้อมแห่งอุปนิสัยของบุคคลว่าได้รับ การขัดเกลามามากน้อยเพียงใด ในส่วน
ของหลักธรรมนั้น ก็ทรงเลือกหัวข้อธรรมให้ตรงกับอุปนิสัย และจริตของผู้ฟัง ท าให้การเผยแผ่ธรรมของพระ
พุทธองค์ด าเนินไปอย่างมีประสิทธิภาพ สามารถ แก้ปัญหาของบุคคลได้ตรงจุด คือ ผู้ฟังพิจารณาไตร่ตรองตาม
แล้วเกิดความเข้าใจอย่างแจ่มแจ้ง คล้อยตามอยากน าไปปฏิบัติ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) คนที่มีโอกาสได้สดับพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าจึงมีทุกเพศทุกวัย ทั้งหญิงและชาย 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) นับตั้งแต่พระราชามหากษัตริย์มหาอ านาจ
ที่นับถือพระพุทธเจ้า เช่น พระเจ้า ปเสนทิโกสล (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) จนกระทั่งจัณฑาลผู้ต่ าต้อยผู้ได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า เช่น นางจัณฑาลี  (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) มีทั้ง คนที่ก าลังมีความสุขเต็มที่และคนที่ประสบกับความทุกข์จน
แทบจะเอาชีวิตไม่รอด บุคคลที่มีสภาพ ดังกล่าวนี้มีหลายคน เช่น นางปฏาจาราผู้สุญเสียทั้งสามีและบุตร 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) บุคคลเหล่านี้เมื่อได้มีโอกาสสดับ พระธรรม 
ส่วนมากเกิดความรู้ถูก เข้าใจถูก เกิดปัญญาแล้วน้อมน าธรรมไปเป็นแนวทางด าเนินชีวิต บางคนอาจพัฒนาตน



41 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

ได้ถึงขั้นเป็นพระอริยบุคคล ที่เป็นเช่นนี้เป็นเพราะพระพุทธเจ้าเป็นผู้ฉลาด ในอุบายส าหรับสั่งสอนธรรม ด้วย
เหตุนี้ พระอรรถกถาจารย์อุปมาบทบาทของพระพุทธเจ้าว่า ทรง เป็นเหมือนนายแพทย์ผู้ฉลาดในการประกอบ
ยารักษาโรค ดังความในสรณัตตยวรรณนาตอนหนึ่งว่า “พระพุทธเจ้าเปรียบเหมือนแพทย์ผู้ฉลาด เพราะทรง
สามารถก าจัด พยาธิคือกิเลสพร้อมทั้งอนุสัย ออกได้, พระธรรมเปรียบเหมือนเภสัชยาที่ทรงปรุงถูกต้องแล้ว, 
พระสงฆ์ผู้มีพยาธิคือกิเลสและอนุสัย อันระงับแล้ว เปรียบเหมือนหมู่ชนที่พยาธิระงับแล้ว เพราะประกอบยา” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ในเรื่องเกี่ยวกับการสอนธรรมของพระพุทธเจ้านั้น ทรงใช้เทคนิคการสอนธรรมหลายแบบ หากเรื่อง
นั้นเป็นนามธรรมก็จะท าให้เป็นรูปธรรม หรือ “ทรงท าของยากให้ง่าย” ธรรมะเป็นนามธรรม ละเอียดอ่อน
เข้าใจยาก พระองค์ทรงมีเทคนิควิธีท าให้ง่ายขึ้น ซึ่งท าได้หลายวิธี เช่น  

1) ใช้อุปมาอุปไมย บางเรื่องที่พึงรู้ได้ด้วยอุปมาอุปไมย พระองค์ทรงใช้ เช่น ตรัสบอกเหล่าสาวกของ
พระองค์ว่า ธรรมะที่ทรงตรัสรู้นั้นมีมากดุจใบไม้ในป่า แต่ทรงน ามานิดเดียวเฉพาะ ที่จ าเป็นจะต้องรู้ดุจใบไม้ 
ในก ามือดังนี้ เป็นต้น  

2) ยกนิทานประกอบ ทรงยกนิทานชาดก (เรื่องราวของพระองค์เมื่อครั้งเป็น พระโพธิสัตว์ บ าเพ็ญ
บารมีในชาติก่อนๆ) เช่น พระเวสสันดรชาดก หรือทรงน านิทานพ้ืนบ้านโบราณมาเล่าให้ฟัง ดังเรื่อง   ตาบอด
คล าช้างแปดคน ต่างคนต่างคล าแต่ละส่วนของช้าง แล้วเข้าใจว่าตนรู้จักช้างดี จึงทะเลาะทุบตีกันแล้วสรุปว่า 
“คนที่รู้เห็นเพียงบางแง่มุมมักจะทะเลาะทุ่มเถียงกัน เพราะทิฐิ (ความเห็น)”  

3) ใช้สื่อการสอน พระพุทธองค์ทรงใช้สื่อการสอนเพ่ือให้ผู้ฟังเข้าใจชัดเจนขึ้น ดังทรงสอนสามเณร
ราหุลเรื่องโทษของการพูดเท็จทั้งที่รู้ โดยทรงใช้ขันตักน้ าเทลงทีละนิดจนหมดขันแล้ว คว่ าขันลง แล้วทรงยกขัน
เปล่าขึ้น ตรัสสอนว่า คนที่พูดเท็จทั้งที่รู้ย่อมเทความดีงามออกทีละนิด จนหมดไปในที่สุด อีกครั้งหนึ่งทรงใช้
แว่นส่องหน้าเป็นสื่อในการสอนเรื่อง สติสัมปชัญญะ แว่นมีไว้ส่องดูใบหน้าฉันใด สติสัมปชัญญะก็มีไว้ก ากับตน
เพ่ือส่องดูเรื่องที่คิด การที่ท าและค าที่พูดฉันนั้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) 

บรรดาเทคนิคการสอนอย่างนี้ เทคนิคการสอนที่ได้รับการยกย่อง เป็นวิธีที่โดดเด่นที่สุดที่ทรงใช้ คือ 
“การอุปมาอุปไมย” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) ซึ่งเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “อุปมาโวหาร” เพราะท าให้สามารถ 
สื่อสารหรือแสดงเรื่องที่ เข้าใจอยากให้เข้าใจง่าย การใช้เทคนิคการสอนแบบอุปมาอุปไมยนี้จึงเป็น  
ความสามารถพิเศษอย่างหนึ่งของพระพุทธเจ้า ดังความในคัมภีร์อปทานตอนหนึ่งว่า “พระมุนีผู้ทรงทราบใน
ความคิดของสัตว์ทั้งปวง ทรงฉลาดในข้ออุปมา เพียงตรัสตอบปัญหาข้อเดียว ก็หมดความ สงสัยในข้อธรรมนั้น
ได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อพระพุทธองค์สอนธรรมโดยการ
อุปมาอุปไมยแก่พระสาวกจนบรรลุ ธรรมเป็นพระอรหันต์ พระเถระเหล่านั้นก็เรียนรู้การอุปมาไปใช้ต่อๆ กัน
จนเกิดเป็นความนิยม ในยุคต่อๆ มา สอดคล้องกับความตอนหนึ่งในคัมภีร์เถรคาถาว่า “ข้ออุปมาที่ท าให้เข้าใจ
ได ้ด้วยเนื้อความ บัณฑิตทั้งหลาย ได้แสดงไว้แล้ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
, 2539) จึงกล่าวได้ว่า การสอนแบบใช้อุปมาอุปไมยเป็นเทคนิคการสอนที่มีความส าคัญและมีประสิทธิภาพ
มากในพระพุทธศาสนา ธรรมที่จะสอน ด้วยวิธีอุปมาก็มักจะเป็นธรรมที่ลึกซึ้ง คนที่จะสอนด้วยวิธีอุปมาได้ก็
ต้องผ่านการฝึกฝนมาเป็นอย่างดี ไม่เช่นนั้นอาจจะสื่อสารกันผิดพลาด หรือเกิดโทษจากการใช้อุปมา การใช้
อุปมาอุปไมย ในการสอนธรรมจึงควรฝึกให้ช านาญ อีกประการหนึ่งที่ถือเป็นเรื่องส าคัญมาก คือ ส าหรับบุคคล
บางคนหากพูดด้วยภาษา ธรรมดา หรือแบบบรรยายก็จะไม่อาจเข้าใจเรื่องที่ต้องการสื่อได้ จะต้องอาศัยการ
อุปมาอุปไมยเท่านั้น จึงจะเข้าใจ ความข้อนี้สอดคล้องกับพุทธด ารัสตอนหนึ่งว่า “บัณฑิตบางพวกในโลกนี้ 



42 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

ย่อมรู้เนื้อความ ได้ด้วยค าอุปมา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พุทธ
ด ารัสนี้แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่า การสอนแบบอุปมาอุปไมยมีความส าคัญ และจ าเป็นมาในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา   

ส าหรับผู้ศึกษาคัมภีร์พระพุทธศาสนาจะทราบว่า เรื่องราวการสอนธรรมแบบอุปมา อุปไมยนี้พบได้
ทั่วไปในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ทั้งในคัมภีร์ระดับพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และ อนุฎีกา แต่ผู้วิจัยพบว่าใน
พระไตรปิฎกเล่มท่ี 23 ว่าด้วยการอุปมา ในอัคคิขันโธปมสูตร ที่มีเนื้อหา เกี่ยวข้องด้วยอุปมาธรรมโดยมีการใช้
เทคนิคการสอนแบบอุปมาอุปไมยตลอดทั้งเรื่อง เพ่ือเตือนให้  ภิกษุทั้งหลายพากเพียรในการศึกษาปฏิบัติ      
ไม่ประมาทซึ่งจะเห็นได้ว่า วิธีการสอนที่เป็นหลักส าคัญ ที่ทรงใช้สอนปวงชนทั้งหลายมากกว่าวิธีอ่ืนก็คือ การ
ยกอุปมาข้ึนมาสอนนี้เอง และค าสอนก็แตกต่างกันไปตามบุคคลและโอกาส ซึ่งมีความโดดเด่นและมีเอกลักษณ์
เฉพาะตัว อีกทั้งยังมีความกระชับ และชัดเจนด้วยความเหมาะสมของไวยากรณ์ ที่เป็นไปในลักษณะของการ
แสดงธรรม หรือการอธิบายสิ่งต่างๆ เพ่ือให้เกิดความเข้าใจที่ชัดเจนและมีความเพลินเพลิน ท าให้เกิดความ
ประทับใจและซาบซึ้งในอรรถรส เพราะท าให้เกิดจินตนาการของผู้ฟังในลักษณะต่างๆ ทั้งที่เป็นนามธรรมหรือ
รูปธรรม แม้ว่าบางครั้งการแสดงธรรมนั้นก็มีความชัดเจนแล้วแต่เมื่อได้น าอุปมาอุปไมยมาประกอบเข้าก็จะท า 
ให้เกิดความงดงามทางภาษามากยิ่งๆ ขึ้นไป ลักษณะการอุปมาอุปไมยจะท าให้เกิดความเข้าใจชัด  ในอรรถ 
และธรรมมากยิ่งข้ึน เช่น พระองค์ทรงเปรียบอุปมาอุปไมยด้วยการเล่าเรียนที่เหมือนงูพิษ ไว้ในอลคัททูปมสูตร 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ดังข้อความมีดังนี ้

บุรุษต้องการงูพิษ เที่ยวแสวงหางูพิษ เขาพบงูพิษตัวใหญ่จึงจับมันที่หาง งูพิษตัวนั้นสามารถ ที่จะกัด
เข้าท่ีมือ แขน หรืออวัยวะที่ใดท่ีหนึ่งท าให้เขาเสียชีวิตได้ นั้นเพราะว่าเขา จับงูพษิไม่ดี ฉันใด, ภิกษุในธรรมวินัย
นี้ เล่าเรียนธรรมแล้วไม่ไตร่ตรอง ไม่พิจารณาด้วยปัญญา มุ่งแต่จะเรียนเพ่ือความรู้ไปข่มขู่คนอ่ืน หรือกลัวถูก
นินทาว่าไม่มีความรู้ การเล่าเรียนนั้น ย่อมไม่เกิดประโยชน์แก่เธอ แต่ก่อโทษโดยส่วนเดียว (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ดังนั้น การสอนธรรมโดยใช้เทคนิคอุปมาอุปไมยนอกจาก
จะมีส่วนช่วยในการท าความเข้าใจแล้วยังช่วยให้เนื้อหาที่แสดงมีความไพเราะ มีความสละสลวยทางการใช้
ภาษา ท าให้เรื่องที่สื่อสารนั้นมีความน่าอ่านและน่าฟังเพ่ิมขึ้น 
 
แนวคิดเกี่ยวกับหลกัสาราณียธรรม 6 

พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ได้ให้ความหมายของ
หลักธรรมสาราณียธรรม 6 ว่าหมายถึง ธรรมเป็นที่ตั้งแห่งความให้ระลึกถึงธรรมเป็นเหตุที่ระลึกถึงกัน หลักการ
อยู่ร่วมกัน สาราณียธรรม 6 คือ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

1) เมตตากายกรรม ตั้งเมตตากายกรรมในเพ่ือนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือช่วยเหลือกิจ
ธุระของผู้ร่วมคณะด้วยความเต็มใจ แสดงกิริยาอาการสุภาพ เคารพนับถือกันทั้งต่อหน้าและลับหลัง 

2) เมตตาวจีกรรม ตั้งเมตตาวจีกรรมในเพื่อนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือช่วยบอกแจ้งสิ่งที่
เป็นประโยชน์ สั่งสอน แนะน าตักเตือนด้วยความหวังดี กล่าววาจาสุภาพแสดงความเคารพนับถือกัน ทั้งต่อ
หน้าและลับหลัง 

3) เมตตามโนกรรม ตั้งเมตตามโนกรรมในเพ่ือนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือตั้งจิต
ปรารถนาดี คิดท าสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่กัน มองกันในแง่ดี มีหน้าตายิ้มแย้มแจ่มใสต่อกัน 



43 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

4) สาธารณโภคี ได้ของสิ่งใดมาก็แบ่งปันกัน คือ เมื่อได้สิ่งใดมาโดยชอบธรรมแม้เป็นของเล็กน้อย ก็ไม่
หวงไว้ผู้เดียว น ามาแบ่งปันเฉลี่ยเจือจาน ให้ได้มีส่วนร่วมใช้สอยบริโภคท่ัวกันข้อนี้ใช้ อัปฏิฆะวัตตโภคี ก็ได้ 

5) สีลสามัญญตา มีศีลบริสุทธิ์เสมอกันกับเพ่ือนพรหมจรรย์ทั้งหลาย ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือ มี
ความประพฤติสุจริตดีงาม ถูกต้องตามระเบียบวินัย ไม่ท าตนให้เป็นที่น่ารังเกียจของหมู่คณะ 

6) ทิฏฐิสามัญญตา มีทิฏฐิงามเสมอกันกับเพ่ือนพรหมจรรย์ทั้งหลาย ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือ มี
ความเห็นชอบร่วมกัน ในข้อที่เป็นหลักการส าคัญที่จะน าไปสู่ความหลุดพ้น สิ้นทุกข์หรือขจัดปัญหา 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ธรรม 6 ประการนี้ มีคุณ คือ เป็น สารณียะ ท าให้เป็นที่ระลึกถึง เป็นปิยกรณ์ท าให้เป็นที่รักเป็นครุ
กรณ์ ท าให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์ ความกลมกลืนเข้าหากันเพ่ือความไม่วิวาท เพ่ือความ
สามัคคี และเอกภาพ ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน  

สาราณียธรรม 6 ข้อนี้ ครึ่งหนึ่ง คือ 3 ข้อข้างต้นเป็นเรื่องขององค์คุณเพียงอย่างเดียวคือ เมตตา ที่
พระพุทธเจ้าทรงจ าแนกเป็น 3 ข้อนั้น ก็เห็นได้ว่า ทรงจ าแนกตามหนทางที่เมตตาธรรมจะแสดงออกในรูปของ
การปฏิบัติ เมื่อดูตามรูปศัพท์แล้วก็เห็นได้ว่า หมายถึงข้อปฏิบัติอันมีผลท าให้คนร าลึกนึกถึงกัน ซึ่งผลมุ่งในจุด
สุดท้ายคือ ท าให้เกิดการรวมพลังปรองดองกัน ความระลึกถึงกัน อันจะช่วยให้การอยู่ร่วมกันในสังคมเป็นไป
ภายในบรรยากาศแห่งความอุ่นอกอุ่นใจไม่ว้าเหว่เดียวดายในลักษณะของคนไร้ญาติขาดมิตร ซึ่งเป็นเรื่อง
ทางด้านสังคมจิตวิทยาโดยเฉพาะ 

สาราณียธรรม 3 ข้อข้างต้นนี้จึงเรียกรวมเข้าไว้ได้คือ หลักเมตตานุภาพ คือเมตตาธรรมเมื่อแสดงออก
ทางกายเป็นการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ด้วยปฏิบัติทางกาย เช่น ดูแลเอาใจใส่ในยามเจ็บไข้ได้ป่วย ช่วยท า
กิจกรรมต่างๆ ช่วยระวังรักษาทรัพย์สินให้พ้นจากความเสียหาย อย่างนี้ ก็ทรงเรียก เมตตากายกรรมเมตตา
ธรรมเมื่อแสดงออกทางวาจา เป็นการแนะน าตักเตือนกันให้ละชั่วประพฤติดี กล่อมเกลาเล้าโลมให้คลายทุกข์
คลายความขุ่นหมอง หรือ แนะหนทางอันเป็นคุณประโยชน์แก่กันก็ทรงเรียกว่า เมตตาวจีกรรม  เมตตาธรรม
เมื่อแสดงออกทางใจ ในลักษณะที่เป็นความรู้สึกนึกคิดที่หวังดี ปรารถนาดีต่อกัน เช่น อยากจะเห็นเขามี
ความสุขความเจริญ อยากให้เขาพ้นทุกข์ความเดือดร้อน แม้จะยังมิได้ลงมือท าอะไร หรือพูดอะไร แต่กระแส
ความรู้สึกนึกคิดเช่นนั้นก็อาจฉายแววให้เห็นได้ทางดวงตาอย่างนี้ก็เรียกว่า เมตตามโนกรรม เมื่อมุ่งหมายจะ
สร้างสมอบรมคุณธรรมเพ่ือให้เกิดการปฏิบัติตามสาราณียธรรมทั้ง 3 ข้อนี้แล้ว ก็มีธุระอยู่เพียงสร้างสมอบรม
ให้เกิดเมตตาธรรมขึ้นเป็นธาตุแท้ประจ าตัวประจ าใจเท่านั้นก็พอ ไม่จ าเป็นต้องกังวลว่าจะต้องสร้างสมถึง 3 
อย่าง คือเมื่อสร้างธาตุเมตตาธรรมไว้เป็นสมบัติประจ าตัวใจให้เพียงพอแล้ว ธาตุเมตตาธรรมนั้นก็จะหลั่งไหล
ออกมาเองโดยทางท้ัง 3 นั้น ตามโอกาสอันสมควรแก่เรื่องท่ีเกิดข้ึนและเป็นไป 

ผู้ที่สนใจศึกษาเรื่องราวค าสอนของพระพุทธศาสนาอย่างละเอียดรอบคอบจะได้พบว่าค าสอนเรื่อง 
“ความเมตตา” นี้เป็นค าสอนที่มีลักษณะพิเศษอยู่สักหน่อย คือ นอกจากจะเป็นคุณธรรมที่ให้ผลในทางปฏิบัติ
เช่นเดียวกับข้ออ่ืนๆ แล้ว ยังเป็นคุณสมบัติที่มีอานิสงส์และอานุภาพเป็นอัศจรรย์อีกด้วย เพราะคนที่มีเมตตา
ธรรมอย่างสูงนั้น ย่อมเป็นคนมีศัตรูน้อย อยู่ที่ไหนไปที่ไหนก็มีแต่มิตร จึงมักจะปลอดจากการคิดท าร้าย ไม่ว่า
จะด้วยประการใดๆ ซึ่งก็มีเรื่องเล่าขานกันอยู่ทั้งที่เป็นนิทานชาดก พระพุทธประวัติเอง และประวัติของท่านผู้
ทรงเมตตาธรรมซึ่งมีตัวมีตนในเมืองไทยนี้ บ่งความให้เห็นว่า ท่านที่บ าเพ็ญเมตตาธรรมอย่างไพบูลย์แล้ว 



44 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

อานิสงส์ของเมตตาธรรมนั้นเป็นไปในลักษณะที่เป็นอิทธิปาฏิหาริย์ จะท าให้รอดพ้นจากอันตรายอันเกิดจากไฟ 
ยาพิษ และศาสตราวุธต่างๆ 

 
หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 1. ความสัมพันธ์สีลสามัญญตากับสีลัพพตปรามาส 

สีลัพพตปรามาส โดยองค์ธรรม ได้แก่ ทิฏฐิเจตสิก (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) 
หมายถึง ความยึดถือในการ ปฏิบัติที่ผิด เป็นการปฏิบัติที่ไม่ประกอบด้วยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งไม่สามารถจะรู้แจ้ง
อริยสัจ 4 ได้ แต่ผู้ปฏิบัติส าคัญผิดว่าการปฏิบัติเช่นนั้นประกอบด้วยมรรคมีองค์ 8 และสามารถจะรู้แจ้งอริยสัจ 
4 เช่น การประพฤติปฏิบัติเหมือนโค เหมือนสุนัข เพราะเชื่อว่าปฏิบัติแล้วจะท าให้อกุศลเก่าที่ตนเคยท าไว้แล้ว
หมดสิ้นไป และอกุศลใหม่ก็ไม่อาจเกิดขึ้นได้ เมื่อละจากโลกนี้ไปแล้ว อนาคต (ชาติใหม่) จะมีแต่ความสุข หรือ
การถือลัทธิว่าพระเป็นเจ้าเป็นผู้สร้างโลก สร้างมนุษย์ สัตว์ และสรรพสิ่งต่างๆ เมื่อละจากโลกนี้ไปแล้ว จะไป
อยู่กับพระเจ้า การกราบไหว้วิงวอนเทพเจ้า ด้วยหวังว่า เมื่อตนละจากโลกนี้ไปแล้วจะมีความสุข แต่ถ้าเป็นการ
ท าตามประเพณี ไม่ได้มุ่งหวังความสุขในภพหน้า ไม่จัดเป็นสีลัพพตปรามาส หรือการลูบคล าศีลและวัตร ได้แก่ 
การปฏิบัติผิดจากมรรค 8 การปฏิบัติผิดไปจากความจริง ผิดไปจากทางถูก การยึดถือในการปฏิบัติที่ผิด เช่น 
เมื่อท าตนให้เป็นที่พอใจของพระเป็นเจ้าเมื่อละจากโลกนี้ วิญญาณจะขึ้นไปอยู่กับพระเป็นเจ้า ได้รับความสุข
เป็นนิรันดร์ หรือการแสดงความเคารพนับถือด้วยการวิงวอนกราบไหว้ เช่น บวงสรวงเทพยดา เจ้าป่า เจ้าเขา 
ภูตผีปีศาจ ด้วยหวังว่าเมื่อละจากโลกนี้ไปแล้วจะมีแต่ความสุขในภพหน้า การบ าเพ็ญตบะด้วยการทรมานตน
ให้ล าบากท่ีเรียกว่าอัตตกิลมถานุโยค หรือการบ าเรอตนด้วยกามสุขต่างๆ เกินความจ าเป็น ที่เรียกว่า กามสุขัล
ลิกานุโยค เป็นตัวอย่าง ดังนั้น การปฏิบัติอย่างอ่ืนนอกจากการปฏิบัติตามองค์มรรค 8 เพ่ือหวังความสุขในโลก
หน้าแล้วไม ่

ท่านได้อธิบายเพ่ิมเติมค าว่า สีลัพพตปรามาส (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) ไว้ว่า 
แปลว่า ความถือ มั่นในศีลพรต   จนเลยเถิด เมื่อแยกศัพท์ ดังนี้  “สีลัพพต” = ศีลและพรต; สีล คือ ศีล, พต 
มาจาก วต; น า วตตัวนี้เป็น พต เพราะในบาลี ว เป็น พ ได้, วต จึงเป็น พต แต่ไทยใช้เป็น พรต โดยใช้ค า
สันสกฤต คือแปลจากบาลี ไปเขียนเป็นสันสกฤตกลายเป็นพรต, สีล + พต (ซ้อน“พ” เข้าไปตามหลักภาษา) 
กลายเป็น สีลัพพต แปลว่า ศีลและพรต 

ส่วน วต คือ พรต เป็นหลักการที่ถือปฏิบัติที่เรียกว่าบ าเพ็ญพรตเช่น ถืออดอาหาร ถือโหนกิ่งไม้ ถือยืน
ขาเดียว มีอยู่มากนอกพระพุทธศาสนา ในพระพุทธศาสนาท่านให้ปฏิบัติได้ในขอบเขตหนึ่งโดยมีความเข้าใจที่
จะท าให้ถูกต้อง ไม่ให้กลายเป็นการทรมานตนของคนขาดปัญญา สรุปคือ พรต หรือ วต เป็นหลักใหญ่ของชีวิต
ที่ถือไว้ โดยเข้าใจว่าจะท าให้หลุดพ้น “ปรามาส” แปลว่า การยึดถือมั่นจนเลยเถิดยึดถือศีลพรตเลยเถิดคือไม่
ถือให้ตรงตามจุดมุ่งหมาย ไม่ตรง ไม่พอดี ส่วนยึดถือตามจุดมุ่งหมายนั้นคือถือปฏิบัติโดยมีความรู้เข้าใจด้วย
ปัญญา ถ้าไม่มีปัญญาจะรู้จุดหมายได้อย่างไร นั่นคือ ถือปฏิบัติด้วยปัญญาที่รู้ความมุ่งหมาย เมื่อรู้ความมุ่ง
หมายก็ปฏิบัติถูกต้องได้ 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ อธิบาย สีลัพพตปรามาส ว่าความถือมั่นศีลพรต คือความยึดถือผิดพลาด
ไปว่าจะบริสุทธิ์ หลุดพ้นได้เพียงด้วยศีลและพรต ได้แก่ การถือศีล ระเบียบแบบแผน บทบัญญัติ และข้อปฏิบัติ



45 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

ต่างๆ โดยสักว่าท าตามๆ กันไปอย่างงมงาย เห็นเป็นขลังหรือศักดิ์สิทธิ์ ติดอยู่แค่รูปแบบหรือพิธีรีตองก็ดี ถือ
ด้วยตัณหาและทิฏฐิ คือปฏิบัติเพราะอยากได้ผลประโยชน์ตอบแทนอย่างใดอย่างหนึ่ง หรือเพราะเห็นว่าจะท า
ให้ได้เป็นนั่นเป็นนี่ ก็ดี ไม่เป็นไปตามความหมายและความมุ่งหมายที่แท้จริงของศีลและวัตร ท าให้ปฏิบัติเขว
ออกนอกสู่นอกทาง หรือเลยเถิดไป ไม่เข้าสู่อริยมรรค (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) 

ท่านอธิบายเพ่ิมเติมไว้อีกว่า สีลัพพตปรามาส เป็นทิฏฐิชั้นนอก (เป็นทิฏฐิเช่นเดียวกับสักกายทิฏฐิ) 
เกี่ยวกับปฏิปทาหรือทางแห่งการปฏิบัติว่าถูกหรือผิดจัดเป็นอัตตกิลมถานุโยคแบบหนึ่งก็ได้ เช่น การประพฤติ
วัตรแบบสุนัข เพราะคิดว่าจะบริสุทธิ์หลุดพ้นได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ซึ่งไม่ใช่มัชฌิมาปฏิปทาตามที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนไว้ เป็นทางที่ชาวพุทธควรละเว้น หรือการรักษา
บ าเพ็ญศีลบ าเพ็ญพรต เพราะอยากได้ผลตอบแทนเป็นลาภยศสรรเสริญสุขสวรรค์ หรือเพราะจะท าให้ได้อะไร
บางอย่างตามที่เคยได้ยินได้ฟังมา การยึดถือศีลและพรตที่เป็นสีลัพพตปรามาสนั้นเป็นการถือด้วยโมหะหรือ
ด้วยตัณหาและทิฏฐิ แสดงออกในการเชื่อถือโดยงมงาย หลงผิดว่าจะท าให้เกิดความหลุดพ้นได้ หรือเมื่อเป็น
พิธีรีตองศักดิ์สิทธิ์ จะบันดาลความส าเร็จให้เกิดเองได้ เป็นต้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2552) 

สรุปว่าศีลที่บริสุทธิ์จึงต้องไม่เป็นทาสของตัณหาและทิฏฐิ และเป็นศีลระดับพระโสดาบัน หลักการของ
ศีลพรต คือ เมื่อบุคคลถือปฏิบัติศีลพรตใดแล้ว อกุศลธรรมเจริญ กุศลธรรมเสื่อม ศีลพรตอย่างนั้นผิดพลาด 
เมื่อบุคคลถือปฏิบัติศีลพรตใดแล้ว กุศลธรรมเจริญ อกุศลธรรมเสื่อมถอย ศีลและพรตอย่างนั้นถูกต้องดี 

2. ทิฏฐิสามัญญตากับสีลสามัญญตา 
ค าว่า “ทิฏฐิ” ในพระพุทธศาสนาหมายถึงการยึดถือผิดคือความงมงายด้วยการยึดถือผิดว่านั่นของเรา

นั่นเป็นเรานั่นเป็นตัวตนของเราในทิฐิกถาได้กล่าวถึงสิ่งที่เข้าไปยึดถือผิดว่านั่นของเรานั่นเป็นเรานั่นเป็นตัวตน
ของเราไว้หลายประการในทิฏฐิวิบัติมีค าอธิบายว่า 

ความเห็นว่าทานที่ให้แล้วไม่มีผลการบูชาไม่มีผลการบวงสรวงไม่มีผลผลวิบากแห่งกรรมที่ท าดีท าชั่วไม่
มีโลกนี้ไม่มีโลกอ่ืนไม่มีบิดาไม่มีมารดาไม่มีสัตว์ที่จุติและอุปบัติไม่มีสมณพราหมณ์ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบไม่มีใน
โลกสมณพราหมณ์ที่ท าให้แจ้งซึ่งโลกนี้และโลกอ่ืนด้วยปัญญาอันยิ่งเองแล้วประกาศให้ผู้อ่ืนรู้ได้ไม่มีในโลกดังนี้
ทิฏฐิความเห็นไปข้างทิฏฐิ ฯลฯ การถือโดยวิปลาสมีลักษณะเช่นว่านี้อันใดนี้เรียกว่าทิฏฐิวิบัติมิจฉาทิฏฐิแม้
ทั้งหมดจัดเป็นทิฏฐิวิบัติ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

พระพรหมคุณาภรณ์(ป.อ.ปยุตฺโต) ให้ความหมายว่าทิฏฐิคือความคิดเห็นความเชื่อถือลัทธิอุดมการณ์
ต่างๆ ที่ยึดถือไว้โดยงมงายหรือโดยอาการเชิดชูว่าอย่างนี้เท่านั้นจริงอย่างอ่ืนเท็จจริงทั้งนั้นเป็นต้นท าให้ปิดตัว
แคบไม่ยอบรับฟังใครตัดโอกาสที่จะเจริญปัญญาหรือคิดเตลิดไปข้างเดียวตลอดจนเป็นเหตุแห่งการเบียดเบียน
บีบคั้นผู้อื่นที่ไม่ถืออย่างตนความยึดมั่นในทฤษฎีถือความคิดเห็นเป็นความจริง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุต
โต), 2559) โดยสรุปความเข้าใจเกี่ยวกับทิฏฐิในพระพุทธศาสนาค าว่าทิฏฐินั้นมีการให้ความหมายหลายนัยแต่
สามารถแบ่งได้เป็น 2 แนวทางใหญ่ๆ คือ 

1) ทิฏฐิที่มีค าผสมท าให้มีความหมายทั้งที่มีนัยตรงกันข้ามและความหมายขยายค านามเช่นสัมมาทิฏฐิ
คือความเห็นชอบแยกศัพท์เป็นสัมมาแปลว่าโดยชอบทิฏฐิแปลว่าความเห็นและมีความหมายตรงข้ามกับ
มิจฉาทิฏฐิคือความเห็นผิดปรากฏในอริยมรรค 8 ให้ความหมายว่าเห็นชอบได้แก่ความรู้อริยสัจจ์ 4 หรือเห็น
ไตรลักษณ์หรือรู้อกุศลและอกุศลมูลกุศลและกุศลมูลหรือเห็นปฏิจจสมุปปบาทเช่นเดียวกับความหมายในสัม



46 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

มัตตะ 10 คือ ภาวะที่ถูกความเป็นสิ่งที่ถูกตรงข้ามกับมิจฉัตตะ 10 ภาวะที่ผิดความเป็นสิ่งที่ผิดซึ่งให้
ความหมายว่ามิจฉาทิฏฐิ คือ เห็นผิดจากคลองธรรมตามหลักกุศลกรรมบถและความเห็นที่ไม่น าไปสู่การพ้น
ทุกข์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และปรากฏในมละ 9 คือมลทิน 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) อกุศลกรรมบถ 10 คือ ทางแห่ง
อกุศลกรรมทางท าความชั่วกรรมชั่วอันเป็นทางไปสู่ความเสื่อมความทุกข์หรือทุคติซึ่งให้ความหมายว่า
ความเห็นผิดจากคลองธรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) และ
ความหมายขยายนามปรากฏในสังโยชน์ 10 ข้อที่ 1 สักกายทิฏฐิความเห็นว่าเป็นตัวของตนความเห็นเป็นเหตุ
ถือตัวตนเช่นเห็นรูปเป็นตนเห็นเวทนาเป็นตนเป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) และท่ีปรากฏในทิฏฐิประเภทต่างๆ เช่น สัสสตทิฏฐิอุจเฉททิฏฐิอเหตุกทิฏฐิเป็นต้น 

2) ทิฏฐิในความหมายเป็นค าเดี่ยวมีความหมายในเชิงลบอย่างเดียวปรากฏในข้อธรรมหลายข้อ
ตัวอย่างเช่นปปัญจธรรม 3 คือกิเลสเป็นเครื่องเนิ่นช้าเป็นตัวการท าให้คิดปรุงแต่งยืดเยื้อให้ความหมายว่าทิฏฐิ
เป็นเหตุท าให้เขวห่างออกไปจากความจริงที่ง่ายๆ ก่อให้เกิดปัญหาต่างๆ และขัดขวางไม่ให้เข้าถึงความจริงและ
ท าให้ไม่สามารถแก้ปัญหาได้อย่างถูกทางตรงไปตรงมา (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) อนุสัย 7 คือกิเลสที่นอนเนื่องอยู่ในสันดานให้ความหมายว่าทิฏฐิคือความเห็นผิดการถือ
ความเห็นเอาความคิดเห็นเป็นความจริง (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
กิเลส 10 คือ สภาพที่ท าให้จิตเศร้าหมองให้ความหมายว่าทิฏฐิ คือ ความเห็นผิดสังโยชน์ 10 คือธรรมที่มัดสัตว์
ไว้กับทุกข์ให้ความหมายว่าทิฏฐิคือความเห็นผิด (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) เจตสิก 52 คือ ธรรมที่ประกอบกับจิตสภาวธรรมที่เกิดดับพร้อมกับจิตมีอารมณ์และวัตถุที่อาศัยเดียวกัน
กับจิตอาการและคุณสมบัติต่างๆ ของจิตให้ความหมายว่าทิฏฐิ คือ ความเห็นผิด 

ทิฏฐิสามัญญตา หมายถึง มีความคิดเห็นเป็นอย่างเดียวกันคิดในสิ่งที่ตรงกัน ปรับมุมมองให้ตรงกัน 
รู้จักแสงหาจุดร่วมและสงวนไว้ซึ่งจุดต่างของกันและกัน  ไม่ยึดถือความคิดของตนเป็นใหญ่ รู้จักยอมรับฟัง
ความคิดเห็นของคนอ่ืนอยู่เสมอ 

ทิฏฐิสามัญญตา (มีทิฏฐิดีงามเสมอกันเพ่ือนพรหมจรรย์ทั้งหลาย ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือ มีความ
เห็นชอบร่วมกัน ในข้อที่เป็นหลักการส าคัญที่จะน าไปสู่ความหลุดพ้น สิ้นทุกข์ หรือขจัดปัญหา ( to be 
endowed with right views along with one’s fellows, openly and in private) (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) 

พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงสาราณียธรรม ธรรมเป็นที่ตั้งแห่งความระลึกถึงกันรักท าความเคารพเป็นไปเพ่ือ
สงเคราะห์กันเพื่อไม่วิวาทกันเพื่อความพร้อมเพรียงกันเพ่ือเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันนี้มี 6 อย่างคือ 

1) เมตตากายกรรม หมายถึง การตั้งกายกรรมประกอบด้วยเมตตาในเพ่ือนพรหมจรรย์  (ภิกษุ
สามเณร) ทั้งต่อหน้าและลับหลังหมายถึงความรู้สึกในจิตใจที่มีแต่ความคิดดีๆ การมองกันในเรื่องดีมีความหวัง
ดีปรารถนาดีรักและเมตตาต่อกันคิดในสิ่งที่สร้างสรรค์มองด้านบวกต่อกันไม่มีความอิจฉาริษยาไม่คิดอคติ
ล าเอียงก่อความพยาบาทสร้างความโกรธแค้นเคืองกันให้โอกาสและให้อภัยต่อกันทุกเรื่องไม่ว่าจะหนักเบาแค่
ไหนความคิดปรารถนาให้ผู้อ่ืนเป็นสุขและเข้าใจผู้อื่นไม่เอาความรู้สึกนึกคิดของตนเป็นใหญ่มีน้ าใจต่อบุคคลอ่ืน
เมตตามโนกรรมนี้รวมถึงความอดทนอดกลั้นต่อความอาฆาตมาดร้ายบุคคลอ่ืนที่มีต่อตนเองด้วย 

2) เมตตาวจีกรรม หมายถึง การตั้งวจีกรรมประกอบด้วยเมตตาในเพ่ือนพรหมจรรย์ทั้งต่อหน้าและลับ
หลังหมายถึงการใช้ค าพูดออกมาแต่ค าพูดที่ดีงามด้วยความรักปรารถนาดีรู้จักพูดให้ก าลังใจกันและกันในยามที่



47 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

ต้องพบกับความทุกข์ความผิดหวังหรือความเศร้าหมองไม่พูดจาซ้ าเติมกันถากถางในยามที่มีใครโดยเฉพาะคู่อริ
ฝ่ายตรงข้ามต้องหกล้มลงไม่นินทาว่าร้ายทั้งต่อหน้าและลับหลังแนะน าในสิ่งที่ดีและมีประโยชน์พูดด้วยความ
จริงใจต่อบุคคลอ่ืนไม่พูดส่อเสียดบุคคลอ่ืนให้เกิดความเจ็บช้ าน้ าใจไม่ดูถูกคนที่ด้อยกว่าตนเองและไม่พูดให้คน
อ่ืนเกิดความเข้าใจผิดจนทะเลาะกันพูดแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์อย่างเดียวเท่านั้น 

3) เมตตามโนกรรม หมายถึง การตั้งมโนกรรมประกอบด้วยเมตตาในเพ่ือนพรหมจรรย์ทั้งต่อหน้าและ
ลับหลังหมายถึงท าแต่ในสิ่งที่เป็นความดีต่อกันช่วยเหลือส่งเสริมกันด้านก าลังกายมีความอ่อนน้อมถ่อมตนรู้จัก
สัมมาคารวะไม่เบียดเบียนรังแกกันไม่ท าร้ายให้ได้รับความทุกขเวทนาท าแต่ในสิ่งที่ถูกต้องต่อกันมีความ
เสียสละต่อผู้อ่ืนช่วยเหลือขวนขวายการงานในสิ่งที่ตนเองสามารถกระท าได้มีน้ าใจช่วยเหลือผู้อ่ืนทุกเรื่องรู้จัก
ปกป้องช่วยเหลือบุคคลอ่ืนเมื่อประสบภัยด ารงตนอยู่ในศีลธรรมส ารวมระวังในอกุศลกรรมความไม่ดีทางกาย
และไม่ใช้ก าลังเบียดเบียนผู้อื่นให้ได้รับความทุกข์เดือดร้อนไม่ว่าด้วยวิธีการใดๆ 

4) สาธารณโภคิตา หมายถึง การแบ่งปันลาภที่ได้มาโดยธรรมแก่เพ่ือนพรหมจรรย์หมายถึงให้รู้จัก
แบ่งปันผลประโยชน์กันด้วยความยุติธรรมไม่เอารัดเอาเปรียบกันช่วยเหลือกันไม่เห็นแก่ตัวไม่เห็นแก่ประโยชน์
ส่วนตนและมีความเสมอภาคต่อกันเอ้ือเฟ้ือซึ่งกันและกันอยู่เสมอรู้จักแบ่งปันบริจาคช่วยเหลือผู้ยากไร้
ผู้ด้อยโอกาสในสังคมเสียสละประโยชน์ส่วนตนเพื่อประโยชน์ส่วนรวมเพ่ือความผาสุกของคนหมู่มากในประเทศ 

5) สีลสามัญญตา หมายถึง การมีศีลบริสุทธิ์เสมอกันกับเพ่ือนพรหมจรรย์ทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
หมายถึงการปฏิบัติตามกฎระเบียบข้อบังคับหรือวินัยต่างๆ อย่างเดียวกันอย่างเคร่งครัดเคารพในสิทธิเสรีภาพ
ของบุคคลไม่ก้าวก่ายหน้าที่กันไม่อ้างอ านาจของตนข่มเหงรังแกผู้อ่ืนไม่ถืออภิสิทธิ์ใดๆ ทั้งปวงมีความเคารพต่อ
กฎหมายระเบียบวินัยมีความเกรงอกเกรงใจและให้เกียรติต่อกันไม่กระท าการล่วงละเมิดสิทธิอันเป็นของผู้อ่ืน
ไม่ว่าจะเป็นเรื่องใดๆ ก็ตาม 

6) ทิฏฐิสามัญญตา หมายถึง การมีความเห็นถูกต้องดีงามเสมอกันกับเพ่ือนพรหมจรรย์ทั้งต่อหน้าและ
ลับหลังหมายถึงมีความคิดเห็นเป็นอย่างเดียวกันคิดในสิ่งที่ตรงกันปรับมุมมองที่ต่างกลับมาให้ตรงกันด้วยการ
ยอมรับในเหตุผลพูดจาหาข้อสรุปตรงกันรู้จักแสงหาจุดร่วมและสงวนจุดต่างไม่ถือเอาความคิดของตนเป็นใหญ่
แต่เพียงฝ่ายเดียวยอมรับฟังความคิดของผู้อื่นที่เป็นประโยชน์ต่อบ้านเมือง จะท าอะไรก็ควรปรึกษาหารือผู้ที่อยู่
ร่วมกันใช้เหตุและผลร่วมกันเพื่อประโยชน์ของส่วนรวมอย่างแท้จริง (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 

หลักสารณียธรรมเป็นหลักธรรมในพุทธศาสนาที่มีการกล่าวถึงการช่วยเหลือกิจธุระของผู้ร่วมคณะด้วย
ความเต็มใจแสดงกิริยาอาการสุภาพเคารพนับถือกันช่วยบอกแจ้งสิ่งที่เป็นประโยชน์สั่งสอนแนะน าตักเตือน
ด้วยความหวังดีกล่าววาจาสุภาพแสดงความเคารพนับถือกันทั้งต่อหน้าและลับหลังและเป็นคุณธรรมที่ท าให้
รู้จักการเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่กันและกันท าให้เข้าใจคนอ่ืนมากขึ้นสาราณียธรรมนอกจากเป็นธรรมส าหรับผู้ประสาน
สามัคคีแล้วยังป้องกันมิให้เกิดอธิกรณ์ (คดีความ) ขึ้นในสงฆ์ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในสามคามสูตรในคัมภีร์
มัชฌิมนิกายอุปริปัณณาสก์ในพระสูตรนี้พระพุทธองค์ตรัสหลักธรรมไว้ 4 หมวด คือมูลเหตุวิวาท 2 ประการ
อธิกรณ์ 4 ประการ วิธีระงับอธิกรณ์๗ประการและธรรมสาหรับป้องกันมิให้เกิดอธิกรณ์คือสารณียธรรม๖
ประการ 

สีลสามัญญตาและทิฎฐิสามัญญตา คือความเสมอกันโดยศีลได้แก่ความเสมอกันทางพระวินัยและ
ความเสมอกันโดยทิฎฐิได้แก่ความเสมอกันโดยความเห็นทางธรรมเป็นคุณสมบัติอันจะพึงปรารถนาในสงฆ์
เป็นไปเพ่ือสามัคคีเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันเป็นไปเพ่ือความตั้งมั่นแห่งสงฆ์ในทางปฏิบัติสาราณียธรรมจะเริ่มต้น



48 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

ด้วยทิฏฐิสามัญญตา คือปรับความคิดเห็นให้ลงรอยแบบเดียวกันว่า เราทั้งผองเป็นพ่ีน้องกัน เป็นลูกตถาคตคือ
พระผู้มีพระภาคเจ้าแต่เพียงผู้เดียวเหมือนกัน ยึดถือหลักค าสอนเดียวกัน มีผ้ากาสาวพัสตร์เป็นธงชัยเหมือนกัน 
มีพระวินัยอันเป็นข้อประพฤติปฏิบัติในการด าเนินชีวิตอย่างเดียวกัน เมื่อปรับความคิดเห็นได้อย่างนี้แล้วเราก็
จะเกิดความรู้รักสามัคคี คิด พูด ท าต่อกันด้วยเมตตา เกื้อกูลแบ่งปันกันและกัน ปฏิบัติต่อกันตามหลักพระวินัย
อย่างเท่าเทียมกันด้วยสีลสามัญญตา และปรับความคิดเห็นให้มีเหตุผลลงรอยเดียวกันมากยิ่งขึ้นด้วยทิฏฐิ
สามัญญตา 

3. สีลสามัญญตากับแนวทางการแก้ปัญหา 
พระธรรมวินัยในพระไตรปิฎก เป็นประดุจเข้ากราบทูลถามพระศาสดาว่า การประพฤติปฏิบัตินั้น 

ถูกต้องหรือไม่ พระองค์ทรงสั่งสอนอย่างนี้หรือไม่ในการรักษาสืบต่อพระธรรมวินัยในรูปแบบของการปฏิบัติ
และสั่งสอนนั้น ผู้ที่มีความละอาย คือเป็นลัชชี จึงจะรักษาค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าไว้ได้อย่างถูกต้องบริสุทธิ์ 
ในข้อนี้พระโบราณาจารย์เถระได้กล่าวไว้ว่า “อนาคเต ลชฺชี รกฺขิสฺสติ, ลชฺชี รกฺขิสฺสติ, ลชฺชี รกฺขิสฺสติ : ในกาล
ภายหน้า ภิกษุผู้มียางอาย จักรักษาไว้ได้ ภิกษุผู้มียางอาย จักรักษาไว้ได้ ภิกษุผู้มียางอาย จักรักษาไว้ได้” 

ภิกษุที่จัดว่ามียางอาย คือภิกษุที่มีความรู้สึกละอายต่อสิ่งที่พึงละอาย ละอายต่อการที่จะแตะต้องบาป
อกุศลธรรม เป็นคนรังเกียจบาป 

ภิกษุผู้เป็นลัชชียังมีคุณธรรมอ่ืนอีก คือ มีความเกรงกลัวบาป มีความเคารพหนักแน่นในหลักค าสอน
ของพระพุทธองค์ ยกย่องพระสัทธรรมไว้เหนือตนเอง 

นอกจากจะละอายบาป ยังมีความเอ็นดู อนุเคราะห์ช่วยเหลือ ให้แล้วไม่หวังตอบแทน พูดจริง ไม่
กล่าวให้คลาดจากความจริง ไม่สร้างความแตกแยก สมานสามัคคี เจรจาไพเราะ พูดถูกกาลเทศะ พูดจริง พูด
เป็นอรรถเป็นธรรม มีที่อ้างอิงประกอบด้วยประโยชน์ 

ภิกษุที่เป็นลัชชี จะมีความย าเกรง ใคร่ในการศึกษา จะไม่ท าให้เสียแบบแผนเพราะเห็นแก่ความ
เป็นอยู่ แสดงเฉพาะธรรมและวินัย จะประคองสัตถุศาสน์ไว้อย่างมั่นคง ท่านจะไม่ละหลักการทางวินัย ไม่
ละเมิดหลักการทางวินัย จะยืนหยัดมั่นคงในหลักการทางวินัย ตามภาวะของผู้มียางอาย 

ภิกษุลัชชีที่จะรักษาพระสัทธรรมไว้ได้นี้ เป็นระดับพหูสูตผู้คงแก่เรียน มิใช่ไม่มีการศึกษา เป็นผู้ไม่
ง่อนแง่น เมื่อถูกสอบถามข้อความในพระไตรปิฎก หรืออรรถกถาตอนท้าย หรือตอนต้น ย้อนไปย้อนมา ก็ไม่ทื่อ 
ไม่หวั่น ชี้แจงได้ว่า เรากล่าวอย่างนี้ อาจารย์ของเราก็กล่าวอย่างนี้ ดุจดังใช้แหนบถอนขนทีละเส้น เป็นผู้ทีทรง
จ าหลักการในพระไตรปิฎก และข้อวินิจฉัยในอรรถกถาได้อย่างแม่นย า ไม่มีหมดสิ้น 

ภิกษุแม้จะเป็นพหูสูต ผู้คงแก่เรียน แต่ถ้าเป็นผู้ไม่มียางอาย เป็นผู้เห็นแก่ได้ ก็มักจะท าให้แบบแผน
คลาดเคลื่อน แสดงหลักค าสอนของพระศาสดานอกธรรมนอกวินัย สร้างความมัวหมู่องอย่างมหันต์ขึ้นในพระ
ศาสนา ก่อให้เกิดสังฆเภทบ้าง สังฆราชีบ้าง 

ภิกษุผู้เป็นลัชชีเท่านั้น ที่จะปกป้องพระสัทธรรม ยอมสละตนเพ่ือรักษาธรรม ส่วนภิกษุอลัชชี มักจะ
สละธรรมเพื่อรักษาตนและพวกพ้องของตน ยอมสละหลักการแห่งพระพุทธศาสนาเพ่ือลาภสักการะ 

ที่กล่าวมานี้  คือระบุถึงบุคคลผู้ที่รักษาพระสัทธรรมไว้ แต่การจะรักษาไว้ได้นั้น ก็มีขั้นตอน
กระบวนการอยู่ คือต้องรู้ว่า อะไรเป็นแก่นแท้ที่เป็นพระสัทธรรม ภิกษุที่รู้สึกว่า ตนก็เป็นผู้มียางอาย หวงแหน
ปกป้องพระศาสนา แต่ถ้าไม่รู้จักพระศาสนา หรือพระสัทธรรมที่แท้ ก็อาจจะรักษาสัทธรรมปฏิรูปไว้ก็ได้ 
จ าเป็นอย่างยิ่งที่ต้องเรียนรู้พระสัทธรรมแท้ให้เข้าใจ ในเรื่องนี้ ก็ต้องอาศัยพระพุทธพจน์ที่พระบรมศาสดาได้
ทรงแสดงไว้ในพระไตรปิฎก 



49 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

การที่พระสัทธรรมจะเสื่อมสลายหายสูญไป มิใช่ว่า เพราะไม่มีผู้รักษา มีผู้รักษา แต่อาจจะรักษาไว้แต่
ที่พิรุธคลาดเคลื่อนก็เป็นได้ เหตุที่จะท าให้พระสัทธรรมเสื่อมสลายนั้น พระพุทธองค์ได้ทรงแสดงไว้ในคัมภีร์    
อังคุตตรนิกาย ทุกนิบาตว่า  

ภิกษุทั้งหลาย เหตุ 2 ประการ ที่ท าให้สัทธรรมเสื่อมสลายหายไป คือ บทพยัญชนะ (หมายถึงพระ
พุทธวจนะ) ที่จ ามาผิด (หรือคัดลอกมาผิด) และเข้าใจเนื้อความไม่ถูกต้อง เมื่อจ าบทพยัญชนะมาผิด ก็ย่อมจะ
เข้าใจเนื้อความผิดไปด้วย 

อีกแห่งหนึ่งพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงเหตุที่จะท าให้พระสัทธรรมเสื่อมสลายไปไว้ว่าเหตุ 4 ประการ ที่
ท าให้สัทธรรมเสื่อมสลายหายไป คือ 

1) ภิกษุทั้งหลาย ศึกษาเล่าเรียนสุตตันตะที่เรียนกันมาผิดล าดับ ตามบทพยัญชนะที่จ ากันมาผิด 
เนื้อความแห่งบทพยัญชนะท่ีจ ากันมาผิด ก็ท าให้เข้าใจผิดกันไปด้วย 

2) ภิกษุทั้งหลาย เป็นคนที่ว่ายากสอนยาก มีนิสัยที่ว่ายากสอนยาก มีนิสัยไม่อดทน ไม่รับฟังค าสอน
โดยเคารพ 

3) บรรดาภิกษุที่เป็นพหูสูต คล่องปริยัติทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา ไม่ตั้งใจถ่ายทอดสุตตันตะแก่
ผู้อื่น เมื่อท่านเหล่านั้นล่วงลับไป สุตตันตะก็ขาดรากฐาน ไม่มีที่พ่ึงอาศัย (ไม่มีที่อ้างอิง) 

4) บรรดาภิกษุระดับเถระ เป็นพระมักมาก เป็นพระย่อหย่อน เป็นผู้น าในทางคลายความเพียร ละทิ้ง
วิเวก ไม่ระดมความเพียร เพ่ือถึงธรรมที่ยังไม่ถึง เพ่ือบรรลุธรรมที่ยังไม่บรรลุ เพ่ือกระท าให้แจ้งซึ่งธรรมที่ยัง
ไม่ได้ท าให้แจ้ง ภิกษุรุ่นหลังก็พากันเอาเยี่ยงอย่าง 

เหตุ 4 ประการนี้ที่ท าให้สัทธรรมเสื่อมสลายหายไปที่กล่าวมานี้คือตัวสาเหตุที่จะท าให้พระสัทธรรม
เสื่อมสูญสลายหายไป ในข้อความที่กล่าวมานั้น มีถ้อยค าที่ควรท าความเข้าใจ เช่นค าว่า “บทพยัญชนะที่จ ามา
ผิด” (ทุนฺนิกฺขิตฺต ปทพฺยญฺชน ) นั้น หมายถึงตัวอักษรที่ส่องให้รู้เนื้อความจ ากันมาคลาดเคลื่อนไปเมื่อบท
พยัญชนะพิรุธคลาดเคลื่อน การก าหนดความหมายเฉพาะบทย่อมคลาดเคลื่อนไปด้วย เช่นค าว่า "สุวิชาโน 
ปราภโว : คนเสื่อม (ชั่ว) ก็รู้ได้ง่าย" จ ากันมาคลาดเคลื่อนไปว่า "ทุวิชาโน ปราภโว" ก็เลยตีความคลาดเคลื่อน
ไปแปลกันว่า "ผู้รู้ชั่วเป็นผู้เสื่อม" จึงเกิดความสงสัยกันว่า พระพุทธองค์ก็ทรงทราบเรื่องชั่วที่เรียกว่า อกุศล
ธรรม เป็นธรรมที่ต้องละ เรียกว่า ปหาตัพพธรรม พระองค์ก็มิได้มีความเสื่อมเสียอะไรที่กล่าวมานี้เป็นการ
กล่าวถึงลักษณะผู้ที่จะรักษาพระสัทธรรมไว้ได้ และเหตุที่จะท าให้พระสัทธรรมเสื่อม ต่อไปจะขอกล่าวถึงการที่
จะธ ารงรักษาพระธรรมวินัยด้วยอาศัยพระไตรปิฎก 

พระธรรมวินัยของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ที่น าสืบต่อกันมาจนกระทั่งได้รับการจารึกเป็นลายลักษณ์
อักษรไว้ในใบลาน คัดลอกสืบต่อกันมาจนกระทั่งได้รับการจัดพิมพ์เป็นเล่มหนังสือนั้น ถ้าเราเกิดความสงสัยใน
บางบทบางข้อ หรือมีผู้มา กล่าวว่า ข้อความบทนี้ ตอนนี้ เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ ก็ไม่ควรคัดค้านเสียทีเดียว ควร
จะได้โอสาเรตัพพะ สัททัสเสตัพพะ คือสอบทานดูในพระสูตรเทียบเคียงดูในพระวินัยด้วยหลักมหาปเทส คือ
ข้ออ้างอิงส าหรับใช้สอบสวนที่ส าคัญ 4 ประการ เมื่อสอบทานดูในพระสูตร เทียบเคียงดูในพระวินัยแล้ว ถ้าไม่
ลงกัน ไม่สมกัน ก็ไม่ต้องเชื่อตาม ถ้าลงกันสมกัน จึงค่อยเชื่อ 

 
สรุป 

ความแตกต่างกันในเรื่องของศีลสามัญญตาและการอ้างเอาพุทธพจน์ที่ทรงอนุญาตให้เพิกถอน
สิกขาบทได้บ้างกลุ่มพุทธศาสนิกท่ีแยกตนออกไปจากพระพุทธศาสนาดั้งเดิมก็เริ่มคิดค้นหลักธรรมบางประการ



50 หลักสีลสามญัญตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 39-50. 
 

เพ่ือให้เข้ากันกับยุคสมัยบ้างก็เพ่ือต่อสู้กับลัทธิศาสนาอื่น ๆ หลักธรรมที่คิดค้นใหม่นั้นก็ได้ถูกยกเข้าสู่พุทธวจนะ
ยกพระสูตรที่ไม่มีในพระพุทธศาสนาดั้งเดิมขึ้นเป็นพุทธพจน์ยกพระวินัยใหม่ขึ้นเป็นพุทธพจน์ขึ้นสู่สังคีติของ
พวกตนความแตกต่างเหล่านี้ท าให้เกิดการแตกแยกออกจากพระพุทธศาสนาดั้งเดิมกลายเป็นพุทธศาสนาใน
แบบอ่ืนๆแตกแยกเป็นนิกายอย่างชัดเจนเมื่อราวๆ พุทธศตวรรษที่ 5-6 ปัญหาเกี่ยวกับหลักศีลสามัญญตาใน
ยุคหลังพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้วนั้น มีมูลเหตุมาตั้งแต่การทราบข่าวการปรินิพพานของพระพุทธเจ้า ดังจะ
เห็นจากมูลเหตุของการท าสังคายนาตามที่ยกมาแล้วข้างต้น ซึ่งปัญหาในส่วนของพระวินัย (สิกขาบท) นี้เป็น
ปัญหาที่มีมาแล้วตั้งแต่ครั้งพุทธกาลเรื่อยมาจนถึงปัจจุบัน ซึ่งสาเหตุหลักๆ ของการโต้เถียงกันของสงฆ์มาจาก
ปัญหาว่าด้วยหลักทิฏฐิสามัญญตา 

สีลสามัญญตาและทิฎฐิสามัญญตาคือความเสมอกันโดยศีลได้แก่ความเสมอกันทางพระวินัยและความ
เสมอกันโดยทิฎฐิได้แก่ความเสมอกันโดยความเห็นทางธรรมเป็นคุณสมบัติอันจะพึงปรารถนาในสงฆ์เป็นไปเพ่ือ
สามัคคีเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันเป็นไปเพ่ือความตั้งมั่นแห่งสงฆ์ในทางปฏิบัติสาราณียธรรมจะเริ่มต้นด้วยทิฏฐิ
สามัญญตา คือปรับความคิดเห็นให้ลงรอยแบบเดียวกันว่า เราทั้งผองเป็นพ่ีน้องกัน เป็นลูกตถาคตคือพระผู้มี
พระภาคเจ้าแต่เพียงผู้เดียวเหมือนกัน ยึดถือหลักค าสอนเดียวกัน มีผ้ากาสาวพัสตร์เป็นธงชัยเหมือนกัน มีพระ
วินัยอันเป็นข้อประพฤติปฏิบัติในการด าเนินชีวิตอย่างเดียวกัน เมื่อปรับความคิดเห็นได้อย่างนี้แล้วเราก็จะเกิด
ความรู้รักสามัคคี คิด พูด ท าต่อกันด้วยเมตตา เกื้อกูลแบ่งปันกันและกัน ปฏิบัติต่อกันตามหลักพระวินัยอย่าง
เท่าเทียมกันด้วยสีลสามัญญตา และปรับความคิดเห็นให้มีเหตุผลลงรอยเดียวกันมากยิ่งข้ึนด้วยทิฏฐิสามัญญตา 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 36. 

กรุงเทพมหานคร: ผลิธรรม. 
______. (2552). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
______. (2549). พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมมิก จ ากัด. 
______. (2557). ตอบเรื่องสีลัพพตปรามาสวินัยดูใจ. กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลั ย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์

พับลิเคชั่นส์ จ ากัด. 
 
 



ความสุขในมรรค 8  
Happiness in the Eightfold Path 

 
ทรงวิทย์ ปลัดศรี 

Songwit Platsichual 
เจ้าหน้าที่วัฒนธรรมจังหวัดขอนแก่น 

Khon Kaen Provincial Cultural Officer 
E-mail: Songwit_18@hotmail.com 

 
Received: 8 March 2021; Revised: 17 March 2021; Accepted: 21 April 2021 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษามรรค 8 พบว่า มรรค คือ แนวทางในการปฏิบัติหรือแนวทางการ
ด าเนินชีวิตอันจะน าไปสู่ทางแห่งความดับทุกข์ มรรคมีองค์ 8 สงเคราะห์เป็นไตรสิขาประกอบด้วยศีล สมาธิ
และปัญญา ได้แก่ หมวดปัญญา ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ, สัมมาสังกัปปะ หมวดศีล ได้แก่ สัมมาวาจา, สัมมากัมมันตะ
,สัมมาอาชีวะ หมวดสมาธิ ได้แก่ สัมมาวายามะ, สัมมาสติ, สัมมาสมาธิ หลักปฏิบัติตามมรรค 8 เป็นหลักการ
ด าเนินชีวิตตามหลักทางสายกลางและจุดมุ่งหมายเพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือความตรัสรู้ เพ่ือพระ
นิพพาน  

ความสุขในมรรค 8 พบว่า มรรค 8 เป็นความสุขภายนอก (โลกียสุข) และความสุขที่เกิดจากภายใน 
(โลกุตรสุข) ที่น าไปสู่ประโยชน์สุข 3 ขั้น คือ 1) ประโยชน์ปัจจุบัน ได้แก่ ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ หรือทรัพย์สิน 
ฐานะ เกียรติ ไมตรี ชีวิตคู่ครองที่เป็นสุข 2) ประโยชน์ภายหน้า คุณค่าแก่คุณธรรมความดีงาม ความเจริญงอก
งามของจิตใจ 3) ประโยชน์สูงสุด การประจักษ์แจ้งความสุขภายในที่สะอาดบริสุทธิ์ เรียกว่า วิมุตติและนิพพาน 
และระบบการปฏิบัติของมรรคถูกจัดขั้นตอนออกมาในรูปของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ที่เป็นทั้งโลกียะ
และโลกุตตระ หรือศีลธรรม เป็นเครื่องช าระจิตในเบื้องต้น เกิดการประพฤติปฏิบัติในชีวิตประจ าวัน ปัญญา
และสมาธิ เป็นการพัฒนาจิตในระดับสูงเพ่ือให้เข้าถึงเป้าหมายแท้จริง คือ นิพพาน 

 
ค าส าคัญ: ความสุข, มรรค 8, พระพุทธศาสนา 
 
 

 

 

 

 

 



52 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

Abstract 

 The purpose of this article is to study the eightfold path. It is found that the eightfold 
path is a guideline for practice or a way of living that leads to the way to the cessation of 
suffering. Concentration and wisdom include the wisdom category namely; right view, right 
thought, The precepts category namely: right speech, right action, right livelihood. 
Concentration categories namely; right Effort, right mindfulness, right Concentration. The 
principle of following the 8-fold path is the principle of living according to the middle path 
and aiming for peace. for more knowledge for enlightenment for nirvana 
 Happiness in the Eightfold Path revealed that the Eightfold Path was external 
happiness (worldly happiness) and inner happiness (lokutarasukha) that led to 3 levels of 
happiness: property, status, dignity, goodwill, happy married life 2) future benefits Value for 
virtue, beauty The prosperity of the mind. 3) The highest benefit. The manifestation of inner 
happiness that is pure and pure is called Vimutti and Nirvana. And the practice system of 
the path is staged in the form of the Threefold Rule, namely precepts, concentration, and 
wisdom, which are mundane and mundane, or morality, which are the primary means of 
purifying the mind. Behavior in daily life intelligence and concentration It is a high level of 
mental development in order to attain the true goal, Nibbana. 
 
Keywords: happiness, eightfold path, Buddhist 
 
บทน า 

พระพุทธเจ้าทรงจ าแนกความสุขไว้หลายแบบ หลายประการ พอจ าแนกได้สองแบบใหญ่ๆ ด้วยกัน 
คือ 1) โลกียสุข (ความสุขอันเป็นวิสัยของโลก) นัยแรกนี้นิยามความสุข หมายถึง สภาพที่ทนได้ง่าย 
ประกอบด้วย สุขเวทนา (ความรู้สึกสุขสบายทางกายก็ตาม ทางใจก็ตาม) สุขินทรีย์ (ความสุขความสบายทาง
กาย) และโสมนัส- สินทรีย์ (ความแช่มชื่น สบายใจ สุขใจ) เป็นต้น โดยเวทนาเป็นส่วนหนึ่งของขันธ์ 5 (รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ) ความสุขจึงอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ คือ อนิจจตา (ความเป็นของไม่เที่ยง) 
ทุกขตา (ความเป็นทุกข์) และอนตฺตตา (ความเป็นอนัตตาหรือไม่ใช่ตน) ความสุขในลักษณะนี้จึงเป็นความสุขที่
เกี่ยวข้องกับภพและภูมิ อันเป็นแดนที่เกิดของสัตว์ ความสุขจึงมีทั้งความสุขในกาม ความสุขในรูปฌาน และ
ความสุขในอรูปฌาน แต่ก็ยังเป็นความสุขชนิดที่มีอาพาธ มีความรู้สึกอึดอัด ไม่โปร่งใส และถูกรบกวน ฌาน
ที่ว่าเป็นสุขจึงยังมีความทุกข์ปะปนอยู่ จึงมิใช่ความสุขที่แท้จริง 2) โลกุตตรสุข หรือนิพพานสุข หมายถึง สภาพ
ที่ดับกิเลสและกองทุกข์ ทั้งมวล เป็นสภาวะที่ปราศจากตัณหาโดยสิ้นเชิง ไม่ต้องอาศัยปัจจัยปรุงแต่ง จึงไม่มี
ลักษณะของการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ประกอบด้วย สอุปาทิเสสนิพพาน (ดับกิเลส ยังมีเบญจขันธ์เหลือ) 
และอนุปาทิเสสนิพพาน (ดับกิเลส ไม่มีเบญจขันธ์เหลือ) ความสุข นัยที่สองนี้ จึงหมายถึง ภาวะที่สิ้นกิเลสทั้ง
ปวงหรือปราศจากตัณหา นับเป็นสภาวะที่สมบูรณ์ในตัวเอง เป็นสิ่งดีสูงสุดของมนุษย์ ถือเป็นภาวะแห่ง
ความสุขสูงสุด (The State of the Highest Happiness) กล่าวคือ อทุกขมสุขเวทนา (ความรู้สึกเฉยๆ จะสุข



53 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

ก็ไม่ใช่ ทุกข์ก็ไม่ใช่) และอุเบกขินทรีย์ (ความรู้สึกเฉยๆ) (พระราชวรมุนี (ป.อ.ปยุตฺโต), 2518) แบ่งเป็น 3 
ระดับ คือ 1) ขั้นทราม เป็นการเสวยความสุขอย่างหมกมุ่นมัวเมา มุ่งแสวงหาและปรนเปรอตนด้วยสิ่งเสพเสวย
ต่างๆ มีการปลุกเร้าและกระตุ้นระดับปกติ 2) ขั้นดี เป็นการเสวยสุขที่มีศีลธรรม คือ การเสวยสุขตามปกติ
อบายมุขโดยยอมรับและรู้เท่าทันตามจริง เมื่อมีความสุขมักมีทุกข์มาคู่ ดังนั้น ไม่หมกมุ่น ไม่ประมาท 3) ขั้นดี
เลิศ เป็นการเสวยสุขอย่างประณีต ดีงาม ไม่ก่อปัญหาทั้งแก่ตนและสังคม สันโดษ อยู่ร่วมกันโดยธรรม ชักจูงไป
ในทางเจริญดีงามท่ีปราณีต (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2538) 

ความสุขในมรรค 8 เป็นหลักธรรมที่สอนในเรื่องการด าเนินชีวิตไปในทางที่ถูกต้อง เป็นพรหมจรรย์
หรือจริยธรรมอันประเสริฐ หรือจริยธรรมตามหลักพระพุทธศาสนานั้น ก็คือ มรรค หรือมัชฌิมาปฏิปทานี้เอง 
และพรหมจารีหรือผู้ประพฤติพรหมจรรย์ หรือผู้มีจริยธรรมตามหลักพระพุทธศาสนา ก็คือผู้ด าเนินชีวิตตาม
มรรค หรือปฏิบัติตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา ส่วนความหมายตามรูปศัพท์ดังที่ได้วิเคราะห์ไว้ข้างต้น ก็ท าให้แปล
ค าว่า จริยธรรมจึงมีความหมายว่า หลักความประพฤติ หลักการด าเนินชีวิต หรือหลักการครองชีวิตเป็นอันว่า
เมื่อถือตามหลักพระพุทธศาสนา มรรคหรือมัชฌิมาปฏิปทา คือ ระบบจริยธรรม ระบบความประพฤติปฏิบัติ 
หลักค าสอนเกี่ยวกับการด าเนินชีวิตที่ดีงาม หรือหลักการครองชีวิตที่ถูกต้องสมบูรณ์ของมนุษย์ ที่จะน า ไปสู่
จุดหมายคือความดับทุกข์ หรือความสิ้นสุดปัญหา อยู่อย่างเป็นอิสระไร้ทุกข์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2538) ที่ท าให้เกิดความสุขหรือประโยชน์สุขทั้ง 3 ด้าน คือ 1) อัตตัตถะ ประโยชน์ตน จ าแนกได้เป็น 3 ระดับ 
คือ ทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ปัจจุบัน หรือจุดหมายขั้นต้น สัมปรายิกัตถะ ประโยชน์เบื้องหน้า หรือจุดหมายที่
สูงหรือลึกล้ าขึ้นไปปรมัตถะ ประโยชน์อย่างยิ่ง หรือจุดหมายสูงสุด 2) ปรัตถะ ประโยชน์ผู้อ่ืน จ าแนกได้เป็น 3 
ระดับคือ 1) ทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ปัจจุบัน หรือจุดหมายขั้นต้น 2) สัมปรายิกัตถะ ประโยชน์เบื้องหน้า 
หรือจุดหมายที่สูงหรือลึกล้ าขึ้นไป 3) ปรมัตถะ ประโยชน์อย่างยิ่ง หรือจุดหมายสูงสุด และ3) อุภยัตถะ 
ประโยชน์ทั้งสองฝ่าย หรือจุดหมายร่วมกัน ได้แก่ ประโยชน์หรือจุดหมายทุกอย่างที่เกื้อกูลแก่การบ าเพ็ญและ
การบรรลุอัตตัตถะ หรือปรัตถะของทุกคน ในระดับทั้งสามที่กล่าวมาแล้ว (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2538) 

ความสุขที่เกิดจากการประพฤติปฏิบัติตามมรรค 8 จึงมีความส าคัญยิ่งประการหนึ่งของสังคม เป็นสิ่งที่
มนุษย์ทุกคนปรารถนา การแสวงหาความสุขจึงฝังแน่นอยู่ในธรรมชาติของมนุษย์ ความสุขมีทั้งที่เกิดขึ้นจาก
ภายในจิตใจ เช่น ความสุขระดับจิตใจ ปัญญาหรือจิตวิญญาณ ฯลฯ และความสุขที่เกิดขึ้นจากปัจจัยภายนอก 
เช่น การมีหรือการครอบครองปัจจัยในการด ารงชีวิต การมีความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อม ฯลฯ 
แม้ว่าปัจจุบันในยุคที่ความสัมพันธ์มีความซับซ้อนมากขึ้น มีการเชื่อมโยงถึงกันหมดในทุกภาคส่วนของสังคม
โลก ทั้งในระดับปัจเจกบุคคล ระดับครอบครัว ระดับชุมชน และระดับประเทศ ผลกระทบที่เกิดขึ้นจากจุดหนึ่ง
จะส่งผลไปยังอีก จุดหนึ่งอย่างรวดเร็ว ย่อมท าให้ความสุขของแต่ละบุคคลมีความแตกต่างหลากหลายมากขึ้น 
 
แนวคิดความสุขในทางพุทธศาสนา 

ทรรศนะเกี่ยวกับความสุขเป็นสิ่งดีที่สุดและมีค่าในตัวเอง การกระท าต่างๆ ของมนุษย์ มิได้เป็นไปเพ่ือ
คุณค่าในตัวเองที่เป็นเพียงแนวทาง หรือวิถี (Means) ที่จะน าไปสู่จุดหมาย (End) คือความสุข ซึ่งความสุขเป็น
สิ่งที่เอ้ืออ านวยให้ชีวิตการด าเนินของมนุษย์ให้ดีขึ้น หากมนุษย์ผู้แสวงหาความสุขมากเกินไปจนถึงคุณธรรม
ย่อมจะเป็นการท าลายตนเอง และผู้อ่ืน ผลสุดท้ายความสุขนั้นย่อมไม่ใช่สุขที่แท้จริง การที่มนุษย์จะได้รับ



54 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

ความสุขอย่างแท้จริงจะต้องอาศัยปัญญาหรือความรู้ เพราะถือว่าปัญญาหรือความรู้เป็นสิ่งดีที่สุดส าหรับมนุษย์
เป็นจุดหมายของมนุษย์ ส่วนความสุขเป็นเพียงวิธีที่จะน าไปสู่จุดหมายเท่านั้น  

ความสุขมีความส าคัญมากต่อชีวิตมนุษย์ เพราะตามหลักพุทธจริยธรรมไม่ได้ปฏิเสธความสุข เพราะ
จะต้องเริ่มแต่ขั้นต้น ในการท าความดีหรือกรรมดีทั่วๆ ไป ที่เรียกว่าบุญ ที่เป็นการรักษาศีล การเจริญภาวนา 
บ าเพ็ญเพียรทางจิต ความสุขก็เป็นปทัฏฐานให้เกิดสมาธิ แม้ฌานในระดับสูง ไม่มีสุขเป็นองค์ฌาน ก็พึงเข้าใจ
ว่าเป็นความสุขท่ีประณีตยิ่งขึ้นไปอีก 

1. ความหมายของความสุข 

จากการศึกษาความหมายของความสุข ซึ่งได้มีปราชญ์ทางปรัชญา และนักวิชาการได้นิยามไว้
หลากหลายความหมาย ไว้ดังนี้ 

พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต), (2538) ได้ให้ความหมายค าว่า ความสุข หมายถึง ความปราศจากทุกข์
จากสภาวะที่หมดสิ้นกิเลสทั้งปวง หรือสภาวะที่ปราศจากตัณหา อันได้แก่ นิรามิสสุข คือความสุขที่มีความ
ประณีต ความสุขไม่อิงอาศัย อิงเนกขัมมะ มีความแตกต่างจากความสุขในกาม ศักดิ์สิทธิ์ พันธุ์สัตย์ และคณะ, 
(2537) ได้ให้ความหมายค าว่า ความสุข ว่าเป็น ความสุขที่เกิดจากปัญญารู้เข้าใจสิ่งต่างๆ ทั้งหลาย แล้วปฏิบัติ
ต่อสิ่งเหล่านั้นอย่างถูกต้องมีเหตุผล เป็นการดับทุกข์แก้ไขปัญหาได้ ความสุขที่เกิดจากความไม่โลภ ไม่โกรธ 
และไม่โง่หลงงมงายเป็นความสุขท่ีเกิดจากความจริงถูกต้องดีงาม ความสงบ ไม่อิงอาศัยวัตถุ เป็นความสุขแบบ
อิสระไม่อิงอาศัยปัจจัยภายนอกอยู่เหนือกระแสโลกทางสังคม  

จากข้อความดังกล่าวจะเห็นได้ว่าความสุขที่แท้จริง เป็นภาวะสุขที่ไม่ก่อให้เกิดปัญหาใดๆ ตามมา    
ซ้ ายังช่วยขจัดปัญหาต่างๆ ด้วย ผู้ที่จะมีความสุขแบบนี้ได้จะต้องมีสภาพใจที่สงบไม่ฟุ้งซ่าน คือมีความเรียบง่าย 
ไม่เศร้าใจกับกระแสสังคมใดๆ ทั้งสิ้น  

สถิต วงศ์สวรรค์, (2540) ได้ให้ความหมายค าว่า ความสุข คือ สิ่งดีที่สุดที่มนุษย์จะพึงแสวงหา แต่
ไม่ได้ปฏิเสธว่า ความสุขไม่ดี ความสุขดี แต่ไม่ใช่สิ่งที่ดีที่สุดที่คนจะหมกมุ่นแสวงหาแต่เพียงอย่างเดียว
ตลอดเวลาในชีวิตของเขาสิ่งที่ดีที่สุดในชีวิตของคนนั้นไม่ใช่ความสุข (สถิต วงศ์สวรรค์, 2540) 

เชิด เลิศจิตรเลขา, (2548) ได้ให้ความหมายค าว่า ความสุข คือความสุขแท้ควรเป็นสิ่งดี (good) สิ่งดีนี้
มีอยู่หลายระดับ เช่น สิ่งดีพ้ืนฐาน (Basic good) สิ่งดีที่เกิดจากการกระท า (Operative good) และ สิ่งดีที่
เกิดจากประสบการณ์ (Experiential good) กีรติ บุญเจือ, (2512) ได้ให้ความหมายว่า ความสุข คือ เป็นสิ่ง
สุขสูงสุดของมนุษย์อยู่ที่เข้าใจความจริงโลกแห่งจินตนาการ ซึ่งมี  (Idea of the Good) หรือจินตนาการภาพ
แห่งความดี เป็นจินตนาการภาพสูงสุด และให้ความสุขที่สุดด้วย ใครสร้างกุศลเพียงพอแล้วก็จะกลับไปมี
ความสุขในถิ่นเดิม  

กล่าวโดยสรุปได้ว่า แนวคิดความสุขในทางพุทธศาสนามองว่าจะต้องเกิดจากความสุขที่ไม่แสวงหาด้วย
การเบียดเบียนผู้อ่ืน ซึ่งเป็นความสุขที่ไม้จีรังยั่งยืน ความสุขที่แท้จริงจะต้องเกิดจากการประพฤติปฏิบัติอย่าง
ถูกต้อง ที่อาศัยสติปัญญาคอยประคับประคองจิตใจให้น าไปสู่ความสุขระดับที่สูงขึ้นไป ด้วยการเจริญภาวนา  
บ าเพ็ญเพียรทางจิต ความสุขก็เป็นปทัฏฐานให้เกิดสมาธิ ซึ่งเป็นความสุขขั้นสูงสุดของมนุษย์ผู้มีสติปัญญา
เท่านั้นที่ปรารถนา ความปราศจากทุกข์จากสภาวะที่หมดสิ้นกิเลสทั้งปวง หรือสภาวะที่ปราศจากตัณหา 
ความสุขทีเ่กิดจากปัญญารู้เข้าใจสิ่งต่างๆ ทั้งหลาย แล้วปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านั้นอย่างถูกต้องมีเหตุผล เป็นการดับ
ทุกข์แก้ไขปัญหาได้  ความสงบจิตใจ และปัญญาความรู้เป็นสิ่งดีที่สุดและมีคุณค่าในตัวเอง สิ่งดีที่สุดที่มนุษย์จะ
พึงแสวงหา แต่ไม่ได้ปฏิเสธว่า ความสุขไม่ดี ความสุขดี ความสุขแท้ควรเป็นสิ่งดี (good) สิ่งดีนี้มีอยู่หลายระดับ 



55 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

2. ประเภทของความสุข 

ในทางพระพุทธศาสนาได้แบ่งประเภทของความสุข แบ่งออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ 1) โลกียสุข คือ 
สุขที่เนื่องด้วยโลกียธรรม หมายถึงความสุขอันเป็นวิสัยของโลก สุขที่อิงอาศัยโลก หรือเกี่ยวเนื่องในโลก เป็น
ความสุขที่เกี่ยวข้องกับภพและภูมิ ภพในที่นี้หมาย ถึง แดนอันเป็นที่เกิดของสัตว์ ซึ่งจ าแนกโดยภูมิ มี 3 ภพ 
คือ กามภพ รูปภาพ และ อรูปภพ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 2) 
โลกุตตรสุข คือ สุขที่เนื่องด้วยโลกุตตรธรรม หมายถึงความสุขที่สูงกว่าโลกียสุข และโลกยภูมิ 3 ข้างต้น เป็น 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) สภาพที่ดับกิเลสและกองทุกข์ทั้งมวล ซึ่ง
เป็นภาวะที่สมบูรณ์ที่สุดเพราะไม่ต้องอาศัยปัจจัยปรุงแต่ง พุทธจริยศาสตร์เรียกความสุขประเภทนี้ว่า นิพพาน
สุข และ เป็นความสุขระดับสูงสุดของมนุษย์ ดังมีพุทธภาษิตรับรองว่า “นิพพาน  ปรม  สุข นิพพานเป็นสุข 
อย่างยิ่ง” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ข้อที่ควรท าความเข้าใจในที่นี้คือ นิพพานที่จัดเป็นโลกุตตรสุขนั้น ในที่นี้หมายถึงนิพพาน 2 ประการ 
คือ สอุปาทิเสสนิพพาน (ดับกิเลส ยังมีเบญจขันธ์เหลือ) กับ อนุปาทิเสสนิพพาน (ดับกิเลส ไม่มีเบญจขันธ์
เหลือ) เท่านั้น มิได้หมายรวมถึงตทังคนิพพาน (นิพพานชั่วคราว) เพราะตทังคนิพพานจัดอยู่ในประเภทโลกีย
สุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า ความสุขมีหลายประเภทที่เป็นทั้งความสุขของบุคคลทั่วไป และความสุขของ
อริยบุคคล ส าหรับความสุขของบุคคลทั่วไปที่ยังคงติดกับความสุขทางวัตถุ ทรัพย์สินเงินทอง อาหาร 
เครื่องนุ่งห่ม บ้าน ยังคงมองสิ่งต่าง ๆ เป็นเครื่องที่ท าให้เกิดความสุขที่เป็นความสุขของโลก สุขที่ยังคงท าให้ผู้ที่
ติดในสุขนี้มีความอยากท่ีไม่สิ้นสุด มีความปรารถนาไปเรื่อย ยึดติดลุ่มหลงในสุข ไม่ปล่อยวาง เรียกว่า โลกียสุข 
แต่ความสุขของอริยบุคคลเป็นความสุขทางจิตใจที่เกิดจากการปฏิบัติทางจิตเพ่ือการปล่อยวางสิ่งต่างๆ ทาง
โลก เพ่ือมุ่งไปสู่ความสุขที่แท้จริง ทางพุทธศาสนาเรียกความสุขนี้ว่า โลกุตตรสุข เป็นการปฏิบัติเพ่ือแสวงหา
ความสุขในชีวิตระดับสูงสุด คือ นิพพาน 

3. บ่อเกิดของความสุข 

พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงบ่อเกิดของความสุขอันประณีต (จิตใจ) ว่าเป็น ความสุขที่ปราศจากอามิส 
มีคุณค่าที่แตกต่างกัน โดยเริ่มตั้งแต่ระดับกลาง และระดับสูงสุด แบ่งออกเป็นระดับ คือ ฌานสุข คือ สุขที่เนื่อง
ด้วยฌาน และ นิพพานสุข คือ สุขที่เนื่องด้วยนิพพาน ผู้วิจัยจะได้กล่าวถึง ความสุขทั้ง 2 ดังต่อไปนี้ 

    1) ฌานสุข ค าว่า “ฌานสุข” คือ ความสุขทางจิต โดยแบ่งออกตามระดับมี 3 คือ สุขในรูปฌาน 4 
สุขในอรูปฌาน 4 และสุขในสัญญาเวทยิตนิโรธสมาบัติ และสุขในพระนิพพานเพราะฉะนั้น ความสุขนี้ เป็น
ฌานละเอียดและอยู่ในระดับฌานที่สูงสุด ผู้ที่ปฏิบัติได้ตามหลักของวิปัสสนาญาณ ย่อมได้บรรลุมรรคผล
รวดเร็วเป็นพิเศษ เพราะอารมณ์ในฌานสุขและอารมณ์ในวิปัสสนาญาณ มีส่วนคล้ายคลึงกันมาก ต่างแต่ฌาน
สุขเป็นสมถภาวนา มุ่งด ารงฌานเป็นส าคัญส าหรับวิปัสสนาภาวนามุ่งรู้แจ้งเห็นจริง ตามอ านาจของกฎธรรมดา
เป็นส าคัญแต่ทว่าอรูปฌานนี้ก็มีลักษณะเป็นฌานปล่อยอารมณ์ คือ ไม่ยึดถืออะไรเป็นส าคัญ ปล่อยหมดทั้งรูป
และนาม ถือความว่างเป็นส าคัญ  

    2) นิพพานสุข (Nibbana) นิพพานตามทรรศนะพุทธปรัชญา หมายถึง สภาวะที่แท้จริงที่สุดไม่มี
การ หรือรูปนามยังเหลืออยู่จึงเรียกว่าอีกอย่างหนึ่ง “กิเลสนิพพาน” ซึ่งมี 2 นัย คือ 1) นัยลบหรือนิเสธ 
(Negative) เพราะนิพพานปฏิเสธ หรือไม่มีความทุกข์ความเดือดร้อน หรือไม่มีกิ เลสใดๆ เหลืออยู่ (นิพพาน  
ปรม  สูญญ ) สูญสิ้นความทุกข์ความเดือดร้อน กิเลสโดยสิ้นเชิง 2) นัยบวกหรือรับ (Positive) เพราะว่านิพพาน



56 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

มีความสุขไม่มีภาวะอ่ืนสุขยิ่งกว่า (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), 2541) นิพพานสุข คือ เย็น ต้อง
ปรากฏที่ชีวิตให้เป็นชีวิตเย็น ความเป็นอยู่กันอย่างเยือกเย็น ไม่มีความเร่าร้อน เย็นตามที่คนธรรมดาทั่วไปจะ
พอใจ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) นิพพานเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง และมีอยู่
ในลักษณะที่เป็นอสังขตธรรม คือ พ้นจากการปรุงแต่งของเหตุปัจจัย เพราะนิพพานมีอยู่ จึงมีการปฏิบัติเพ่ือ
บรรลุนิพพาน 

เป้าหมายอันสูงสุดของความสุขในเบื้องต้น ตามทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาท คือคุณค่าของความสุข 
ด้วยวิธีปฏิบัติตามหลักธรรม 3 ประการ คือ รักษาศีล เจริญสมาธิ เจริญปัญญา ซึ่งเหมาะส าหรับผู้ปฏิบัติที่มี
ความรู้ ความเข้าใจและเลื่อมใสในหลักของความสุขแล้ว ในหลักค าสอนที่แบ่งไว้ 3 ระดับ และ แต่ละระดับ
จะต้องอาศัยปฏิบัติให้ถูกต้องตามข้ันตอน เริ่มจากสิ่งที่หยาบไปจนถึงสิ่งที่ละเอียด ประณีต ที่เรียกว่าไตรสิกขา 
มีปรากฏในโอวาทปาติโมกข์ คือ 1) การงดเว้นไม่ท าความชั่วทั้งปวง ทางกาย วาจา ใจ 2) ให้ท าความดี 
ขยันหมั่นเพียรท าดีทางกายวาจา 3) การกระท าจิตของตนให้สะอาด สว่าง ว่าง สงบ ผ่องใส (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อนึ่ง เมื่อปฏิบัติได้อย่างถูกต้องแล้ว สิ่งส าคัญสุดท้ายก็ต้อง
ประกอบด้วยแนวค าสอนที่เป็นไป เพ่ือความพ้นทุกข์ ที่ท าให้มนุษย์เป็นคนดี มีศีลธรรม มีความสงบสุข และไม่ถือ
มั่นให้ตึงให้หย่อนเกินไป คือ ปฏิบัติตามทางสายกลาง มัชฌิมาปฏิปทา มรรคมีองค์ 8 ประการคือ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 1) สัมมาทิฏฐิ คือ ปัญญาเห็นชอบ หมายถึง เห็นถูกตาม
ความเป็นจริงด้วยปัญญา 2) สัมมาสังกัปปะ คือ ด าริชอบ หมายถึง การใช้ความคิดพิจารณาแต่ในทางกุศลหรือ
ความดีงาม 3) สัมมาวาจา คือ เจรจาชอบ หมายถึง การพูดสนทนา แต่ในสิ่งที่สร้างสรรค์ดีงาม 4) สัมมากัมมันตะ 
คือ การประพฤติดีงาม ทางกายหรือกิจกรรมทางกายทั้งปวง 5) สัมมาอาชีวะ คือ การท ามาหากินอย่างสุจริตชน 
6) สัมมาวายามะ คือ ความอุตสาหะพยายาม ประกอบความเพียรในกุศลกรรม 7) สัมมาสติ คือ การไม่ปล่อยให้
เกิดความพลั้งเผลอ จิตเลื่อนลอย ด ารงอยู่ด้วยความรู้ตัวอยู่เป็นปกติ 8) สัมมาสมาธิ คือ การฝึกจิตให้ตั้งมั่น สงบ 
สงัด จากกิเลส นิวรณ์อยู่เป็นปกติ 

เมื่อผู้ประพฤติปฏิบัติชอบตามหลักของแล้ว สามารถน าไปสู่ความสะอาดความสว่าง ความสงบ 
ตลอดจนเกิดปรีชาญาณ รู้แจ้ง เห็นจริงในธรรม ที่ควรรู้ควรเห็น จนกระทั้งท าให้หลุดพ้นจากทุกข์โดยสิ้นเชิง 
คือ บรรลุนิพพาน เป็นที่สุด เพราะความหลุดพ้นจากสภาพแห่งทุกข์ สุขถือว่ามีคุณค่าอย่างยิ่ง ไม่ก่อให้เกิด
ความเปลี่ยนแปลงอีกต่อไปสภาวะจิตรู้แจ้งเห็นจริงด้วยปัญญาวิมุตติ คุณค่าเป้าหมายความสุขสูงสุดของความ 
คือ นิพพานสุข อันเป็นโยชน์สูงสุด (นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง) ซึ่งเป็นสภาวะที่เกิดจากหลุดพ้นจากกิเลสตัณหา 
อุปาทาน พ้นจากความดับทุกข์ ดับโดยสิ้นเชิง 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า บ่อเกิดของความสุขในพระพุทธศาสนาเป็นการปฏิบัติเจริญสมาธิ ด้วยการฝึกฝน
จิตของเราย่อมได้รับผลดี คือการหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง จิตใจ สงบ เย็น ประณีต สว่าง เป็นสภาวธรรมที่เกิด
จากปัญญารู้เห็นตามเหตุปัจจัย ถือว่ามีความสุขมาก ผู้ปฏิบัติสามารถเข้าสู่ความสุขอันสูงสุดนี้ได้ คือบรรลุ
นิพพานสุข ถือว่าผู้บรรลุนิพพานแล้วมีคุณค่าของความสุขมากกว่าผู้ที่ยังไม่บรรลุ ผู้ต้องการแสวงหาคุณค่าของ
ความสุขแล้ว เพียงแต่ว่าเราต้องมีสติปัญญาเข้าใจสภาวธรรมให้ได้อย่างถูกต้องจากการใช้ศีล สมาธิ และ
ปัญญา 

 
 

 



57 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

มรรค 8 ในพระพุทธศาสนา 
มรรค 8 ในฐานะกรรมไม่ด าไม่ขาว หรือมีวิบากไม่ด าไม่ขาว กล่าวคือ กรรมไม่ด าไม่ขาว มีวิบากไม่ด า

ไม่ขาว หมายถึง การกระท าทางกาย ทางวาจา และทางใจใด ๆ ที่ไม่ก่อให้เกิดความสุขหรือความทุกข์ หรือทั้ง
ความสุขหรือความทุกข์ กล่าวคือ เป็นกรรมที่จะน าไปสู่สภาวะซึ่งอยู่เบื้องบนทั้งความสุขและความทุกข์ อัน
เป็นไปเพ่ือความสิ้นกรรม หมายถึง เจตนาเพ่ือละกรรมทั้งสามอย่างข้างต้น ซึ่งเป็นสภาวะที่ดับจนหมดสิ้นแล้ว
ซ่ึงกรรมทั้งปวงวิบากไม่ด าไม่ขาวนั้น ก็คือ กรรมที่ท าเพ่ือออกจากสังสารวัฎฎ์ ผลของมัน คือ พระนิพพาน 

ในขั้นตอนการแบ่งกรรม พระพุทธองค์ทรงแบ่งกรรมออกเป็นกุศลกรรมและอกุศลกรรมบ้าง 
กายกรรม วจีกรรมและมโนกรรมบ้าง ส าหรับกรรมในพระไตรปิฎก 4 คู่ ได้แบ่งตามเจตนาของผู้กระท าที่มี
จุดมุ่งหมายไว้ 4 ประการด้วยกัน การที่จัดกรรมไว้ 4 คู่ เพ่ือมุ่งให้เห็นถึงกรรมแต่ละอย่าง ไม่ว่าจะเป็น กุศล
กรรม อกุศลกรรมก็ตาม ย่อมมีวิบากที่เป็นกุศลและอกุศลตามลักษณะของกรรมนั้น (พระอุทัย จิรธมฺโม (เอก
สะพัง), 2534) การปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 8 คือกรรมไม่ด าไม่ขาว มีวิบากไม่ด าไม่ขาว 

หลักการด าเนินชีวิตตามหลักทางสายกลางและจุดมุ่งหมาย ในพระวินัยปิฎกมหาวรรค ได้กล่าวถึงการ
แสดงธรรม ธัมมจักรกัปปวัตตนสูตรของพระพุทธเจ้าแก่ภิกษุปัญจวัคคีย์ ความว่า ภิกษุทั้งหลาย ที่สุด 2 อย่าง 
ที่บรรพชิตไม่พึงเสพ ได้แก่ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

1) กามสุขัลลิกานุโยคในกามทั้งหลาย การหมกมุ่นอยู่ด้วยกามสุขในกามทั้งหลายเป็นธรรมอันทราม 
เป็นของชาวบ้าน เป็นของปุถุชนไม่ใช่ของพระอริยะ ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ 

2) อัตตกิลมถานุโยค (การประกอบความล าบากเดือดร้อนแก่ตน) เป็นทุกข์ ไม่ใช่ของพระอริยะ ไม่
ประกอบด้วยประโยชน์ 

ภิกษุทั้งหลาย มัชฌิมาปฏิปทาไม่เอียงเข้าใกล้ที่สุด 2 อย่างนั้น ตถาคตได้ตรัสรู้อันเป็น ปฏิปทา
ก่อให้เกิดจักษุ ก่อให้เกิดญาณ เป็นไปเพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ งเพ่ือความตรัสรู้ เพ่ือพระนิพพาน ภิกษุ
ทั้งหลาย ก็มัชฌิมาปฏิปทาที่ตถาคตได้ตรัสรู้แล้วอันเป็นปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุก่อให้เกิดญาณเป็นไป เพ่ือความ
สงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพื่อความตรัสรู้ เพื่อพระนิพพานนั้น เป็นไฉน มัชฌิมาปฏิปทานั้น ได้แก่ อริยมรรคมีองค์ 8 
ประการ คอื 

1) สัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นชอบ  
2) สัมมาสังกัปปะ คือ ความด าริชอบ 
3) สัมมาวาจา คือ การเจรจาชอบ  
4) สัมมากัมมันตะ คือ การกระท าชอบ 
5) สัมมาอาชีวะ คือ การเลี้ยงชีพชอบ  
6) สัมมาวายามะ คือ ความ พยายามชอบ 
7) สัมมาสติ คือ การระลึกชอบ  
8) สัมมาสมาธิ คือ ความตั้งจิตมั่นชอบ 
ภิกษุทั้งหลายนี้ คือ มัชฌิมาปฏิปทานั้น ที่ตถาคตได้ตรัสรู้แล้ว อันเป็นปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ ก่อให้เกิด

ญาณ เป็นไปเพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือความตรัสรู้ เพ่ือพระนิพพาน (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

จากข้อความดังกล่าวข้างต้น พระพุทธองค์ได้ตรัสถึงค าว่า มัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งความหมายโดยนัยตาม
ศัพท์ ค าว่า มัชฌิมา หมายถึง กลาง และ ปฏิปทา หมายถึง แนวทางแห่งความประพฤติปฏิบัติ เช่น ปฏิปทา



58 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

ของพระอรหันต์ หมายถึง การปฏิบัติตนของพระอรหันต์รวมความโดยความหมายของค าว่า มัชฌิมาปฏิปทา 
หมายถึง แนวทางปฏิบัติตามหลักทางสายกลางที่ประกอบด้วยองค์ 8 ประการ เรียกว่า อริยมรรค หรือมรรคมี
องค์ 8 เป็นทางสายเดียวไปสู่จุดๆ เดียว คือ ความดับทุกข์โดยสิ้นเชิงนั่นเอง (นววรรณ พันธเมธา, 2547) 

การปฏิบัติ เ พ่ือให้ ได้มาซึ่ งความว่างจากกิ เลส คือเป็นสันติสุข ซึ่ ง เป็นทางมาแห่งสันติสุข
มัชฌิมาปฏิปทานี้ แปลว่า ทางสายกลาง มัชฌิมาปฏิปทา มีค าว่า กลาง รวมอยู่ด้วย ฉะนั้น ถ้าว่าไม่ใช่ทางสาย
กลางก็ไม่ใช่ทางพุทธศาสนา ทางที่เอียงไปซ้ายหรือเอียงไปขวาก็ตาม ไม่ใช่พุทธศาสนา ทางพุทธศาสนาจะต้อง
เป็นกลาง คือไม่เอียงซ้ายเอียงขวา ถ้าเรียกอย่างสมัยใหม่เรียกว่าปรับให้ได้ที่ หรือ adjust ให้พอเหมาะพอสม
กัน คือว่าทางโน้นต้องปรับหน่อย ทางนี้ต้องปรับหน่อยทุกๆ ทางให้พอเหมาะกับกาลเวลา เหตุการณ์ สถานที่ 
เหล่านี้เรียกว่า ทางสายกลาง ได้เหมือนกันคือจะวางหลักลงไปตายตัวว่าอย่างใดอย่างหนึ่งนั้นไม่ได้  ในทาง
ปฏิบัติมนุษย์มักจะหันไปหาความสุดโต่ง ให้ความส าคัญแก่การบ ารุงบ าเรอ ร่างกายมาก และในยุคนั้นคนก็ไม่
เห็นความส าคัญของจิตเลย ซึ่งทางพระพุทธศาสนาเรียกว่าเป็น กามสุขัลลิกานุโยค คนบางพวกก็มีความรู้สึก
เบื่อหน่าย รังเกียจความสุขทางร่างกายทางเนื้อ หนัง แล้วก็เอียงไปทางด้านจิตใจอย่างเต็มที่ บางทีถึงกับ
ทรมานร่างกาย ยอมสละความสุขทางร่างกายโดยสิ้นเชิง เพ่ือจะประสบผลส าเร็จในทางจิตใจ แล้วก็กลายเป็น
การเสพติดทางจิตไปอีก พวกนี้อาจจะถึงกับท าการทรมานร่างกายตนเอง บ าเพ็ญทุกรกิริยาอย่างที่เรียกว่า 
อัตตกิลมถานุโยค ซึ่งเราจะเห็นตัวอย่างแม้แต่ในสังคมปัจจุบัน คือในยุคเดียวสมัยเดียวก็จะมีความสุดโต่งทั้ง
สองอย่างนี้ แยกกันออกไปเป็นคนละขั้วนี้เป็นการเอียงสุดในด้านปฏิบัติ 

มรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นข้อปฏิบัติกลางๆ ไม่ตึงเกินไป ไม่หย่อนเกินไป พอดีที่จะน าไปสู่จุดหมายแห่ง
ความมีชีวิตที่ดีงาม อีกอย่างหนึ่ง สายกลางนั้น มีความหมายว่า พอดีนั่นเอง ตรงกับที่เรานิยมใช้กันในปัจจุบัน
ว่าดุลยภาพ หรือสมดุล ในพระพุทธศาสนานั้น ข้อปฏิบัติต่างๆ มักจะมีลักษณะอย่างนี้ คือมีความพอดีหรือ
ความสมดุล ระบบที่กล่าวถึงข้างต้นซึ่ ง เป็นข้อปฏิบัติทั้ งหมดในทางพระพุทธศาสนา เราเรี ยกว่า 
มัชฌิมาปฏิปทา แปลว่า ข้อปฏิบัติที่พอดีก็เป็นลักษณะที่มีดุลยภาพ หรือสมดุลอย่างหนึ่ง แต่เป็นความพอดี
ของระบบทั้งหมด หรือความพอดีในระบบรวม โดยทั่วไปจะเห็นว่าหลักธรรมพระพุทธศาสนาในทุกระดับมีเรื่อง
ของความพอดีหรือความเป็นสายกลางนี้ ฉะนั้น ความเป็นสายกลาง คือความพอดีที่จะให้ถึงจุดหมาย ที่จะให้
ตรงกับความจริง ไม่ให้ไปสุดโต่ง เอียงสุด ซึ่งจะพลาดจากตัวความจริงไปนั้น จึงเป็นลักษณะทั่วไปอย่างหนึ่ง
ของพุทธศาสนา (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต ), 2539) 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า หลักการด าเนินชีวิตตามทางสายกลาง เป็นหลักปฏิบัติในพระพุทธศาสนา เรียกว่า 
มรรค คือทางด าเนินชีวิตถือเป็นพรหมจริยะ คือเป็นจริยธรรมอันประเสริฐรวมกันเป็นพรหมจริย คือ หลักการ
ด าเนินชีวิตที่ประเสริฐ ซึ่งได้แก่ มรรคมีองค์ 8 ประการ รวมเป็นส่วนประกอบ 3 ส่วน คือ ศีล สมาธิ ปัญญา 
ถือได้ว่าเป็นมรรคในฐานะไตรสิกขา เพราะฉะนั้น การด าเนินชีวิตตามแนววิถีพุทธ เป็นการฝึกฝนพัฒนาตนให้
ด าเนินตามมรรค คือวิถีอันประเสริฐในการด าเนินชีวิตที่ดีงาม ในที่สุดก็จะบรรลุเป้าหมายแห่งชีวิตที่ดีงาม เพ่ือ
ความรู้ยิ่ง เพ่ือความตรัสรู้ เพ่ือพระนิพพาน เป็นมัชฌิมาปฏิปทาหรือการด าเนินชีวิตด้วยทางสายกลาง การ
ปฏิบัติเพ่ือให้ได้มาซึ่งความว่างจากกิเลส คือเป็นสันติสุข ซึ่งเป็นทางมาแห่งสันติสุขมัชฌิมาปฏิปทา ที่เรียกว่า 
มรรค คือทางด าเนินชีวิตถือเป็นพรหมจริยะ คือเป็นจริยธรรมอันประเสริฐรวมกันเป็นพรหมจริย คือ หลักการ
ด าเนินชีวิตที่ประเสริฐ ซึ่งได้แก่ มรรคมีองค์ 8 ประการ รวมเป็นส่วนประกอบ 3 ส่วน คือ ศีล สมาธิ ปัญญา  



59 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

ความสุขในมรรค 8   
จากการศึกษาวิเคราะห์เกณฑ์ตัดสินความสุขในมรรค 8  ที่เกิดจากการประพฤติปฏิบัติอันเป็นองค์

ธรรมในมรรคมีองค์ 8 อันเป็นการน าไปสู่การประพฤติปฏิบัติที่ให้ผลคือความสุขทั้งภายในและภายนอกผู้วิจัย
จึงได้ศึกษาผลของความสุข โดยใช้หลักพิสูจน์ความจริงในการปฏิบัติตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาที่เป็น
ความสุขทางโลกและความสุขทางโลกุตตระ (ขั้นสูงสุด) และถ้ากระท าในสิ่งที่ควรด้วยเกิดจากการศึกษาเรียนรู้
ธรรมชาติของมนุษย์ และความเข้าใจจากความทุกข์จะน าไปสู่การแสดงเหตุผลเพ่ือการมีชีวิตที่ดีของแนวคิด
เรื่องความสุข 

ความสุขในพระพุทธศาสนามีลักษณะเป็นทั้งสุขนิยมและปัญญานิยม สุขนิยมเมื่อเทียบกับความสุขใน
พุทธปรัชญาจะอยู่ในระดับกามสุข จึงเห็นได้ว่าในบางครั้งพระพุทธศาสนามีลักษณะเป็นสุขนิยม ในแง่ที่เอา
ความสุขมาเป็น สิ่งกระตุ้นให้มนุษย์ประพฤติชอบ ปฏิบัติชอบ เพ่ือจะได้มีความสุขอย่างแท้จริง ลักษณะสุข
นิยมที่เห็นได้ชัดในพระพุทธศาสนาคือการกล่าวถึงนรกสวรรค์ เป็นความจริงที่ว่าเราไม่สามารถพิสูจน์ได้ ด้วย
อายตนะว่า นรกสวรรค์มีอยู่จริงหรือไม่ อีกทั้งไม่มีเครื่องมือวิทยาศาสตร์ใดๆ ที่จะใช้พิสูจน์ แต่หลักฐานที่
ปรากฏในพระไตรปิฎกมีอยู่หลายตอนท่ีกล่าวถึงนรกและสวรรค์ เช่นกล่าวถึงการมีอยู่ของ เทวดาและอายุของ
เทวดาในแต่ละชั้นของกามาพจรสวรรค์ 6 โดยเริ่มตั้งแต่ชั้นจาตุมหาราชิกา ขึ้นไปจนถึงปรนิมมิตวสวัสดี โดย
บอกไว้อย่างละเอียดว่าเทวดาในชั้นนั้นๆ มีอายุกี่ปี ซึ่งผู้ที่สนใจจะหาอ่านได้จากพระไตรปิฎกเล่มดังกล่าว ใน
ส่วนที่เกี่ยวกับนรก เช่นกล่าวถึงทุกขเวทนาที่สัตว์นรกได้รับโดยการถูกทรมานด้วยวิธีต่างๆ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ซึ่งถ้าดีความตามตัวอักษรแล้วแสดงว่านรกสวรรค์มีอยู่
จริง แต่อย่างไรก็ตาม พุทธปรัชญามิได้ถือว่า ความสุขระดับสวรรค์เป็นสิ่งที่ที่สูง สุดของมนุษย์ ทั้งนี้เพราะ
ความสุขระดับสวรรค์เป็นระดับกามสุข จึงมิใช่ความสุขที่แท้จริงเนื่องจาก ยังต้องอาศัยการปรุงแต่งของเหตุ
ปัจจัย ดังนั้น แม้พุทธปรัชญาจะมีลักษณะเป็นสุขนิยมอยู่บ้าง แต่ก็ไม่ถึงกับเป็นสุขนิยมจัด 

นอกจากจะมีลักษณะเป็นสุขนิยมแล้ว พระพุทธศาสนายังมีลักษณะเป็นปัญญานิยมในแง่ที่ไม่ได้ถือ ว่า
ความสุขทางผัสสะ (กามสุข) เป็นสิ่งที่สูงสุดของมนุษย์ ปัญญานิยมมีทรรศนะว่า โลกแห่งผัสสะ ที่เรารับรู้ด้วย
อายตนะนี้ มิใช่โลกแห่งความจริง ความสุขทางผัสสะจึงมิใช่ความสุขที่แท้จริง ปัญญา นิยมเชื่อว่ามีโลกอีกโลก
หนึ่งที่เป็นอิสระจากโลกแห่งผัสสะและมีความเป็นจริงในตัวเอง ซึ่งเพลโต เรียกโลกดังกล่าวนี้ว่า โลกของแบบ 
(World of Ideas) โลกของแบบเทียบได้กับนิพพานของ พุทธปรัชญา แต่ต่างกันตรงที่โลกของแบบมีลักษณะ
เป็นวัตถุวิสัย (objective) ส่วนนิพพานมี ลักษณะเป็นปัตจัตตัง 

ส าหรับความสุขในมรรคมีองค์ 8 ผู้วิจัยได้วิเคราะห์ความสุขไว้ 2 ระดับ คือ ระดับโลกียะและโลกุตตระ 
คือ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ คือ เจรจาชอบ ท าการงานชอบ การเลี้ยงชีพชอบ เป็นศีลสิกขา 
ที่เป็นความสุขในระดับโลกียะ เป็นการด าเนินชีวิตในสังคมเพ่ือให้เกิดความสุขกับตนเอง ครอบครัวและผู้อ่ืน 
และสัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ คือ เห็นชอบ ด าริชอบ เป็นปัญญาสิกขา กับสัมมาวายามะ สัมมาสติ 
สัมมาสมาธิ คือความเพียรชอบ ตั้งสติระลึกชอบ ตั้งจิตใจมั่นเป็นจิตตสิกขา จัดเป็นความสุขภายใน หรือ
ระดับโลกุตตระ ที่มุ่งประพฤติปฏิบัติภายใน คือ การปฏิบัติจิตใจให้เกิดความสงบ บริสุทธิ์ด้วยการเจริญทางจิต 
ให้คิดดีอยู่ตลอดเวลา 

1. ความสุขระดับโลกียะ คือ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ เป็นเจรจาชอบ ท าการงาน
ชอบ การเลี้ยงชีพชอบ เป็นศีลสิกขา ที่เป็นความสุขในระดับโลกียะ เป็นการด าเนินชีวิตในสังคมเพ่ือให้เกิด
ความสุขกับตนเอง ครอบครัวและผู้อ่ืน ที่มีเกณฑ์ตัดสินได้ดังนี้ 



60 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

การเจรจาชอบ คือ วจีสุจริต 4 (เว้นจากวจีทุจริต 4) เป็นหนึ่งในมรรค 8 หรือมรรคมีองค์ 8 การงดเว้น
จากการพูดเท็จ งดเว้นจากการพูดส่อเสียด งดเว้นจากการพูดค าหยาบงดเว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ ละการพูด
เท็จ เว้นขาดจากการพูดเท็จ พูดแต่ค าจริง ด ารงค าสัตย์ มีถ้อยค าเป็นหลักฐาน ควรเชื่อได้ ไม่พูดลวงโลก ละค า
ส่อเสียด เว้นขาดจากค าส่อเสียด ฟังจากข้างนี้แล้วไม่ไปบอกข้างโน้น เพ่ือให้คนหมู่นี้แตกร้าวกัน หรือฟังจาก
ข้างโน้น แล้วไม่มาบอกข้างนี้เพ่ือให้คนหมู่โน้นแตกร้าวกัน สมานคนที่แตกร้าวกันแล้วบ้าง ส่งเสริมคนที่พร้อม
เพรียงกันแล้วบ้าง ชอบคนผู้พร้อมเพรียงกัน ยินดีในคนผู้พร้อมเพรียงกัน เพลิด เพลินในคนผู้พร้อมเพรียงกัน 
กล่าวแต่ค าที่ท าให้คนพร้อมเพรียงกัน ละค าหยาบ เว้นขาดจากค าหยาบ กล่าวแต่ค าที่ไม่มีโทษเพราะหู ชวนให้
รัก จับใจ เป็นของชาวเมือง คนส่วนมากรักใคร่พอใจละค าเพ้อเจ้อ เว้นขาดจากค าเพ้อเจ้อ พูดถูกกาล พูดแต่
ค าที่เป็นจริง พูดอิงอรรถ พูดอิงธรรม พูดอิงวินัย พูดแต่ค ามีหลักฐานมีที่อ้าง มีที่ก าหนดประกอบด้วย
ประโยชน์ โดยกาลอันควร รู้จักมิจฉาวาจาว่ามิจฉาวาจา รู้จักสัมมาวาจาว่าสัมมาวาจา ความรู้นั้น เป็น 
สัมมาทิฐิ สัมมาวาจา 2 อย่าง คือ สัมมาวาจาที่ยังเป็นสาสวะ เป็นส่วนแห่งบุญให้ผลแก่ขันธ์ คือ เจตนางดเว้น
จากการพูดเท็จ งดเว้นจากการพูดส่อเสียด งดเว้นจากการพูดค าหยาบ งดเว้นจากการเจรจาเพ้อเจ้อ 
สัมมาวาจาของพระอริยะที่เป็นอนาสวะ เป็นโลกุตระเป็นองค์มรรค คือ ความงด ความเว้น ความเว้นขาด 
เจตนางดเว้น จากวจีทุจริตทั้ง 4 ของภิกษุผู้มีจิตไกลข้าศึก มีจิตหาอาสวะมิได้ พรั่งพร้อมด้วยอริยมรรค เจริญ
อริยมรรคอยู่ การกระท าชอบ ท าการชอบ คือ การกระท าที่เว้นจากความประพฤติชั่ว ทางกาย 3 อย่าง อัน
ได้แก่ การงดเว้นจากการฆ่าสัตว์การงดเว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เขามิได้ให้ การงดเว้นจากการประพฤติผิดใน
กาม การเลี้ยงชีพชอบ หมายถึงการท ามาหากินด้วยอาชีพที่สุจริต เว้นมิจฉาอาชีวะ อันได้แก่ การเลี้ยงชีพไม่
ชอบ คือการโกงหรือหลอกลวง เว้นการประจบสอพลอ การบีบบังคับขู่เข็ญ และการต่อลาภด้วยลาภ ดังนี้ 

เนื่องจากมนุษย์ให้ความส าคัญต่อความสุขเพ่ือตอบสนองความต้องการของร่างกาย ด้วยมนุษย์อยากมี
ความเป็นอยู่ที่สุขสบาย อยากมีร่างกายที่สวยงามและมีสุขภาพที่ดีแข็งแรง ห่างจากโรคภัยไข้เจ็บด้วยสิ่ง
อุปโภคและบริโภคให้แก่ตนเองคือการด าเนินชีวิตที่ดีได้นั้นที่มองว่าเป็นความต้องการของมนุษย์ทุกคน ถ้า
มนุษย์มีการบริโภคที่เกินความพอดี กินอยู่ด้วยอาหารจานด่วน เน้นที่ความอ่ิมอร่อยถูกปากด้ วยทุกสิ่งถูก
จัดสรรให้อย่างง่ายๆ ไม่ต้องใช้ความคิดในการตรวจสอบสิ่งที่จะบริโภคมากมายนัก จึงขาดการไตร่ตรองจาก
การชักชวนให้เห็นแก่ตนเองเพียงด้านเดียวเท่านั้น บางก็ตกเป็นเหยื่อหนี้สิน มีการใช้จ่ายอย่างสิ้นเปลืองเพ่ือ
บ ารุงบ าเรอร่างกายอย่างเดียว ซึ่งจะท าให้มนุษย์ได้พบกับความทุกข์ได้เช่นกัน ด้วยแนวคิดเสนอประเด็นที่
โต้แย้งมองว่า การเห็นแก่ความต้องการบริโภคสร้างความมอมเมาให้กับมนุษย์ ซึ่งพบว่า มนุษย์มีกระบวนการ
คิดท่ีมีเหตุผลอย่างเป็นระบบได้ ถ้าได้รับความรู้เพ่ือพัฒนาศักยภาพในตนเอง แต่มนุษย์มิได้ใช้เหตุผลไตร่ตรอง
สิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นตามความเปลี่ยนแปลงของกระแสสังคม และด้วยเหตุนี้เองท าให้ความสามารถอันมากมาย
ของมนุษย์อาจถูกท าลายทิ้งลงไปได้จากการเสพสื่อที่ชักชวนปล่อยชีวิตไปตามกระแสให้ได้ลิ้มลองสัมผัส
ตอบสนองกิเลสในวัตถุนิยมอย่างมากในปัจจุบัน และด้วยสิ่งนี้เองเป็นเหตุผลให้มนุษย์ขาดการไตร่ตรองด้วยว่า 
การบริโภควัตถุเพียงเพ่ือให้มีความสุขมากท่ีสุดและยาวนานที่สุดเท่านั้น 

ด้วยเหตุนี้จึงพบว่า มีแนวคิดในพระพุทธศาสนาให้ความส าคัญต่อการพัฒนาปัญญาและสภาวะจิตใจ 
ให้ความส าคัญต่อพลังทางธรรมชาติที่อยู่คู่กับมนุษย์มาอย่างยาวนาน ด้วยมีแนวคิดทางพุทธศาสนาได้กล่าวไว้
ว่าหลุดจากการเป็นทาสของสิ่งทั้งปวง โดยเฉพาะก็เป็นทาสของสิ่งที่เรารัก แต่แม้สิ่งที่เราไม่รักก็ตกเป็นทาส
ของมันเหมือนกัน ถ้ากล่าวตามโวหารธรรม เป็นทาสตรงที่ต้องไปเกลียดมันนั่นเอง อยู่เฉยๆ ไม่ได้ ก็อุตส่าห์ไป
เกลียดมัน ไปร้อนใจกับมัน มันบังคับเราได้เช่นเดียวกับของที่เรารัก แต่อยู่ในลักษณะคนละอย่าง ฉะนั้น ค าว่า



61 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

เป็นทาสของสิ่งทั้งปวงนั้น ย่อมหมายถึงทั้งทางที่พอใจและไม่พอใจ ทั้งหมดนี้แสดงว่า เราหลุดออกมาเป็น
อิสระอยู่ได้ด้วยอ านาจของปัญญา (พุทธทาส อินทปัญโญ, 2533) 

การที่มนุษย์ผู้ที่ประพฤติปฏิบัติด้วยศีลธรรมย่อมมีผลท าให้บุคคลผู้นั้นมีความสุขและความเจริญใน
สังคม อีกทั้งยังน าตนเองไปสู่สิ่งที่ดีงามในการด าเนินชีวิต บุคคลทั่วไปให้ความเคารพ สรรเสริญและความรัก
ใคร่ เป็นที่ยกย่องของคนในสังคม เป็นความสุขและความส าราญเท่านั้น เป็นสิ่งประเสริฐสุดของชีวิต แต่มิให้มัว
เมาในความสุข ควรที่จะด าเนินทางสายกลาง ให้ถือสันโดษ ไม่ทะเยอทะยาน ชีวิตทีประเสริฐ คือ ชีวิตทีมีความ
เป็นอยู่ง่ายๆ และสงบ จึงควรปลีกตัวออกจากสังคม การเข้าไปผูกพันกับสังคมเท่ากับขาดความเป็นอิสระ แต่ก็
มิได้ให้ใช้ชีวิตอย่างโดดเดียว โดยไม่สัมพันธ์กับผู้ใดเลย เพราะจะท าให้พบกับความว้าเหว่ การเลือกทางสาย
กลาง คือ มิตรภาพ การมีมิตรภาพต่อผู้อ่ืน และมีชีวิตอยู่ในสังคมที่เป็นมิตร จึงเป็นสิ่งประเสริฐอีกสิ่งหนึ่ง  
ความจริงแท้มีเพียงสสาร คนเราตายแล้วไม่มีอะไรเหลือ ขณะที่มีชีวิตอยู่จึงควรแสวงหาความสุขใส่ตัวให้มาก
ที่สุด ที่ว่าจุดหมายของการกระท าท้ังปวงของเรา อยู่ที่การหลุดพ้นจากความทุกข์และความกลัว เมื่อเราได้สิ่งนี้
แล้วก็สบายใจ ความสุขเป็นชีวิตที่สมบูรณ์ ความสุขเป็นทั้งสิ่งที่มีค่าหลักและสิ่งมีค่ารองของเรา 

การด าเนินชีวิตในทางที่ดี และประพฤติปฏิบัติทางกายด้วยการยึดหลักศีลธรรมย่อมเป็นความสุขของ
คฤหัสถ์ แต่ควรที่จะพัฒนาความสุขให้สูงขึ้นอันเป็นความสุขทางจิตใจ เป็นความสุขที่เกิดจากการไม่อิงอามิส 
จะมีความแตกต่างกันเห็นได้ชัด จะเป็นความสุขที่ละเอียดกว่า เป็นความสุขที่ไม่ต้องพึงวัตถุภายนอก เป็นสุขที่
มีความยั่งยืนในตัว และมีความสมบูรณ์ สว่างด้วยจิตอันบริสุทธิ์ ไม่มีสิ่งอ่ืนใดอยู่เหนือกว่าอีก พระพุทธเจ้าทรง
แสดงความสุขอีก 4 ประการ ว่าเป็นความสุขที่อันเลิศ คือ 1) ความยินดีในวิเวก ย่อมมีความสุข 2) การไม่
เบียดเบียน คือ การระมัดระวังไม่ท าร้ายสัตว์มีชีวิต เป็นสุขในโลก 3) การละกามท้ังหลายเสียได้เป็นความสุขใน
โลก 4) การก าจัดความถือตัว (อัสมิมานะ) เสียได้นั้นแหละเป็นความสุขอย่างยิ่ง ความสุข 4 ประเภทนี้ ถือได้ว่า 
เป็นความสุข ที่แท้จริง ซึ่งท าให้มนุษย์มองเห็นคุณค่าของชีวิตตัวเอง ไม่ตกหล่มในกามคุณทั้ง 5 เป็นความสุขที่
ไม่พ่ึงพาปัจจัยภายนอก คือ กามคุณ 5 รูป เสียง กลิ่น รสโผฏฐัพพะ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) อันเป็นสาเหตุที่จะก่อให้เกิดความเย้ายวน ที่ชวนให้เกิดความก าหนัดยินดี เมื่อบุคคล
ใดที่ติดข้องอยู่ใน รูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส และหากไม่รู้เท่าทันก็จะท าให้คล้อยตามอารมณ์แห่งกามคุณ
นั้น เกิดความยินดี ความพอใจ มีความเพลิดเพลิน ลุ่มหลงและความอยาก ความต้องการไม่ มีที่สิ้นสุด อันถือ
เป็นมูลเหตุแห่งทุกข์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จึงเป็นความสุขที่ไม่
ยั่งยืนถาวร แต่กลับจะเจือด้วยความทุกข์มากมาย ตามพระพุทธศาสนาเถรวาทแล้วนั้น ถือว่า ความสุขที่อิง
อาศัยปัจจัยภายนอก เป็นความสุขที่ไม่แน่นอน เมื่อบุคคลใดยึดมั่นใน รูปเสียง กลิ่น รส และสัมผัส ทั้งห้านี้แล้ว 
ย่อมไม่อาจที่จะมองเห็นสัจธรรมตามความจริง 

2. ความสุขระดับโลกุตระ เป็นความสุขที่ได้จากสัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ คือ เห็นชอบ ด าริชอบ 
เป็นปัญญาสิกขากับสัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ คือความเพียรชอบ ตั้งสติระลึกชอบ ตั้งจิตใจมั่น เป็น
จิตตสิกขา หรือกลุ่ม สมาธิ เมื่อวิเคราะห์ในเกณฑ์ตัดสินความสุขขององค์ธรรมในหมวดนี้ จึงจะกล่าวได้ว่าเป็น
การพัฒนาทางด้านจิตใจเพื่อมุ่งสู่ความหลุดพ้นทางพระพุทธศาสนา ที่จะได้กล่าวถึงในล าดับต่อไป 

การที่จะมองเห็นสิ่งทั้งหลายอย่างถูกต้อง ตามที่มันเป็นได้นั้น จะต้องใช้โยนิโสมนสิการ คือ ขณะนั้น 
ความนึกคิด ด าริต่างๆ จะต้องปลอดโปร่ง มีอิสระไม่มีทั้ง ความชอบใจ ความยึดติด พัวพัน และความไม่ชอบใจ 
เป็นปฏิปักษ์ต่างๆ ด้วยนั่น คือ จะต้องมีสัมมาทิฏฐิ และสัมมาสังกัปปะ ซึ่งองค์ประกอบทั้งสองอย่างนี้  ส่งเสริม
สนับสนุนซึ่ง กันและกันสัมมาสังกัปปะ มี 2 อย่าง สัมมาสังกัปปะที่ยังเป็นสาสวะ เป็นส่วนแห่งบุญให้ผลแก่



62 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

ขันธ์ คือ ความด าริในเนกขัมมะ ด าริในความไม่พยาบาท ด าริในความไม่เบียดเบียน สัมมาสังกัปปะของพระ
อริยะที่เป็นอนาสวะ เป็นโลกุตระ เป็นองค์มรรค คือ ความตรึก ความวิตก ความด าริ ความแน่ว ความแน่ความ
ปักใจ วจีสังขาร ของภิกษุผู้มีจิตไกลข้าศึก มีจิตหาอาสวะมิได้ พรั่งพร้อมด้วยอริยมรรค เจริญอริยมรรค 

ความตั้งใจมั่น โดยถูกทาง โดยการที่กุศลจิตมีอารมณ์เป็นอันเดียว (ความตั้งมั่นแห่งกุศลจิตในใน
อารมณ์อันใดอันหนึ่ง ไม่ฟุ้งซ่าน) เข้าถึงปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน และ จตุตถฌาน (จิตตั้งมั่นในฌานทั้ง 4 
นี้เท่านั้น ไม่เลยไปถึงอรูปฌาน) ถือเป็นยอดแห่งมรรคท้ังหลาย 

ความแตกต่างของสมาธิและสัมมาสมาธิ ค าว่าสมาธิ กับค าว่า สัมมาสมาธิ มีความแตกต่างกัน สมาธิ
ได้แก่การถือเอา อารมณ์ใดอารมณ์หนึ่งท าให้แน่วแน่อยู่ในอารมณ์นั้น ถ้าจิตจับที่เรื่องร้าย มาเป็นอารมณ์แน่ว
แน่อยู่ในเรื่องนั้น สมาธินั้นเป็นสมาธิไม่ชอบไม่ถูก ตามธรรมส่วนค าว่าสัมมาสมาธิ หมายถึง การยึดเรื่องดีมา
เป็นอารมณ์แน่วแน่ อยู่ในเรื่องที่เป็นกุศล สมาธินั้นจึงจะยังประโยชน์ให้ส าเร็จ อริยมรรค 8 คือ หนทางแห่ง
การด ารงชีวิตอย่างรู้แจ้ง มีสติเป็นพ้ืนฐานด้วยการฝึกสติสามารถพัฒนาสมาธิจิตซึ่งจะช่วยให้บรรลุถึงปัญญา 
เพราะสัมมาสมาธิจึงสามารถบรรลุถึงสัมมาทิฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ และ
สัมมาวายามะปัญญาความเข้าใจซึ่ง พัฒนาขึ้นนั้น สามารถก าจัดความไม่รู้ (อวิชชา) ได้ในที่สุด 

สัมมาสมาธิ จิตสงัดแล้วจากกามทั้งหลาย สงัดแล้วจากกรรมที่เป็นอกุศลธรรมทั้งหลาย เข้าถึง
ปฐมฌาน ประกอบด้วยวิตกวิจาร มีปีติและสุขอันเกิดจากวิเวก เพราะความที่วิตกวิจารทั้งสองระงับลง เข้าถึง
ทุติยฌาน เป็นเครื่องผ่องใสแห่งใจในภายใน ให้สมาธิเป็นธรรมอันเอกผุดขึ้น ไม่มีวิตกวิจาร มีแต่ปีติและสุขอัน
เกิดจากสมาธิ เพราะความจางคลายไปแห่งปีติ เป็นผู้อยู่อุเบกขา มีสติและสัมปชัญญะ และเสวยสุขด้วยนาม
กาย มีสติ อยู่เป็นปรกติสุข เข้าถึงตติยฌานเพราะละสุขและทุกข์เสียได้ เพราะความดับไปแห่งโสมนัสและ
โทมนัสทั้งสอง เข้าถึงจตุตถฌาน ไม่มีทุกข์ ไม่มีสุข มีแต่ความที่สติเป็นธรรมชาติบริสุทธิ์เพราะอุเบกขา ถ้า
ปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 8 จนอยู่เหนือผลกรรมทั้งกรรมดีกรรมชั่ว จะหลุดพ้นจากกรรมดังนี้แล 

ดังนั้นเมื่อวิเคราะห์ตามความจริงแล้วจะเห็นได้ว่ามรรคมีองค์เป็นหลักธรรมที่มุ่งให้ผู้ที่ปฏิบัติยึดทาง
สายกลางที่ต้องมีความสอดคล้องเกื้อกูลต่อกันและจะขาดองค์ใดองค์หนึ่งไม่ได้จะต้องมีครบทั้งองค์ 8 จึงจะมี
ความสมบูรณ์ คือต้องมีการประพฤติทั้งทางกาย วาจา และจิตใจ ที่เป็นสิ่งที่ท าให้ผู้ปฏิบัติเกิดความสุขได้ ซึ่ง
มรรคจัดเป็นไตรสิกขา อันเป็นแนวทางการด าเนินชีวิตให้ครบองค์ 8 ในระดับปฏิบัติ 3 หมวด ที่เรียกว่า 
ไตรสิกขา  

ไตรสิกขานั้น ถือว่าเป็นระบบการปฏิบัติธรรมที่ครบถ้วนสมบูรณ์ มีขอบเขตครอบคลุมมรรคทั้งหมด 
และเป็นการน าเอาเนื้อหาของมรรคไปใช้อย่างหมดสิ้นบริบูรณ์ จึงเป็นหมวดธรรมมาตรฐานส าหรับแสด ง
หลักการปฏิบัติธรรม และมักใช้เป็นแม่บทในการขยายวิธีปฏิบัติธรรม ในที่นี้ขอกล่าวสรุปว่า มรรคเป็นระบบ
การปฏิบัติธรรมทั้งหมดในแง่เนื้อหา ฉันใด ไตรสิกขาก็เป็นระบบการปฏิบัติธรรมทั้งหมดในแง่การใช้งานฉันนั้น 
และไตรสิกขาเป็นระบบที่รับช่วงหลักปฏิบัติจากมรรคไปกระจายออกสู่วิธีปฏิบัติในส่วนรายละเอียดอย่าง
กว้างขวางต่อไป มรรคประกอบขึ้นด้วยองค์ 8 ประการรวมกัน และผู้ปฏิบัติธรรมก็ต้องใช้องค์ทั้ง 8 ของมรรค
เนื่องไปด้วยกันโดยตลอด 

การประพฤติปฏิบัติตามมรรค 8 จึงน าไปสู่ความสุข หรือประโยชน์ ที่พระพุทธศาสนาปรารภถึงหาก
บุคคลใดปฏิบัติได้ย่อมน าไปสู่จุดหมายที่แบ่งเป็น 2 ระดับ เหมือนที่อ้างไว้นั้น และเน้นปรมัตถะให้เด่นชัดเป็น
พิเศษ จึงแยกออกมาเป็นอีกข้อหนึ่ง ต่างหากและจัดประโยชน์หรือจุดหมายนั้น ออกเป็น 3 ขั้น (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ได้ดังนี ้



63 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

1) ประโยชน์ปัจจุบัน เรียกว่า ทิฏฐธัมมิกัตถะ แปลว่าประโยชน์ในชีวิตนี้หรือประโยชน์ปัจจุบัน เป็น
จุดหมายขั้นต้นหรือจุดหมายเฉพาะหน้า หมายถึงประโยชน์อย่างที่มองเห็นๆ กันอยู่ ที่เข้าใจกันง่ายๆ เกี่ยวกับ
ชีวิตประจ าวัน เป็นเรื่องชั้นนอก หรือเรื่องธรรมดาสามัญที่มุ่งหมายกันในโลกนี้ ได้แก่ ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ 
หรือทรัพย์สิน ฐานะ เกียรติ ไมตรี ชีวิตคู่ครองที่เป็นสุขเป็นต้น 

2) ประโยชน์ภายหน้า เรียกว่า สัมปรายิกัตถะ แปลว่าประโยชน์เบื้องหน้าหรือเบื้องสูงหรือประโยชน์
ที่ลึกล้ า ยิ่งกว่าที่จะมองเห็นกันเฉพาะหน้า หรือผิวเผินในภายนอก เกี่ยวด้วยชีวิตด้านในหรือประโยชน์ด้าน
คุณค่าชีวิต เป็นจุดหมายขั้นสูงขึ้นไป หันมาให้คุณค่าแก่คุณธรรมความดีงาม รู้จักการท าด้วยความใฝ่ธรรม     
รักความดีงาม รักคุณภาพของชีวิตและความเจริญงอกงามของจิตใจ 

3) ประโยชน์สูงสุด เรียกว่า ปรมัตถะ หรือประโยชน์ที่เป็นสาระแท้จริงของชีวิต เป็นจุดหมายสูงสุด
หรือที่หมายข้ันสุดท้าย ได้แก่ การรู้แจ้งสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงรู้เท่าทันคติธรรมดาของสังขาร
ธรรม ไม่ตกเป็นทาสของโลกและชีวิต มีจิตใจเป็นอิสระโปร่งโล่งผ่องใส ไม่ถูกบีบคั้น คับข้องจ ากัดด้วยความยึด
ติดถือมั่นหวั่นหวาดของตนเอง ปราศจากกิเลสเผาลนที่ท าให้เศร้าหมองขุ่นมัว อยู่อย่างไร้ทุกข์ ประจักษ์แจ้ง
ความสุขประณีตภายในที่สะอาดบริสุทธิ์สิ้น เชิงอันประกอบพร้อมด้วยความสงบเยือกเย็นสว่างไสวเบิกบานโดย
สมบูรณ์ เรียกว่า วิมุตติและนิพพาน ดังนั้น ในการสอนที่เกี่ยวกับจุดหมาย 3 ขั้นนี้ แทนที่ระบบปฏิบัติของ
มรรค จะถูกจัดข้ันตอนออกมาในรูปของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา 

สรุปความเข้าใจโดยนัย อรรถ 3 ทั้งสองหมวด จึงรวมเข้าเป็นชุดเดียวกันได้ดังนี้ 
1) อัตตัตถะ ประโยชน์ตน จ าแนกได้เป็น 3 ระดับ คือ ทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ปัจจุบัน หรือ

จุดหมายขั้นต้น สัมปรายิกัตถะ ประโยชน์เบื้องหน้า หรือจุดหมายที่สูงหรือลึกล้ าขึ้นไปปรมัตถะ ประโยชน์
อย่างยิ่ง หรือจุดหมายสูงสุด 

2) ปรัตถะ ประโยชน์ผู้อ่ืน จ าแนกได้เป็น 3 ระดับคือ 
2.1) ทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ปัจจุบัน หรือจุดหมายขั้นต้น 
2.2) สัมปรายิกัตถะ ประโยชน์เบื้องหน้า หรือจุดหมายที่สูงหรือลึกล้ าขึ้นไป 
2.3) ปรมัตถะ ประโยชน์อย่างยิ่ง หรือจุดหมายสูงสุด 

3) อุภยัตถะ ประโยชน์ทั้งสองฝ่าย หรือจุดหมายร่วมกัน ได้แก่ ประโยชน์หรือจุดหมายทุกอย่างที่
เกื้อกูลแก่การบ าเพ็ญและการบรรลุอัตตัตถะ หรือปรัตถะของทุกคน ในระดับทั้งสามที่กล่าวมาแล้ว  (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) 

จากที่กล่าวมาท้ังหมดนี้พอจะสรุปได้ว่า ปฏิปทาเพ่ือเข้าถึงนิพพานสุขนั้นจะต้องเป็นไปด้วย การปฏิบัติ
เท่านั้น และการปฏิบัติดังกล่าวแบ่งออกเป็น 3 ขั้นตอน ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่ง ขั้นตอนทั้ง 3 ดังกล่าว
นี้มีพร้อมมูลในองค์มรรคทั้ง 8 กล่าวคือ องค์มรรค 2 ข้อแรกจัดเป็นขั้นปัญญา 3 ข้อถัดมาเป็นขั้นศีล และ 3 
ขอสุดท้ายเป็นขั้นสมาธิ กระบวนการทั้ง 3 ขั้นตอนอันมีอยู่ในองค์มรรค ทั้ง 8 นี้ เมื่อบุคคลได้ปฏิบัติอย่าง
ถูกต้องแล้วย่อมน าไปสู่นิพพานสุขอันเป็นความสุขระดับโลกุตตรสุข และเป็นจุดหมายของพุทธปรัชญาได้ใน
ที่สุด 
 
สรุป 

ความสุขในมรรค 8 อาจกล่าวได้ว่า มรรค 8 เป็นองค์ประกอบของการด าเนินชีวิตในทางสายกลาง     
ที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา ที่เป็นทางน าไปสู่ความหลุดพ้น ตามหลักการประพฤติปฏิบัติทางพระพุทธศาสนา 



64 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

บุคคลใดผู้ที่ยึดหลักมรรค 8 เป็นเครื่องน าจิตใจแล้ว ปฏิบัติด้วยกาย วาจาและจิตใจที่ดีงาม ย่อมส่งผลให้บุคคล
นั้นเกิดความสุขทั้งทางกายและจิตใจ มรรค 8 ที่เป็นองค์ประกอบทั้ง 8 องค์เมื่อ สังเคราะห์ลงแล้ว ย่อม
เหลืออยู่ 3 อย่าง คือ ศีลสมาธิ ปัญญา ทั้ง 3 อย่างนี้เรียกว่าหลักไตรสิกขา อันเป็นหลักที่บุคคลทั่วไปควรที่จะ
ศึกษา เพ่ือให้เข้าถึงแก่นแท้ในพระพุทธศาสนา อย่างแท้จริงและเป็นการพิสูจน์ได้ว่า การปฏิบัติเป็นแนวทาง
เพ่ือความหลุดพ้นหรือ เป็นหลักธรรมที่แท้จริง อันเป็นสัจธรรมตามหลักอริยสัจ 4 ทั้งนี้ มรรคมีองค์ 8 เป็น
หลักธรรมทั้ง 8 ข้อที่จะต้องยึดปฏิบัติร่วมกันเพื่อเกื้อหนุนซึ่งกันและกันระหว่างองค์ 8 อันเป็นแนวทางแห่งการ
ประพฤติทางกาย วาจาและจิตใจ การประพฤติปฏิบัติตามมรรค 8 จึงน าไปสู่ความสุข หรือประโยชน์ จัด
ประโยชน์หรือจุดหมายนั้น ออกเป็น 3 ขั้น  ได้ดังนี้ 1) ประโยชน์ปัจจุบัน ได้แก่ ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ หรือ
ทรัพย์สิน ฐานะ เกียรติ ไมตรี ชีวิตคู่ครองที่เป็นสุข 2) ประโยชน์ภายหน้า คุณค่าแก่คุณธรรมความดีงาม รู้จัก
การท าด้วยความใฝ่ธรรม รักความดีงาม รักคุณภาพของชีวิตและความเจริญงอกงามของจิตใจ 3) ประโยชน์
สูงสุด การรู้แจ้งสภาวะของสิ่งทั้งหลาย ประจักษ์แจ้งความสุขภายในที่สะอาดบริสุทธิ์ เรียกว่า วิมุตติและ
นิพพาน จุดหมาย 3 ขั้นนี้ แทนที่ระบบปฏิบัติของมรรค จะถูกจัดขั้นตอนออกมาในรูปของไตรสิกขา คือ ศีล 
สมาธิ ปัญญา มรรค 8 ในส่วนที่เป็น โลกียะ หรือศีลธรรม เป็นเครื่องช าระจิตในเบื้องต้น ให้เกิดการประพฤติ
ปฏิบัติ ในชีวิตประจ าวันส่วนปัญญาและสมาธิ เป็นการเจริญทางจิต ในระดับสูงเพ่ือให้เข้าถึงเป้าหมายแท้จริง
ทางพระพุทธศาสนา คือ นิพพาน 
 
เอกสารอ้างอิง 
กีรต ิบุญเจือ ปรัชญาเบื้องต้น. (2512). กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพาณิชย์ จ ากัด. 
เชิด เลิศจิตรเลขา. (2548). จริยศาสตร์พื้นฐาน. กรุงเทพมหานคร: ดอนบอสโท.  
นววรรณ พันธเมธา. คู่มือการใช้ภาษาไทยแนวใหม่. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์พริ้นติ้ง แอนด์

พับลิชชิ่ง จ ากัด มหาชน, 2547.  
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2541). มรรค ผล นิพพาน. กรุงเทพมหานคร: กังหัน.  
______. (2533). คู่มือมนุษย์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: เจริญวิทย์การพิมพ์.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์: ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 8. 

กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
______. (2539). ค าสอนเป็นกลาง ปฏิบัติสายกลาง. ลักษณะแห่งพระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 5. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว.  
______. (2544). แก่นแท้ของพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: กองทุนวุฒิธรรม.  
______. (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์ : ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
______. (2536). พุทธวิธีแก้ปัญหาเพื่อศตวรรษท่ี 21. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก.  
______. (2539). ลักษณะแห่งพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม.  
______. (2551). การพัฒนาที่ยั่งยืน. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง.  
______. (2541). ธรรมนูญชีวิต. พิมพ์ครั้งที่ 2 กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก.  
พระธรรมปิฏก ป.อ. ปยุตฺโต. (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์: ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  



65 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554). ความสุขทุกแง่ทุกมุม. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพมหานคร: 
ธรรมสภา.  

______. (2552). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

______. (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 23. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

______. (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 12. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาวิเชียร สุธีโร. (2562). ความสุขในทัศนะของพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา 
ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม. 4)1), 42-47.  

พระอุทัย จิรธมฺโม เอกสะพัง. (2534). ทัศนะเรื่องกรรมในพุทธศาสนาเถรวาทและปัญหาเรื่องกรรมในสังคม
ชาวพุทธไทยในปัจจุบัน . วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลั ย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  

ศักดิ์สิทธิ์ พันธุ์สัตย์ และคณะ. (2537). บูรณาการแผนใหม่นักธรรมชั้นโทรวมทุกวิชา. กรุงเทพมหานคร: บ้าน
หนังสือโกสินทร์.  

สถิต วงศ์สวรรค์. (2540). ปรัชญาเบื้องต้น. กรุงเทพมหานคร: รวมสาส์น.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 ความสุขในมรรค 8 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(1), 51-66. 
 

 

 
 
 


