
พุทธวิธีการใช้ภาษาการสื่อสาร 
Buddhist method used to communication language 

 
ประยูร แสงใส 

Prayoon Sangsai 
ศิโรรัตน์ ประศรี 

Sirorat Prasri 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus 
E-mail: prayoon0810605934@gmail.com 

 
Received: 19 April 2023; Revised: 27 April 2023; Accepted: 27 April 2023 

 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาพุทธวิธีใช้ภาษาการสื่อสารในพระพุทธศาสนา พบว่า  พระพุทธเจ้า
ทรงใช้ภาษาในการสื่อสารหรือเผยแผ่พระพุทธศาสนา 2 ลักษณะ คือ (1) การใช้ภาษาแบบทางการ คือ ภาษา
ที่พวกพราหมณ์ใช้กันอยู่ในสมัยนั้น แต่พระองค์จะให้ความหมายใหม่ โดยทรงมุ่งเน้นความหมายแบบความจริง
ตามกฎของธรรม เช่น ค าว่า อริยะ ความหมายเดิมคือ ลูกของพระพรหม ซึ่งหมายถึงผู้บริสุทธิ์ ผู้ประเสริฐ 
ความหมายแบบนี้ท าให้พราหมณ์หลงตนเองว่าประเสริฐเพียงวรรณะเดียว วรรณะอ่ืนต่ ากว่าตน ซึ่งจัดว่าเป็น
ความหมายที่มีฐานการกิเลสหรือความหลงนั่นเอง ส่วนความหมายใหม่คือความจริงของชีวิต ประเสริฐเพราะ
หมดจากความทุกข์ทั้งหลาย ไม่ใช่เพราะถูกก าหนดให้ประเสริฐมาแต่ก าเนิดตามที่ความเข้าใจของพราหมณ์  
(2) การใช้ภาษาเชิงเนื้อหา เป็นภาษาที่เปลี่ยนแปลงตามบริบท ขึ้นอยู่กับผู้พูดเป็นหลักว่าจะสื่ออย่างไรให้
เหมาะสมกับสถานการณ์นั้นๆ เช่น พระองค์ตรัสกับโจรองคุลิมาลว่า “เราหยุดแล้ว แต่ท่านยังไม่หยุด” ซึ่งมี
ความหมายที่แท้จริงว่า “เราหยุดจากการท าชั่ว แต่ท่านยังไม่หยุด ยังคิดจะฆ่าอีก” เสน่ห์ของภาษาประเภทนี้
คือท าให้ผู้ฟังเกิดความสงสัย ตีความ และสื่อสารตอบก่อนที่จะได้ค าตอบที่ถูกต้องตามความหมายของผู้สื่อ 

 
ค าส าคัญ: พุทธวิธี, การสื่อสาร, พระพุทธศาสนา 
  
Abstract 

This article aims to study the Buddhist way of using language to communicate in 
Buddhism. It was found that the Lord Buddha used two types of language to communicate 
or propagate Buddhism: (1) The formal use of language is the language used by Brahmins in 
those days. But He will give new meaning, by focusing on the meaning of truth according to 
the rules of dharma, such as the word Ariya, the original meaning is child of Brahma which 
means pure, noble. Other castes below him which is classified as a meaning that has a base 
of passion or delusion The new meaning is the truth of life. Sublime because it is free from 
all suffering not because it was innately destined to be sublime, according to Brahman's 
understanding; (2) The use of content-oriented language It is a language that changes 



15  พุทธวิธีการใช้ภาษการสื่อสาร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2566. 3(1), 14-23. 
 

according to context. It mainly depends on the speaker how to communicate appropriately 
to the situation “I stopped from doing evil, but you haven't stopped Still thinking about 
killing again”. The charm of this type of language is that it makes the listener wonder, 
interpret and communicate before getting the correct answer according to the meaning of 
the media person. 

 
Keywords: Buddhist method, communication, Buddhism 
 
บทน า 

มนุษย์มีวัฒนธรรมที่มีการถ่ายทอดมายาวนาน มนุษย์ในยุคก่อนประวัติศาสตร์ คาดว่าเกิดก่อนเมื่อ ค.ศ. 
35,000 ปี ได้สื่อแสดงความคิด ความอ่านความรู้สึกออกมาทางสัญลักษณ์และมีภาษาเป็นพื้นฐานในการคิด การ
แสดงออก ท าให้ผู้อ่ืนได้รับรู้ถึงความรู้สึกภายในความคิด (กาญจนา แก้วเทพ, 2543) ตลอดถึงทัศนคติของคนอ่ืน
ว่าคิดอย่างไรและมีกระบวนการคิดอย่างไร ตัดสินอย่างไร ในกระบวนการสื่อสาร สื่ออย่างไร การสื่อสาร การพูด 
การแสดงความรู้สึก ความคิดออกมา นั่นคือการสะท้อนให้เห็นถึงเบื้องลึกในความคิด ความอ่าน และการล าดับ
เรียบเรียงมาเป็นสัญลักษณ์ที่เรียกว่า ภาษา โดยผ่านกระบวนการที่เรียกว่า “สื่อ” ที่สะท้อนความคิด ความเชื่อ 
ความเข้าใจออกมาให้ผู้อ่ืนรู้ แต่ทว่าในสังคมไทยในปัจจุบัน มีความหลากหลายทางด้านวัฒนธรรมต่างๆ ได้แผ่ปก
คลุมด้านความคิด ความอ่านและพฤติกรรมของคนไทย ท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงไปในทิศทางที่อิงต่างชาติมาก
ขึ้น ฉะนั้น พฤติกรรมที่แสดงมาจึงถูกวัฒนธรรมที่มีอิทธิพลครอบง า เป็นเหตุให้การสื่อสารกันระหว่างกันแต่เดิม
เปลี่ยนไป เกิดการลอกเลียนแบบต่างชาติมากขึ้น โดยขาดจิตส านึกถึงผลกระทบต่อความเป็นเอกลักษณ์ของตัวเอง 

ในครั้งพุทธกาล การเผยแผ่พระธรรมค าสอนได้เริ่มข้ึนจากพุทธกิจของพระพุทธเจ้า การเผยแผ่ธรรมจึง
เกิดจากพระโอษฐ์ของพระองค์โดยตรง จึงมีสาวกมากมายที่ฟังธรรมของพระองค์แล้วบรรลุธรรม ในขณะเดียวกัน 
ใครก็ตามท่ีมีปัญหาหลักธรรมข้อโต้แย้ง หลักการ วิธีการหรือแม้แต่หลักค าสอน จะเข้าเฝ้าทูลถามพระองค์ และ
ด้วยพระปัญญาของพระองค์ท่าน ผู้คนจึงอยากยุติข้อข้องใจ และข้อสงสัยมากมายกับพระองค์ ดังนั้น จะเห็นว่า 
การตอบของพระองค์จึงเป็นข้อยุติ เป็นการตรัสที่เต็มไปด้วยสารธรรม แม้สาวกที่อยู่ไกลก็ไม่กล้าตอบบางประเด็น
ได้ จึงพามาเฝ้าพระพุทธองค์ เพื่อให้ตรัสเรื่องที่สงสัยนั้น เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว สาวกท้ังหลายอาศัย
หลักธรรมค าสอนที่พระองค์ตรัสนั้น เป็นตัวแทนของพระองค์โดยอาศัยการจดจ า การท่องจ า เรียกว่า “มุขปาฐะ” 
(Oral Tradition) จนกลายเป็นประเพณีสืบทอดกันมายาวนานเรียกว่า การสื่อสารผ่านการท่องจ าในตัวบุคคล
นั่นเอง หลังจากท่ีพระพุทธเจ้าปรินิพพานนานหลายร้อยปี สาวกได้สืบทอดการท่องจ าเช่นนี้มาเรื่อยๆ โดยการ
กลั่นกรองการท าสังคายนามาหลายครั้ง ดังนั้นการสื่อสารเป็นองค์ประกอบส าคัญในการด ารงชีวิตของมนุษย์ อีก
ทั้งยังเป็นเครื่องมือในการรักษาและสืบทอดความเชื่อหรือค าสอนทางศาสนาซึ่งเป็นค่านิยมหลักทางด้านจิต
วิญญาณในการด าเนินชีวิตของคนไทยการเผยแผ่พระธรรมค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าและเหล่าพุทธบริษัท 4 นั้น 
ท าให้พระพุทธศาสนาด ารงอยู่ได้ยาวนาน ดังนั้นจึงเป็นสิ่งส าคัญอย่างมากที่จะต้องทราบว่า การเผยแผ่
พระพุทธศาสนานั้น มีความส าคัญอย่างไร มีวิวัฒนาการอย่างไร และในแง่มุมด้านการสื่อสารนั้น มีการปรับปรุง
พัฒนาเปลี่ยนแปลงตามยุคสมัยอย่างไร จึงท าให้หลักธรรมค าสอนทางพระพุทธศาสนาสามารถด ารงคงมั่นอยู่ใน
สังคมไทยได้นานเช่นนี้  

ดังนั้น เวลาพูดหรือสนทนากัน จึงไม่สามารถสื่อสารกันได้อย่างตรงเจตนากันและกัน เพราะมีเนื้อหาและ
เจตนาแอบแฝงอยู่ภายในใจ โดยเฉพาะภาษาทางศาสนา ซึ่งต้องอาศัยความเข้าใจในหลักภาษา และความหมาย
ก่อนสื่อสาร ภาษาธรรมะที่คนไทยได้ฟังนั้น มีหลายค าที่ซ้ าซ้อนกับภาษาที่คนทั่วไปใช้แต่แปลกันคนละทาง 



16  พุทธวิธีการใช้ภาษการสื่อสาร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2566. 3(1), 14-23. 
 

(ความหมาย) โดยมากใช้ในความหมายทางรูปธรรม ส่วนภาษาธรรมะกลับใช้ในทางนามธรรม (เดือน ค าดี, 2545) 
ในปัจจุบัน ความเจริญก้าวหน้าด้านสื่อต่าง ๆ พัฒนาขึ้น วัฒนธรรมต่างประเทศแผ่เข้ามา จึงมีผลในการเลียบแบบ
การสื่อสารของผู้คนหรือใช้ภาษาต่างประเทศมาปนกับภาษาไทยมากขึ้น และกลับถือกันว่าโก้เก๋ เท่ มีความ
ทันสมัย จึงส่งให้เกิดผลต่อการเผยแผ่ความหมายของหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาศาสนา โดยเฉพาะการสั่งสอน
ของพระสงฆ์ เพราะคนฟังไม่เข้าใจในภาษาธรรมะหรือภาษาพระ คนเราไม่เข้าใจธรรมะก็เพราะว่าภาษาเป็น
อุปสรรค แม้จะได้ยินได้ฟังมาจากท่านผู้รู้แต่ไม่สามารถเข้าใจลึกซ้ึง ท่านมองว่า ภาษามี 2 ระดับคือ ภาษาโลก 
และภาษาธรรมะ ภาษาโลก คือ ภาษาคน เป็นภาษาของคนที่ไม่รู้ธรรมะ พูดกันอยู่ตามประสาคนที่ไม่รู้ธรรมะ 
ส่วนภาษาธรรมะคือ ภาษาเหมือนกันแต่ว่าเห็นธรรมะในส่วนลึกหรือเห็นธรรมะที่แท้จริง สื่อออกมาด้วยความรู้สึก
ตรงตามความเป็นจริง ท่านขยายภาษาทั้งสองตามภาษาสมัยใหม่ คือ ภาษาโลกหรือภาษาคน คือ เป็นภาษาทาง 
Physics ที่เป็นเพียงวัตถุ คือ Physical way of Speaking. ส่วนภาษาธรรมะคือ ภาษาที่เป็น Meta-physics คือ
อยู่เหนือโลก มีวิธีพูดเป็น Meta-Physical way of Speaking (พุทธทาสภิกข,ุ 2537) 

จากคุณลักษณะดังกล่าวที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าใช้ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้นเป็น
วิธีการและลักษณะที่แสดงให้เห็นถึงประสิทธิภาพของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้งอกงามในจิตใจของมวล
มนุษย์ได้อย่างดี ซึ่งท าให้พระธรรมค าสั่งสอนของพระพุทธองค์ด ารงอยู่มาได้นานตราบเท่าอายุ 2562 ปี นับตั้งแต่
สมัยครั้งพุทธกาลนั้น เหล่าบรรดาพุทธสาวกบรรลุธรรมได้ง่าย เพราะอยู่ในภาวะที่เข้าถึงธรรมชาติและความจริง
ของชีวิตได้ดี แต่เนื่องในภาวการณ์ในปัจจุบันซึ่งเป็นยุคโลกาภิวัฒน์ที่เต็มไปด้วยวัตถุนิยมและความพลวัตรของ
สังคมที่มีความสลับซับซ้อนด้วยโลกิยวิสัยมากมาย จึงท าให้มนุษย์เรานั้นสนใจในเรื่องกระแสที่เป็นโลกิยวิสัยมาก
ขึ้น จึงเป็นเหตุให้เกิดการละเลยทางด้านการฝึกฝนอบรมจิตใจ ซึ่งเป็นสิ่งที่มีค่าที่สุดในความเป็นมนุษย์ไป แต่
กลับไปหมกมุ่นหลงใหลในความเป็นวัตถุนิยมที่เจือไปด้วยกิเลสตัณหา ซึ่งพาใจให้หม่นหมอง จนท าให้คุณค่า
และคุณธรรมทางจิตใจที่ดีงามลดน้อยถอยลงไป นี่คือ ปัญหาในการสื่อสารของสังคมยุคปัจจุบัน โดยเฉพาะชาว
พุทธในสมัยปัจจุบัน 

บทความนี้ผู้เขียนต้องการศึกษาและน าเสนอเนื้อหาเกี่ยวกับวิธีการและเทคนิคการใช้ภาษาของ
พระพุทธเจ้าในการเผยแผ่ธรรมะที่ได้พรองค์ได้ทรงค้นพบและน ามาสั่งสอนไวไนยสัตว์ ตลอดจนผลลัพธ์หรือ
ความส าเร็จในการเผยแผ่ธรรมะของพระองค์ท่ีมีการใช้ภาษาเป็นองค์ประกอบที่ส าคัญอย่างหนึ่ง 
 
ความหมายการสื่อสารการสื่อสาร 

การสื่อสาร ตรงกับภาษาอังกฤษว่า Communication แปลความเป็นภาษาไทยและใช้กัน หลายค า เช่น 
การติดต่อสื่อสาร การสื่อความหมาย การสื่อสาร ถ้าแปลตามรูปศัพท์เดิม การสื่อสาร หมายถึง กิจกรรมที่มุ่งสร้าง
ความร่วมมือหรือคล้ายคลึงกันให้เกิดขึ้นระหว่างบุคคลที่ เกี่ยวข้อง นอกจากนี้ยังมีผู้ให้ความหมายไว้ต่างๆ กัน 
ดังนี้  

ปรมะ สตะเวทิน กล่าวว่า การสื่อสาร คือ กระบวนการของการถ่ายทอดสาร (Message) จากบุคคลฝ่าย
หนึ่งซึ่งเรียกว่า ผู้ส่งสาร (Source) ไปยังบุคคลอีกฝ่ายหนึ่งซึ่งเรียกว่า ผู้รับสาร (Receiver) โดยผ่านสื่อ 
(Channel) (ปรมะ สตะเวทิน, 2537) 

ราตรี พัฒนรังสรรค์ กล่าวว่า การติดต่อสื่อสาร คือ กระบวนการถ่ายทอด หรือแลกเปลี่ยนความคิด 
ข้อมูล ข้อเท็จจริง หรือความรู้สึกซึ่งอาจเป็นรูปของค า ตัวอักษร สัญลักษณ์ เรียกว่า ข่าวสาร บุคคลฝ่ายหนึ่งเรียก
กว่า ผู้ส่งสาร ส่งไปยังบุคคลอีกฝ่ายหนึ่ง เรียก ผู้รับสาร โดยผ่านสื่อต่าง ๆ เพ่ือให้บุคคลหรือกลุ่มบุคคลอ่ืนได้
เข้าใจความหมายตามเจตนาที่ต้องการ และช่วยป้องกันความเข้าใจผิดระหว่างกันและกันอีกด้วย (ราตรี พัฒน
รังสรรค,์ 2542) 



17  พุทธวิธีการใช้ภาษการสื่อสาร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2566. 3(1), 14-23. 
 

ดังนั้นการเผยแผ่ เป็นการท าให้ขยายออกไปโดยไม่ทิ้งหลักเดิม ของเดิมเป็นอย่างไรก็ขยายออกไป
ตามนั้นทุกประการ เช่นแผ่เสื่อ แผ่สาด ท่านผู้อ่านที่เคยแผ่เสื่อ ลองนึกภาพดู เมื่อแผ่เสื่อออกไป เสื่อผืนนั้นก็
ขยายกว้างออกไป และท่ีขยายออกไปก็เป็นเสื่อผืนนั้นนั่นเอง 

 
พุทธวิธีใช้ภาษาการสื่อสารเพ่ือการเผยแผ่ธรรมในพระพุทธศาสนา 
 การเผยแผ่ธรรมะของพระองค์ในสมัยนั้น มีสิ่งที่น่าศึกษาคือการใช้ภาษาในการสื่อสาร การใช้วิธี
กลมกลืนในภาษาท้องถิ่น การใช้จิตวิทยาง่าย ๆ เพ่ือเข้าถึงอารมณ์ความต้องการของผู้คน ตามระดับฐานะของ
คนได้เป็นอย่างดีในสมัยนั้น ท าไมจึงเป็นเช่นนั้นเหตุผลคือ 1) พระพุทธเจ้าเป็นเสมือนเจ้าลัทธิใหม่ จึงจ าเป็นต้อง
ใช้วิธีกลมกลืนไปกับพิธีเก่า ๆ ก่อน หรือใช้ภาษาวัฒนธรรมเดิม ๆ ไปด้วย เพราะการใช้ภาษาในการเผยแผ่ค าสอน
ยังใหม่อยู่ จึงจ าเป็นต้องอิงภาษาชาวบ้านที่ใช้ในยุคสมัยนั้น แต่พระองค์ก็ให้ค าจ ากัดความหมายแท้ๆ เอาไว้
เฉพาะของพระองค์เอง เหมือนเป็นการยืมภาษามาใช้ ตัวอย่างเช่นค าว่า พราหมณ์ ความหมายเดิมคือนักบวชที่
ท าพิธีกรรม ส่วนความหมายใหม่ของพระองค์คือ ผู้บริสุทธิ์จากกิเลสหรือเป็นพระอรหันต์ 2) การใช้ภาษาแบบ
เฉพาะง่ายๆ ซึ่งเป็นการเลี่ยงการโจมตีจากลัทธิอ่ืน เพราะว่าการจ้องท าลายลัทธิใหม่ๆ นั้น คือ ลักษณะนิสัยของ
เจ้าลัทธิสมัยนั้น พระองค์จึงใช้ภาษาท้องถิ่น ไม่ได้บัญญัติภาษาตัวเอง เพ่ือป้องกันเป็นจุดอ่อนในการโจมตีในแง่
ภาษา การตีความ การใช้ถ้อยค าในการเผยแผ่ค าสอน ถึงกระนั้น พระองค์ยังถูกโจมตีเรื่องนี้เช่นกัน 3) การเผยแผ่
ธรรมสมัยนั้น มีการเดินทางไปยังถิ่นที่ต่างๆ ที่ห่างไกลออกไป ท าให้ต้องใช้ภาษาท้องถิ่นเป็นพ้ืนฐานในเผยแผ่ การ
จะยึดเอาภาษาใดภาษาหนึ่งนั้น จึงเหมือนเป็นการท้าทายสังคมอยู่ พระองค์จึงไม่ใช้ภาษาใดเป็นการเฉพาะในการ
เผยแผ่ 4) พระองค์ใช้ภาษาธรรมะ คือ ภาษากาย ภาษาใจ ภาษาอารมณ์และภาษาธรรมะเป็นพ้ืนฐาน 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จะพบว่าพระองค์เสด็จไปที่ใดสามารถใช้
อุปกรณ์นั้นๆ สอนสาวกได้ ดังนั้น จึงไม่มีภาษาสื่อกลางที่แน่นอน สิ่งใดอยู่ใกล้พระองค์ก็ใช้สิ่งนั้นเป็นสื่ออุปกรณ์
การสอนด้วย จึงเป็นเรื่องแปลกกว่าเจ้าลัทธิอ่ืนๆ และเป็นเพราะพระปรีชาสามารถ พร้อมพระปฏิภาณของ
พระองค์เอง (5) พระองค์เป็นผู้รู้วาระจิตของบุคคลอื่นได้เป็นอย่างดี การที่จะสื่ออะไร พระองค์ค านึงถึงหลัก
จิตวิทยาง่ายๆ สะท้อนให้เห็นว่าพระองค์เป็นผู้ที่สังเกต มีพระเนตรที่คมและมีความละเอียดในเรื่องการใช้ภาษาใจ
หรือภาษาทางอารมณ์ของผู้ฟังอย่างมาก อย่างไรก็ตาม หากจะยึดเอาหลักการตามที่พระองค์ได้เทศนาสั่งสอนที่
ประทานโอวาทแก่สาวกทั้งหลายในวันมาฆบูชาคงพอจะประมวลได้ดังนี้ 

1. พุทธวิธีที่เป็นอุดมการณ์ 
พุทธวิธีที่เป็นอุดมการณ์ที่ควรยึดในการสั่งสอน มี 4 อย่างคือ 1) ต้องมีความอดทนอดกลั้นต่ออารมณ์

ภายในและภายนอก 2) ต้องไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน 3) ต้องอยู่ในที่สงบสงัด ทางกาย วาจาและใจ 4) ต้องยึด
เป้าหมาย คือ พระนิพพานเป็นที่สุด (พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), 2547) 

ในสมัยก่อนพุทธกาลการเผยแผ่ความคิด ความเชื่อและค าสอนของเจ้าลัทธิต่างๆ จนมาถึงสมัย
พุทธกาล ล้วนแต่มีการต่อสู้กันด้วยวาทะในลักษณะการข่มกันด้วยค าพูด การโต้แย้ง การหักล้างด้วยค าพูดใน
เชิงภาษา ปรัชญา การเสนอทางปฏิบัติ การกล่าวร้ายการให้ร้ายกัน ถึงขนาดขู่ท าร้ายกันก็มี เช่น พระพุทธเจ้า 
ถูกศิษย์จากส านักอ่ืนๆ หวังปลงพระชนม์ และท าให้พระองค์เสียหาย แม้แต่พวกชฎิลยังเคยคิดประทุษร้าย
พระองค์ โดยอาราธนาให้ประทับที่โรงเรือนบูชาไฟ ซึ่งมีงูใหญ่อาศัยอยู่ แต่พระองค์สามารถปราบพยศคน
เหล่านั้นได้ นั่นเพราะว่า พระองค์ทรงทราบว่า การแสดงออกในการตอบโต้มีแต่ทางเสียอย่างเดียวเนื่องจากว่า 
พระองค์เองเป็นผู้ใหม่ในการเผยแผ่ธรรมะ หากจะเทียบกับเจ้าลัทธิต่างๆ ที่ก่อตัวมานาน ย่อมเสียเปรียบเป็น
แน่แท ้



18  พุทธวิธีการใช้ภาษการสื่อสาร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2566. 3(1), 14-23. 
 

ดังนั้น สิ่งที่พระองค์ตระหนักดีคือ การวางกรอบ และการวางหลักการสอนเอาไว้เพ่ือป้องกันความ
เสียหายแก่หลักธรรมค าสอนและเพ่ือสาวกของพระองค์เอง ด้วยหลักการ 4 ข้อนั้นคือ เกราะป้องกันอย่างดี  
ในขณะเดียวกันก็เป็นการสร้างทัศนะและแนวคิดรูปแบบใหม่ ที่ท้าทายให้ผู้สนใจใฝ่ทางหลุดพ้นในสมัยนั้นได้
เป็นอย่างดี นี่คือ  การแก้ปัญหาของพระองค์อย่างชาญฉลาด  นอกจากหลักที่กล่าวมาแล้วนั้น  ยังมีหลักการที่
เน้นถึงความสัมพันธ์ระหว่างสังคม  
 2. พุทธวิธีการสื่อสารที่สร้างความสัมพันธ์ระหว่างสังคม  

พุทธวิธีการสื่อสารที่สร้างความสัมพันธ์กับสังคมและการบริหารในทางพุทธศาสนามีความสัมพันธ์กับ
สังคมมีมาอย่างยาวนาน ซึ่งความสัมพันธ์ในที่นี้มีทั้งรูปแบบองค์กรและสังคม ในขณะเดี่ยวกันการสร้าง
ความสัมพันธ์นั้นเน้นไปที่ตัวบุคคล ซึ่งสามารถจ าแนกออกเป็น 6 อย่างคือ 1) การอยู่ที่ใดก็ไม่กล่าวร้าย ไม่ให้
ร้ายใคร 2) การอยู่ที่ใดก็ไม่ท าร้ายและเบียดเบียนใคร 3) ไม่ว่าจะอยู่ที่ใดก็ตามต้องมีความส ารวมระวังใน
ปาติโมกข์ตลอด 4) การบริโภคอาหารก็ต้องรู้จักพอเพียงแก่ตนเอง 5) ไม่ว่าจะไปที่ใดที่นั่นควรเป็นที่สงบสงัด
แก่ตัวเอง 5) ต้องหมั่นฝึกฝนตนเองให้เกิดความสงบอยู่ตลอด (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) นอกจากหลักการที่กล่าวแล้วนี้ พระองค์ยังมิได้วางเฉยในการปรับตัวของสาวกเช่นนั้น 
พระองค์ยังวางกรอบให้สาวกแสดงท่าทีต่อตัวเองอีก เพ่ือปฏิบัติต่อคนอ่ืนและตัวเอง นี่คือหลักการในการแสดง
ความสัมพันธ์กับคนอ่ืน ซึ่งอยู่บนพ้ืนฐานในกรอบของตัวเอง เรียกว่า มีดีก่อนที่จะสอนคนอ่ืนได้ ซึ่งก็เป็นไป
อย่างราบรื่นตามที่พระองค์วางกฎเหล่านี้เอาไว้ อย่างไรก็ตามจะพบว่าหลักการที่พระองค์วางไว้แล้วนั้น หาก
สาวกองค์ไหนละเมิด พระองค์ก็ทรงต าหนิ หรือลงโทษไว้ด้วยนั่นแสดงว่า พระองค์เน้นการสร้างแม่แบบที่ดี
ให้แก่ประชาชน ส่วนในเรื่องการปฏิบัติ หากสาวกองค์ใดมัวเมาหรือหลงทางหรือท้อแท้ พระองค์ก็ขวนขวาย
ช่วยเหลือให้สาวกเหล่านั้น มีก าลังใจ เช่น พระวักกลิที่มัวเมาแต่ดูรูปพระองค์ พระองค์ก็ทรงเตือน พระโมคคัล
ลานะขณะปฏิบัติธรรมเกิดนิวรณ์ (ง่วงนอน) ครอบง า พระองค์ก็ทรงหาอุบายแก้ จนสามารถบรรลุธรรมเมื่อ
กล่าวโดยสรุปแล้ว หลักการที่พระองค์วางไว้กว้างๆ ส าหรับสาวกท่ีจะออกไปเผยแผ่ธรรมะ มีใจความย่อๆ ใน 3 
ประการ เนื่องจากว่า พระองค์มิได้จ ากัดวิธีการเผยแผ่ธรรมะอย่างเคร่งครัดจนเกินไป แต่ให้สาวกพิจารณาใน
กรอบกว้างๆ ทั้งสามนี้ 
 3. พุทธวิธีการปฏิบัติ 
 พุทธวิธีการปฏิบัติแบบกว้างๆ ในการกระท ามี 3 คือ 1. การไม่ท าบาปทั้งปวง 2. การท ากุศลให้ถึงพร้อม 
3. การท าจิตให้ผ่องแผ้ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) นี่คือ หลักการ
กว้างๆ ที่พระองคป์ระทานแก่สาวกที่เป็นพระอรหันต์ 1,250 องค์ ในวันมาฆบูชา เพราะสาวกเหล่านี้ ต้องเดินทาง
ไปยังที่ต่างๆ เพ่ือเผยแผ่พระธรรมค าสอนของพระองค์ นี่แสดงให้เห็นว่า พระองค์มิได้จ ากัดสิทธิในการเผยแผ่
ธรรมะ ในรูปแบบใดรูปแบบหนึ่งการเผยแผ่หรือการใช้วิธีการต่างๆ ในการสั่งสอนนั้น แต่ละองค์ตระหนักใน
หลักการกว้างๆ ข้างบนนี้ 
 การใช้ภาษาในครั้งพุทธกาล พระองค์ใช้ภาษาในการสั่งสอนสาวกและประชาชนทั่วไป และการใช้
ภาษาของพระองค์เป็นการใช้ภาษาท้องถิ่นเป็นหลัก ด้วยเหตุนี้การใช้ภาษาในการเผยแผ่ธรรมะจึงนิยมน ามา
เป็นแบบแผนหรือ เป็นบรรทัดฐานในการเผยแผ่ธรรมะ การใช้ภาษาท้องถิ่นนี้เองบางครั้งก็เป็นปัญหาส าหรับ
คนท้องถิ่นนั้นๆ ดังนั้นปัญหาเหล่านี้จึงเป็นประเด็นที่จะต้องค้นคว้าหาค าตอบคือ พระพุทธองค์ทรงรู้ภาษาต่าง 
ๆ เหล่านั้นได้อย่างไร หรือใช้ภาษาของคนต่างๆนี้ได้อย่างไร  พระองค์ใช้ภาษาใด เป็นภาษากลางในการ
ถ่ายทอดธรรมะให้คนฟังเข้าใจ เพราะในสมัยนั้น เชื่อว่าแต่ละเผ่า แต่ละแคว้นคงใช้ภาษาต่างกัน พระพุทธเจ้า
มิได้ใช้ภาษามคธในการเผยแผ่ธรรมะภาษาเดียว เหตุผลคือ“ (1) ในสมัยนั้น แคว้นต่าง ๆ มีภาษาเป็นของ
ตัวเอง คงไม่เข้าใจภาษาอ่ืน ๆ มากนัก (2) ก่อนพระองค์จะออกผนวช ได้ศึกษาศิลปวิทยาการมากมาย จึง



19  พุทธวิธีการใช้ภาษการสื่อสาร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2566. 3(1), 14-23. 
 

เป็นไปได้ว่า พระองค์ย่อมรู้และเข้าใจภาษาอ่ืนได้โดยไม่ต้องสงสัย” (เสถียร โพธินันทะ, 2513) นั่นก็เพราะว่า 
ประเทศอินเดียในสมัยนั้น มีภาษาใช้มากมาย กรุณากุศลาสัย กล่าวว่า อินเดียมีภาษาที่ใช้กันอยู่เป็นทางการ 
15 ภาษา แต่ละภาษามีอักษรเป็นของตัวเองซึ่งส่วนมากมาจากอักษรเทวนาครี (กรุณา กุศลาสัย, 2544) ใน 15 
ภาษานี้ ทา่นยังได้กล่าวว่า ทั้งหมดมีอยู่ 2 ตระกูลใหญ่ๆ คือ อินเดีย- อารยะ(Indo-Aryan) และทราวิฑ หรือด
ราวิเดี่ยน (Dravidian) นอกจากสอง ตระกูลนี้แล้ว ยังมีอีกสองตระกูล คือ จีน-ทิเบต (Sino-Tibetan) และ
นิษาท (Nisad) ภาษาที่พูดกันมีสี่ตระกูลใหญ่ๆ เหล่านี้ ต่างก็อยู่คนละแคว้น คนละทิศ อินเดีย-อารยะอยู่
ภาคเหนือ ตะวันตกเฉียงเหนือ ตะวันตก ภาคกลาง ภาคตะวันออก ทราวิเดี่ยน อยู่ทางภาคใต้ จีน-ทิเบต อยู่ใน
เทือกเขาหิมาลัย ที่ติดเขตประเทศเนปาล ภูฐาน และชายแดนพม่า ส่วนตระกูลนิษาท อยู่กระจัดกระจายตาม
ป่าเขาล าเนาไพร (กรุณา กุศลาสัย, 2544) 
 ดังนั้น เป็นไปได้ว่าภาษาแต่ละแค้วนมีความแตกต่างกัน อุปนิสัย ความเชื่อ ความคิดวัฒนธรรมย่อม
แตกต่างกันไปด้วย การที่พระองค์จะเจาะจงในการใช้ภาษาใดภาษาหนึ่งนั้น คงล าบากในการใช้ภาษา เพราะ
พระพุทธศาสนาตอนนั้นเป็นเพียงลัทธิใหม่ เป็นศาสนาน้องใหม่ จึงเป็นไปได้ที่พระองค์จะวางหลักการในเผยแผ่
ธรรมเอาไว้แบบกว้างๆ และวางท่าทีที่ไม่เป็นปรปักษ์กับลัทธิใดลัทธิหนึ่งพบว่าหลักการในการสร้างสัมพันธภาพ
ที่ว่า การไม่พูดร้าย การไม่กล่าวร้าย นั่นคือวิธีการที่ลดแรงกระทบกระทั่งได้มากทีเดียว เกี่ยวกับการใช้ภาษา
สื่อสารในการเผยแผ่ธรรมะในสมัยนั้น ส่วนลีลาท่าทีที่พระองค์ใช้สอนหรือเผยแผ่ธรรมะนั้น มีลักษณะพิเศษ
กว่าสาวก เพราะพระองค์เป็นผู้ชี้ชัด แจ่มแจ้งในธรรม เป็นที่ยุติปัญหาข้อขัดแย้งทั้งหมด ชักน าให้ผู้ฟังเกิดความ
เข้าใจอย่างมีเหตุผลและยังปลุกเร้าใจให้เกิดความอยากรู้ อยากเห็น บางทีก็เหมือนให้ก าลังใจไปด้วย กล่าวโดย
สรุป การเผยแผ่ธรรมะของพระพุทธเจ้า ด าเนินไปในกรอบของสังคมพราหมณ์ แต่ได้เสนอแนวคิดใหม่ 
ความหมายและเนื้อหาแบบใหม่ โดยอาศัยภาษาเป็นสื่อในการหักเหค าสอน ส่วนหลักการที่สอนสาวก เพ่ือให้
สาวกไปเผยแผ่ธรรมะยังท่ีต่างๆ พระองค์ได้วางหลักเอาไว้อย่างชัดเจนคือ อุดมการณ์ และหลักการ ทั้งนี้เพ่ือให้
พหุชนเข้าใจรูปแบบค าสอนใหม่ และยอมรับในภาษาใหม่ด้วย 
 
พุทธวิธีการใช้ภาษาการสื่อสารในพระพุทธศาสนา 
 ภาษาท่ีพระพุทธเจ้าทรงใช้ในการเผยแผ่ธรรมะ คือ ภาษามคธ (เสถียร โพธินันทะ, 2513) แต่บางส่วน
ยังสงสัยว่าจริงหรือไม่ ภาษามคธหรือเรียกอีกอย่างว่า ภาษาบาลี โดยเฉพาะฝ่ายเถรวาทได้ยึดภาษานี้เป็นหลัก
ในการศึกษาค้าคว้าพระพุทธพจน์ เพราะเชื่อว่า น่าเชื่อถือที่สุด นอกจากนั้น ยังมีภาษาสันสกฤต ซึ่งเป็นภาษา
พวกพราหมณ์ที่มีอิทธิพลอยู่ในยุคนั้น จากข้อความก่อนหน้านี้ คงพอทราบเหตุผลได้ว่า พระพุทธเจ้ามิได้
เจาะจงว่า จะใช้ภาษาใดในการเผยแผ่ธรรมะ ส่วนการใช้ภาษามคธ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) สันสกฤตและภาษาบาลีนั้น ก็เป็นส่วนหนึ่งในแคว้นบางแคว้นที่ใช้เป็นภาษาพูดกัน  
พระพุทธเจ้าเป็นที่รู้จักกันกว้างไกล การที่พระองค์เสด็จไปที่ใด พระองค์ทรงใช้ภาษาพ้ืนเมืองเหล่านั้น  ในการ
สื่อสาร แต่อย่างไรก็ตาม ยังเป็นปัญหาว่า พระพุทธเจ้าเน้นการใช้ภาษาอะไรกันแน่ในการเผยแผ่ธรรมะ แม้จะ
มีสาวกหรือผู้คนต่างแคว้น ต่างถิ่นมาเลื่อมใสจนยอมรับเป็นสาวกของพระองค์ก็ตาม สาวกเหล่านี้ อาจจะเป็น
ตัวแทนในการน าเอาภาษาดั้งเดิมของตนไปเผยแผ่ศาสนาด้วย แต่ถึงกระนั้น ก็ยังต้องการภาษาที่เป็นมาตรฐาน 
เพ่ือเป็นเอกภาพในหลักการสอน นั่นคือพระพุทธเจ้าตรัสเป็นภาษาใด เมื่อสาวกน าไปถ่ายทอด จะต้องแปลง
เป็นภาษาอ่ืนหรือไม่ ความผิดเพ้ียน ความคลาดเคลื่อนอาจจะเกิดขึ้นหรือไม่ ด้วยเหตุนี้ สาวกในสมัยนั้น จึง
ตระหนักดีว่าการที่ตนเองจะถือวิสาสะแสดงธรรมเอง ก็อาจเกิดความผิดเพ้ียนในพุทธประสงค์ของพระองค์ จึง
ตัดสินใจพาบุคคลที่เลื่อมใส ไปเฝ้าพระพุทธองค์เพ่ือทูลถามปัญหา จะได้ฟังด้วยหู ดูด้วยตาของตนเองดีกว่า  



20  พุทธวิธีการใช้ภาษการสื่อสาร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2566. 3(1), 14-23. 
 

 อนึ่ง สาวกบางองค์อาจจะไม่ถนัดในการใช้ภาษาในท้องถิ่นที่จรจาริกไป เลยไม่กล้าพูด ไม่กล้าแสดง
ธรรมมากนัก จึงกล่าวเพียงย่อๆ หรือแค่หัวใจธรรมเท่านั้น เช่น พระอัสสชิ ในขณะออกบิณฑบาตอุปติสสบุตร
ปริพาชก ซึ่งเป็นศิษย์ของอาจารย์สัญชัยปริพาชก เห็นท่านอัสสชิแล้วเกิดความเลื่อมใส จึงติดตามท่านไปเพ่ือ
ฟังธรรม ท่านอุปติสสปริพาชกขอร้องให้ท่านแสดงธรรมให้ฟัง แต่พระอัสสชิปฏิเสธ อุปติสสะจึงขอร้องให้แสดง
ธรรมเพียงย่อๆ สั้นๆ ท่านจึงกล่าวเพียงสั้นๆ ว่า ธรรมเหล่าใดเกิดแต่เหตุ พระตถาคตทรงแสดงเหตุแห่งธรรม
เหล่านั้น และย่อมดับไปเพราะเหตุนั้น (แสง จันทร์งาม, 2540) เพียงแค่นี้ ท าให้อุปติสสปริพาชกเกิดดวงตา
เห็นธรรม นี่แสดงให้เห็นว่า พระธรรมค าสอนของพระองค์ใช้ภาษาที่เข้มข้นสั้นๆ แต่มีความกระชับกินใจ ได้
ความหมายอย่างลึกซ้ึง แม้สาวกเองยังไม่กล้าขยายเนื้อความออกไปให้พิสดาร 
 อย่างไรก็ตาม การใช้ภาษาในการสื่อสารเฉพาะกลุ่มคน ที่มีภาษาเดียวกันนั้น ย่อมเป็นรากฐานในการ
เข้าใจในภาษาของตนได้ ในสมัยพุทธกาล อาจจะมีภาษาที่อยู่ในตระกูลเดียวกันมากมาย ที่ใช้ในการสื่อสาร
ธรรมกัน อย่างเช่น ภาษาสันสกฤต ภาษาบาลีหรือภาษามคธ ที่ชาวมคธสื่อสารกันอยู่ เป็นที่น่าสังเกตอยู่ว่า
ท าไมคนสมัยนั้น ฟังธรรมของพระพุทธเจ้า จึงสะดุดในเนื้อหาธรรมะหรือสะดุดในค าสอนของพระองค์ แม้แต่
สาวกบางองค์ยังสามารถใช้ภาษาอย่างกลมกลืนกับเนื้อหาค าสอนของพระพุทธเจ้าอย่างดียิ่ง นั่นแสดงให้เห็นว่า 
ค าสอนของพระพุทธเจ้าเป็นค าสอนที่ใช้ภาษาท่ีเป็นจริง ไม่ใช้ภาษาฟุ่มเฟือย ใช้ภาษาเพ่ือประโยชน์อย่างยิ่ง ใช้
ภาษาน าพาไปสู่การดับทุกข์ แก้ปัญหาได้นั่นเอง ในขณะลัทธิอ่ืนๆ ล้วนแต่ใช้ภาษาที่เข้าใจยาก ลื่นไหล วกวน 
ซับซ้อนเชิงปรัชญา ภาษาของพระพุทธองค์จึงเหมาะแก่ผู้แสวงหาความจริง ได้สาระแก่นแท้ของการหลุดพ้น 
ภาษาและเนื้อหาธรรมจึงเกลียวเข้าด้วยกันอย่างสนิท เวลาสื่อออกมาจึงไม่มีอะไรแอบแฝงซ่อนเร้นเรียกว่า 
ปาก (ภาษา) กับใจ (เนื้อหาธรรม) ตรงกันนั่นเอง ผู้ฟังจึงสามารถจับเอาเนื้อธรรมะความจริงนั้นได้เร็ว อนึ่ง การ
ที่พระพุทธเจ้าใช้ภาษามคธ อาจเป็นไปได้ว่า แคว้นมคธมีภาษาของตัวเองอยู่แล้วและแคว้นนี้เป็นแคว้นที่มี
อ านาจในการปกครองด้วย 
 ดังนั้น ภาษาบาลีจึงเชื่อว่า มีที่มาจากภาษามาคธี นอกจากนี้ ภาษาบาลี ยังมีส่วนที่เหมือนกับภาษา
ปรากฤตอยู่มากทีเดียว ส่วนภาษาบาลีมีส่วนเกี่ยวกันกับภาษามคธนั้น ท่านกล่าวว่าเพราะมาจากภาษาไวทิกะแห่ง
เดียวกัน แต่แตกต่างกันเล็กน้อยคือ ภาษาสันสกฤต ส่วนมากเป็นภาษาที่พวกพราหมณ์ใช้กัน ส่วนภาษาปรากฤต 
คนสามัญใช้กันเพราะไม่ยาก จึงอาจกล่าวได้ว่าพระพุทธศาสนาในพุทธกาล เกิดในท่ามกลางของภาษาต่าง ๆ 
มากมาย โดยแต่ละแคว้นมีภาษาของตัวเอง ภาษาที่พระพุทธเจ้าใช้จึงไม่อาจจะใช้ภาษาใดภาษาหนึ่งเป็นหลัก 
ดังที่พระองค์เองไม่อนุญาตให้ยืนยันตามภาษาพุทธพจน์ แต่ให้ใช้ตามภาษาท้องถิ่นนั้น ๆ ซึ่งสอดคล้องกับปราชญ์
ผู้รู้ในศาสนาท่านหนึ่ง คือ เสถียร โพธินันทะ กล่าวในประเด็นนี้ว่า ในสมัยพุทธกาล มีภาษามากมายส่วนที่
พระองค์ใช้ภาษามคธ เพราะมีเหตุผล 2 ประการคือ (1) ภาษามคธเป็นภาษาชาวบ้านไม่ยากบางทีเรียกภาษานี้ว่า 
ตันติภาษา แปลว่า ภาษาที่มีแบบแผน คือ มีระบบเป็นไวยากรณ์ มีระเบียบมากขึ้น (2) ส่วนที่พระองค์ใช้ภาษา
สันสกฤตด้วย เพราะเป็นภาษานักบวช นักเผยแผ่ เป็นภาษาชั้นสูง พวกพราหมณ์เองจึงภูมิใจในภาษาของตัวเอง
และมีแนวโน้มเหยียดภาษาชาวบ้าน (ภาษามคธ) ด้วย มาในยุคพระพุทธเจ้า พระองค์จึงยึดเอาภาษาธรรมดาหรือ
ภาษาชาวบ้าน ขึ้นมาเป็นภาษาในการสื่อสาร ภาษามคธจึงได้รับการฟ้ืนฟูอีกที เพ่ือเผยแผ่ศาสนากับทุกชนทุกชั้น
ไม่มีวรรณะ (เสถียร โพธินันทะ, 2513) เมื่อกล่าวโดยสรุปพระองค์ใช้ภาษาในลักษณะ 2 ประการคือ 
 1. การใช้ภาษาแบบทางการ (Formal Language) ภาษาที่พบคือ ภาษาที่เป็นค าเดิมหรือภาษาที่
พวกพราหมณ์ใช้กันอยู่ พระองค์ไม่ได้ปฏิเสธแต่อย่างไร เมื่อพวกพราหมณ์น ามากล่าวหรือสนทนาธรรมด้วย
ภาษาชั้นสูง (สันสกฤต) พระองค์ทรงใช้ด้วย แต่จะให้ความหมายใหม่ ตามที่พระองค์สอน โดยมุ่งเน้นที่
ความหมายแบบตรงไปตรงมา ได้สาระ ได้ความจริงตามกฎของธรรม เช่น ค าว่า อริยะ ความหมายเดิมคือ ลูก
ของพระพรหม เพราะถือว่าเป็นผู้บริสุทธิ์ ผู้ประเสริฐ ส่วนความหมายใหม่ของพระพุทธเจ้าคือ ความจริงจาก



21  พุทธวิธีการใช้ภาษการสื่อสาร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2566. 3(1), 14-23. 
 

ชีวิตที่สะท้อนถึงความจริงที่เป็นอยู่อย่างนั้น ไม่มีใครสร้าง ไม่มีใครก าหนด แต่เป็นไปตามกฎไตรลักษณ์ 
เรียกว่า อริยสัจ ดังนั้น จะพบว่าความหมายของภาษาทางการ (เดิม) กับความหมายใหม่จึงเกิดขึ้นพร้อมกัน 
 2. การใช้ภาษาเชิงเนื้อหา (Material Language) เป็นภาษาที่เปลี่ยนแปลงตามกาลหมายความว่า 
ไม่ใช่ภาษาตายตัว เป็นภาษาที่ขึ้นอยู่กับผู้พูดเป็นหลัก และสามารถเปลี่ยนความหมายตามอารมณ์คนพูดได้
ด้วย ในพุทธพจน์ของพระองค์มีมากมาย เช่น พระองค์ตรัสกับโจรองคุลิมาลว่า เราหยุดแล้ว แต่ท่านยังไม่หยุด 
ซึ่งสร้างความสงสัยอย่างมากกับโจรองคุลิมาลจึงแย้งพระองค์ว่า สมณะมีวาจาเท็จ ท่านก้าวเดินไปอยู่ใยตรัสว่า
ท่านหยุด พระองค์จึงตรัสแก่โจรองคุลิมาล ถึงความหมายที่แท้จริงว่า เราหยุดจากการท าชั่ว แต่ท่าน (โจร) ยัง
ไม่หยุด ยังคิดจะฆ่าอีก ลักษณะเช่นนี้ นักปรัชญาคนหนึ่งที่ชื่อ วิทกิตสไตน์กล่าวถึงภาษาว่า เหมือนเป็นภาษา
แบบเล่นเกม คือ ผู้ฟังอาจจะไม่รู้ว่าผู้พูดหมายถึงอะไร เพราะเนื้อหาจริง ๆ มิได้อยู่ที่ตัวภาษา แต่อยู่ที่เนื้อหา 
วัฒนธรรมของภาษา จึงเป็นภาษาเชิงประหวัด ความจริงอยู่ที่คนพูด นอกจากนี้ ความหมายอาจจะเปลี่ยนตาม 
กาละ (Time) และเทศะ (Space) ด้วย (สนิท ศรีส าแดง, 2534) เช่น ภาษาชาวเมือง ภาษาชาวชนบท ให้ถือ
ตามถ่ินนั้นๆ 
 เพราะฉะนั้น ภาษาที่พระองค์ใช้ในการสื่อสารจึงน่าจะประกอบด้วย ภาษาท้องถิ่น (ชาวบ้าน) และ
ภาษาชาวเมือง (ทางการ) หากกล่าวโดยเจาะจงภาษาคือ ภาษาปรากฤต ภาษามาคธและภาษาสันสกฤต เป็น
ต้น 
 1. ภาษาดั้งเดิม 
 พระพุทธศาสนาเกิดในท่ามกลางลัทธิต่าง ๆ โดยมีศาสนาพราหมณ์หรือฮินดูเป็นศาสนาหลักในการ
เผยแผ่ค าสอนอยู่ตอนนั้นดังนั้นกิจกรรมต่างๆ ที่พระพุทธศาสนาประกอบขึ้นมานั้น ล้วนแต่อาศัยรากฐานทาง
วัฒนธรรมของพราหมณ์ โดยเฉพาะภาษาในการถ่ายทอดสาระเนื้อหาหลักธรรม ความจริงที่พระพุทธเจ้า
ประกาศ ส่วนหนึ่ง ได้น าเอาค าศัพท์ต่างๆ มาจากพราหมณ์ แล้วน ามาปริวรรตเป็นของพระองค์เอง ในเนื้อหา
เฉพาะชาวพุทธ ภาษาในสมัยนั้น คือสันสกฤตและภาษามคธหรือภาษาบาลี รากฐานจากความเชื่อเรื่องภาษา
เกิดมานานแล้ว โดยเฉพาะภาษาสันสกฤตเป็นภาษาที่พราหมณ์เชื่อว่า คือ วจนะของพระเจ้าโดยตรง ไม่ใช่
ค าพูดหรือสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้น ต่อมาจึงเรียกภาษานั้นว่า “พระเวท” แปลว่า การท่องจ า (เพ่ือให้เกิดความรู้) 
ไม่มีการจดหรือบันทึกเป็นอักษรเด็ดขาด เพราะชาวพราหมณ์ให้ความส าคัญภาษาพูดมากกว่าภาษาเขียน 
เหตุผลที่ใช้วิธีการพูดหรือท่องจ า คือ ภาษานี้เป็นวจนะที่เกิดมาจากเสียงหรือลมหายใจของพระเจ้า คือพระ
พรหมนั่นเอง การท่องจึงเป็นการเผยความจริงเกี่ยวกับพรหมัน การท าให้บรรลุถึงการดับทุกข์  (สมฤดี วิศท
เวทย์, 2546) แสดงว่าพระองค์มิได้ให้สาวกน าเอาภาษาที่พระองค์ตรัสไปถ่ายทอดทีเดียว แต่ให้แปลเป็นภาษา
ของท้องถิ่นนั้นได้ แต่ทุกวันนี้ ยังเป็นปัญหาอยู่ว่า พระพุทธเจ้าใช้ภาษาใดสื่อสารกันแน่ระหว่างภาษาประกฤต 
สันสกฤตและภาษามคธหรือภาษาบาลี เพราะพระองค์ใช้วิธีการสอนที่แตกต่างกันหลายแบบ เช่น แบบปฏิรูป 
แบบปฏิวัติ และแบบที่ตั้งค าสอนขึ้นใหม่ ไม่ว่าจะเป็น ศัพท์ ความหมายและพิธีกรรม ที่พระองค์เลือกเอาภาษา
บาลีหรือภาษามคธ เพราะว่าภาษาสันสกฤตนั้นเป็นภาษาชั้นสูง ที่พราหมณ์ใช้สื่อสารกัน ส่วนภาษาบาลีเป็น
ภาษาที่คนสามัญชนพูดกัน แม้แต่พระองค์เองไม่อนุญาตให้สาวกน าพุทธวจนะไปพูดทับภาษาอ่ืน แต่ทรง
อนุญาตให้ต่างคนต่างศึกษาเป็นการเฉพาะที่ตนเองถนัดได้ในภาษาของตนเอง นั่นหมายความว่า พระองค์ไม่ยึด
ติดที่ภาษา แต่เน้นที่เนื้อหาธรรมะมากกว่า (วศิน อินทสระ, 2535) 
 สรุปได้ว่า การใช้ภาษาในการสื่อสารดั่งเดิมเป็นภาษามาคธี (ภาษามคธ) ซึ่งเป็นภาษาท้องถิ่น จึงเห็น
ได้ว่าการใช้ภาษาท้องถิ่น จึงเป็นการเลือกภาษาที่เหมาะสมส าหรับกลุ่มชนนั้นๆ ภาษาจึงเป็นส่วนส าคัญในการ
ใช้เผยแผธรรมะหรือเป็นหลักที่ส าคัญในการสื่อสาร การสื่อสารจะส าเร็จหรือไม่ข้ึนอยู่กับการใช้ภาษานั้นเอง 
 



22  พุทธวิธีการใช้ภาษการสื่อสาร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2566. 3(1), 14-23. 
 

วิธีการใช้ภาษาในการสื่อสารหรือเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระพุทธเจ้า 

      1. การใช้ภาษาแบบทางการ คือ ภาษาที่พวกพราหมณ์สื่อสาร
กันในสมัยนั้น แต่พระองค์จะให้ความหมายใหม่ โดยมุ่ งเน้น
ความหมายแบบความจริงตามกฎของธรรม (2) การใช้ภาษาเชิง
เนื้อหา เป็นภาษาที่เปลี่ยนแปลงตามบริบท ขึ้นอยู่กับผู้พูดเป็นหลัก
ว่าจะสื่ออย่างไรให้เหมาะสมกับสถานการณ์นั้นๆ  
 

การสื่อสารหรือเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของ

พระพุทธเจ้า 
 
 

 2. พุทธวิธีการแก้ปัญหาภาษาในพระพุทธศาสนา 
 การแก้ปัญหาของพระองค์มีมากมายหลายอย่าง ตั้งแต่เฉพาะหน้า กาลเวลาในอนาคตปัญหาเฉพาะ
หน้าพระองค์จะตรัสตอบเองด้วยลีลาการสอนที่แตกต่างกัน ไม่ว่า ประชาชน พระสาวก พราหมณ์ พระราชา 
เทวดา พระพรหม ล้วนแต่ใช้ลีลาการสอนที่แยบยล แยบคายตามจริตตามพ้ืนเพนิสัยนั้นๆ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การแก้ปัญหาของพระองค์ มีการแก้ปัญหาเฉพาะหน้า เช่น 
การตอบโต้ การซักถาม การต าหนิ การชื่อชม ทุกแห่งท่ีพระองค์เสด็จไป ย่อมเป็นอุปกรณ์ในการแก้ปัญหาด้วย
และเป็นการแก้ปัญหาทั้งเฉพาะหน้า และเป็นการปัญหาระยะยาวอีกอย่างคือ การวางหลักการเอาไว้ให้สาวก
ได้ปฏิบัติตาม เช่น โอวาท ๓ ข้อ หลักอริยสัจ ๔ การตอบปัญหา การแก้ปัญหานี้ พระองค์เกือบไม่มีเวลาพัก
เลย ในหนึ่งวัน พระองค์จะคอยแก้ปัญหาให้เวไนยสัตว์เสมอ ตั้งแต่เช้าตรู่ สาย บ่าย เย็น เที่ยงคืน ล้วนแต่เป็น
เวลาที่พระองค์คอยแก้ปัญหาทั้งสิ้นการแก้ปัญหา จึงเป็นงานเผยแผ่ธรรมะไปด้วย นอกจากนี้ พระองค์ยังต้อง
มาคอยแก้ พฤติกรรมของสาวกที่ประพฤติผิดพระธรรมวินัยอีก หลายครั้งที่แก้อรรถธรรมะแก่พราหมณ์
ทั้งหลาย เพ่ือปราบพยศเจ้าลัทธิต่างๆ จึงท าให้เจ้าลัทธิเหล่านั้น เกิดความอับอายและเสียความเชื่อถือ ด้วย
เหตุนี้เอง จึงเกิดการท้าทาย และจ้องท าลายค าสอน แม้แต่พระวรกาย แต่พระองค์สามารถแก้ปัญหานี้ได้ ศัตรู
ของพระองค์มีสองทางคือ ทางใน คือพวกมารทั้งหลายเช่น กิเลสมารขันธมาร มัจจุราชมาร และทางนอกเช่น 
เจ้าลัทธิต่างๆ หรือแม้แต่สาวกพระองค์คือ พระเทวทัตสิ่งที่พระองค์ใช้การตอบโต้ในการแก้ปัญหาคือ การใช้
ปัญญา กอปรภาษา อย่างสุขุมลุ่มลึก อดทนกล่าวเรื่องจริง และอิงพระธรรมที่พระองค์ตรัสรู้เท่านั้น ครั้งหนึ่งมี
คนด่า พระอานนท์ทูลว่า ท าไมพระองค์ไม่เสด็จหนีพวกที่ด่า พระองค์ถามว่า หากมีคนมาด่าอีกจะท าอย่างไร 
อีกกรณีหนึ่งภรรยาของพราหมณ์คนหนึ่ง กล่าวสรรเสริญพระพุทธเจ้าบ่อยๆ สามีเกิดความร าคาญ จึงคิดอยาก
ไปประวาทะกับพระองค์ พอไปถึงก็ทูลถามพระองค์ว่า ฆ่าอะไรเสียได้จึงจะอยู่เป็นสุขพระพุทธเจ้าตรัสว่า ฆ่า
ความโกรธ จะเป็นสุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จนกลายเป็นค าสอนที่
สืบทอดมาถึงปัจจุบัน โดยผ่านทางพระไตรปิฎก ถึงกระนั้น พระสงฆ์ยังต้องเผยแผ่แก้ปัญหาธรรมอยู่เสมอ  
 ดังนั้นจึงเป็นการแก้ปัญหาพฤติกรรมตามจริต  การอบรมจิตใจ ฝึกจิตให้สงบ ระงับกิเลสให้เบาบางลง 
เข้าใจในหลักธรรมค าสอนที่พระองค์ทรงสอน เช่น อริยสัจ 4 เป็นต้น (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2556) 
ดังที่พระธรรมปิฎกกล่าวถึงการแก้ปัญหาของพระองค์มี 3 ลักษณะคือ    
 1. แก้ปัญหาเฉพาะหน้าไปก่อนเช่น พฤติกรรมของตัวเอง แก้ตามจริตของตน เรียกว่าแก้ปัญหาขั้นต้น 
(ศีล) 
 2. การพยายามปรามจิตโดยการอบรมจิตใจ ฝึกจิตให้สงบ ระงับกิเลสให้ เบาบางลงเรียกว่า การ
แก้ปัญหาในระดับขั้นกลาง (สมาธิ) 
 3. การเข้าใจระบบธรรมชาติ อย่างที่มันเป็น เข้าใจในหลักที่พระองค์ทรงสอนเพ่ือให้แจ้งในหลักค า
สอนเช่น อริยสัจ 4 การแก้ปัญหาเช่นนี้ เรียกว่า ระดับขั้นสูงสุด (ปัญญา) (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2556) 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

 
 



23  พุทธวิธีการใช้ภาษการสื่อสาร 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2566. 3(1), 14-23. 
 

สรุป  
 การใช้ภาษาในการสื่อสารเพ่ือเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า สามารถสรุปได้ 2 ประเภท 
ดังนี้ (1) การใช้ภาษาแบบทางการ (Formal Language) ภาษาที่พบคือ ภาษาที่เป็นค าเดิมหรือภาษาที่พวก
พราหมณ์ใช้กันอยู่ แต่จะให้ความหมายใหม่ตามที่พระองค์สอน โดยมุ่งเน้นที่ความหมายแบบตรงไปตรงมา ได้
สาระ ได้ความจริงตามกฎของธรรม เช่น ค าว่า อริยะ ความหมายเดิมคือ ลูกของพระพรหม ซึ่งหมายถึงผู้
บริสุทธิ์ ผู้ประเสริฐ ส่วนความหมายใหม่คือความจริงของชีวิต ไม่มีใครสร้าง ไม่มีใครก าหนด เป็นไปตามกฎไตร
ลักษณ์ ประเสริฐเพราะหมดจากความทุกข์ทั้งหลาย  (2) การใช้ภาษาเชิงเนื้อหา (Material Language) เป็น
ภาษาที่เปลี่ยนแปลงตามกาล ไม่ตายตัว ขึ้นอยู่กับผู้พูดเป็นหลัก เช่น พระองค์ตรัสกับโจรองคุลิมาลว่า “เรา
หยุดแล้ว แต่ท่านยังไม่หยุด” ซึ่งมีความหมายที่แท้จริงว่า “เราหยุดจากการท าชั่ว แต่ท่านยังไม่หยุด ยังคิดจะ
ฆ่าอีก” เสน่ห์ของภาษาประเภทนี้คือท าให้ผู้ฟังเกิดความสงสัย ตีความ และสื่อสารตอบ ซึ่งอาจเข้าใจไม่ตรงกับ
ผู้สื่อก่อนที่จะได้ค าตอบที่ถูกต้องตามความหมายหรือความต้องการของผู้สื่อ ผลที่ได้จากการใช้ภาษาสื่อสาร
ของพระพุทธเจ้าคือท าให้ผู้ฟังธรรมเกิดความสนใจ ยอมรับนับถือพระพุทธศาสนาเป็นที่พ่ึงของชีวิต และปฏิบัติ
ตามเพ่ือความพ้นทุกข์หรือได้รับความสุขในการด าเนินชีวิต  
 
เอกสารอ้างอิง 
กรุณา กุศลาสัย. (2544). อินเดียทวีปที่น่าทึ่ง. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ศยาม. 
กาญจนา แก้วเทพ. (2543). สื่อสารมวลชน ทฤษฎีและแนวทางการศึกษา. พิมพ์ครั้งที่ 2.กรุงเทพมหานคร: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
เดือน ค าด.ี (2545). ศาสนศาสตร์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
พุทธทาสภิกข.ุ (2537). ภาษาคน ภาษาธรรม เรามา “กิน” เวลากันเถิด. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2547). จาริกบุญ จารึกธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพมหานคร: พิมพ์สวย. 
______. (2556). พุทธวิธีในการสอน. พิมพ์ครั้งที่ 8. พิมพ์สวย จ ากัด.  
ปรมะ สตะเวทิน. (2537). การสื่อสารมวลชน กระบวนการและทฤษฎี. กรุงเทพมหานคร: ภาพพิมพ์. 
ราตรี พัฒนรังสรรค.์ (2542). พฤติกรรมมนุษย์กับการพัฒนาตน. กรุงเทพมหานคร: สถาบันราชภัฎจันทรเกษม. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วศิน อินทสระ. (2535). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เจริญกิจ. 
เสถียร โพธินันทะ. (2513). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: บรรณาคาร. 
แสง จันทร์งาม. (2540). วิธีสอนของพระพุทธเจ้า. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สนิท ศรีส าแดง. (2534). พระพุทธศาสนากับหลักการศึกษา ภาคทฤษฎี ความรู้. กรุงเทพมหานคร: นีลนาราการ

พิมพ์. 
สมฤดี วิศทเวทย์. (2546). ภาษากับความจริงในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารพุทธศาสน์ศึกษาจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 10(1), 6-108.  
 


