
พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบของธุรกิจ 
Buddhist Ethics in Business 

 
พระอธิการโสฬสมงคล  อินฺโชโต  

Phra Athikarn Sorosamongkhon Inchoto 
วัดค าเม็ก จังหวัดอุบลราชธานี  

Wat Khammek, Ubon Ratchathani Province 
E-mail: intachod2521@gmail.com 

 
Received: 12 September 2021; Revised: 25 September 2021; Accepted: 30 September 2021 

 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาพุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ เป็นหลักกฎเกณฑ์
ในการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมทุกๆ อาชีพ จึงเป็นการจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องมีจริยธรรมเป็นหลักในการ
ด าเนินธุรกิจ โดยพุทธปรัชญาได้น าเสนอหลักทิฏฐธัมมิกัตถะ หรือประโยชน์ให้เกิดในปัจจุบัน โดยการขยันหา
ทรัพย์, รักษาทรัพย์ดี, มีเพ่ือนดี, ใช้ชีวิตพอเพียง และช่วยเหลือสังคมด้วยการร่วมมือกับชุมชนสร้างสรรค์สังคม
รักษาสิ่งแวดล้อม และการคืนก าไรให้กับสังคม พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจยังเป็นฐานในการพัฒนา
จริยธรรมในด้านต่าง ๆ เช่นสังคม การเมือง ระบบการปกครอง เศรษฐกิจ ให้ถูกต้องชอบธรรมเป็นการสั่งสม
คุณลักษณะของการพัฒนาตนตามหลักคุณธรรมจริยธรรมอย่างสมบูรณ์ 

 
ค าส าคัญ: พุทธจริยศาสตร์, ธุรกิจ, ทิฏฐธัมมิกัตถะ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



12 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

Abstract 
This article aims to study Buddhist ethics in business. Is a rule for the coexistence of 

people in every profession, so it is essential to have ethics as a basis for doing business. In 
Buddhist philosophy, the principle of ditthadhammikattha has been presented. or benefit to 
the present By diligently seeking wealth, maintaining good wealth, having good friends, living 
a self-sufficient life And help society by cooperating with the community to create a society 
that preserves the environment. and returning profits to society Buddhist ethics in doing 
business is also the foundation for ethical development in various areas such as society, 
politics, governmental system, and economy to be right and righteous. 

 
Keywords: Buddhist Ethics, Business, Ditthadhammikattha 

  
บทน า 

สังคมมนุษย์มีกิจกรรมในการท างานร่วมกับสิ่งต่างๆ ที่มีอยู่ในธรรมชาติและที่มนุษย์สร้างขึ้นเอง เพ่ือ
ผลิตสิ่งของและบริการ กระจายแลกเปลี่ยนซื้อขายกัน เพ่ือสนองความต้องการของมนุษย์ ซึ่งเรียกว่า การ
ประกอบธุรกิจนั่นเอง ในประกอบธุรกิจหากผู้ประกอบการมุ่งหวังแต่เพียงการท าก าไรให้มากมายมหาศาล โดย
ไม่ค านึงถึงศีลธรรมอันดีงามของมนุษย์ การท าธุรกิจดังกล่าวก็กลับเป็นอันตรายให้กับสังคมได้ เช่น การค้า
อาวุธ การค้ามนุษย ์การค้าน้ าเมา เป็นต้น   

ในปัจจุบัน แนวคิดจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจจึงเป็นสิ่งที่ถูกกล่าวขานถึงในโลกตะวันตกปัจจุบัน 
ได้มีการหันมาศึกษาจริยธรรมที่จะน ามาประยุกต์ใช้ในการประกอบธุรกิจกันเป็นอันมาก เพราะก่อให้เกิดความ
มั่นคงแก่ธุรกิจและอ านวยประโยชน์ให้กับสังคมอย่างยั่งยืน ในโลกตะวันออกนั้นหากศึกษาในเชิงลึกเราจะ
พบว่า พ่อค้าหรือ เศรษฐี คือ นักธุรกิจ ที่มีบทบาทที่ท าให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองแก่สังคม นักวิชาการ นักการ
ศาสนา และนักธุรกิจจ านวนหนึ่งจึงเห็นพ้องต้องกันว่า จ าเป็นต้องเปลี่ยนกระบวนทัศน์ในการด าเนินธุรกิจ
กระแสหลัก เพ่ือให้ธุรกิจอ านวยประโยชน์และเกื้อกูลอารยธรรมมนุษย์มากที่สุด แต่สร้างปัญหาน้อยที่สุดแก่
สังคม พร้อมกับการสร้างความสุขแก่สถานที่ท างาน โดยพยายามเสนอให้น าคุณค่าทางศาสนาและจิตวิญญาณ
เข้ามาเป็นรากฐานของกระบวนทัศน์ในการด าเนินธุรกิจ กระบวนทัศน์ทางเลือกใหม่นี้จึงเริ่มเป็นที่แพร่หลาย 
และได้รับความนิยมมากขึ้น โดยเฉพาะในปลายศตวรรษที่ 20 สังเกตได้จากจ านวนผลงานทางวิชาการที่เพ่ิม
มากขึ้น และจ านวนองค์กรที่น ากิจกรรมเก่ียวกับจิตวิญญาณมาสู่สถานที่ท างานมีจ านวนที่มากข้ึน 

จุดมุ่งหมายของธุรกิจ หากมองอย่างผิวเผินแล้วจะเห็นว่าขัดแย้งกันกับจริยธรรม ไม่สามารถน าเอามา
บูรณาการใช้ร่วมกันได้ เพราะเหตุที่ว่าธุรกิจกับจริยธรรมมีจุดมุ่งหมายที่แตกต่างกันโดยสิ้นเชิง มีบุคคลอยู่ 2 
กลุ่มท่ีได้ให้ความเห็นเกี่ยวกับเรื่องนี้ คนกลุ่มแรกคือ คนในวงการธุรกิจที่สนใจจะท าธุรกิจ ไม่สนใจจริยธรรมแต่
ไม่ได้หมายความว่าเขาเป็นคนเลว หากแต่เขาไม่ต้องการรับผิดชอบความเดือดร้อนของสังคมเขามีหน้าที่
รับผิดชอบให้องค์กรธุรกิจของเขาด าเนินการต่อไปได้อย่างเรียบร้อย บรรลุจุดมุ่งหมายตามที่เขาต้องการ คน
กลุ่มที่สองคือ คนนอกวงการธุรกิจที่เข้าใจว่า นักธุรกิจเป็นผู้ไม่มีจริยธรรมเพราะมุ่งแต่ประโยชน์ที่ตนจะได้รับ
โดยไม่ค านึงถึงการเสียประโยชน์ของบุคคลอ่ืนๆ หรือสังคมเมื่อเกิดปัญหาจากกิจการธุรกิจ นักธุรกิจก็มุ่งที่ให้



13 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

สังคมร่วมรับผิดชอบ นักธุรกิจเป็นกลุ่มบุคคลที่ต้องการแสวงหาก าไรโดยไม่ค านึงถึงผลร้ายจากการกระท าของ
ตนที่เกิดข้ึนกับบุคคลอื่น (ค าพอง งามภักดิ,์ 2543) 

การด าเนินธุรกิจึงเป็นกระบวนการสนับสนุนความสุขด้านวัตถุให้แก่มนุษย์ได้ การแสวงหาความสุข
เป็นสิ่งเดียวที่เป็นจุดหมายของชีวิตมนุษย์ ลักษณะของการแสวงหานั้นจะต้องก่อให้เกิดความสุขปริมาณมาก
ที่สุด และถ้าใช้หลักจริยธรรมในการประกอบธุรกิจแล้ว ผู้ที่เกี่ยวข้องสามารถที่จะผลิตหรือขายวัตถุที่เหมาะสม
กับความต้องการของบุคคลในสังคม มีการก าหนดคุณภาพของสินค้าและบริการตามความต้องการของคนใน
สังคม ใช้ทรัพยากรธรรมชาติให้เหมาะสมไม่ฟุ่มเฟือย ตลอดทั้งรักษาสิ่งแวดล้อม การกระท าเหล่านี้เป็นการ
กระท าที่เหมาะสม มีความรับผิดชอบต่อสังคม ปฏิบัติตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาคือการไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืน และมีความซื่อสัตย์ต่ออาชีพของตน ดังนั้น ธุรกิจจึงจ าเป็นที่จะต้องมีสติที่จะควบคุมตนและ
การกระท าของตนให้เหมาะสมไม่ละเมิดผู้อ่ืน ระมัดระวังในการใช้สิ่งของอย่างไม่ฟุ่มเฟือยหรือในปริมาณที่
พอเหมาะกับการด าเนินชีวิตอย่างมีความสุข บุคคลในสังคมสามารถแสวงหาได้จากความสุขทางกาย และ
ความสุขที่ได้รับจากคุณธรรมที่อยู่ในใจแล้วจึงสามารถที่จะด าเนินชีวิตไปสู่จุดมุ่งหมายประการสุดท้ายได้โดย
การได้รับความสุขอย่างยิ่ง ตามหลักค าสอนของพุทธปรัชญา (กัลย์ธีรา สรรพสัมฤทธ์, 2547) 

เนื่องด้วยมีระบบชีวิตหรือวิถีชีวิตในทัศนะของพุทธปรัชญาที่เรียกว่ามรรค คือ ความเป็นกลางๆ เป็น
ความพอดีหรือความเหมาะสม แต่สังคมไทยในปัจจุบันระบบเศรษฐกิจเป็นระบบทุนนิยม การประกอบอาชีพที่
หลากหลายในสังคม เช่น แพทย์ เกษตรกร พ่อค้า ข้าราชการ นักการเมือง และอ่ืนๆ อีกมากมายหลายอาชีพ 
เป็นสิ่งที่ละเอียดอ่อนและซับซ้อน เช่น การขายสุราถ้าขายสุราที่เสียภาษีให้รัฐบาลถือว่าเป็นสิ่งที่ถูกกฎหมาย 
แต่ถ้าขายสุราที่ไม่เสียภาษีให้รัฐบาลถือว่าผิดกฎหมาย แต่ถ้าพิจารณาในด้านศีลธรรมการขายสุราถือเป็นมิจฉา
วณิชชา ผิดศีลข้อที่ 5 เป็นต้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2538) การแสวงหามุ่งเอา
ผลประโยชน์เป็นเป้าหมายโดยไม่ค านึงถึงจริยธรรม เป็นสังคมที่เห็นแก่ตัวเอารัดเอาเปรียบ ดังนั้น ควรน าหลัก
พุทธจริยศาสตร์มาศึกษาให้เกิดความชัดเจน เพ่ือเป็นแนวทางในการด าเนินชีวิตที่ถูกต้องชอบธรรม และเป็น
หลักประกันชีวิตให้ปลอดภัยและเป็นสุขส าหรับคนในสังคมทั้งในส่วนของบุคคลสังคม และสามารถเข้าถึง
เป้าหมายของการด าเนินชีวิตในสังคมอย่างมีความสุขได้ 

 
ความส าคัญของจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 

จุดมุ่งหมายของธุรกิจหากมองอย่างผิวเผินแล้วจะเห็นว่าขัดแย้งกันกับจริยธรรม ไม่สามารถน าเอามา
บูรณาการใช้ร่วมกันได ้เพราะเหตุที่ว่าธุรกิจกับจริยธรรมมีจุดมุ่งหมายที่แตกต่างกันโดยสิ้นเชิง ซึ่งมีบุคคลอยู่ 2 
กลุ่มท่ีได้ให้ความเห็นเกี่ยวกับเรื่องนี้ คนกลุ่มแรกคือ คนในวงการธุรกิจที่สนใจจะท าธุรกิจ ไม่สนใจจริยธรรมแต่
ไม่ได้หมายความว่าเขาเป็นคนเลว หากแต่เขาไม่ต้องการรับผิดชอบความเดือดร้อนของสังคมเขามีหน้าที่
รับผิดชอบให้องค์กรธุรกิจของเขาด าเนินการต่อไปได้อย่างเรียบร้อย บรรลุจุดมุ่งหมายตามที่เขาต้องการ คน
กลุ่มที่สองคือ คนนอกวงการธุรกิจที่เข้าใจว่า นักธุรกิจเป็นผู้ไม่มีจริยธรรมเพราะมุ่งแต่ประโยชน์ที่ตนจะได้รับ
โดยไม่ค านึงถึงการเสียประโยชน์ของบุคคลอ่ืนๆ หรือสังคมเมื่อเกิดปัญหาจากกิจการธุรกิจ นักธุรกิจก็มุ่งที่ให้
สังคมร่วมรับผิดชอบ นักธุรกิจเป็นกลุ่มบุคคลที่ต้องการแสวงหาก าไรโดยไม่ค านึงถึงผลร้ายจากการกระท าของ
ตนที่เกิดข้ึนกับบุคคลอื่น (ค าพอง งามภักดิ,์ 2543) 

ธุรกิจเป็นกระบวนการสนับสนุนความสุขด้านวัตถุให้แก่มนุษย์ได้  การแสวงหาความสุขเป็นสิ่งเดียวที่
เป็นจุดหมายของชีวิตมนุษย์ ลักษณะของการแสวงหานั้นจะต้องก่อให้เกิดความสุขปริมาณมากที่สุด และถ้าใช้



14 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

หลักจริยธรรมในการประกอบธุรกิจแล้ว ผู้ที่เกี่ยวข้องสามารถที่จะผลิตหรือขายวัตถุที่เหมาะสมกับความ
ต้องการของบุคคลในสังคม มีการก าหนดคุณภาพของสินค้าและบริการตามความต้องการของคนในสังคม ใช้
ทรัพยากรธรรมชาติให้เหมาะสมไม่ฟุ่มเฟือย ตลอดทั้งรักษาสิ่งแวดล้อม การกระท าเหล่านี้เป็นการกระท าที่
เหมาะสม มีความรับผิดชอบต่อสังคม ปฏิบัติตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาคือการไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน 
และมีความซื่อสัตย์ต่ออาชีพของตน ดังนั้น ธุรกิจจึงจ าเป็นที่จะต้องมีสติที่จะควบคุมตนและการกระท าของตน
ให้เมาะสมไม่ละเมิดผู้อ่ืน ระมัดระวังในการใช้สิ่งของอย่างไม่ฟุ่มเฟือยหรือในปริมาณที่พอเหมาะกับการด าเนิน
ชีวิตอย่างมีความสุข บุคคลในสังคมสามารถแสวงหาได้จากความสุขทางกาย และความสุขที่ได้รับจากคุณธรรม
ที่อยู่ในใจแล้วจึงสามารถท่ีจะด าเนินชีวิตไปสู่จุดมุ่งหมายประการสุดท้ายได้โดยการได้รับความสุขอย่างยิ่ง ตาม
หลักค าสอนของพระพุทธศาสนา (กัลย์ธีรา สรรพสัมฤทธ์, 2547) 

ดังนั้น ผู้เขียนมีทัศนะที่เห็นว่า แนวคิดจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจมีความส าคัญต่อจุดมุ่งหมาย
สูงสุดของชีวิตมนุษย์ ที่ไม่ใช่เพียงความต้องการวัตถุภายนอกอย่างเดียว แต่ต้องมีในทางจิตใจด้วย เพราะวิถี
การด าเนินชีวิตของมนุษย์ไม่ได้อยู่โดดเดี่ยวจากคนอ่ืน แต่เป็นส่วนหนึ่งของสังคมก็จงมุ่งประโยชน์แก่สังคมให้
มากที่สุดตลอดเวลาเมื่อมีโอกาส และจุดมุ่งหมายสูงสุดอันเป็นประโยชน์ขั้นสุดท้ายนั้นเป็นความมุ่งหมายที่ไม่
เกี่ยวกับโลกทางวัตถ ุการประกอบธุรกิจย่อมต้องแนวคิดทางจริยศาสตร์ เพ่ือให้เกิดจริยธรรมเป็นกรอบส าหรับ
เป็นแนวทางในการปฏิบัติต่อกัน เนื่องจากธุรกิจเป็นการด าเนินที่เกี่ยวข้องกับคนจ านวนมากและมีสถานภาพ
ต่างๆกัน หากนักธุรกิจไม่มีจริยธรรมจะท าให้เกิดปัญหามากมายขึ้นได้ เช่น ปัญหาการเอารัดเอาเปรียบ ปัญหา
ผลกระทบระหว่างนายจ้างกับลูกจ้างปัญหาสิ่งแวดล้อม เป็นต้น จึงเป็นการจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องมีหลักจริย
ศาสตร์เป็นหลักในการด าเนินธุรกิจ และจริยธรรมธุรกิจไม่จ าเป็นอยู่ในกฎเกณฑ์หรือศาสนาใด แต่เพียง
ก่อให้เกิดการปฏิบัติที่ดีงามขึ้นในวงการธุรกิจก็สามารถน ามาใช้ประกอบในการด าเนินธุรกิจได้ ความส าเร็จของ
ธุรกิจต้องมีควบคู่กันไปท้ังด้านก าไรและผู้ที่เกี่ยวข้องกับธุรกิจทั้งปวง ทั้งนี้ต้องมีปริมาณที่พอเหมาะทั้งสองด้าน 
ไม่มากเกินไปหรือไม่น้อยเกินไป เช่น ถ้าธุรกิจไม่มีก าไรเลยก็อยู่ไม่ได้ ในขณะเดียวกันถ้าธุรกิจไม่ดูแลผู้ที่
เกี่ยวข้องเลยก็อยู่ไม่ได้เช่นเดียวกัน เพราะว่าไม่ได้รับความเชื่อถือจากผู้ที่เกี่ยวข้อง ธุรกิจจึงควรมีจุดยืนในการ
ด าเนินงาน เพ่ือให้ธุรกิจนั้นมีความมั่นคงในการประกอบการได้ในระยะยาว โดยอาศัยหลักจริยธรรมในการ
ประกอบธุรกิจ จะท าให้ธุรกิจกับสังคมสัมพันธ์กันเพื่อรักษาผลประโยชน์ของทั้งสองฝ่าย 

 
ทิฏฐธัมมิกัตถะ : หัวใจของการประกอบธุรกิจตามแนวทางพุทธจริยศาสตร์ 

1. หลักการของพุทธจริยศาสตร์ 
พุทธจริยศาสตร์มีแนวความคิดและวิถีทางแห่งการปฏิบัติที่เกี่ยวเนื่องกับธรรมชาติและชีวิตรอบด้าน  

ซึ่งนับได้ว่า เป็นกระบวนการแห่งความสัมพันธ์กันของทุกสิ่งในโลก ดังนั้นแนวคิดของพุทธจริยศาสตร์จึงมีฐานะ
เป็นองค์ความรู้ ระบบศีลธรรม จริยศาสตร์ จิตวิทยา และปรัชญาที่มีเป้าหมาย เพ่ือเข้าถึงสัจจะและความ
สมบูรณ์ของโลกและชีวิต อันเป็นผลแห่งปรีชาญาณหรือการหยั่งถึงสัจจะที่เกิดจากความเพียรพยายามค้นคว้า
และทดลองด้วยการปฏิบัติของเจ้าชายสิทธัตถะจนได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า แล้วพระองค์ได้ทรงแสดง
ความรู้นั้นออกเป็นทัศนะ หรือหลักค าสอนด้วย การสรุปและจ าแนกแจกแจงองค์ความรู้ที่ทรงค้นพบและ
ปฏิบัติมาตลอดพระชนม์ชีพของพระองค์แก่ชาวโลกเพ่ือประโยชน์สุขและความงอกงามแห่งมนุษยชาติและ
สังคม ดังนั้น พุทธจริยศาสตร์ที่ จึงมีลักษณะพิเศษคือ สอนศีลธรรมแต่ไม่มองข้ามปัญหาเศรษฐกิจ ทั้งนี้ เพราะ
ยอมรับเป็นหลักการที่ส าคัญที่เดียวว่า คนจะดีได้นั้นจะต้องประกอบด้วยศีลธรรม แต่ศีลธรรมจะเกิดขึ้นได้ยาก



15 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

ถ้าเศรษฐกิจส่วนบุคคลไม่ดี ศีลธรรมจะต้องควบคู่ไปกับเศรษฐกิจเข้าท านอง “ศีลธรรมเดินด้วยท้อง” พระพุทธ
องค์นอกจากจะสอนศีลธรรมแล้วก็ยังสั่งสอนเน้นหนักให้ตั้งเนื้อตั้งตัวในทางเศรษฐกิจให้ได้  โดยที่ไม่ได้
หมายความเฉพาะความชอบธรรมของตัวนักธุรกิจเท่านั้น  แต่ยังหมายรวมถึงกลไกในการจัดการกับ
องค์ประกอบอื่น เช่น คน ทรัพยากร ทุนเทคโนโลยี สังคม ฯลฯ ทั้งนี้เพ่ือประสิทธิผลสูงสุดของธุรกิจนั่นเอง (วิริ
ยา ชินวรรณโณ, 2541) 

2. ระดับของพุทธจริยศาสตร์ 
พุทธจริยศาสตร์มีจุดมุ่งหมายเพ่ือให้บุคคลมีชีวิตที่ดี ช่วยเหลือเกื้อกูลกันสามารถอยู่ร่วมกันเป็นสังคม

ได้เป็นอย่างด ีมีความสุข และท าให้มีการด าเนินชีวิตการครองชีพอย่างประเสริฐเพราะฉะนั้นพุทธจริยธรรมจึง
เป็นแนวทางในการด าเนินชีวิตที่ดีของชาวพุทธตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา นักปราชญ์ชาวพุทธ
ทั้งหลายได้จัดหลักพุทธจริยธรรมไว้เป็น 3 ขั้น ได้แก่ 1) ระดับต้น ได้แก่ศีล 5 หรือ เบญจศีล ความประพฤติ
ชอบทางกายและวาจา, และการรักษากายวาจาให้เรียบร้อย, การรักษาตามระเบียบวินัย, ข้อปฏิบัติในการเว้น
จากความชั่ว, การควบคุมตนให้ตั้งอยู่ในความไม่เบียดเบียน (ไสว มาลาทอง, 2542) 2) ระดับกลาง ที่มุ่งขัด
เกลาตนเองให้มีจิตใจสูงขึ้น แยกเป็นทางกาย วาจา และใจไว้ 3 หมวด รวม 10 ประการ ได้แก่ 1) กายกรรม 3 
หมายถึง การกระท าชั่วทางกาย ) วิจีกรรม 4 หมายถึง การกระท าชั่วทางวาจา และ 3) มโนกรรม 3 หมายถึง การ
กระท าชั่วทางใจ เป็นหลักการส าคัญในการพัฒนามนุษย์ทั้งกาย วาจา และใจ โดยมีจุดหมายของชีวิต คือ 
ความสุข ความอิสรภาพ ความดี (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และ 3) 
ระดับสูง เป็นจริยศาสตร์ที่มุ่งพัฒนาตนเองสู่ความเป็นอริยชน ประกอบด้วยหลักธรรมค าสอนที่เป็นมรรค 8 หรือ
ที่เรียกอีกชื่อว่า มัชฌิมา ปฏิปทา ซึ่งแปลว่าทางสายกลางงามของชีวิตได้แก่ 1) สัมมาทิฎฐิ หมายถึง ความ
เห็นชอบ 2) สัมมาสังกัปปะ หมายถึง ความด าริชอบ 3) สัมมาวาจา หมายถึง วาจาชอบ 4) สัมมากัมมันตะ 
หมายถึง การงานชอบ 5) สัมมาอาชีวะ หมายถึง การเลี้ยงชีพชอบ 6) สัมมาวายามะ หมายถึง ความเพียรชอบ 7) 
สัมมาสติ หมายถึง การระลึกชอบ 8) สัมมาสมาธิ หมายถึง ความตั้งใจมั่นชอบ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2550) 

1. ทิฏฐธัมมิกัตถะกับการประกอบธุรกิจตามแนวทางพุทธจริยศาสตร์ 
พุทธจริยศาสตร์ถือเอาประโยชน์จากความรู้และความเข้าใจในสภาพและความเป็นไปของสิ่งทั้งหลาย

หรือการรู้กฎธรรมชาติและน ามาใช้ในทางที่เป็นประโยชน์ในระดับโลกิยธรรม ได้แก่ธรรมอันเป็นวิสัยของปุถุชน
ผู้ครองเรือนเป็นข้อปฏิบัติส าหรับปุถุชนให้ถูกต้องตามหลักศีลธรรมมุ่งสอนเพ่ือให้เกิดการลดละกิเลสที่เป็น
อกุศล สาเหตุที่ก่อให้เกิดอกุศลต่างๆ ให้กระท าความดี เว้นจากการกระท าความชั่ว ไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน
และท าจิตใจให้ผ่องแผ้ว หมดจดจากกองกิเลสที่ท าให้เศร้าหมองเพ่ือให้เกิดประโยชน์และความสุขแก่ตนเอง
และสังคม โดยอาศัยหลักทิฏฐธัมมิกัตถะ เป็นแนวทางการปฏิบัติที่น าไปสู่จุดมุ่งหมายของการประกอบธุรกิจ
ตามแนวทางพุทธจริยศาสตร์ 4 ประการ ดังนี้ 

1) อุฏฐานสัมปทา ขยันหา ขยันในการท างาน ทรัพย์สมบัติจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อบุคคลมีความ
ขยันหมั่นเพียรในการท างาน พระพุทธองค์ได้ตรัสยืนยันไว้ว่า “อุฏฐาตา วินทะเต ธะนัง ผู้มีความขยัน ย่อมหา
ทรัพย์ได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การขยันท ากินคือไม่กลัวความ
ล าบาก เพราะความล าบากสร้างคนความสบายท าลายคน พระพุทธเจ้าเคยตรัสไว้ว่า ที่เราตถาคตได้ตรัสรู้พระ
อนุตรสัมมาสัมพธิญาณนี้ ก็ด้วยความขยัน ไม่ใช่ด้วยความเกียจคร้าน คนที่เกียจคร้านต่อให้พ่อแม่มีทรัพย์มาก
แค่ไหน ถ้าสมบัติตกทอดมาถึงลูก ก็ล่มจมทุกคน (ว.วชิรเมธี. 2553) 



16 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

2) อารักขสัมปทา รักษาด ีหรือการออมทรัพย์ การออมทรัพย์นับว่าเป็นสิ่งส าคัญมาก ผู้หวังความ
เจริญในโภคทรัพย์ จะต้องรู้จักรักษาทรัพย์ที่หามาได้ด้วยความขยันหมั่นเพียร นั้นให้เป็นประโยชน์แก่ตนมาก
ที่สุดเท่าที่จะมากได ้โดยพยายามใช้จ่ายแต่ในสิ่งที่จ าเป็นและงดเว้นการใช้จ่ายที่ไม่จ าเป็นเสีย โดยเฉพาะอย่าง
ยิ่งงดเว้นหลีกเลี่ยงจากอบายมุขซึ่งเป็นทางแห่งความเสื่อม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539: 
11/247/202) แต่รักษาไม่ถูกหลัก ไม่ถูกวิธี จึงแทนที่จะก่อให้เกิดประโยชน์ กลับไม่ได้เท่าเสีย เช่นคนมีเงิน
มากๆ แทนที่เขาจะน าเงินนั้นไปฝากธนาคารกลับเก็บไว้กับตัวเสีย เงินนั้นก็เกิดประโยชน์ได้น้อย หรือบางทีไม่มี
ประโยชน์กับบุคคลนั้นเลยมิหน าซ้ ายังน าภัยมาสู่ตนเองอีก การเก็บเงินไว้กับตัวมีผลเสียหลายทาง เงินเป็น
เครื่องที่ท าให้เศรษฐกิจวัตถุอย่างอ่ืนเพ่ิมผลผลิตได้ เมื่อเราเก็บเงินไว้เฉยๆเช่นนี้ ก็ได้ชื่อว่าหยุดยั้งความเจริญ
พอกพูนของเศรษฐกิจวัตถุอย่างอ่ืนโดยประการทั้งปวง และเม่ือเกิดภัยต่างๆ มีอัคคีภัยและอุทกภัย เป็นต้น เงิน
นั้นก็จะสูญเปล่าโดยที่ผู้เก็บไว้นั้นไม่ได้ประโยชน์อะไรเลย หรือเมื่อเราเก็บเงินไว้มากๆ พวกโจรย่อมคอยหา
ช่องทางที่จะแย่งชิงอยู่เสมอ บางทีถึงกับท าร้ายเจ้าทรัพย์ก็มี นี่คือผลร้ายที่เก็บทรัพย์ไว้กับตัว ฉะนั้นทางที่ดี
ควรเก็บให้เป็น การเก็บให้เป็นให้ถูกหลัก ทุกวันนี้คงไม่มีวิธีใดจะดีเกินไปกว่าการฝากธนาคาร เพราะต้นทุนไม่
มีโอกาสเสีย ดอกเบี้ยก็เพ่ิมพูนมิหน าซ้ ายังเป็นการก่อประโยชน์แก่ประเทศชาติอีกด้วย เพราะเงินที่เราน าไป
ฝากธนาคารนั้นสามารถน าไปหมุนเพ่ือพัฒนาชาติของเราให้เจริญได้ อย่างนี้จึงจะได้ชื่อว่า ผู้ถึงพร้อมด้วยอา
รักขสัมปทาอย่างแท้จริง 

3) กัลยาณมิตตตา การมีเพ่ือนดี เพ่ือนที่ดี นับว่าเป็นผู้ที่มีบทบาทส าคัญอย่างยิ่งในการศึกษาเล่า
เรียนในการประกอบธุรกิจต่างๆ ทุกสาขาอาชีพเพราะมนุษย์เรานั้นจะอยู่โดดเดี่ยวไม่ได้ ต้องมีเพ่ือนฝูงเป็นผู้
ร่วมคิดร่วมท ากิจกรรมต่างๆ และจะประสบความส าเร็จหรือล้มเหลวเพราะเพ่ือนได้ทั้งนั้น ในด้านเศรษฐกิจก็
เช่นเดียวกัน จะตั้งเนื้อตั้งตัวได้หรือไม่นั้นก็เพราะเพ่ือน ถ้าได้เพ่ือนที่ดีเป็นที่ปรึกษาร่วมมือในการประกอบ
อาชีพการงานก็จะสามารถประสบความส าเร็จได้ หาไม่แล้วก็จะประสบความล้มละลายในที่สุด ผู้หวังความ
เจริญในอาชีพของตนอันจะน าไปสู่ความมีฐานะทางเศรษฐกิจที่ดี  จ าเป็นจะต้องเลือกคบเพ่ือนที่ดี ลักษณะ
เพ่ือนที่ดีหรือมิตรแท้ที่ควรคบมี 4 ลักษณะในตัวเขาคือ 1) มีอุปการคุณ 2) ร่วมทุกข์ ร่วมสุข 3) แนะน า
ประโยชน์ให้ 4) มีความรักใคร่จริงใจ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อีก
ประการหนึ่งเพ่ือนที่ดีนั้นจะต้องมีน้ าใจช่วยเหลือกันและกันให้ได้รับความสุขตามสมควรแก่อัตภาพ เพ่ือนที่ดี
ถ้ามีมากไม่ได้ก็ไม่เป็นไร ปริมาณไม่จ าเป็น ดังค ากลอนสอนใจที่ว่าเพ่ือนที่ดีมีหนึ่งถึงจะน้อยดีกว่าร้อยเพ่ือนคิด
ริษยาเหมือนเกลือดีมีนิดหน่อยด้อยราคายังดีกว่าน้ าเค็มเต็มทะเล (ว.วชิรเมธี. 2553) 

4) สมชีวิตา มีความประหยัด ความประหยัดเป็นสิ่งจ าเป็นอย่างมาก จะมีชีวิตราบรื่นปกติสุขได้ ก็
ต้องรู้จักใช้เงินทองอย่างประหยัด ใช้แต่ในสิ่งที่จ าเป็นแก่การครองชีพและสมฐานะของตน พยายามใช้จ่ายให้
พอเหมาะกับรายได้ของตน เพราะว่าผู้ใช้จ่ายสุรุ่ยสุร่าย ใช้จ่ายเกินฐานะของตัวเองนั้น ย่อมประสบความ
เดือดร้อนอย่างสาหัส เป็นผู้มีหนี้สินรุงรังเอาตัวไม่รอดท าให้ครอบครัวได้รับความล าบาก เพราะฉะนั้นผู้หวัง
ความเจริญด้วยโภคทรัพย์ จะต้องรู้จักประหยัดทรัพย์ พยายามใช้จ่ายแต่สิ่งจ าเป็นเท่านั้นข้อนี้นับว่าเป็นหัวใจ
ในการท าธุรกิจทีเดียวเพราะคนเราไม่รู้จักประมาณตัว หมายความว่าไม่รู้จักก าลังทรัพย์ของตัวรายจ่ายท่วม
รายรับ อย่างนี้แล้วละก็เขาจะไม่มีทรัพย์เหลือพอที่จะลงทุนเพ่ือตั้งตัวเอาทีเดียว อย่าว่าแต่จะคิดตั้งตัวเลย 
แม้แต่จะปกครองตัวให้มีชีวิตอยู่ไปวันหนึ่งๆก็ท้ังยาก บุคคลเช่นนี้เรียกได้ว่าเป็นแพ้ ไม่รู้ตัวเอง ยอมเชื่อยอมท า
อะไรได้ง่ายๆ โดยไม่ค านึงถึงเหตุผล ไม่ค านึงถึงฐานะความเป็นอยู่ของตัวเอง ว่าเหมาะว่าควรเพียงไร อาศัย



17 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

ความเห่อเหิมทะเยอทะยานตามเพ่ือน เห็นคนอ่ืนเขาท าได้ ก็คิดว่าตัวเองก็ท าได้ผลสุดท้ายจึงกลายเป็นว่า 
หนี้สินล้นพ้นตัวจนถึงกับเป็นบุคคลล้มละลายก็มี  

 
คุณค่าของพุทธจริยศาสตร์ในการประกอบของธุรกิจ 

ในข้อนี้ผู้วิจัยจะได้ศึกษาถึงคุณค่าทางจริยธรรมของสัมมาอาชีวะต่อผู้อ่ืนและระบบทางสังคม โดยจะ
ศึกษาครอบคลุมประเด็นดังนี้คือ 

1. คุณค่าต่อทางสังคม 
เป็นระยะเวลาที่ยาวนานที่ประเทศไทยปกครองในระบอบประชาธิปไตย โดยยึด รูปแบบ มากกว่า

ความเป็นจริง กลายเป็นวัฒนธรรมที่ฝังลึกและยึดมั่นว่ารูปแบบที่ถือปฏิบัติมาช้านานนั้นเป็นสิ่งที่ถูกต้อง ชอบ
ธรรม เช่น การประกาศใช้รัฐธรรมนูญ การเลือกตั้ง การจัดตั้งรัฐบาล การปกครองภายใต้ระบบราชการ การถือ
เสียงข้างมาก ตลอดจนการแข่งขันเสรี การลงทุน การผลิต การค้า การตลาด การสื่อสาร และการบริโภค มิใช่
เนื้อแท้หรือสาระส าคัญ และมิใช่เป้าหมายหลักของประชาธิปไตย จากปรากฏการณ์ที่ผ่านมาการมีรัฐธรรมนูญ 
ไม่สามารถป้องกันการปฏิวัติรัฐประหารได้แต่อย่างใด การเลือกตั้งทั่วไปได้พัฒนาการทุจริตกลโกงอย่างซับซ้อน
มากขึ้น เป็นที่มาของรัฐบาลที่มิใช่เป็นของปวงชนแต่กลับเป็นแหล่งแสวงผลประโยชน์ของนักการเมือง นัก
ธุรกิจ โดยอาศัยระบบราชการเป็นเครื่องมือ อาศัยเสียงข้างมาก ใช้เสียงประชาชนเป็นข้ออ้างในการสร้าง
อิทธิพล และการทุจริตคอร์รัปชั่นอย่างมโหฬาร ภายใต้กระบวนการการแข่งขันเสรี (วิทยากร เชียงกูล, 2548) 

นับเป็นความโชคดีของประเทศไทย ที่ประชาชนผู้มีส่วนส าคัญของสังคม ต่างออกมาร่วมกันรับผิดชอบ 
ด้วยการสร้างสันติภาพให้เกิดข้ึนในสังคมด้วยการสร้างความเป็นกลางให้แก่สังคมนั่นเอง เพราะภาวะของความ
เป็นกลาง นั้นต้องเข้าข้างสิ่งดี คนดี เพ่ือให้เกิดระบบที่ดี คนดี ย่อมสร้างระบบดี คนเลวย่อมสร้างระบบเลว 
ระบบเลว จะคอยกีดกันคนดี ให้ท าดีได้ยาก ในขณะเดียวกันก็จะเปิดช่องทางให้คนเลว ท าเลวได้สะดวก และ
ง่ายขึ้นส่วนระบบดี จะส่งเสริมให้คนดีได้ท าดีมากขึ้น ง่ายขึ้น สะดวกขึ้น ในขณะเดียวกันก็จะคอยป้องปรามคน
เลว ให้ท าเลวได้ยากขึ้น นี่คือแนวทางสร้างสมานฉันท์ที่แท้จริง ดังนั้น การตระหนักรู้ถึงบทบาทหน้าที่ของ
ตนเองที่เป็นหน่วยหนึ่งของสังคม จะต้องช่วยกันออกมาแสดงตัวตนและชี้น าความถูกต้อง และเป็นธรรมแก่
สังคมให้เดินตามแนวทางท่ีถูกต้องชอบธรรม 

พุทธจริยศาสตร์เป็นเครื่องสนับสนุนคุณค่าจริยธรรมต่อระบบทางสังคม เป็นการยกระดับจิตใจของ
มนุษย์ให้สูงขึ้น ส่งผลตั้งแต่การด ารงชีพระดับพ้ืนฐานทางสังคมคือครอบครัว ก่อให้เกิดเป็นความสามัคคี
ปรองดอง ความเข้าอกเข้าใจ ความเห็นใจซึ่งกันและกัน ขยายผลไปสู่ชุมชนที่เอ้ืออาทรและกระจายไปสู่ความ
สงบเย็นของคนในสังคมแม้ว่าการเลี้ยงชีพในสังคมจะมีความหลากหลาย แต่การเลือกประกอบอาชีพที่สุจริต
ชอบธรรมที่ถูกต้องทั้งกฎหมายและศีลธรรม จะเป็นหลักประกันการเลี้ยงชีพให้เจริญรุ่งเรืองมั่นคง หลักใน
สัมมาอาชีวะจะต้องมีพฤติกรรมที่จะก่อให้เกิดความสุขทั้งตนเองและบุคคลอ่ืน เป็นการเกื้อกูลซึ่งกันและกัน
ของคนในสังคมโดยรวม สร้างเสริมความสงบสุขให้เกิดแก่สังคม ถ้าคนในสังคมเลือกประกอบอาชีพที่สุจริต จะ
เป็นการลดปัญหาทางสังคมต่าง ๆ การตระหนักในหน้าที่การงานอันบริสุทธิ์เสมอกันของคนในสังคมย่อมส่งผล
ให้สังคมเกิดความสงบเย็นเป็นสุขได้ 

2. คุณค่าต่อการเมือง 
ส าหรับประเทศไทย ผู้ที่มีบทบาทมากที่สุดในทางการเมืองได้แก่คนระดับชั้นกลาง ที่มีการศึกษา และ

มีรายได้ในระดับที่ไม่เดือดร้อน อยู่ดีกินดี กลุ่มนี้นอกจากมักไม่ค่อยสนใจกิจกรรมทางด้านการเมืองแล้ว ยัง



18 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

ปล่อยให้เป็นภาระหน้าที่ของคนอีกกลุ่มหนึ่งให้มีอ านาจและใช้อ านาจอย่างไร้การตรวจสอบ ประกอบกับ
องค์กรภาคประชาชนอ่อนแอ สื่อสารมวลชนถูกแทรกแซง ปล่อยโอกาสให้นักการเมืองกับนักธุรกิจที่เห็นแก่ตัว 
ร่วมกันช าแสวงหาผลประโยชน์ของชาติอย่างต่อเนื่อง จนไม่สนใจที่พัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชนส่งผลให้
การเมืองไทยประสบความล้มเหลวมาอย่างยาวนาน (สู่ดิน ชาวหินฟ้า, 2549) ที่เป็นเช่นนี้เพราะกลุ่มคนที่มี
การศึกษาและคนระดับชั้นน าของประเทศถูกครอบง าด้วยความเชื่อภายใต้แนวความคิดที่ว่าประเทศไทยและ
คนไทยเป็นองค์ประกอบของเครื่องจักรกล เป็นวัตถุท่ีต้องได้รับการพัฒนากลไก ท าให้มองไม่เห็นสัมพันธภาพที่
ลึกซึ้งของจิตใจกับวัตถุและสิ่งแวดล้อม นโยบายและแผนพัฒนาทุกระดับ จึงเอียงไปกับการสร้างและพัฒนาแต่
วัตถุและกลไก ขาดการพัฒนาทางด้านจิตวิญญาณ แผนพัฒนาด้านต่างๆ ถูกยกร่างกันขึ้นเพ่ือรับใช้ระบบทุน
นิยม บริโภคนิยม นับวันปัญหาต่างๆ ก็สะสมสลับซับซ้อนขึ้น ยากแก่การแก้ไข โดยเฉพาะปัญหาความขัดแย้ง
ทางการเมืองการปกครองที่เชื่อมโยงอ านาจไปผูกไว้กับผลประโยชน์ ก่อให้เกิดการทุจริตคอร์รัปชั่น โดยเฉพาะ
คนที่ร่ ารวยและมีอ านาจ ก็จะฉกฉวยแสวงความร่ ารวยบนความยากจนของประชาชนยิ่งขึ้นไปอีกไม่รู้จบสิ้น 

ไม่ว่าประเทศไทยจะผ่านการเลือกตั้งมาหลายครั้งหลายรอบ มีนักการเมืองรุ่นแล้วรุ่นเล่า แต่ก็มี
พฤติกรรมไม่แตกต่างกัน เพราะคิดว่า หัวใจการปกครองในระบบประชาธิปไตย ต้องมีรัฐธรรมนูญ มีการ
เลือกตั้ง และมีรัฐสภา แต่นั่นเป็นเพียงรูปแบบ ที่นักการเมืองทั้งหลายเหล่านั้นน ามาเป็นข้ออ้าง เพ่ือปูทางไปสู่
ช่องทางที่อาศัยระบอบการประชาธิปไตย เป็นแหล่งแสวงอ านาจและผลประโยชน์ โดยที่เจ้าของอ านาจ
ประชาธิปไตยคือประชาชน กลับถูกใช้เป็นเครื่องมือ และยกเป็นข้ออ้างเพ่ือสร้างความชอบธรรมให้แก่กลุ่มของ
ตนสาเหตุเป็นเพราะว่า ระบบการเมืองของไทย ไม่ให้ความส าคัญกับคุณธรรมจริยธรรม กลายมาเป็น
วัฒนธรรมหนึ่งที่ไม่ให้ศาสนาเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับกับการเมือง ซึ่งถือว่าเป็นเรื่องผิดปกติในระดับสากลโลก แต่
กลายเป็นเรื่องปกติส าหรับการเมืองไทย นั่นเท่ากับว่าปฏิเสธการตรวจสอบจากฝ่ายคุณธรรม ท าให้รากแก้ว
ของประชาธิปไตยไม่มีโอกาสเจริญเติบโต รากแก้วที่นักปรัชญาการเมืองให้การยอมรับกันมากที่สุด ก็คือ หลัก
ธรรมาภิบาล ถ้าปล่อยให้มีช่องว่างของรายได้ก็ดี หรืออ านาจก็ตาม ระหว่างผู้ปกครองและประชาชน จะท าให้
เกิดความไม่ชอบธรรมขึ้นมาระดับหนึ่ง เป็นธรรมดาอยู่เองที่ประชาชนจะร้องขอความเท่าเทียมกันในสังคม 
เพราะผู้แทนปวงชนที่ขันอาสามาแก้ไขปัญหาบ้านเมือง แต่ท าตัวให้เป็นปัญหาเสียเอง ย่อมแก้ปัญหาบ้านเมือง
ไม่ได้ ย่อมถูกสังคมตรวจสอบอย่างหลีกไม่พ้นดังนั้นภาคประชาชนจะต้องเข้าไปมีส่วนในการตรวจสอบ
นักการเมืองเหล่านี้ อย่าให้มีโอกาสใช้อ านาจ หรือขโมยสิทธิ์ของประชาชนไปแสวงประโยชน์ในทางมิชอบ ภาค
ประชาชนไม่ว่าจะเป็นกลุ่มใดก็ตามจะต้องสามารถตรวจสอบรัฐบาลได้ และร่วมกันผลักดันปฏิรูปการเมืองไทย
ให้เป็น ประชาธิปไตยเชิงคุณภาพ อ านาจที่เป็นธรรมถูกต้องตามหลักศีลธรรม ถ้ามีหรือได้รับฉันทานุมัติโดย
ชอบแล้ว ถ้าไม่ใช้ถือว่ามีความผิด ฐานละเว้นไม่ปฏิบัติหน้าที่ถือว่าท าลายทุนทางสังคมของตน แต่ถ้าใช้ถือว่า
เป็นความชอบธรรม แม้ว่าประชาชนผู้ไม่มีธรรม จะไม่เห็นด้วยก็ตาม กรณีใช้อ านาจยุบหรือยกเลิกธุรกรรมหวย 
การพนัน เป็นตัวอย่างหนึ่งในการใช้อ านาจโดยชอบธรรม 

3. คุณค่าต่อระบบเศรษฐกิจ 
เนื่องจากปัจจุบันเป็นยุคแห่งการพัฒนา ธุรกิจต่างๆ มีจ านวนเพ่ิมมากขึ้นอย่างรวดเร็วท าให้เกิดการ

แข่งขันกันอย่างรุนแรง จนในบางครั้งผู้ประกอบอาชีพธุรกิจต่างๆ มิได้ค านึงถึงผลกระทบต่อผู้บริโภค และ
ประเทศชาติ เพียงเพ่ือมุ่งหวังแต่ก าไร และผลประโยชน์ของบริษัทเท่านั้น ฉะนั้นโลกแห่งธุรกิจในปัจจุบันจึงตก
อยู่ในภาวะวิกฤต มีการคดโกง การเห็นแก่ตัว การเอารัดเอาเปรียบ ฉะนั้นจริยธรรมของการประกอบอาชีพ
หรือนักธุรกิจจึงเป็นเรื่องส าคัญอย่างยิ่ง เพราะเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องและสัมพันธ์กันระหว่าง ผู้ผลิต ผู้บริโภค



19 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

ผู้ประกอบการ สังคม และประเทศชาติอย่างเป็นระบบ พระพุทธศาสนามองว่า พฤติกรรมหรือกิจกรรมทาง
เศรษฐกิจจะไม่แยกต่างหากจากกิจกรรมด้านอ่ืนๆ ของชีวิต ทัศนะดังกล่าวนี้สอดคล้องกับการปฏิบัติในชีวิต
จริง เพราะในชีวิตจริง กิจกรรมทางเศรษฐกิจของมนุษย์ไม่สามารถแยกออกมาจากกิจกรรมด้านอ่ืนๆ ของชีวิต
ได้ การมีชีวิตที่ดีก็จะต้องมีกิจกรรมที่ดีในด้านต่างๆ ที่สอดคล้องกลมกลืนกัน ดังนั้น หลักสัมมาอาชีวะที่มี
คุณค่าต่อจริยธรรมทางเศรษฐกิจจะช่วยให้มีความสุขในระดับหนึ่ง  คือเมื่อมีเศรษฐกิจดี ก็เป็นปัจจัยเอ้ือให้
ความเป็นอยู่และกิจกรรมในด้านอ่ืนๆ ของชีวิตดีไปได้ด้วย นอกจากนั้นยังเป็นปัจจัยพ้ืนฐานซึ่งท าให้เกิดความ
พร้อมในการที่จะพัฒนาคุณภาพชีวิต และพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ให้ดียิ่งขึ้นไป 

จากลักษณะดังกล่าว การจะพัฒนาคุณภาพชีวิตและการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์จะต้องอยู่บนฐานของ
ความพอเพียง ความพอดี เพราะความอยากของกิเลสตัณหานั้นไม่มีสามารถตอบสนองได้จบสิ้น การพัฒนาเพ่ือ
สร้างความมั่งคั่งทางโภคทรัพย์เพียงอย่างเดียวไม่มีวันเพียงพอและไม่มีทางพบความสุขที่แท้จริง เพราะเป็นการ
พัฒนาที่สร้างปัจจัยกระตุ้นต่อมโลภะให้กระเพ่ือมและขยายขนาดมากขึ้น เมื่อการพัฒนาไม่พบความสุขตามที่หวัง 
ในที่สุดก็เป็นการพัฒนาที่สูญเปล่า เป็นการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืน เนื่องด้วยมีระบบชีวิตหรือวิถีชีวิตในพุทธปรัชญาที่
เรียกว่า สัมมาอาชีวะ คือความถูกต้องและความพอดีความเป็นมัชฌิมา คือ ความเป็นกลางๆ เป็นความพอดี
นั่นเอง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2538) ในทรรศนะดังกล่าวได้เสนอความเห็นให้พิจารณาว่า
ความส าเร็จทางเศรษฐกิจหรือความมั่นคั่งนั้นมีอยู่และเป็นไปเพ่ืออะไรกันแน่ ถ้าหากมิใช่เป็นไปเพ่ือการเพ่ิมพูน
คุณภาพแห่งชีวิตของประชาชนแล้ว ก็ไม่น่าจะถือได้ว่าเป็นความเจริญรุ่งเรืองและความมั่งคั่งแท้จริง (สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2538) โดยเฉพาะอย่างยิ่งความเชื่อมประสานของ “เศรษฐกิจศาสตร์แนว
พุทธ” กับ“เศรษฐกิจพอเพียง” อันเนื่องมาจากพระราชด าริของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว สามารถเกี่ยว
โยงและเชื่อมประสานเป็นแนวเดียวกันอย่างเหมาะสม เพราะเกิดจาก “สัมมา” และความไม่เบียดเบียนกันทั้ง
มนุษย์และธรรมชาติ “ความพอเพียง ความพอดี” แสดงให้เห็นถึงความเมตตากรุณาต่อผู้อ่ืนและสรรพสิ่งใน
โลก เป็นสมถะในความสันโดษซึ่งเป็นมรรคที่จะน าไปสู่ชีวิตที่ดีงาม และมีความสุขอันยั่งยืน ซึ่งตรงกันข้ามกับ
เศรษฐกิจกระแสโลกที่ประกอบด้วยเร่าร้อน แย่งชิง เอารัดเอาเปรียบ โดยมุ่งเน้นผลประโยชน์และก าไรเป็น
หลักซ่ึงมิใช่วิธีการที่จะท าให้ตนเองและสังคมมีความมั่งค่ังและความสุขที่ถาวรได้ (ชัยอนันต์ สมุทวณิช, 2541) 

“เศรษฐกิจพอเพียง” ตามแนวพระพระราชด ารินั้น มีเป้าหมายส าคัญที่การพัฒนาชีวิตของแต่ละ
บุคคลให้สอดประสานไปกับการพัฒนาสังคม ชุมชนและสิ่งแวดล้อมโดยใช้คุณธรรมเป็นแนวทาง เช่น มีความ
เมตตากรุณา ความเอ้ืออาทร ความสามัคคี ความร่วมใจกัน ไม่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน รักษาวิถีชีวิตและ
สิ่งแวดล้อมให้เป็นไปในลักษณะพ่ึงพิงอาศัยกัน ไม่ท าลายกัน อันสอดคล้องกับระบบชีวิตของพุทธปรัชญาที่มี
อยู่แล้วคือความพอดีที่คุณภาพชีวิตกับความพึงพอใจมาบรรจบกัน การได้รับความพึงพอใจด้วยการตอบสนอง
ความต้องการคุณภาพชีวิต และการได้คุณภาพชีวิตย่อมเป็นฐานสนับสนุนการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ในการ
ด ารงชีวิตด้วยชีวิตที่ดีงาม มีความสมบูรณ์ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2540) 

อนึ่ง เศรษฐศาสตร์ทั้งสองที่กล่าวมานั้น จะมีคุณค่าที่แท้จริงและแก้ปัญหาของมนุษย์ได้ต้องให้
กิจกรรมทางเศรษฐกิจหลากหลายนั้นไม่ว่าจะเป็นการผลิต การบริโภค การจ าหน่าย การสร้างงาน เป็นต้น 
เหล่านี้ต้องเป็น “สัมมาเศรษฐกรรม” คือ เป็นเศรษฐศาสตร์เชิงจริยธรรม อันเกิดมาจาก ความเมตตาที่จะไม่
เบียดเบียนกันเองระหว่างชีวิตต่อชีวิต ชีวิตกับธรรมชาติ ระบบนิเวศ และองค์ประกอบของสภาพแวดล้อม โดย
สรรพสิ่งในโลกอยู่อาศัยแบบเกื้อกูลกันและกันไม่เอาเปรียบกัน แย่งชิงผลประโยชน์ท าให้เกิดความเสียหายแก่
ตนเองและผู้อ่ืนหากมองจากหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาที่ว่าด้วยเศรษฐกิจพอเพียงนั้น มาจากค าว่าความ



20 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

สันโดษ คือความยินดีตามที่มี ตามที่ได้ ด้วยปัจจัย 4 คือ ผ้านุ่งห่ม อาหาร ที่นอนที่นั่งและยารักษาโรค ตามมี
ตามได้ ยินดีของของตน การมีความสุขความพอใจด้วยเครื่องเลี้ยงชีพ ที่หามาได้ด้วยความเพียรพยายามอัน
ชอบธรรมของตนที่ไม่โลภ ไม่ริษยาใคร คือพอใจตามที่สมควรแก่ภาวะ ฐานะ แนวทางชีวิต และจุดหมายแห่ง
การบ าเพ็ญกิจของตน นอกจากความพอใจในตนได้ตนมีแล้ว ยังมีความเอ้ืออาทรต่อผู้อ่ืน มุ่งให้เกิดประโยชน์
สุขต่อเพ่ือนมนุษย์ไปพร้อมด้วย 

ประการส าคัญพุทธจริยศาสตร์สอนให้สันโดษในเรื่องการเสพวัตถุ การบริโภควัตถุ แต่ไม่ให้สันโดษใน
เรื่องการท าความดี เช่น ไม่ให้สันโดษในเรื่องความขยันหมั่นเพียรในการแสวงหาเลี้ยงชีพโดยสุจริตชอบธรรม 
เพราะความพอเพียงในที่นี้ต้องเกิดจากฐานของความซื่อสัตย์สุจริต แสวงหาได้มาโดยความถูกต้องชอบธรรม 
และไม่ได้ยึดปริมาณเป็นเกณฑ์ในการตัดสิน หากแต่เน้นที่วิธีแสวงหา ให้ความส าคัญกับการได้มา โดยยึดความ
ซื่อสัตย์สุจริต ชอบธรรมเป็นส าคัญ และตรงกันข้ามพระพุทธองค์ทรงยกย่องสรรเสริญคนที่มีความ
ขยันหมั่นเพียร ในการแสวงหาทรัพย์ โดยวิธีการสุจริตชอบธรรม 

ค าสอนในเรื่องการแสวงหานั้นพระพุทธองค์สอนให้ขยันในการแสวงหา ตามหลักของทิฏฐธัมมิกัตถ
ประโยชน์ 4 ประการ คือ  1) ถึงพร้อมด้วยความหมั่น ในการประกอบกิจเครื่องเลี้ยงชีพก็ดี ในการศึกษาเล่า
เรียน ในการท าธุระหน้าที่ของตนเอง 2) ถึงพร้อมการเก็บรักษา คือรักษาทรัพย์ที่แสวงหามาได้ด้วยความหมั่น
ขยัน รู้จักเก็บออมทรัพย์ ไม่ให้เป็นอันตราย รักษาการงานของตนไม่ให้เสื่อมเสียไป 3) ความมีเพ่ือนเป็นคนดี 
ไม่คบคนชั่ว มีกัลยาณมิตร และเลี้ยงชีพตามสมควรแก่ก าลังทรัพย์ที่หามาได้ไม่ให้ฝืดเคือง ไม่ให้ฟุ่มเฟือยฟูม
ฟาย ซึ่งเราจะเห็นได้ว่านี้เป็นระบบเศรษฐกิจพ้ืนฐานในระดับครอบครัว มีเป้าหมายของการพัฒนาอยู่ที่ให้มี
คุณภาพชีวิตที่ดี คือ ให้เกิดความสุขในการด ารงชีวิตสัมมาอาชีวะนอกจากจะมีคุณค่าทางจริยธรรมต่อระบบ
เศรษฐกิจแล้ว ยังมุ่งประโยชน์สุขที่สัมพันธ์กับการกระบวนการแสวงหาทั้งระบบอีกด้วย โดยเฉพาะความสุข
ของคฤหัสถ์ผู้ที่ครองเรือนซึ่งมี 4 ประการ คือ 1) สุขเกิดจากการมีทรัพย์ หมายถึงปัจจัยเครื่องอาศัย อย่างมี
ปัจจัยสี่ 2) สุขเกิดแต่การจ่ายทรัพย์บริโภค สอนให้จ่ายแต่ต้องจ่ายเป็น ถูกต้องเหมาะสม มองเห็นความจ าเป็น
ความส าคัญ เข้าถึงคุณค่าแท้ของสิ่งนั้น ๆ มิใช่จ่ายเพราะเพ่ืออวดโก้อวดรวยเพ่ือต้องการแสดงฐานะ แสดงให้
เห็นว่ายังจมปรักอยู่กับคุณค่าเทียม ของใช้จ่าย การบริโภค 3) สุขเกิดแต่ความไม่ต้องเป็นหนี้ อันนี้ถือว่าเป็น
ประเด็นที่ส าคัญ จะยากดีมีจนเพียงใดแต่ต้องไม่เป็นหนี้ มีมากมีน้อยเพียงใดแต่ต้องไม่มีหนี้สิน เหตุนั้นการ
พัฒนาแบบจากยากจนแล้วก้าวกระโดดไปสู่ความเป็นผู้มีหนี้สิน จึงเป็นความผิดพลาดจากหลักการนี้โดยสิ้นเชิง 
และ 4) สุขเกิดแต่ประกอบการงานที่ปราศจากโทษ คือการงานอันเป็นที่มาของทรัพย์มีความส าคัญไม่น้อย 
พระพุทธศาสนามิได้มองผลลัพธ์เพียงอย่างเดียว แต่มองเหตุที่ได้มาซึ่งทรัพย์ ได้มาโดยสุจริตหรือไม่อีกด้วยจะ
เห็นว่าพุทธศาสนานั้นเน้นการแสวงหาความสุข โดยมีมีศีลธรรมและหลักของการไม่เบียดเบียนเป็นเครื่องน า
ทาง จึงมีนัยถึงผู้แสวงหาเลี้ยงชีพว่า การแสวงหาประโยชน์จากการประกอบธุรกิจนั้น ต้องกระท าโดยสุจริต
ชอบธรรมนอกจากจะไม่เป็นการเบียดเบียนตนเอง สังคม และสิ่งแวดล้อมแล้ว ยังเป็นการอนุเคราะห์เกื้อกูลกัน
อย่างเป็นระบบอีกด้วย 

พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจเป็นการเลี้ยงชีพชอบที่สามารถยกระดับจิตใจของบุคคลให้สูงขึ้น
ไปตามล าดับขั้น โดยเริ่มจากระดับพ้ืนฐานด้วยการไม่เลี้ยงชีพในทางที่ผิด ให้อยู่ในความซื่อสัตย์สุจริตในหน้าที่
การงาน ด้วยการเฝ้าระวังรักษาไม่ให้ชีวิตด าเนินไปในทางที่ผิด ด้วยการงดเว้นจากการเลี้ยงชีพที่ผิดทั้งสามทาง
คือทางกาย วาจา ใจ เมื่อเฝ้าระวังและตรวจสอบตนเองด้วยสติอยู่เสมอแล้วว่า การงานที่กระท าอยู่เป็นสิ่งที่
สุจริตชอบธรรม ไม่ผิดกฎหมายไม่ผิดศีลธรรม ก็สามารถพัฒนาจิตใจของตนให้พ้นไปจากการยึดติดทรัพย์สิน



21 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

เงินทอง และเข้าใจคุณค่าการใช้ชีวิตอย่างถูกต้องเหมาะสม ใช้ชีวิตอย่างพอเพียงไม่เดือดร้อน และสามารถ
สร้างความสุขให้แก่ตนและสังคมได้ดียิ่งๆ ขึ้นไป 

 
สรุป 

พุทธจริยศาสตร์ ในการประกอบธุรกิจเป็นการด าเนินชีวิตที่ควบคู่ ไปกับวิถีชีวิตตามหลัก
พระพุทธศาสนา โดยเกื้อหนุนต่อหลักจริยธรรมทางศาสนา โดยเฉพาะเกื้อหนุนกายสุจริต คือ การประพฤติ
ชอบทางกาย เว้นจากการหาเลี้ยงชีพในทางท่ีผิด ไม่เบียดเบียนชีวิตหรือร่างกายผู้อ่ืน ไม่ล่วงละเมิดต่อทรัพย์สิน
ของคนอ่ืน ในขณะเดียวกันก็มีความเมตตาสงสารบุคคลอ่ืนให้พ้นจากความทุกข์ยากล าบาก สัมมาอาชีวะในแง่
การเก้ือหนุนกายสุจริต จะต้องควบคู่ไปกับการเกื้อหนุนวจีสุจริตด้วย ได้แก่ การเลี้ยงชีพชอบทางวาจา คือ การ
พูด แต่ความจริง ไม่พูดเท็จ พูดเพ่ือประสานประโยชน์ เป็นต้น ต้องผสานไปกับการท าความดีทางใจ คือ การ
คิดด ีไม่คิดโลภอยากได้ของผู้อื่น คิดเห็นในทางที่ถูกต้องชอบธรรม  

พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจไม่ได้มุ่งเน้นการมีฐานะมั่งมีหรือยากจน แต่มุ่งเน้นวิธีการ
แสวงหาทรัพย์อย่างไร และใช้จ่ายทรัพย์นั้นอย่างไร รวมไปถึงคุณค่าทางจิตใจและทางปัญญาที่รู้เท่าทัน เข้าใจ
คุณค่าและประโยชน์ของทรัพย์ มีจิตใจเป็นอิสระ ไม่ตกเป็นทาสของเงิน อันจะท าให้ทรัพย์กลายเป็นเหตุ
เพ่ิมพูนความทุกข์แก่ชีวิต ผู้มีสัมมาชีพจึงเป็นผู้ที่ท างานแสวงหาทรัพย์ด้วยวิธีการที่ชอบธรรม น าทรัพย์ที่ได้มา
ใช้เลี้ยงตนและแบ่งปันผู้อื่น และใช้ทรัพย์ในทางท่ีถูกต้อง นอกจากนี้ยังด าเนินชีวิตด้วยจิตใจที่เป็นอิสระ ปลอด
โปร่งโล่งเบาพ้นจากความลุ่มหลงมัวเมา มีความเห็นที่ถูกต้องชอบธรรมไปจนถึงการเชื่อมั่นตั้งใจมั่นในการ
ประกอบเลี้ยงชีพ ซึ่งคุณค่าของพุทธจริยศาสตร์เป็นฐานในการพัฒนาจริยธรรมในระดับต่างๆ ทั้งด้านการ
พัฒนาสังคม การเมือง ระบบการปกครอง เศรษฐกิจ และการพัฒนาระบบจริยธรรมให้สูงขึ้นไป เป็นการ
พัฒนาจากตนเองด้วยการรักษากาย วาจา ใจ ให้ถูกต้องชอบธรรมเป็นการสั่งสมคุณลักษณะของการพัฒนาตน
ตามหลักคุณธรรมจริยธรรมอย่างสมบูรณ์ 
 
เอกสารอ้างอิง 
กัลย์ธีรา สรรพสัมฤทธ์. (2547). นักธุรกิจกับพุทธศาสนา. สารนิพนธ์ศิลปะศาสตร์บัณฑิต สาขาวิชาศาสน

ศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหิดล.  
ค าพอง งามภักดิ์. (2543). ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดประโยชน์นิยมกับแนวคิดพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ์

ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาจริยศาสตร์ศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหิดล. 
ชัยอนันต์ สมุทวณิช. (2541). ทฤษฎีใหม่ : มิติที่ยิ่งใหญ่ทางความคิด. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิคอนราดอาค

นาวร์.  
ว.วชิรเมธี. (2553). เคล็ดลับหัวใจเศรษฐี. กรุงเทพมหานคร: ปราณ พับลิชซิ่ง. 
วิทยากร เชียงกูล. (2548). ปรัชญาการเมือง เศรษฐกิจ สังคม ที่ทุกคนควรรู้. กรุงเทพมหานคร: สายธาร.  
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). เศรษฐศาสตร์แนวพุทธ. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมล คีม

ทอง. 
              . (2540). มาตรฐานชีวิตของชาวพุทธ. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
ไสว มาลาทอง. (2542). คู่มือการศึกษาจริยธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา.  



22 พุทธจริยศาสตร์ในการประกอบธุรกิจ 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2564. 1(3), 11-22. 
 

สู่ดิน ชาวหินฟ้า. (2549). การสื่อสารเพ่ือการพัฒนาสุขภาวะภายใต้ระบบบุญนิยม. สารนิพนธ์นิเทศศาสตร 
มหาบัณฑิต.บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยเกริก.  
 


