
ธรรมเหนอืทุกข์ 
Dhamma Beyond Suffering 

 
รัตนาวดี สุริยวนากุล 

Radtanawadi Suriyawanakul 
วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอ็ด มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Roi Et Buddhist College  
E-mail: 6617105012@mcu.ac.th 

 
   

Received: 7 August 2025; Revised: 21 December 2025; Accepted: 21 December 2025 

 

วิจารณ์หนังสือ: ธรรมเหนือทุกข์ 
ผู้เขียน: ดร.พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ 
สํานักพิมพ:์ มติชน.  
ปีท่ีพิมพ:์ 2552 จํานวนหน้า: 192 หน้า 
 

บทคัดย่อ 
บทวิจารณ์หนังสือเล่มนี้มุ่งนำเสนอการวิเคราะห์เชิงวิชาการต่อผลงานเรื่อง ธรรมเหนือทุกข์ โดย ดร.พระ

มหาจรรยา สุทฺธิญาโณ ซึ่งจัดพิมพ์โดยสถาบันพัฒนาพระวิทยากร สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ หนังสือเล่ม
นี้ประกอบด้วยเนื้อหาเชิงวิชาการทางพระพุทธศาสนาในมิติของการประยุกต์ใช้ธรรมะเพื่อการเยียวยาทางจิต
วิญญาณและการพัฒนาชีวิตในสังคมร่วมสมัย ผู้เขียนได้นำเสนอหลักธรรมจากพระไตรปิฎกและพระคัมภีร์อรรถ
กถาอย่างเป็นระบบ โดยใช้ภาษาท่ีเข้าใจง่าย และเชื่อมโยงเข้ากับบริบทของชีวิตประจำวัน ทั้งในแง่ของทุกข์ สมุทัย 
นิโรธ และมรรค รวมถึงแนวทางการปฏิบัติธรรมเพื่อการหลุดพ้น  
 บทวิจารณ์หนังสือเล่มนี้เน้นการวิเคราะห์คุณค่าทางพุทธปรัชญา แนวคิดเรื่องทุกข์ตามหลักอริยสัจ และ
วิธีการอธิบายธรรมะท่ีสอดรับกับจิตวิทยาเชิงพุทธ ซึ่งสอดคล้องกับแนวทางของพุทธศาสน์ศึกษาในฐานะศาสตร์ว่า
ด้วยการเข้าใจธรรมชาติของทุกข์และหนทางแห่งการดับทุกข์ บทความนี้เสนอให้เห็นถึงศักยภาพของหนังสือธรรม
เหนือทุกข์ ในฐานะเครื่องมือการเรียนการสอน ตลอดจนเป็นเสื่อกลางในการสื่อสารธรรมะสู่สาธารณชนอย่างมี
ประสิทธิภาพ 
 
คำสำคัญ: ธรรมเหนือทุกข์, พุทธปรัชญา, อริยสัจ 



2144 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

 

Abstract  
 This book review aims to present an academic analysis of the work "Dhamma Beyond 
Suffering" by Dr. Phra Maha Charoen Sutthiyano, published by the Institute for the Development 
of Buddhist Lecturers, National Office of Buddhism. This book contains Buddhist academic 
content on the application of Dhamma for spiritual healing and life  development in 
contemporary society. The author systematically presents Dhamma principles from the Tipitaka 
and commentaries in easy-to-understand language, connecting them to the context of everyday 
life, including aspects of suffering, its origins, its cessation, and the path to liberation. 
 This book review emphasizes the analysis of Buddhist  philosophy, the concept of 
suffering based on the Noble Truths, and the method of explaining Dhamma in line with 
Buddhist psychology, which aligns with Buddhist studies as a  science of understanding the 
nature of suffering and the path to its cessation. This article highlights the potential of "Dhamma 
Beyond Suffering" as a teaching tool and a platform for effective Dhamma communication to 
the public. 
 

Keywords: Dhamma Beyond Suffering, Buddhist Philosophy, Noble Truths 
 

บทนำ 
 “ธรรมเหนือทุกข์” เป็นหนังสือแนวธรรมะประยุกต์ที่นำเสนอคำสอนของพระพุทธศาสนา ทั้งในแง่ของ
ทฤษฎีและการปฏิบัติ โดยแบ่งเนื ้อหาออกเป็น 2 ภาคหลัก ได้แก่ ภาคแรก ว่าด้วยหลักทฤษฎี โดยเน้น 
“หลักปฏิจจสมุปบาท” ซึ่งอธิบายลำดับกระบวนการของการเกิดทุกข์อย่างเป็นระบบ สะท้อนให้เห็นวัฏจักรของ
เหตุและผลที่ก่อให้เกิดทุกข์ตามหลัก “อิทัปปัจจยตา” ภาคที่สอง ว่าด้วยการปฏิบัติธรรมเพื่อก้าวข้ามความทุกข์ 
ด้วยการใช้สติ สมาธิ ปัญญา และการภาวนาในชีวิตประจำวัน เช่น การกลับมาอยู่กับปัจจุบัน การกินอย่างมีสติ 
การกลับมาหา “เพื่อนแท้” และการภาวนาแบบ “สาม R” และ “สาม A” ซึ่งล้วนเป็นวิธีที่ช่วยให้เข้าถึงสัจธรรม 
และใช้ชีวิตอย่างเป็นอิสระจากความยึดมั่น 
 
 
 

 



2145 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

ความเป็นมาของหนังสือและผู้เขียน 
 หนังสือ “ธรรมเหนือทุกข์” เล่มนี้มุ่งหวังให้ผู้อ่านเข้าใจหลักธรรมผ่านการประยุกต์ในชีวิตจริง โดยเน้น
รูปธรรมที่สามารถนำไปปฏิบัติได้ โดยเขียนด้วยภาษาท่ีเรียบง่ายแต่ลึกซ้ึง ช่วยให้ผู้อ่านเข้าใจหลักแห่ง “ความจริง” 
ของชีวิตอย่างเป็นขั้นตอน หนังสือ ธรรมเหนือทุกข์ เป็นการรวบรวมแนวคิดธรรมะท่ีมุ่งเน้นการเข้าใจ "ทุกข์" อย่าง
ลึกซึ้งตามแนวทางพุทธธรรม โดยเฉพาะการวิเคราะห์ตามหลักอริยสัจ ๔ ที่ถือเป็นหัวใจของคำสอนทางพุทธศาสนา 
ผู้เขียนได้อธิบายว่า "ทุกข์" ไม่ใช่สิ่งที่ต้องหลีกหนีหรือปฏิเสธ แต่คือสิ่งที่ต้อง "เข้าใจ" อย่างถูกต้อง 

ในส่วนของผู้เขียนคือ ดร.พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ เกิดเมื่อวันที่ 2 มกราคม พ.ศ. 2502 ที่อำเภอหลัง
สวน จังหวัดชุมพร บรรพชาเป็นสามเณรเมื่ออายุ 13 ปี และอุปสมบทเป็นพระภิกษุเมื่ออายุ 21 ปี ณ วัดขันเงิน 
อำเภอหลังสวน จังหวัดชุมพร  
 ด้านการศึกษา ปริยัติธรรม: นักธรรมเอก, เปรียญธรรม 7 ประโยค ปริญญาตรี: พุทธศาสตร์บัณฑิต (สาขา
ครุศาสตร์) จาก มจร. ปริญญาโท: รัฐศาสตร์มหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยปูนา ประเทศอินเดีย ปริญญาเอก: รัฐศาสตร์
ดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยพาราณสี ประเทศอินเดีย (วิทยานิพนธ์: “ศึกษาแนวคิดทางการเมืองและสังคมของ
พระพุทธเจ้า”)  
 ด้านศาสนา ปัจจุบันดำรงตำแหน่งเจ้าอาวาสวัดพุทธปัญญา เมืองโพโมน่า รัฐแคลิฟอร์เนีย สหรัฐอเมริกา 
และผู้อำนวยการสถาบันปัญญานันทะ วัดอุโมงค์ จังหวัดเชียงใหม่ โดยมีบทบาทในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเชิง
ลึกให้แก่ประชาชนทั่วไปและเยาวชนกว่า 500 รุ่น และยังได้รับนิมนต์ไปบรรยายในหลายมหาวิทยาลัย  
 เวทีนานาชาติ ได้ร่วมประชุมศาสนาสัมพันธ์เพื่อสันติภาพโลกในหลายประเทศ เช่น เกาหลี ญี่ปุ่น ไต้หวัน 
สหรัฐอเมริกา และงานด้านสุขภาพ เช่น การประชุมหยุดบุหรี่ ณ กรุงปักกิ่ง ประเทศจีน  ด้านสื่อสารมวลชน เคย
ออกรายการ “ตามหาแก่นธรรม” ช่อง 11, ASTV Twilight Show และเขียนบทความทางธรรมในหนังสือพิมพ์ 
เช่น มติชน, ไทยทาวยูเอสเอ, เมืองไทยนิวส์, สยามมีเดีย รวมถึงนิตยสารเทคโนโลยีชาวบ้าน 
 ผลงานเขียนที่สำคัญ ได้แก่ บวชอย่างไรจึงจะได้บุญ, ธรรมะชำระการเมือง, ธรรมะหลายมิติ, รัฐธรรม, ภู
ผาประชาธิปไตย , ดูโลก ด ูธรรม ด ูใจ , Turning Point, Buddhism and Current Events, The Buddha: A 
Teacher of Peace ฯลฯ 
 

โครงสร้างและเนื้อหาของหนังสือ 
 หนังสือธรรมเหนือทุกข์ มีการออกแบบที่มุ่งสะท้อนแนวคิดด้านสัจธรรมและความเรียบง่ายตามหลักพทุธ
ธรรม ทั้งในด้านรูปเล่มและเนื้อหา โดยปกหนังสือมีลักษณะเรียบง่าย ใช้โทนสีเดียวตลอดทั้งภาพและตัวอักษร แต่
มีการไล่ระดับสีและการตัดเส้นด้วยสีเข้มที่สะท้อนแสง ทำให้ดูเรียบแต่มีความเด่นชัดในเชิงสุนทรียะ ตัวปกพิมพ์ลง
บนกระดาษชนิดพิเศษที่มีลักษณะพื้นผิวคล้ายกระดาษวาดเขียน ให้สัมผัสหยาบเล็กน้อยเพื่อช่วยให้จับถือได้อยา่ง
มั่นคง 



2146 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

 ภายในเล่มใช้กระดาษโทนสีเหลืองอ่อน ซึ่งช่วยลดแสงสะท้อนและเพิ่มความสบายตาในระหว่างการอ่าน 
ตัวอักษรพิมพ์ด้วยหมึกสีดำเป็นหลัก โดยในบางช่วงของข้อความที่ผู้เขียนต้องการเน้นถึงประเด็นสำคัญจะใช้หมึกสี
ฟ้า เพ่ือแยกแยะเนื้อหาที่ควรตระหนักเป็นพิเศษให้ชัดเจนยิ่งขึ้น องค์ประกอบทางกายภาพเหล่านี้สะท้อนถึงความ
เอาใจใส่ในด้านการสื่อสารเนื้อหาและประสบการณ์ของผู้อ่าน 
 โครงสร้างเนื้อหาเริ่มต้นด้วยสารบัญ ซึ่งแสดงหัวข้อย่อยอย่างชัดเจนโดยไม่มีการแบ่งเป็นบทใหญ่ ๆ แบบ
ชัดเจนในเชิงโครงสร้าง แต่เนื้อหาภายในถูกเรียงลำดับอย่างเป็นระบบตามลำดับความคิดและลำดับของการเรียนรู้
ธรรมะ หนังสือประกอบด้วยคำนำจากสำนักพิมพ์และผู้เขียนที่อธิบายเจตนารมณ์ของการจัดทำหนังสือเล่มนี้ 
 เนื้อหาแบ่งออกเป็นสองภาคหลัก ได้แก่ ภาคทฤษฎี และภาคปฏิบัติ โดยภาคทฤษฎีเน้นการอธิบาย
หลักธรรมสำคัญ คือ ปฏิจจสมุปบาท ซึ่งเป็นหลักพื้นฐานทางพุทธปรัชญาที่ใช้อธิบายกระบวนการเกิดทุกข์ตาม
หลักเหตุและปัจจัย ผ่านการอธิบายวัฏจักรของชีวิตที่เกิดจากความไม่รู้ (อวิชชา) และสืบต่อเนื่องจนถึงภาวะของ
ทุกข์ (ทุกขขันธ์) ส่วนภาคปฏิบัตินำเสนอแนวทางการเจริญสติ สมาธิ และปัญญา ตลอดจนการภาวนาในรู ปแบบ
ต่าง ๆ ซึ่งผู้เขียนถ่ายทอดผ่านภาษาที่เข้าใจง่ายและเน้นการนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันเพื่อการดำรงชีวิต
อย่างสงบ เย็น และพ้นจากความทุกข์ทางกายและใจ 
 จากการวิเคราะห์เชิงโครงสร้าง สามารถแบ่งเนื้อหาของหนังสือออกเป็น 3 ส่วนสำคัญ โดยเนื้อหาทั้ง 3

ส่วนมีความเชื่อมโยงกันอย่างเป็นระบบ กล่าวคือ จากพื้นฐานแนวคิด → การเข้าใจหลักเหตุแห่งทุกข์ → 
แนวทางปฏิบัติสู่อิสรภาพทางใจ ซึ่งสอดคล้องกับโครงสร้างการศึกษาพระพุทธศาสนาในระดับปริยัติและปฏิบัติ ทั้ง
ยังสะท้อนวิธีคิดแบบองค์รวมที่อิงกับประสบการณ์ตรงของผู้ เขียนในฐานะพระนักเทศน์และนักการศึกษาทาง
ธรรมะในระดับนานาชาติ 
 โครงสร้างเนื้อหาของหนังสือประกอบด้วย  
 ส่วนที ่1: ธรรมะพื้นฐาน  

“ธรรมะพื้นฐาน” ในหนังสือ “ธรรมเหนือทุกข์” เป็นบทนำที่สำคัญในการสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับ
โครงสร้างของทุกข์ตามพุทธศาสนา ผ่านภาษาที่เข้าใจง่าย และประสบการณ์ชีวิตจริง แม้จะยังไม่ลึกทางปรัชญา
เชิงพุทธปรมัตถ์ แต่ก็ถือเป็นบันไดขั้นต้นที่มั่นคงสู่การภาวนาและพัฒนาจิต  
 โครงสร้างเนื้อหาในส่วนนี้ ประกอบด้วย 6 บท ที่มุ่งนำเสนอหลักธรรมเบื้องต้นของพุทธศาสนาในเชิง
อธิบายง่าย เข้าใจได้ในชีวิตประจำวัน โดยเชื่อมโยงกับประสบการณ์ของผู้คนในชีวิตประจำวัน เช่น การยึดติดใน 
“ตัวตน” ที่นำไปสู่ความทุกข์ หรือความไม่เข้าใจในเหตุปัจจัยที่ทำให้เราวนเวียนอยู่ในวัฏสงสาร ได้แก่ 
 อริยสัจ ๔ – ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค 
 ปฏิจจสมุปบาท – กระบวนการเกิดทุกข์จากอวิชชา 
 อิทัปปัจจยตา – ความสัมพันธ์ของเหตุและปัจจัย 
 ไตรลักษณ ์– อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 



2147 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

 ขันธ์ ๕ – องค์ประกอบของชีวิตตามหลักพุทธธรรม 
 กฎแห่งกรรม – เหตุและผลของการกระทำ (กรรมดี กรรมชั่ว) 
 โดยสรุปสาระสำคัญของแต่ละบทเป็นดังนี้ 
 บทที่ 1 องค์ความรู้กับชีวิต 

องค์ความรู้และชีวิตมีความสัมพันธ์อย่างลึกซึ้ง การพัฒนาความรู้จึงต้องเริ่มจากการรู้จักตนเอง พิจารณา
ความถนัด จุดเด่น และข้อบกพร่องของตัวเอง จากนั้นนำจุดเด่นมาใช้ให้เกิดประโยชน์และพัฒนาปรับปรุงข้อด้อย
อย่างต่อเนื่อง เมื่อรู้จักและเข้าใจตนเองดีแล้ว จะเกิดความพอใจและเคารพในตัวเอง องค์ความรู้ควรนำไปสู่การ
ปฏิบัติที่ถูกต้อง ทั้งการทำ การพูด และการคิด เพ่ือความสงบในใจและประโยชน์ต่อผู้อ่ืน 
 บทที่ 2 ความสุขของคฤหัสถ์ 

คฤหัสถ์ หมายถึง ผู้ครองเรือน ความสุขของคฤหัสถ์คือความสามารถทนได้ง่าย ตรงข้ามกับทุกข์ซึ่งทนได้
ยาก ความสุขนี้เกิดจากปัจจัยสำคัญ ได้แก่ การทำงานสุจริตที่ไม่เบียดเบียนผู้อื่น การมีทรัพย์ที่ใช้เพื่อความจำเป็น
และสร้างความภูมิใจ การใช้จ่ายอย่างพอเหมาะและการไม่เป็นหนี้ เมื่อดำเนินชีวิตตามหลักนี้ ผู้ครองเรือนจะมี
ความสุขและสามารถบริหารจัดการชีวิตได้อย่างสมดุล 
 บทที่ 3 การทำบุญ 

การทำบุญผ่านการให้ทานถือเป็นวิธีปฏิบัติธรรมที่คุ้นเคยและสำคัญที่สุด มี 3 วิธีหลัก คือ อามิสทาน (การ
ให้สิ่งของ), ธรรมทาน (การให้ธรรมะ) และอภัยทาน (การให้อภัย) การทำบุญคือการขัดเกลากาย วาจา ใจ ให้สงบ
และสุขโดยไม่ทุกข์ ทั้งในปัจจุบันและอนาคต โดยมี 10 ประการ เช่น การให้ทานด้วยใจเต็มใจ การรักษาศีล การ
ภาวนา การอ่อนน้อมถ่อมตน การช่วยเหลือผู้อื่น การฟังและแสดงธรรม รวมถึงการใช้สติทบทวนตนเอง ซึ่งทั้งหมด
นี้จะเกิดผลบุญแท้จริงก็ต่อเมื่อทำด้วยใจจริงและเต็มใจ 
 บทที่ 4 วิเวก: ความสงบในความโดดเดี่ยว 

วิเวก คือ การนำตนเองสู่ความสงบโดยการอยู่ในสถานที่สงัดกับธรรมชาติ ทำให้กายสงบและจิตใจสะอาด
ผ่องใส เมื่อจิตจดจ่ออยู่กับปัจจุบันอย่างสงบ ปราศจากกังวลและกิเลสต่าง ๆ จิตจะปลอดโปร่งและมีพลังของความ
ดี พระพุทธเจ้าทรงเน้นการอยู่ในวิเวกเป็นโอกาสพิเศษในการยกระดับจิตใจให้สูงขึ้นจากพันธนาการของกิเลส เช่น 
โลภ โกรธ หลง และความยึดมั่นถือมั่นในตัวตน 
 บทที่ 5 ความรู้สึก นึกคิด และขันธ์ 5 

ขันธ์ 5 ได้แก่ รูป (กาย), เวทนา (ความรู้สึก), สัญญา (การนึกคิด), สังขาร (ความคิดหรือเจตนา), และ
วิญญาณ (การรับรู้) เกิดขึ้นพร้อมกันเมื่ออายตนะภายในและภายนอกสัมผัสกัน ความรู้สึกมีทั้งสุข ทุกข์ และไม่
แน่ใจ การยึดมั่นในขันธ์เหล่านี้เป็นเหตุแห่งทุกข์ เพราะขันธ์เหล่านี้เกิด ตั้งอยู่ และดับไปอยู่เสมอโดยไม่มีตัวตน
ถาวร การปล่อยวางความยึดมั่นนี้คือทางพ้นทุกข์ 

 



2148 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

 บทที่ 6 เรื่องการเกิดใหม ่
พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่าเมื่อถึงขั้นนิพพาน การเกิดใหม่จะหมดสิ้น เพราะการเกิดเกิดจากกิเลสที่เป็นเหตุ 

หากกิเลสสิ้นไป การเกิดก็จะไม่เกิดอีก ในขณะที่คนธรรมดามีกรรมและตัณหาเป็นเหตุให้เกิดซ้ำ ๆ ความรู้ความ
เข้าใจนี้จึงเป็นพื้นฐานของการพ้นทุกข์โดยสิ้นเชิง 
 ส่วนที่ 2 หลักปฏิจจสมุปบาท 

ในส่วนที่ 2 นี้ เป็นเนื้อหาหลักของเล่ม โดยอธิบายกระบวนการเกิดทุกข์ตามหลักเหตุปัจจัย (อิทัปปัจจย
ตา) ซึ่งถือเป็นหัวใจของคำสอนของพระพุทธเจ้าในด้านปรัชญาแห่งชีวิต มีเนื้อหาทั้งสิ้น 14 บท เนื้อหาในแต่ละบท
จะเจาะลึกในประเด็นดังกล่าว พร้อมเชื่อมโยงกับสถานการณ์ชีวิตและการปฏิบัติธรรม เพื่อให้ผู้อ่านเข้าใจถึงกลไก
ของทุกข์และวิธีการดับทุกข์อย่างเป็นระบบและชัดเจน  
 โดยสรุปสาระสำคัญของแต่ละบทเป็นดังนี้ 
 บทที่ 7 ปฏิจจสมุปบาท – อวิชชา 

อวิชชา คือ ความไม่รู้ ไม่รู้จักทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ และทางดับทุกข์ ความไม่รู้นี้ทำให้เกิดความทุกข์จริง ๆ 
เพราะทุกข์เกิดข้ึนตามกฎอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา การลดอวิชชาทำได้โดยเจริญสัมมาสติ คือรู้ตัวรู้จิตใจอย่างต่อเนื่อง 
จนเกิดสัมมาทิฎฐิ คือปัญญาเห็นชัดว่าทุกข์เกิดและดับอย่างไร นำไปสู่การไม่ทุกข ์
 บทที่ 8 ปฏิจจสมุปบาท – สังขาร 

สังขาร หมายถึง การปรุงแต่งท้ังร่างกายและจิตใจ ทั้งกายซึ่งเกิดจากธาตุทั้งสี่ และจิตที่สร้างความคิดดี-ชั่ว 
ความคิดเกิดจากจิตกุศล (ดี) อกุศล (ชั่ว) หรือเป็นกลาง เช่น การคิดเรื่องกระรอกในป่าที่ต่างกันไปตามเจตนา 
 บทที่ 9 ปฏิจจสมุปบาท – วิญญาณ 

วิญญาณ คือ การรับรู้ทางประสาทสัมผัสทั้งหก ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เป็นจุดเริ่มต้นของ
กระบวนการจิต เกิด ตั้ง อยู่ ดับ สลับไปมา ทำให้เข้าใจแก่นแท้ของชีวิตและทุกข์ได้ 
 บทที่ 10 ปฏิจจสมุปบาท – นามรูป 

นาม-รูป เป็นองค์ประกอบที่สัมพันธ์กันไม่แยกจากกัน รูปคือสิ่งที่สัมผัสได้ นามคือสิ่งที่รับรู้ด้วยจิต การ
พัฒนาทั้งกายและใจพร้อมกันจึงเป็นหนทางสู่สุขภาพกายใจที่สมบูรณ์และความสุขแท้จริง 
 บทที่ 11 ปฏิจจสมุปบาท – อายตนะ 

อายตนะ คือ รอยต่อหรือบ่อเกิดของการรู้ มีทั้งอายตนะภายใน (ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) และอายตนะ
ภายนอก (รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์) จุดเชื่อมนี้เป็นต้นทางของปฏิจจสมุปบาท ซึ่งหากมีสติก็ไม่
ทุกข์ หากมีอวิชชาก็นำไปสู่ทุกข์ 
 บทที่ 12 ปฏิจจสมุปบาท – ผัสสะ 

ผัสสะ คือ การรับรู้ที่เกิดจากการปฏิสัมพันธ์ระหว่างอายตนะภายในและภายนอก เป็นประตูสู่ความทุกข์
หรือไม่ทุกข์ ขึ้นอยู่กับการรับรู้ที่ถูกต้องตามทางแห่งสัมมาทิฐิหรือการยึดติดตามสัญชาตญาณ 



2149 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

 บทที่ 13 ปฏิจจสมุปบาท – เวทนา 
เวทนา คือ ความรู้สึกที่เกิดขึ้นตามผัสสะ ทั้งดี ไม่ดี ชอบ ชัง หรือเฉย ซึ่งถ้ามีสัมมาสติจะไม่หวั่นไหวตาม

ความรู้สึกเหล่านี้ การตั้งอยู่ในสายกลางด้วยสติ สมาธิ และปัญญาจะช่วยพ้นจากการถูกครอบงำโดยเวทนา 
 บทที่ 14 ปฏิจจสมุปบาท – ตัณหา 

ตัณหา คือ ความอยาก แบ่งเป็น กามตัณหา (อยากได้/มี) , ภวตัณหา (อยากเป็น) และวิภาวตัณหา (ไม่
อยากได้/มี/เป็น) ซึ่งตัณหาเป็นเหตุให้เกิดทุกข์ หากไม่มีปัญญาควบคุมก็จะหลงติดอยู่ในทุกข์นั้น 
 บทที่ 15 ปฏิจจสมุปบาท – อุปาทาน 

อุปาทาน คือ ความยึดมั่นถือมั่นในรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ โดยแบ่งเป็น 4 ประเภท 
ได้แก่ อัตตวาทุปาทาน (ยึดมั่นในตัวตน) , กามุปาทาน (ยึดมั่นในกาม), ทิฏฐุปาทาน (ยึดมั่นในความเห็น), และ
สีลพัตตุปาทาน (ยึดมั่นในศีล) การปล่อยวางอุปาทานนี้ทำให้เบาใจและลดทุกข์ 
 บทที่ 16 ปฏิจจสมุปบาท – ภพ 

ภพ คือ ความมีหรือความเป็น เป็นความรู้สึกติดแน่นที่เกิดจากเวทนา มี 3 ประเภทคือ กามภพ (ติดกาม), 
รูปภพ (ติดรูปธรรม), และอรูปภพ (เก่ียวกับนามธรรม เช่น ความสงบ) ทั้งนี้ภพทำให้เหนื่อยใจไม่ต่างกัน 
 บทที่ 17 ปฏิจจสมุปบาท – ชาติ 

ชาติ หมายถึง การเกิดขึ้นของความรู้สึกตัวกูผู้มีอารมณ์และอารมณ์ต่าง ๆ ซึ่งเกิดจากปัจจัยและผัสสะที่มี
อวิชชาผสมผสาน การควบคุมภาวะนี้ด้วยหิริโอตัปปะและสมาทานธรรมห้าประการจะนำไปสู่ชีวิตที่ดีงาม 
 บทที่ 18 ปฏิจจสมุปบาท – ชรา 

ชราหรือความแก่เกิดมาพร้อมกับชีวิต เป็นสภาพธรรมชาติที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ เมื่อเข้าใจความเป็น
อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ของชรา จะช่วยให้ไม่ยึดติดและลดทุกข์ลง 
 บทที่ 19 ปฏิจจสมุปบาท – ความตาย 

ความตาย คือ การยุติหน้าที่ของร่างกายตามกฎธรรมชาติ ธาตุทั้งสี่จะสลายไปตามเวลา การยึดติดกับ
ร่างกายทำให้เกิดทุกข์ การปล่อยวางและทำใจให้บริสุทธิ์จึงเป็นหนทางสู่ความสงบและนิพพาน 
 บทที่ 20 ปฏิจจสมุปบาท – โสกะปริเทวะ 

ความโศกเศร้าเป็นผลจากตัณหา 3 ประการ คือ กามตัณหา ภวตัณหา และวิภาวตัณหา พระพุทธเจ้าตรัส
ว่าความโศกเกิดจากการยึดมั่นในสิ่งที่รัก การเข้าใจความเชื่อมโยงนี้ช่วยให้เห็นว่าโศกเศร้าเป็นขั้นตอนหนึ่งของ
ทุกข์ท่ีเกิดจากตัณหาและความยึดมั่น หากละวางได้ก็พ้นทุกข์ 
 ส่วนที ่3: การปฏิบัติธรรมและการภาวนา 

นำเสนอรูปแบบและวิธีการปฏิบัติธรรมในชีวิตประจำวัน เช่น การเจริญสติในรูปแบบต่าง ๆ การกลับมา
อยู่กับปัจจุบัน การภาวนาแบบ “สาม R” และ “สาม A” รวมทั้งการกินอย่างมีสติและการกลับมาหาเพื่อนแท้ มี
เนื้อหารวม 12 บท 



2150 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

 
 โดยสรุปสาระสำคัญของแต่ละบทเป็นดังนี้ 
 บทที่ 21 การปฏิบัติธรรม 

การปฏิบัติธรรมที่ง่ายที่สุดเริ่มต้นจากการกระทำความดีในชีวิตประจำวัน ทั้งการทำ พูด และคิด เพ่ือ
ประโยชน์ต่อตนเองและผู้อื่น เปรียบเสมือนแม่ที่ทำหน้าที่ดูแลลูกด้วยความกรุณา ซึ่งความกรุณานี้เกิดจากใจ การ
ปฏิบัติธรรมไม่ได้จำกัดสถานที่ เพศ หรือวัย เมื่อปฏิบัติแล้วจะเกิดความสุข สงบ และมั่นคงในใจ ตามสุภาษิตพทุธ
ที่ว่า “ธรรมะที่ปฏิบัติดีแล้วนำสุขมาให้” 
 บทที่ 22 ปฏิบัติเมื่อผัสสะ 

สัจธรรมของการผัสสะเป็นจุดเริ่มต้นของทุกข์ เมื่อมีการสัมผัสภายนอก เวทนาจะเกิดตามมา หากปล่อย
ให้เวทนาเกิดตัณหาและอุปาทานจะตามมาและก่อทุกข์ต่อไป การป้องกันทุกข์ทำได้ด้วยไตรสิกขา คือ ศีล (การ
ควบคุมกายวาจา), สมาธิ (การตั้งจิตมั่นไม่หวั่นไหวต่อเวทนา) และปัญญา (การรู้แจ้งในความจริงของเวทนา) 
ปัญญานี้เกิดได้จากการฟัง คิด และภาวนา ซึ่งเป็นพลังสำคัญในการป้องกันเหตุแห่งทุกข์ 
 บทที่ 23 กินเพ่ืออยู่ 

การรับประทานอาหารเป็นรูปแบบหนึ่งของการภาวนา (Mindful Eating) คือการกินด้วยสติและปัญญา 
ไม่ใช่ตามสัญชาตญาณ โดยต้องมีสมาธิจดจ่อกับอาหาร รับประทานอย่างไม่ฟุ่มเฟือย และคิดถึงความเมตตาต่อผู้ที่
เกี่ยวข้องกับอาหารนั้น การกินด้วยสติช่วยส่งเสริมสุขภาพกายใจและทำให้ชีวิตมีความสุขมากข้ึน 
 บทที่ 24 กลับมาหาเพ่ือนแท้ 

เพ่ือนแท ้คือ ผู้ที่คอยชี้แนะแนะนำและตักเตือนให้เราเห็นทางที่ดี ช่วยให้สามารถพัฒนาตนเองจนมีชีวิตที่
ดีขึ้น เพื่อนแท้ยังให้คำปรึกษาและช่วยค้นหาทางออกของปัญหา เพ่ือชีวิตที่พบทางแห่งปัญญาและสันติสุข 
 บทที่ 25 ภาวนาแบบสาม R และสาม A 

สูตรภาวนาแบบง่ายเริ่มที่ “Realization” คือ การรู้แจ้งประจักษ์หรือรู้สึกตัวทั่วถึงในลมหายใจทุกขณะ 
“Relax” คือการพักใจจากความคิดวุ่นวาย เพื่อเข้าสู่ภาวะผ่อนคลาย “Relief” คือการปล่อยวางความเครียดและ
ความกังวล ต่อด้วย “Awareness” คือการรับรู้ทุกการเคลื่อนไหวของกายใจ “Acceptance” คือการยอมรับสิ่งที่
เกิดข้ึน และ “Action” คือการปฏิบัติอย่างมีสติ ความรู้สึกตัวทั่วถึงนี้เป็นหัวใจของธรรมะที่ผู้ปฏิบัติรู้ได้ด้วยตนเอง 
 บทที่ 26 จักรยานใจ 

เปรียบการฝึกจิตเหมือนการขี่จักรยาน ที่ต้องฝึกฝนจนชำนาญ ประกอบด้วย (1) ฝึกเพื่อถึงเป้าหมาย (2) 
ฝึกตามวิธีต่าง ๆ (3) ขี่ได้โดยไม่ล้ม การมีสมาธิคือจิตที่บริสุทธิ์ มั่นคง ไม่หวั่นไหว พร้อมทำกิจกรรมด้วยใจที่
อ่อนโยนและเปิดกว้าง ซึ่งจะนำไปสู่การเข้าใจความจริงอย่างไม่ยึดมั่นถือมั่น 

 
 



2151 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

 
 บทที่ 27 การตั้งสติ 

การฝึกสติอย่างสม่ำเสมอเป็นสิ่งจำเป็นเพื่อความปลอดภัยของชีวิต โดยการอยู่กับปัจจุบันและไม่ปล่อย
เวลาให้ผ่านไปอย่างไร้ประโยชน์ การนั่งสมาธิเป็นวิธีหนึ่งที่ช่วยฝึกสติ ทำให้กายใจสงบแม้ในช่วงที่ไม่มีการ
เคลื่อนไหว 
 บทที่ 28 มีสติ 

พระพุทธเจ้าทรงสอนการวางสติที่ลมหายใจ (อาณาปาณสติ) โดยเฝ้าดูลมหายใจเข้าออกอย่างไม่ขาดระยะ 
เพ่ือให้จิตนิ่งสงบและเกิดปฐมญาณ คือการรู้แจ้งและเป็นอิสรภาพจากกิเลส สติเปรียบเสมือนดวงประทีปที่ส่องนำ
ทาง ชีวิตผู้มีสติจะปลอดภัยและไม่เบียดเบียนตนเองหรือผู้อื่น 
 บทที่ 29 ใจกับลมหายใจ 

การพิจารณาลมหายใจเป็นการฝึกสมถะและวิปัสสนาภาวนา โดยมุ่งเน้นความสงบของจิตและการรู้เท่าทัน
การเกิดดับของลมหายใจซึ่งแสดงถึงลักษณะอันอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา การฝึกนี้ช่วยเสริมสร้างคุณภาพชีวิตให้
สงบ สว่าง และมีปัญญา 
 บทที่ 30 กายกับใจ 

แต่ละศาสนามีวิธีการฝึกจิตแตกต่างกัน แต่เป้าหมายคือการรวมกายกับใจให้เป็นหนึ่งเดียว การทำสมาธิ
คือการตั้งจิตมั่นให้เกิดสมาธิอย่างแท้จริง โดยไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น 
 บทที่ 31 จงกรม 

การเดินจงกรม คือ การเดินอย่างมีสติ ควบคุมความคิดและจิตใจให้สงบและมีสมาธิ การเดินจงกรมช่วย
เสริมสุขภาพกายและจิต ลดโรคและทำให้จิตใจเบาสบาย 
 บทที่ 32 รากแก้วชีวิต 

การวางสติอย่างเต็มที่ใน 4 ด้าน คือ (1) กาย โดยรู้การเคลื่อนไหวของกายอย่างมีสติ (2) เวทนา โดยรู้ชัด
ความรู้สึกทั้งที่ชอบและชัง (3) จิต โดยรู้ความเปลี่ยนแปลงของจิตที่เกิดดับรวดเร็ว (4) ธรรม โดยรู้ลักษณะ
ธรรมชาติของจิตและกิเลส การใช้สติเหล่านี้ช่วยให้ชีวิตปลอดภัย ไม่หลงผิด และเข้าใจความจริงของไตรลักษณ์ คือ 
อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา 
 

บทวิจารณ ์
 หนังสือ “ธรรมเหนือทุกข์” เป็นงานเขียนธรรมะที่มีคุณค่าในการนำหลักพุทธธรรมมาถ่ายทอดสู่ชีวิตยุค
ใหม่อย่างลุ่มลึก เรียบง่าย และเป็นรูปธรรม เหมาะกับผู้เริ่มต้นเส้นทางธรรมและผู้ต้องการนำพุทธธรรมไปใช้ในการ
เยียวยาทางใจ แม้จะยังมีช่องว่างทางวิชาการบางประการ แต่ก็ถือเป็น “สะพานแห่งธรรม” ที่มั่นคง และเป็น
จุดเริ่มต้นสู่การปฏิบัติและการศึกษาเชิงลึกในอนาคต 



2152 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

 หนังสือ “ธรรมเหนือทุกข์” จัดอยู่ในหมวดธรรมประยุกต์ มุ่งนำเสนอหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาเพ่ือ
คลี่คลายความทุกข์ในชีวิตประจำวัน โดยผสมผสานการอธิบายเชิงทฤษฎีจากหลักธรรมและการประยุกต์ใช้ผ่าน
การภาวนาและสติปัฏฐาน หนังสือเล่มนี้สะท้อนความพยายามของผู้เขียนในการถ่ายทอดธรรมะด้วยภาษาสมัยใหม่ 
เข้าใจง่าย เพื่อให้เข้าถึงกลุ่มผู้อ่านหลากหลาย ทั้งนักปฏิบัติธรรม นักเรียน นักศึกษา และผู้แสวงหาความสงบ
ภายใน 
 ก. ข้อดีของหนังสือ 
 1. คุณูปการทางวิชาการในด้านพุทธศาสน์ศึกษา 
 หนังสือเล่มนี้มีความโดดเด่นในการนำเสนอหลักธรรมสำคัญของพระพุทธศาสนา เช่น ปฏิจจสมุปบาท สติ
ปัฏฐาน และไตรลักษณ์ ในมิติทั ้งทฤษฎีและปฏิบัติอย่างครบถ้วนและเป็นระบบ โดยผู้เขียนสามารถถ่ายทอด
ความรู้และแก่นธรรมให้เข้าใจง่าย ทั้งยังเชื่อมโยงหลักธรรมกับการดำเนินชีวิตจริง ซึ่งช่วยส่งเสริมให้เกิดการศึกษา
พระพุทธศาสนาอย่างลึกซ้ึงและรอบด้าน ไม่เพียงแต่เป็นงานเขียนสำหรับผู้ปฏิบัติธรรมเท่านั้น แต่ยังมีคุณค่าในเชิง
วิชาการสำหรับนักศึกษาพุทธศาสน์และนักวิจัย เนื ่องจากนำเสนอแนวคิดพื้นฐานที่เป็นรากฐานสำคัญของ
พระพุทธศาสนาอย่างมีระบบ พร้อมเปิดทางให้ผู้อ่านได้พัฒนาความเข้าใจไปสู่ระดับที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้นในบริบททาง
วิชาการ 
 2. จุดเด่นเชิงโครงสร้างและการนำเสนอ 
 โครงสร้างของหนังสือแบ่งออกเป็น 2 ภาคหลักอย่างชัดเจน คือ ภาคทฤษฎี ที่เน้นอธิบายหลักธรรม
พื้นฐานด้วยภาษาที่เร ียบง่ายและเข้าถึงได้ง่ายสำหรับทุกกลุ ่มผู ้อ่าน และภาคปฏิบัติ ที ่เน้นการถ่ายทอด
ประสบการณ์จริงในการเจริญสติและปฏิบัติธรรม ทำให้ผู ้อ่านไม่เพียงแค่เข้าใจแนวคิดเท่านั้น แต่ยังสามารถ
นำไปใช้ในชีวิตประจำวันได้จริง การจัดลำดับเนื้อหาเป็นไปอย่างมีเหตุผลและเหมาะสม มีการแทรกข้อคิดและคติ
ธรรมจากพุทธวจนะที่ช่วยเสริมพลังใจและความมั่นคงทางจิตใจ การนำเสนอแบบนี้ช่วยให้หนังสือมีความสมดุล
ระหว่างความรู้ทางปัญญาและการปฏิบัติที่ใช้ได้จริง สร้างประสบการณ์การอ่านท่ีทั้งให้ความรู้และแรงบันดาลใจใน
เวลาเดียวกัน 
 3. การออกแบบและสื่อความหมายทางธรรม 
 หนังสือใช้การออกแบบปกและภาพประกอบที่เรียบง่าย แต่ทรงพลัง ด้วยโทนสีและลายเส้นที่สะท้อน
ความเป็นธรรมชาติและความสงบ ซึ่งสอดคล้องกับเนื้อหาที่เน้นสัจธรรมของชีวิตและการเจริญสติ การออกแบบ
ดังกล่าวช่วยสร้างบรรยากาศการอ่านที่สงบและลึกซึ้ง กระตุ้นให้ผู ้อ่านเกิดความรู้ สึกผ่อนคลายและเปิดใจรับ
ธรรมะ นับเป็นตัวอย่างการนำศิลปะมาประยุกต์ใช้ในงานเขียนธรรมะอย่างมีประสิทธิภาพ ช่วยสื่อสารแก่นธรรมใน
ระดับท่ีลึกซึ้งกว่าแค่ตัวหนังสือเท่านั้น 
 
 



2153 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

 ข.ข้อด้อยของหนังสือ 
 1. แม้หนังสือจะใช้ภาษาท่ีเรียบง่ายและเหมาะสำหรับผู้อ่านทั่วไป แต่ในแง่วิชาการยังมีช่องว่างในเรื่องการ
อ้างอิงข้อมูลเชิงลึกอย่างเป็นระบบ เช่น การอ้างอิงตรงจากคัมภีร์บาลีต้นฉบับ  
 2. ขาดการเชื่อมโยงกับงานวิจัยและทฤษฎีร่วมสมัยในสาขาจิตวิทยาและพุทธศาสตร์สมัยใหม่ ซึ่งหากมี
การเพิ่มเติมข้อมูลและอ้างอิงเหล่านี้จะช่วยเสริมความน่าเชื่อถือและยกระดับหนังสือให้เป็นงานวิชาการที่สมบรูณ์
แบบยิ่งขึ้น  
 3. การวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบระหว่างคำสอนในพระไตรปิฎกกับแนวคิดร่วมสมัยจะช่วยเปิดมุมมองใหม่
และขยายขอบเขตความเข้าใจของผู้อ่านในระดับสูง 
 

สรุป 
 หนังสือ “ธรรมเหนือทุกข์” ของ ดร.พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ เป็นงานเขียนที่นำเสนอแก่นธรรมคำสอน
พุทธศาสนาในแง่มุมที่ลึกซึ้งและเชื่อมโยงกับการดำเนินชีวิตประจำวันอย่างเป็นรูปธรรม โดยเน้นให้ผู้อ่านได้เข้าใจ
สัจธรรมของชีวิต คือ ทุกข์ การเกิด การดับทุกข์ และหนทางปฏิบัติที ่ช่วยพ้นจากทุกข์ได้อย่ างแท้จริง ผ่าน
หลักธรรมสำคัญอย่างปฏิจจสมุปบาทและการเจริญสติภาวนา 
 ธรรมเหนือทุกข์ เป็นหนังสือธรรมะที่ตอบโจทย์ของผู้คนยุคใหม่ที่แสวงหาความเข้าใจชีวิตอย่างลึกซึ้งผา่น
มุมมองของพุทธธรรม โดยเฉพาะในยุคที่สังคมเต็มไปด้วยความซับซ้อนและความทุกข์ใจที่หลากหลาย หนังสือเล่ม
นี้มิได้เพียงแนะนำให้ผู้อ่านหลุดพ้นจากทุกข์เท่านั้น แต่ยังชี้ให้เห็นว่าความทุกข์คือ "ครู" ที่นำไปสู่ปัญญาและความ
เข้าใจชีวิตที่แท้จริง หากเข้าใจและอยู่ร่วมกับมันอย่างมีสติ 
 หนังสือเล่มนี้จึงเหมาะอย่างยิ่งทั้งสำหรับผู้สนใจธรรมะทั่วไป และสำหรับนักศึกษา นักวิชาการ หรือนัก
บำบัดที่ต้องการมุมมองเชิงธรรมะในการทำงานด้านจิตวิญญาณและสุขภาพจิต 
 จุดเด่นของหนังสือมีดังนี้ 
  (1) การอธิบายหลักธรรมอย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะปฏิจจสมุปบาทที่ถือเป็นแก่นแท้ของ
พระพุทธศาสนา ถูกถ่ายทอดด้วยภาษาท่ีชัดเจน เข้าใจง่าย แม้สำหรับผู้อ่านที่ไม่ใช่นักธรรมะโดยตรง 
  (2) มีการผสมผสานทั้งเชิงทฤษฎีและปฏิบัติ รวมถึงการใช้ตัวอย่างเพื่อให้เห็นภาพชัดเจน ทำให้
ธรรมะไม่ใช่เรื่องนามธรรมหรือไกลตัว 
  (3) การเน้นการเจริญสัมมาสติ และการรู้จัก “ตนเอง” เป็นฐานสำคัญของการปล่อยวาง ลด
ตัณหา อุปาทาน และความทุกข์ 
  (4) รูปเล่มและการออกแบบหนังสือมีความเรียบง่ายและสื่อความหมายด้วยภาพที่สอดคล้องกับ
เนื้อหา สร้างบรรยากาศการอ่านที่สงบและลึกซึ้ง 
 ส่วนข้อจำกัดของหนังสือมีดังนี้ 



2154 ธรรมเหนือทุกข ์

 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 2143-2154 

  (1) แม้ว่าภาษาจะเข้าใจง่าย แต่บางส่วนของเนื้อหายังมีความลึกซึ้งและซับซ้อน ซึ่งอาจต้องใช้
เวลาและการทบทวนเพื่อเข้าใจอย่างแท้จริง 
  (2) หนังสือเน้นหนักไปที่การอธิบายธรรมะในมุมของการปฏิบัติภายในมากกว่าการนำเสนอใน
บริบทสังคมหรือประเด็นร่วมสมัยอ่ืน ๆ ซึ่งถ้ามีการเพ่ิมเติมจะช่วยให้ผู้อ่านเห็นภาพกว้างขึ้น 
  (3) การจัดเรียงเนื้อหาบางบทอาจต้องการความเชื่อมโยงที่ลื่นไหลมากขึ้น เพื่อให้ผู้อ่านติดตาม
และสะสมความรู้ได้อย่างเป็นระบบยิ่งขึ้น 
 ข้อเสนอแนะในการใช้ประโยชน์ 
 หนังสือเล่มนี้เหมาะอย่างยิ่งสำหรับใช้เป็นสื่อประกอบในการเรียนการสอนรายวิชาพระพุทธศาสนา การ
เจริญสติภาวนา หรือแม้แต่ในรายวิชาจิตวิทยาแนวพุทธ ที่ต้องการเชื่อมโยงความรู้ทางธรรมกับการดูแลสุขภาพจิต 
นอกจากนี้ยังสามารถนำไปใช้ในกิจกรรมอบรมเจริญสติภายในชุมชน สถานศึกษา หรือองค์กรที่สนใจส่งเสริมสุข
ภาวะทางใจ เนื่องจากเนื้อหาเชื่อมโยงกับชีวิตจริงและมีแนวทางปฏิบัติที่ชัดเจน ทำให้ผู้เรียนหรือผู้ปฏิบัติสามารถ
นำไปใช้ในชีวิตประจำวันเพ่ือการพัฒนาตนเองอย่างยั่งยืน ทั้งนี้ยังเป็นแหล่งความรู้ที่ดีสำหรับผู้เริ่มต้นศึกษาและผู้ที่
ต้องการเสริมสร้างความเข้าใจในแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาอย่างสมบูรณ์ 
 โดยสรุป “ธรรมเหนือทุกข์” เป็นหนังสือที่เหมาะสำหรับผู้ที่สนใจศึกษาธรรมะอย่างจริงจังและลึกซึ้ง เป็น
ทั้งคู่มือและแสงสว่างนำทางสู่การเข้าใจความจริงของชีวิตและทางแห่งการดับทุกข์อย่างเป็นขั้นตอน ด้วยการเน้น
ความรู้แจ้งด้วยปัญญาและการปฏิบัติสมถะภาวนา หนังสือเล่มนี้จึงมีคุณค่าอย่างยิ่งสำหรับทั้งผู้เริ่มต้นและผู้ปฏิบัติ
ธรรมที่ต้องการเสริมสร้างความรู้ ความเข้าใจ และพลังใจในการดำเนินชีวิตอย่างสงบและเบิกบาน 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ. (2552). ธรรมเหนือทุกข์. พิมพ์ครั้งที ่2. กรุงเทพมหานคร: มติชน. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 32. กรุงเทพมหานคร: 

ผลิธัมม์. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2541). ธรรมะกับการดำเนินชีวิต. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระไพศาล วิสาโล. (2554). สุขแท้ด้วยปัญญา. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: เครือข่ายพุทธิกา. 
 


