
การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
AN ANALYTICAL STUDY OF BELIEFS ABOUT GHOSTS 

AND WORLDS IN BUDDHISM 
 

          พระพรศักดิ์ คุณภทฺโท (ประจำถิ่น)                
     Phraphonsak Khunaphattho (Prajamthin)  

พระครูภาวนาพัฒนบัณฑิต, ผศ.ดร.            
Phrakhru Bhavanaphatthanabandit, Asst. Prof., Dr. 

พระอธิการนัฐวุฒิ สิริจนฺโท, ดร.          
Phradhikarn Nattawut Siricantho, Ph.D. 

วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอ็ด มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย                       
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Roi Et Buddhist College 

Email: sosommai@gmail.com 
 
 

Received: 13 June 2025; Revised: 16 December 2025; Accepted: 25 December 2025 
 
บทคัดย่อ  

การวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์ความเช่ือเรือ่งเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา” มีวัตถุประสงค์ 3 
ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาเปรตที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 2)  เพื่อศึกษาหลักกรรมที่ทำให้เกิดเป็น
เปรตในเปรตวิสัย 3)  เพื่อศึกษาความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 
(Document research) โดยการเก็บข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ วิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีพรรณนา
ตามหลักอุปนัยวิธี 

ผลการวิจัยพบว่า แนวคิดเรื่องภพภูมิในพระพุทธศาสนาหมายถึงดินแดนที่เป็นที่เกิดของสรรพสัตว์ ซึ่ง
แบ่งออกเป็นสามประเภทหรือที่เรียกว่าไตรภูมิ ได้แก่ กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ หลักกรรมที่ทำให้เกิดเป็น
เปรตในเปรตวิสัยที่ส่งผลให้ไปเกิดในภพภูมิเปรต ซึ่งเต็มไปด้วยความทุกข์ทรมานจากการหิวโหย เปรตมีรูปร่าง
และความทุกข์ที่แตกต่างกันตามกรรมที่ทำไว้ การทำบุญอุทิศให้เปรตเป็นการช่วยให้พวกเขาได้รับส่วนบุญเพื่อ
บรรเทาความทุกข์และเปลี่ยนภพภูมิไปสู่สถานะที่ดีขึ้น ความเชื่อนี้สะท้อนถึงความสัมพันธ์ในครอบครัวและ
การตระหนักถึงผลกรรมในพระพุทธศาสนา, ความเชื่อเรื่องเปรตและภพภูมิในพระพุทธศาสนาแสดงให้เห็นถึง
หลักกรรมที่ส่งผลต่อการเวียนว่ายตายเกิด เปรตต้องทนทุกข์จากความหิวโหยและได้รับส่วนบุญจากญาติ
เท่านั้นจึงจะบรรเทาทุกข์ได้ ลักษณะของเปรตแตกต่างกันตามกรรม สังคมไทยมีความเชื่อในพิธีกรรมการอุทิศ
ส่วนบุญเพื่อช่วยเปรต เช่น บุญข้าวสาก บุญข้าวประดับดิน เป็นต้น การทำบุญอุทิศยังช่วยส่งเสริมศีลธรรม 
ความสำนึกในกรรม และการดำเนินชีวิตอย่างไม่ประมาท ทั้งยังเป็นการปลูกฝังคุณธรรมแก่เยาวชนเพื่อสร้าง
สังคมที่ดีและมีคุณค่าในอนาคต.  
 
คำสำคัญ:  ความเช่ือ, เปรต, ภพภูมิ, พระพุทธศาสนา 



1802 การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 1801-1808. 

Abstract 
The study entitled “An Analytical Study of Beliefs about Pretas and Realms of 

Existence in Buddhism” consisted of the following objectives: 1 )  to study the concept of 
Pretas as presented in Buddhist scriptures; 2) to examine the doctrine of karma that leads to 
rebirth in the preta realm; and 3 )  to explore beliefs concerning Pretas and the realms of 
existence within Buddhism. This research employed a document-based qualitative method, 
collecting data from primary and secondary sources. The analysis was conducted 
descriptively, following the principles of inductive reasoning.  

The research findings reveal that: The concept of realms of existence (bhūmi) refers 
to the domains where all sentient beings are born. These realms are classified into three 
categories, collectively known as the Tilokiya (Three Worlds) namely, Kāmabhūmi (Desire 
Realm), Rūpabhūmi (Form Realm) and Arūpabhūmi (Formless Realm). Regarding karma that 
results in rebirth as a Preta (hungry ghost) in the preta realm, this state is marked by intense 
suffering due to insatiable hunger and thirst. The form and suffering of Pretas vary according 
to the specific negative karma accumulated, etc., offering merit to Pretas through dedicated 
acts of generosity is believed to alleviate their suffering and facilitate their transition to a 
better realm of existence. This belief highlights the importance of familial ties and the moral 
law of karma within Buddhist teachings. Beliefs about Pretas (hungry ghosts) and the realms 
of existence in Buddhism illustrate the principle of karma and its influence on the cycle of 
rebirth (saṃsāra). Pretas are condemned to suffer from insatiable hunger and thirst, and 
their suffering can only be alleviated through the transfer of merit (puññānumodanā) by 
living relatives. The physical characteristics of Pretas vary according to the specific karmic 
actions committed, In Thai society, there is a strong cultural belief in rituals dedicated to 
transferring merit to Pretas, such as Bun Khao Sak, Bun Khao Pradap Din, etc., Merit-making 
activities reinforce ethical conduct, awareness of karma, and mindful living. They also play 
an important role in instilling moral values in younger generations, contributing to the 
cultivation of a virtuous and ethically grounded society in the future. 
 
Keywords: Belief, Preta, Realm of Existence, Buddhism 
 
บทนำ 

พระพุทธศาสนามีคำสอนสองระดับ ได้แก่ ระดับโลกิยะ ซึ่งเป็นแนวทางการดำเนินชีวิตของคฤหัสถ์ใน
การประกอบอาชีพ ดูแลครอบครัว และอยู่ร่วมกับสังคมอย่างเกื้อกูล และระดับโลกุตตระ ซึ่งเป็นอุดมคติสูงสุด 
มุ่งสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์โดยสิ้นเชิง คำสอนทั้งสองระดับจึงทำหน้าที่เป็นกรอบการดำเนินชีวิตที่ส่งเสริม
ความสุข ความเจริญ และความสงบสุขทั้งในระดับบุคคล ครอบครัว สังคม และประเทศชาติ พระสงฆ์ในฐานะ



1803 การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 1801-1808. 

ผู้สืบทอดพระศาสนามีหน้าที่เผยแผ่พระธรรมตามพุทธประสงค์ ดังปรากฏในปฐมพุทธดำรัสที่ทรงส่งพระ
อรหันตสาวกออกประกาศพระศาสนาเพื่อประโยชน์และความสุขแก่ชนหมู่มาก (พระไตรปิฎกภาษาไทย  
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

วิถีชีวิตของสังคมไทยโดยพื้นฐานยังคงได้รับอิทธิพลจากหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา ผสมผสาน
กับวัฒนธรรมและประเพณีดั้งเดิมที่สืบทอดมาแต่โบราณ โดยเฉพาะความเชื่อและพิธีกรรมในศาสนาพราหมณ์
ซึ่งเคยแพร่หลายในภูมิภาคสุวรรณภูมิ และยังส่งอิทธิพลต่อโครงสร้างความเชื่อของสังคมไทยจนถึงปัจจุบัน 
(พระภัทธชาพงษ์ สิริภทฺโท (ก่ำชัยภูมิ), 2556) ประเด็นความเชื่อเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดเป็นข้อถกเถียง
สำคัญในสังคม พระพุทธองค์ทรงอธิบายกำเนิดของสัตว์ไว้ในมหาสีหนาทสูตรว่า สัตว์โลกมีการเกิดในกำเนิด 4 
ประเภท ได้แก่ อัณฑชโยนิ ชลาพุชโยนิ สังเสทชโยนิ และโอปปาติกโยนิ ซึ่งครอบคลุมตั้งแต่สัตว์ มนุษย์ ไป
จนถึงเทวดา เปรต และสัตว์นรก (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ความเข้าใจผิดว่ามนุษย์ตายแล้วสูญสิ้น เช่น ความเชื่อของพระเจ้าปายาสิในสมัยพุทธกาล ได้รับการ
ชี้แจงโดยพระกุมารกัสสปเถระว่า การไม่อาจเห็นภพภูมิอื่นมิได้หมายความว่าสิ่งนั้นไม่มีอยู่ เปรียบได้กับคนตา
บอดสีที่ไม่อาจเห็นดวงอาทิตย์หรือดวงจันทร์ แม้สิ่งเหล่านั้นจะมีจริงก็ตาม (สุชีพ ปุญญานุภาพ , 2537) 
หลักฐานสำคัญในพระพุทธศาสนายืนยันว่า สัตว์โลกหลังความตายย่อมไปสู่สุคติหรือทุคติตามอำนาจแห่งกรรม 
ดังพุทธพจน์ในคัมภีร์ธรรมบทที่แสดงให้เห็นความสัมพันธ์ระหว่างกรรมกับภพภูมิ ได้แก่ สวรรค์ นรก เปตวิสัย 
และปรินิพพาน (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 ) การเกิดเป็นเปรตมีสาเหตุ
สำคัญจากอกุศลกรรมที่มีรากเหง้าจากราคานุสัย ปฏิฆานุสัย และอวิชชานุสัย ซึ่งเป็นกิเลสที่ครอบงำจิตใจ  
ทำให้สัตว์โลกเสวยผลแห่งทุกข์ในเปตวิสัย ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสถึงผลของปาณาติบาตและมิจฉาทิฏฐิว่า
เป็นเหตุให้ไปเกิดในนรก เดรัจฉาน และเปตวิสัย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539; พระมหารบ ธัมมธโร, 2547) 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา เพื่อทำ
ความเข้าใจหลักธรรมเชิงลึก และเสนอแนวทางการนำเสนอเรื่องเปรตในบริบทสังคมไทยร่วมสมัยให้เกิด
ประโยชน์เชิงจริยธรรม การพัฒนาจิตใจ และการอยู่ร่วมกันอย่างมีสติปัญญา 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
 1) เพื่อศึกษาเปรตที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
 2) เพื่อศึกษาหลักกรรมที่ทำให้เกิดเป็นเปรตในเปรตวิสัย 
 3) เพื่อศึกษาความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
 
วิธีดำเนินการวิจัย  

การศึกษาครั้งนี้ เป็นการศึกษาวิเคราะห์เปรตในเปตวัตถุเป็นการวิจัยเอกสาร  (Documentary 
Research)  โดยมีวิธีการดำเนินการวิจัยตามลำดับ ดังนี ้
 1 . เอกสารชั้ น ป ฐมภู มิ  ได้ แก่  พ ระ ไตรปิ ฎก  ฉบั บภาษ าไทย  มหาวิท ยาลั ยมหาจุฬ า 
ลงกรณราชวิทยาลัย ปีพุทธศักราช 2539  



1804 การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 1801-1808. 

 2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถา ฏีกา อนุฏีกา พจนานุกรมศัพท์ เอกสารงานวิชาการ หนังสือ 
งานวิจัย งานเขียน บทความวิชาการ วารสาร สื่อออนไลน์ และสื่ออื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง 
 3. นำข้อมูลจากทั้ งสองแหล่ งข้ างต้น  มาวิ เคราะห์  แล้ วนำเสนอในรูปการณ์ พรรณ นา 
เชิงวิเคราะห์ (Analytical Description) ประกอบกับทรรศนะแนวความคิดเห็นของผู้วิจัย 
 4. สรุปผลของการศึกษาวิจัยและนำเสนอข้อมูลในรูปแบบพรรณนาต่อไป 
 
กรอบแนวคิดของการวิจัย 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
ผลการวิจัย 
 1. เปรตที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

ในพระพุทธศาสนาเถรวาท เปรตหมายถึงผู้ที่เสียชีวิตแล้วไปเกิดในเปรตวิสัย ซึ่งมีรูปร่างน่ากลัว ซูบ
ผอม อดอยากหิวโหย และมีปากเล็กเท่ารูเข็ม ความเชื่อนี้ส่งผลต่อพิธีกรรมและประเพณีไทย เช่น พิธีศพ การ
ถวายสังฆทาน พิธีอนุโมทนา สงกรานต์ และสารทไทย ซึ่งส่งเสริมความกตัญญู ความเกรงกลัวต่อบาป ความมี
น้ำใจ และความผูกพันในครอบครัว เปรตมักปรากฏตามสถานที่ที่ไปเกิดเพื่อรอรับส่วนบุญจากญาติพี่น้อง 
ลักษณะรูปร่างของเปรตขึ้นอยู่กับกรรมที่เคยทำ เช่น ตัวสูงเท่าต้นตาลเพราะห้ามผู้อื่นทำบุญ ผอมโซจากการ
ทำแท้ง ท้องโตเพราะผิดคำสาบาน มือใหญ่เพราะตีพ่อแม่ และปากเล็กเพราะความตระหนี่ เปรตต้องทนทุกข์
จากความหิวโหยตลอดเวลา หากไม่ได้รับส่วนบุญจะต้องกินสิ่งปฏิกูลของตนเองตามผลกรรม แนวคิดเรื่องภพ
ภูมิในพระพุทธศาสนายืนยันว่าการเกิดและตายเป็นวงจรที่สัตว์ทั้งหลายต้องเวียนว่ายตามกรรม โดยมีภพภูมิ
ต่าง ๆ ตามหลักจักรวาลวิทยา ที่ 
เกิดขึ้นและดับไปตามกฎไตรลักษณ ์
           2 . หลักกรรมที่ทำให้เกิดเป็นเปรตในเปรตวสิัย  

ในพระพุทธศาสนาเถรวาท เรื่องราวของเปรตปรากฏขึ้นเพื่อเป็นคติเตือนใจเกี่ยวกับผลแห่งกรรม และ
เพื่อส่งเสริมให้ผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่ตระหนักถึงความสำคัญของการทำบุญอุทิศส่วนกุศลแก่ผู้ล่วงลับ คำว่า  "เปรต" 
นั้นมีความหมายสองประการ คือ หมายถึงผู้ที่เสียชีวิตไปแล้วโดยทั่วไป และหมายถึงผู้ที่ต้องไปเกิดในภพภูมิ
เปรต อันเป็นภพที่เต็มไปด้วยความทุกข์ทรมานอันเนื่องมาจากกรรมที่ตนเองได้กระทำไว้ในอดีต  เปรตแต่ละ

 
เปรตทีป่รากฏในคัมภีรพ์ระพุทธศาสนา 

หลกักรรมที่ท  ำใหเ้กิดเป็น
เปรตในเปรตวิสยั 

ควำมเชื่อเรื่องเปรตกบัภพภมูิใน
พระพทุธศำสนำ 

สรุปผลการวจิัย 



1805 การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 1801-1808. 

ประเภทมีรูปร่างลักษณะและความทุกข์แตกต่างกันไปตามกรรมที่เคยทำ เช่น เปรตที่มีรูปร่างสูงโย่งเท่าต้นตาล 
มือใหญ่ ผอมโซ คอยาว และปากเล็กเท่ารูเข็มเป็นผลจากการห้ามผู้อื่นทำบุญ มีนิสัยตระหนี่ถี่เหนียวและริษยา
ผู้อื่น เปรตที่มีร่างกายเน่าเปื่อย ส่งกลิ่นเหม็นเกิดจากการพูดจาว่าร้าย ปากไม่สำรวม เคยใส่ร้ายป้ายสีผู้อื่น  
เปรตที่ต้องกินของสกปรก เช่น อุจจาระ ปัสสาวะ เลือด และหนองเกิดจากกรรมที่เคยด่าว่าสมณพราหมณ์ 
หรือขัดขวางการทำบุญของผู้อื่น เปรตที่ได้รับความทุกข์ทรมานจากความหิวโหยตลอดเวลาเนื่องจากในอดีตไม่
เคยให้ทานแก่ผู้ที่ตกทุกข์ได้ยาก เปรตที่ฉีกเนื้อของตัวเองกินมาจากกรรมที่เคยเบียดเบียนชีวิตผู้อื่นหรือฆ่าสัตว์ 
ผลกรรมที่นำไปสู่การเกิดเป็นเปรต ตามหลักพระพุทธศาสนา การกระทำที่นำไปสู่การเกิดเป็นเปรตมัก
เกี่ยวข้องกับพฤติกรรมที่ผิดศีล ขาดเมตตา และก่อให้เกิดความเดือดร้อนแก่ผู้อื่น โดยเฉพาะกรรมที่เกิดจาก
วาจาและการเบียดเบียน เช่น การด่าว่าสมณพราหมณ์หรือผู้ทรงศีล การกล่าวคำหยาบ พูดจาให้ร้าย ส่อเสียด 
หรือยุยงให้เกิดความแตกแยก การขัดขวางหรือห้ามผู้อื่นทำบุญ การโกหกหรือหลอกลวงเพื่อหวังผลประโยชน์ 
การเบียดเบียนพ่อแม่หรือผู้มีพระคุณ  แม้ว่าเปรตจะต้องรับผลกรรมของตนเอง แต่ตามคติความเชื่อใน
พระพุทธศาสนา เปรตสามารถรับส่วนบุญที่ญาติพี่น้องอุทิศไปให้ได้ จึงเกิดประเพณีทำบุญอุทิศให้ผู้ตาย เช่น  
การทำบุญในวันพระ วันสารทไทย หรือเทศกาลสงกรานต์ การถวายสังฆทาน อุทิศให้เปรต การกรวดน้ำแผ่
เมตตา เพื่อส่งส่วนบุญกุศลให้ผู้ล่วงลับ การทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้เปรตเชื่อว่าจะช่วยให้พวกเขาพ้นจากความ
ทุกข์ และสามารถไปเกิดในภพภูมิที่ดีขึ้น ดังนั้น แนวคิดเรื่องเปรตจึงเป็นทั้งคำสอนทางศาสนาและเป็นเครื่อง
เตือนใจให้มนุษย์ระมัดระวังในการกระทำของตนเอง ไม่สร้างกรรมที่นำไปสู่ความทุกข์ในภายภาคหน้า 
 3. ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพทุธศาสนา 

ความเชื่อเรื่องเปรตและภพภูมิในพระพุทธศาสนาแสดงให้เห็นถึงหลักกรรมที่ส่งผลต่อการเกิดใหม่ 
กรรมที่ทำให้ไปเกิดเป็นเปรตนั้นต้องเป็นการกระทำที่มีเจตนา ไม่ว่าจะโดยตรงหรือโดยอ้อม แม้บางครั้งอาจ
เกิดขึ้นจากความประมาทแต่ก็ยังถือว่าเป็นกรรมที่ส่งผลให้ต้องไปเกิดในภพภูมิเปรต ลักษณะของเปรตมีความ
แตกต่างกันตามกรรมที่ทำไว้ เปรตบางประเภทอาศัยอยู่รอบเมืองราชคฤห์ บางกลุ่มอยู่กลางสมุทร บนยอดเขา 
หรือในป่าลึก โลกของเปรตเต็มไปด้วยความทุกข์ทรมานจากความหิวโหย ไม่สามารถกินอาหารปกติได้ ต้อง
อาศัยส่วนบุญจากญาติพี่น้องที่อุทิศให้ หากไม่ได้รับบุญก็ต้องกินของสกปรกหรือแม้แต่ร่างกายของตนเอง 
ความเชื่อของคนไทยยังกล่าวถึงรูปร่างของเปรตที่สะท้อนถึงกรรมในอดีต เช่น เปรตที่สูงเท่าต้นตาลเพราะห้าม
คนอื่นทำบุญ ผอมโซเพราะเคยทำแท้ง ท้องโตเพราะผิดคำสาบาน มือใหญ่เพราะตีพ่อแม่ และปากเล็กเท่ารู
เข็มเพราะมีจิตริษยาและความตระหนี่ เปรตจึงมักปรากฏตัวในพิธีกรรมหรืองานบุญเพื่อรอรับส่วนบุญเพื่อ
คลายความทุกข์และเปลี่ยนภพภูมิในชาติหน้าความเชื่อเกี่ยวกับการสืบเชื้อสายและความสัมพันธ์ระหว่าง
บุคคลในครอบครัวในสังคมไทยมีความสำคัญอย่างยิ่ง โดยเฉพาะการอุทิศส่วนบุญให้แก่บรรพบุรุษและผู้ที่
ล่วงลับไปแล้ว เช่น การทำบุญในงานบุญต่าง ๆ และการทำพิธีทางศาสนาเพื่อช่วยเหลือวิญญาณที่ยังไม่
สามารถพ้นจากทุกข์ในภพเปรตได้ เช่น บุญข้าวสากและบุญข้าวประดับดินในภาคอีสาน หรือบุญชิงเปรตใน
ภาคใต้ ซึ่งเป็นการช่วยบรรเทาความทุกข์ทรมานให้กับเปรตที่ เกิดจากการกระทำผิดในอดีตชีวิต ใน
พระพุทธศาสนา เปรตถือเป็นสัตว์ที่เกิดในภพภูมิ "เปตวิสัย" ซึ่งเป็นอบายภูมิ ที่เปรตจะได้รับผลกรรมที่ตนเอง
ได้กระทำมาในชีวิตก่อน เช่น การฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ หรือการประพฤติผิดในกาม และจะต้องทนทุกข์
ทรมานจากการไม่ได้รับอาหารที่เหมาะสม เช่น สิ่งปฏิกูลจากร่างกายของตนเอง แต่เปรตสามารถรับส่วนบุญ
จากการทำบุญที่ผู้มีชีวิตอุทิศให้ได้ ซึ่งเป็นการช่วยบรรเทาความทุกข์ให้แก่พวกเขาและช่วยให้เปรตได้พ้นจาก



1806 การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 1801-1808. 

ความทุกข์ทรมานในภพเปรต การทำบุญอุทิศให้แก่ผู้ตายมีความสำคัญในการแสดงความกตัญญูและเพื่อให้
ผู้ตายได้รับผลบุญที่สามารถช่วยให้พวกเขาพ้นจากความทุกข์ในภพเปรตและไปเกิดในภพภูมิที่ดีขึ้นได้ 
นอกจากนี้ยังเป็นการเสริมสร้างกุศลให้กับผู้ที่ทำบุญด้วย ดังนั้นการอุทิศส่วนบุญให้แก่เปรตจึงถือเป็นการ
กระทำที่มีประโยชน์ทั้งในเชิงจิตใจและทางสังคม ในการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในครอบครัวและชุมชน  การ
ทำบุญอุทิศให้เปรตเป็นแนวปฏิบัติสำคัญในสังคมไทย โดยเชื่อว่า การปฏิบัติตามคำสอนทางศีลธรรมและการมี
สติในการดำเนินชีวิต เช่น การรักษาศีล 5 ที่จะช่วยป้องกันการกระทำที่อาจส่งผลให้เกิดกรรมที่ไม่ดีในอนาคต 
ซึ่งจะช่วยหลีกเลี่ยงการเกิดในภพภูมิที่เป็นทุกข์ เช่น การทำบุญเพื่ออุทิศส่วนบุญให้แก่ผู้ล่วงลับ ซึ่งช่วย
เสริมสร้างความรักและความผูกพันในครอบครัว และทำให้ผู้ทำบุญได้สะสมกุศล. ความเชื่อนี้ทำให้มนุษย์
ตระหนักถึงความไม่แน่นอนและความไม่ถาวรของชีวิต การกระทำในวันนี้มีผลในอนาคต จึงช่วยกระตุ้นให้ผู้คน
ใช้ชีวิตอย่างมีคุณค่าและไม่ประมาท ความเชื่อเรื่องเปรตช่วยเสริมสร้างความรักในครอบครัวและความเคารพ
บรรพบุรุษ ซึ่งสะท้อนถึงค่านิยมที่มีความสำคัญในสังคม เช่น การทำบุญให้แก่ผู้ล่วงลับ. การเรียนรู้และสอน
ความดีให้กับเยาวชนเป็นการสอนเยาวชนถึงผลกรรมจากการกระทำที่ไม่ดี และการฝึกฝนให้พวกเขามีความ
เคารพในหลักธรรมและความดี เพื่อพัฒนาทัศนคติที่ดีต่อชีวิตและสังคม. 

 
อภิปรายผล 
 ผลการศึกษาพบว่า เปรตเป็นภพภูมิหนึ่งที่ปรากฏอย่างชัดเจนในคัมภีร์พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะ
พระไตรปิฎกและคัมภีร์เปรตวัตถุ ซึ่งอธิบายเปรตในฐานะสัตว์ผู้เสวยผลแห่งอกุศลกรรมจากการกระทำในอดีต 
เปรตมีลักษณะทางกายภาพและสภาพความเป็นอยู่ที่แตกต่างกันไปตามกรรมที่ได้กระทำไว้ เช่น ความหิว
กระหาย รูปร่างพิกลพิการ หรือการถูกทรมาน สภาพดังกล่าวมิได้เป็นเพียงการบรรยายชีวิตหลังความตาย 
หากแต่ทำหน้าที่เป็นบทเรียนทางศีลธรรมเพื่อเตือนใจมนุษย์ให้ตระหนักถึงผลแห่งการกระทำในชีวิตปัจจุบัน 
สอดคล้องกับการศึกษาของพระมหาประวิทย์ วิสุทฺโธ (2548) ที่ชี้ให้เห็นว่า เปรตส่วนใหญ่ต้องทุกข์ทรมานจาก
ความหิวกระหาย และมีสภาพที่สะท้อนบุพกรรมอย่างชัดเจน 

เมื่อพิจารณาในมิติของหลักกรรม พบว่า การเกิดเป็นเปรตมีสาเหตุสำคัญจากกรรมชั่วที่ประกอบด้วย
ความตระหนี่ ขาดเมตตา การเบียดเบียน และการละเมิดศีลธรรมทั้งทางกาย วาจา และใจ เช่น การฆ่าสัตว์ 
การพูดเท็จ การหลอกลวง การไม่ให้ทาน และการไม่กตัญญูกตเวที กรรมเหล่านี้ส่งผลให้ผู้กระทำต้องไปเกิดใน
เปรตวิสัย โดยเปรตแต่ละตนมีลักษณะเฉพาะที่สะท้อนผลกรรมของตนเองอย่างเป็นรูปธรรม การยกเรื่องเปรต
ขึ้นสอนในพระพุทธศาสนาจึงมิใช่เพื่อสร้างความหวาดกลัว หากแต่เป็นการเตือนสติให้มนุษย์ไม่ประมาทใน
กรรม สอดคล้องกับผลการศึกษาของพระอธิการชัยรัตน์ ญาณวีโร (2553) ที่พบว่า เปรตเป็นผู้ได้รับผลแห่ง
กรรมชั่ว และมีเพียงเปรตบางประเภทเท่านั้นที่สามารถรับส่วนบุญจากญาติได้  ในเชิงโครงสร้างทางธรรม 
ความเชื่อเรื่องเปรตสัมพันธ์โดยตรงกับหลักภพภูมิในพระพุทธศาสนา ซึ่งอธิบายวัฏสงสารผ่านไตรภูมิ ได้แก่ 
กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ โดยเปรตจัดอยู่ในอบายภูมิ อันเป็นภพแห่งความทุกข์ ความเชื่อนี้ทำหน้าที่
เชื่อมโยงหลักกรรมกับผลของกรรมอย่างเป็นเหตุเป็นผล และถูกนำมาหล่อหลอมเป็นกรอบจริยธรรมใน
สังคมไทยผ่านประเพณีการทำบุญอุทิศส่วนกุศล การแสดงความกตัญญูต่อบรรพบุรุษ และการดำรงตนใน
ศีลธรรม สอดคล้องกับพระครูวิจิตรธรรมทร (2561) ที่อธิบายโครงสร้างภพภูมิในพระไตรปิฎก และพระสุขลีม 
ธมฺมรโต (2560) ที่ชี้ให้เห็นบทบาทของการอุทิศส่วนบุญในบริบทวัฒนธรรมและสังคม 



1807 การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 1801-1808. 

จากผลการศึกษาจึงอภิปรายได้ว่า เปรตมิใช่เพียงภาพแทนของสัตว์นรกในเชิงปรัมปรา หากแต่เป็นสื่อ
ธรรมที่สะท้อนหลักเหตุและผลของกรรมอย่างลึกซึ้ง ช่วยปลูกฝังความสำนึกทางศีลธรรม กระตุ้นให้มนุษย์ละ
เว้นความชั่ว ทำความดี มีเมตตา และดำเนินชีวิตอย่างไม่ประมาท เพื่อหลีกเลี่ยงอบายภูมิและมุ่งสู่ความเจริญ
ทั้งทางโลกและทางธรรม 
 
สรุป 
 แนวคิดเรื่องภพภูมิในพระพุทธศาสนาหมายถึงดินแดนที่เป็นที่เกิดของสรรพสัตว์ ซึ่ง
แบ่งออกเป็นสามประเภทหรือที่เรียกว่าไตรภูมิ ได้แก่ กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ หลักกรรมที่ทำ
ให้เกิดเป็นเปรตในเปรตวิสัยที่ส่งผลให้ไปเกิดในภพภูมิเปรต ซึ่งเต็มไปด้วยความทุกข์ทรมานจาก
การหิวโหย เปรตมีรูปร่างและความทุกข์ที่แตกต่างกันตามกรรมที่ทำไว้ การทำบุญอุทิศให้เปรต
เป็นการช่วยให้พวกเขาได้รับส่วนบุญเพื่อบรรเทาความทุกข์และเปลี่ยนภพภูมิไปสู่สถานะที่ดีขึ้น 
ความเชื่อนี้สะท้อนถึงความสัมพันธ์ในครอบครัวและการตระหนักถึงผลกรรมในพระพุทธศาสนา , 
ความเชื่อเรื่องเปรตและภพภูมิในพระพุทธศาสนาแสดงให้เห็นถึงหลักกรรมที่ส่งผลต่อการเวียน
ว่ายตายเกิด เปรตต้องทนทุกข์จากความหิวโหยและได้รับส่วนบุญจากญาติเท่านั้นจึงจะบรรเทา
ทุกข์ได้ ลักษณะของเปรตแตกต่างกันตามกรรม สังคมไทยมีความเชื่อในพิธีกรรมการอุทิศส่วนบุญ
เพื่อช่วยเปรต เช่น บุญข้าวสาก บุญข้าวประดับดิน เป็นต้น การทำบุญอุทิศยังช่วยส่งเสริมศีลธรรม 
ความสำนึกในกรรม และการดำเนินชีวิตอย่างไม่ประมาท ทั้งยังเป็นการปลูกฝังคุณธรรมแก่
เยาวชนเพื่อสร้างสังคมที่ดีและมีคุณค่าในอนาคต. 
 
ข้อเสนอแนะ 
 1. ข้อเสนอแนะทั่วไป  

ในการศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตและภพภูมิในพระพุทธศาสนา ควรมีการส่งเสริมให้เด็กและ
เยาวชนไทย รวมถึงประชาชนทั่วไป ได้ศึกษาและเข้าใจหลักการดังกล่าวอย่างถูกต้อง พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญ
ในการเผยแผ่คำสอนของพระพุทธศาสนา และควรให้การอบรมสั่งสอนแก่ประชาชน เพื่อให้เกิดความเข้าใจที่
ถูกต้อง รวมถึงการประชาสัมพันธ์และเชิญชวนให้ร่วมกันบูชาบรรพบุรุษ โดยเน้นถึงความสำคัญของการตอบ
แทนบุญคุณและปลูกฝังความกตัญญูกตเวที การส่งเสริมให้รู้คุณและตอบแทนบุญคุณของผู้อื่นด้วยใจบริสุทธิ์ 
จะช่วยเสริมสร้างสังคมที่ยกย่องคนดี และเป็นแบบอย่างที่ดีให้แก่คนในสังคม.  

2. ข้อเสนอแนะเพื่อการต่อยอดงานวิจัย 
ในการวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้ศึกษาการวิเคราะห์วิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 

ผู้ที่มีความสนใจที่จะทำวิจัยเกี่ยวกับการวิเคราะห์วิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
สามารถวิเคราะห์ในประเด็น ดังต่อไปน้ี 

1) ศึกษาความเช่ือความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิตามหลักพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในประเพณีอื่น ๆ  
2) ศึกษาความเช่ือเรื่องเปรตกับภพภูมิทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในประเพณีภูมิต่าง ๆ 



1808 การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องเปรตกับภพภูมิในพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2568. 5(3), 1801-1808. 

เอกสารอ้างอิง 
พระครูวิจิตรธรรมทร (เรียน ติสฺสวํโส). (2561). การวิเคราะห์แนวคิดภพภูมิในพระไตรปิฎกที่ปรากฏในไตร
พระร่วง. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา.  
            บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระภัทธชาพงษ์ สิริภทฺโท (กำ่ชัยภูมิ). (2556). การศึกษาหลักพุทธธรรมที่ปรากฏในบทสูตรขวัญ อีสาน 
            วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่  9. 
             กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั.   
พระมหาประวิทย์ วิสุทฺโธ (ปานทอง). (2548). ศึกษาวิเคราะห์เรื่อง เปรตในคัมภีร์ของพระพุทธ ศ าส น า เถ ร 
             วาท.  วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 
พระมหารบ ธัมมธโร. (2547). มโนทัศนเกี่ยวกับความตายในพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธอักษรศาสตรมหา

บัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
พระสุขลีม ธมฺมรโต (วิน). (2560). ศึกษาอิทธิพลของประเพณี  “บุญพจุมบิณฑ” ที่มีต่อชาวพุทธ 
 ในกัมพูชา. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง 
            กรณราชวิทยาลัย. 
พระอธิการชัยรัตน์ ญาณวีโร (สิทธิศักดิ์). (2553). ศึกษาความเชื่อเรื่องเปรตที่ปรากฏในประเพณ ีการทำบุญ 
            ของชาวอีสาน: กรณีศึกษาประเพณีการทําบุญขา้วประดับดินและบุญข้าวสาก. วิทยานิพนธ์พุทธ 
            ศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
สุ ชี พ  ปุ ญ ญ า นุ ภ า พ .  (2 5 4 3 ) . พ ร ะ ไต ร ปิ ฎ ก ฉ บั บ ส ำ ห รั บ ป ร ะ ช า ช น . พิ ม พ์ ค รั้ ง ที่  1 5 .  
            กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.   


