
410 
 

คติความเชื่อเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  
แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 

Beliefs about the Buddhist "Kong Boon" at Muang Phon 
Thong, Champasak Province, Lao PDR 

 

พระเอ็บ อสฺสาโร (ศรีสุวงศ์) 
Phar Eb Assaro (Sisouvong) 

พระครูวาปีจันทคุณ 
Pharkhruvapeechanthakhun  

พระอธิการนัฐวุฒิ สิริจนฺโท (ศรีจนัทร์) 
Pharadikarn Natthawut Siricando (Srican)  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอ็ด  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Roi Et Buddhist College 

Email: noysrivong@gmail.com 
 
 
 

 
Received: 24 May 2024; Revised: 31 August 2024; Accepted: 31 August 2024 

 
 

บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ดังนี้ 1) เพ่ือศึกษาคติความเชื่อเกี่ยวกับกองบุญในชุมชนเขตเก่าเกิ่ง 
เมืองโพนทอง แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 2) เพ่ือวิเคราะห์คติความเชื่อเกี่ยวกับกองบุญทางพระพุทธศาสนา ใน
เขตเก่าเกิ่ง เมืองโพนทอง แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ กลุ่มเป้าหมาย 25 รูป/คน 
เครื่องมือวิจัยคือแบบสัมภาษณ์ วิเคราะห์ข้อมูลและน าเสนอผลการวิเคราะห์โดยวิธีพรรณนาความ  

ผลการวิจัยพบว่า 
ความเป็นมาของกองบุญไม่ปรากฏหลักฐานที่แน่ชัด แต่เป็นการสืบสานประเพณีโดยผู้สูงอายุในชุมชน

ต่อๆ กันมา กองบุญเป็นชื่อของวัตถุทานที่คนลาวชาวพุทธใช้เรียกในเวลาจะท าบุญ ซึ่งกองบุญนั้นในอดีต
เจ้าภาพจะจัดเตรียมเอง แต่ปัจจุบันนิยมซื้อตามร้านจ าหน่ายเครื่องสังฆภัณฑ์ กองบุญจะมีความประณีต
แตกต่างกันตามฐานะของเจ้าภาพ กองบุญแบ่งเป็น 4 ประเภท ได้แก่ 1) กองบุญบวช 2) กองบุญกฐิน 3) กอง
บุญฮดสรง 4) กองบุญแจกข้าว องค์ประกอบของกองบุญเช่น กองบุญบวช มีเครื่องกองบุญหลักคือ บริขาร 8 
เป็นต้น สัญลักษณ์ของกองบุญ เช่น ธงจระเข้ หมายถึง ความโลภ เป็นต้น การถวายกองบุญ เช่น กองบุญกฐิน
ถวายก่อนที่พระสงฆ์จะอปโลกน์ภิกษุองค์ใดองค์หนึ่งในวัดเป็นผู้รับกฐิน เป็นต้น คติความเชื่อเกี่ยวกับกองบุญ
ทางพระพุทธศาสนา ในเขตเก่าเกิ่ง เมืองโพนทอง แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว มี 5 ประเด็นส าคัญ ได้แก่ 1) การ
เวียนว่ายตายเกิด 2) การอุทิศบุญให้แก่เปตชนและการรับส่วนบุญของเปตชน 3) การแสดงความกตัญญูต่อ
ญาติผู้วายชนม์ 4) การท านุบ ารุงพระพุทธศาสนา 5) การสืบทอดอายุพระพุทธศาสนา  
 
ค าส าคัญ: คติความเชื่อ, กองบุญ, พระพุทธศาสนา 
 



411 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

Abstract  
This research has objectives as follows: 1) to study the beliefs about merit-making 

(Kong Boon) in the community of Kao Keng, Phon Thong District, Champasak Province, Lao 
PDR ; 2) to analyze the beliefs about merit-making (Kong Boon) in Buddhism in Kao Keng, 
Phon Thong District, Champasak Province, Lao PDR. This research is qualitative research with 
25 monks/people. The research instrument is an interview form. The data is analyzed and 
the results are presented in a descriptive method. 

The research results found that: 
There is no clear evidence of the origin of merit-making (Kong Boon), but it is a 

tradition passed down by the elderly in the community. Merit-making (Kong Boon) is the 
name of the offerings that Lao Buddhists use when making merit. In the past, the host 
prepared the merit-making (Kong Boon) by themselves, but nowadays, they prefer to buy 
them from shops selling religious supplies. Merit-making (Kong Boon) will have different 
levels of delicacy depending on the status of the host. Merit-making (Kong Boon) is divided 
into 4 types: 1) Ordination Merit-making, 2) Kathin Merit-making, 3) Hod Song Merit-making, 
and 4) Rice-giving Merit-making. Components of merit such as the ordination merit, the main 
items of merit are the 8 requisites, etc. The symbol of the merit making, such as the 
crocodile flag, represents greed, etc. The offering of merit making, such as the Kathina merit 
making, is offered before the monks ordain a monk in the temple as the recipient of the 
Kathina, etc. The beliefs regarding merit in Buddhism in the old area of Kao Keng, Phonthong 
City, Champasak Province, Lao PDR have 5 important issues: 1) reincarnation, 2) dedicating 
merit to Petachana and receiving a share of merit from Petachana, 3) expressing gratitude to 
died relatives, 4) preserving Buddhism, 5) continuing the age of Buddhism. 

 
Keywords: Beliefs, Kong bun, Buddhist  
 
บทน า  

ลาวเป็นแหล่งอารยธรรมที่ส าคัญแห่งหนึ่งของเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ และเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีความ
เจริญรุ่งเรืองมานับพันปี มีขนบธรรมเนียมประเพณีเป็นของตนเอง อันมีพ้ืนฐานมาจากศรัทธาความเชื่อทาง
พระพุทธศาสนานิกายเถรวาท อันเป็นความเชื่อที่ได้ปลูกฝังกันมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน โดยประเพณี และ
วัฒนธรรมต่างๆ ของลาวเกือบทั้งหมดล้วนเกี่ยวเนื่องด้วยพระพุทธศาสนา (พระครูอาทรวชิรกิจ, 2560) เพราะ
เมื่อก่อนชนชาติลาวเคยนับถือพระพุธศาสนาแบบมหายานมาก่อนพายหลังได้เปลี่ยนมารับเอาพระพุทธศาสนา
เถรวาทแบบกัมพูชา จากนั้นจึงรับเอาหลักค าสอนพระพุทธศาสนาเถรวาทจากประเทศไทยจนถึงปัจจุบัน  ด้วย
เหตุนี้ชนชาติลาวจึงมีความผูกพันกับพระพุทธศาสนาอย่างยาวนานจนกลายเป็นวิถีพุทธ และก่อให้เกิดเป็น
วัฒนธรรมตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน (มหาสีลา วีระวงส์, 2553) ลาวประกอบไปด้วย 3 ชนชาติใหญ่ๆ ได้แก่ ลาว
เทิ่ง ลาวลุ่ม ลาวสูง สามกลุ่มใหญ่เหล่านี้เรียกว่าชนชาติลาว ในทางหลักการ แนวทางปฏิบัติ การด าเนินชีวิต
ตามหลักความเชื่อ และศรัทธาของชาวลาวที่มีต่อพระพุทธศาสนานั้น ลาวประมาณร้อยละ 75 นับถือศาสนา
พุทธ ร้อยละ 16-17 นับถือผี ซึ่งเป็นความเชื่อดั้งเดิมตามแต่ละท้องถิ่น ที่เหลือเป็นคริสต์ มุสลิม และอ่ืนๆ ชาว



412 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

ลาวโดยทั่วไปเป็นพุทธศาสนิกชนผู้หนักแน่นในจารีตประเพณี มีความเคารพนับถือพระสงฆ์อย่างสูง แต่ความ
นับถือนั้นมีความเชื่อผีสาง เทวดา ปะปนอยู่มาก กล่าวได้ว่าพุทธศาสนากับความนับถือผีสางได้ผสมกลมกลืน
กันอย่างสนิท (ประชัน ชะชิกุล และพระครูธรรมาภิสมัย, 2560) ประเพณีการท าบุญของคนลาวที่นับถือ
พระพุทธศาสนานั้นมีให้เห็นทั่วไปตลอดทั้งปี ซึ่งผู้ท าวิจัยเป็นประชากรคนลาวคนหนึ่ง ที่มีความผูกพันธ์กับ
วัฒนธรรมประเพณีเป็นอย่างดี ตั้งแต่เล็กจนโต ได้เข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนานับครั้งไม่ได้  แต่ทุกครั้งที่คนลาว
จัดงานผู้ท าวิจัยได้สังเกตุเห็นสิ่งหนื่งที่ผู้จัดงานต้องเอาเข้ามาร่วมในพิธีด้วย และขาดไม่ได้ สิ่งนั้นเรียกว่า “กอง
บุญ” 

 กองบุญนี้พุทธศาสนิกชนชาวลาวมีความเชื่อว่า เป็นวัตถุพยาน เป็นเสาหลักของบุญทั้งหลาย และ
เป็นต้นชื่อของบุญด้วย ฉะนั้นทุกครั้งที่คนลาวมีการท าบุญ จัดต้องมีสิ่งนี้เข้ามาร่วมในพิธีทุกครั้ง การท าบุญนั้น
ถึงจะสมบุญได้ ในกองบุญนั้นได้มีการตกแต่ง ประดับ ประดาอย่างสวยงาม อันสื่อให้เห็นถึง วิถีชีวิต ความเชื่อ 
ประเพณีและโครงสร้างทางสังคมของบรรพบุรุษ ตามคติความเชื่อของพุทธศาสนิกชนชาวลาว  อันได้รับ
อิทธิพลมาจากหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา ผสมผสานกับความเชื่อดั้งเดิม ด้วยรูปแบบกองบุญของคนลาว
นั้นมีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะที่น่าสนใจ และแฝงด้วยหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา ที่เรียกว่า “พุทธ
ธรรม”  ไม่ว่าจะเป็นวิธีการประดับตกแต่ง องค์ประกอบที่ใช้ในการตกแต่งกองบุญด้วย ซึ่งล้วนแต่มีพ้ืนฐานมา
จากศรัทธาความเชื่อทางพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น  

ด้วยความเชื่อของชาวลาวตั้งอดีตจนถึงปัจจุบันการด าเนินชีวิตได้ผูกติดกับธรรมชาติประกอบกับ 
ความเชื่อที่มีลักษณะเป็นการผสมผสานลัทธิความเชื่อทางศาสนา ซึ่งประกอบด้วย ศาสนาปฐมบรรพ์ ศาสนา
พราหมณ์ และพุทธศาสนาเข้ามามีบทบาทจนกลายเป็นวิถีชีวิตของชาวลาวที่นับถือพระพุทธศาสนา  ความเชื่อ
ที่อิงอยู่กับสภาพภูมิศาสตร์ ความเชื่อ สังคมวัฒนธรรมเหมือนกัน คือการนับถือบูชาธรรมชาติในส่วนที่กลุ่มชน
ต้องไปเกี่ยวข้องด้วย เนื่องจากการอาศัยและพ่ึงพาธรรมชาติเป็นหลักในด ารงชีวิต จึงท าให้คนลาวมีความเชึ่อ
ว่าผู้ที่มีบุญหรือผลบุญที่ได้รับทั้งโลกนี้และโลกหน้ายอมและท าบุญด้วยสิ่งของต่างๆ อันน าไปสู่รูปแบบการ
ตกแต่งและบริวารของกองบุญด้วย นอกจากนี้กองบุญนั้นยังมีการตกแต่งที่หลากหลายตามวิถีชีวิตของชุมชน
และสถานะของบุคคลที่ท าด้วย ชุมชนเก่าเกิ่งเป็นอีกชุมชนหนึ่งที่เก่าแก่ และเป็นที่ตั้งของเมื่องโพนทองเก่าซึ่ง
ปัจจุบันได้ย้ายไปที่ใหม่แล้ว ฉะนั้นชุมชนนี้จึ่งมีความหลากหลายเชื้อชาติเป็นชุมชนที่ติดแม่น้ าโขง มีภูเขาที่สูง
คือภูมะโรง และภูส่าเหล้า อันเป็นที่มาของต านานเรื่องเล่าคือท้าวบาเจียงและนางมะโรง 

ดังนั้นผู้วิจัย จึงมีความประสงค์ที่จะท าการศึกษาเรื่องกองบุญ  องค์ประกอบของกองบุญ อธิบาย
เหตุผลตามหลักพระพุทธศาสนา และเพ่ือวิเคราะห์คติความเชื่อเกี่ยวกับกองบุญทางพระพุทธศาสนา ในเขต
เก่าเก่ิง เมืองโพนทอง แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1.3.1 เพ่ือศึกษาคติความเชื่อเก่ียวกับกองบุญในชุมชนเขตเก่าเกิ่ง เมืองโพนทอง แขวงจ าปาสัก สปป.
ลาว 

1.3.2 เพ่ือวิเคราะห์คติความเชื่อเกี่ยวกับกองบุญทางพระพุทธศาสนา ในเขตเก่าเกิ่ง เมืองโพนทอง 
แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 

 
 
 
 



413 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

วิธีด าเนินงานวิจัย  
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) พ้ืนที่ในการเก็บข้อมูล คือ ชุมชนเขต

เก่าเก่ิงเมืองโพนทอง แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว กลุ่มเป้าหมายจ านวน 25 รูป/คน ดังนี้ 
1. พระสงฆ์                          จ านวน 6 รูป 
2. เจ้าภาพที่จัดงาน                          จ านวน  5  คน 
3. ผู้ตกแต่งหรือผู้จ าหน่ายกองบุญ          จ านวน   4  คน 
4. บุคคลทั่วไปที่เข้าร่วมงาน                 จ านวน   7 คน 
5. นักวิชาการและปราชญ์ชุมชน            จ านวน  3 รูป/คน 
เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยคือ แบบการสัมภาษณ์ (In-depth Interview ) โดยผู้วิจัยพัฒนาขึ้นตาม

กรอบเกี่ยวกับของการการตีความสัญลักษณ์ต่างๆ  ความเชื่อ เป็นแบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง 
(Structured Interview) ซึ่งมีสาระส าคัญในขั้นตอนของการสร้างและการตรวจสอบเครื่องมือเชิงคุณภาพนั้น 
ทางผู้วิจัยได้มีวิธีด าเนินการ ดังนี้ 

1. ท าการศึกษารวบรวมเอกสาร ข้อมูลจากหนังสือ บทความ งานวิจัย และเอกสารสิ่งตีพิมพ์ต่างๆ ที่
เกี่ยวข้องกับการท าบุญ 

2. น าข้อมูลที่ได้จากการศึกษาค้นคว้า มาวางโครงสร้างแบบสัมภาษณ์ โดยก าหนดขอบเขตเนื้อหา
ครอบคลุมตามวัตถุประสงค์ของงานวิจัย และกรอบแนวคิดของการวิจัย 

3. สร้างแบบสัมภาษณ์เกี่ยวกับงานวิจัยนี้ อันประกอบด้วย ชื่อ ต าแหน่งสถานที่ และและวัน/เดือน/ปี  
และข้อเสนอแนะ 

4. น าแบบสัมภาษณ์ท่ีสร้าง น าเสนอให้ผู้เชี่ยวชาญท าการตรวจความเที่ยงตรงของแบบสัมภาษณ์ 
5. ปรับแก้ไขตามค าแนะน าของผู้เชี่ยวชาญและน าไปลงพ้ืนที่สัมภาษณ์  
การเก็บรวบรวมข้อมูล มีวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลดังนี้ 
1. คณะผู้วิจัยด าเนินการวิเคราะห์เอกสารเกี่ยวกับสัญลักษณ์ต่างๆ ที่ปรากฎในกองบุญ 
2. คณะผู้วิจัยด าเนินการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interviews) ส าหรับผู้ที่เกี่ยวข้องโดยมีประเด็น

ที่ส าคัญ 
3. ด าเนินการจดบันทึก (Field Note) และบันทึกเสียงโดยใช้แทบบันทึกเสียง เพ่ือบันทึกข้อมูลที่ได้

จากการสัมภาษณ์เชิงลึก  
4. คณะผู้วิจัยด าเนินการวิเคราะห์และถอดบทเรียนจากการสนทนากลุ่มย่อยเพ่ือให้ได้รูปแบบ และ

ที่มาอันไปสู่การสร้างกองบุญรวมถึงเชื่อในทางพระพุทธศาสนา 
ผู้วิจัยด าเนินการวิเคราะห์ข้อมูลดังนี้ 
กระบวนการในการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์เจาะลึก (In-depthinterview) นั้น ผู้วิจัยได้

น าข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์เจาะลึก (in-depth interview) นั้น มาใช้ในกระบวนการวิเคราะห์และ
ประมวลผลข้อมูล โดยด าเนินการร่วมกับกระบวนการรวบรวมข้อมูลจากการศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากเอกสาร 
(Documentary research) โดยวิธีการวิเคราะห์ อันจะได้ด าเนินกระบวนการตามแนวทางการวิจัยเชิง
คุณภาพ อันได้แก่ การวิเคราะห์ข้อมูลโดยพิจารณาประเด็นหลัก(Major themes) หรือแบบแผนหลัก (Major 
pattern) ที่พบในข้อมูลที่ได้รับจากการสัมภาษณ์ทั้งหมด จากนั้นจึงน าประเด็นหลัก (Major themes) มา
พิจารณาแบ่งแยกออกเป็นประเด็นย่อย(Sub-themes) และหัวข้อย่อย (Categories)  อันเป็นกระบวนการ
วิเคราะห์ โดยการเริ่มต้นจากการวิเคราะห์ภาพรวมไปสู่การวิเคราะห์ประเด็นย่อยของกระบวนการวิเคราะห์
ตามแนวทางการวิจัยเชิงคุณภาพ 



414 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

การน าเสนอข้อมูลเป็นลักษณะการพรรณนาความ (Descriptive Presentation) ประกอบภาพถ่าย
และการพรรณนาความ ประกอบการบรรยายเกี่ยวกับกองบุญและคติความเชื่อเกี่ยวกับกองบุญหลัก
พระพุทธศาสนา ในชุมชนเขตเก่าเกิ่งเมืองโพนทองแขวงจ าปาสัก 
 

ผลการวิจัย  
 1) ค าว่าบุญในพระพุทธศาสนามีความสัมพันธ์กับจิตเพราะการที่เราจะรู้ว่าอะไรเป็นบุญหรือเป็นบาป
นั้นเราต้องรู้หรือพิจารณาให้รู้ถึงสภาพของจิตหรือรู้จักจิตเสียก่อน เพราะบุญหรือบาปเป็นลักษณะหรือ
คุณภาพของจิต ในพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงบุญทั้งในแง่ของการกระท าและผลของการกระท าด้วย บุญเป็น
ชื่อของความสุข บุญก็หมายถึงผลหรือวิบากที่น่าปรารถนาของกุศลกรรมคือการท าความดี หรือในค าว่าตาย
เพราะสิ้นบุญ ก็หมายถึงหมดผลบุญหรือสิ้นวิบากของกุศลกรรม ที่ปรุงแต่งก าเนิดนั้นเอง บุญตามความหมาย
แห่งพระไตรปิฎกและคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา ท่านมุ่งเอาผลคือความสุข ความเจริญทั้งทางร่างกายและ
จิตใจอันก่อให้เกิดความผ่องแผ้ว สงบและเกิดความพอใจที่จะกระท าความดีให้สูงยิ่งๆ ขึ้นไป วิธีการท าบุญ 
หรือหลักแห่งการท าความดี สิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งการท าบุญ วิธีการท าบุญนั้นพระพุทธเจ้าทรงตรัสไว้เป็น 2 นัยคือ 
บุญกิริยาวัตถุ 3 และบุญกิริยาวัตถุ 10 การท าบุญที่กล่าวมานี้ มีความมุ่งหมายเพ่ือที่จะให้การกระท านั้นเป็น
เครื่องฟอกใจให้บริสุทธิ์ สะอาดปราศจากกิเลส สิ่งที่ผู้ท าบุญจะได้รับก็คือความบริสุทธิ์สะอาดนั่นเอง ซึ่งในทาง
พระพุทธศาสนาเรียกความสะอาดบริสุทธิ์แห่งจิตนั้นว่า บุญ ในการที่จะท าให้เกิดบุญขึ้นมาได้นั้น ตามหลักบุญ
กิริยาวัตถุท่านกล่าวถึงหลักทานมัยคือบุญส าเร็จด้วยการให้ทาน ศีลมัย บุญส าเร็จด้วยการรักษาศีล และ
ภาวนามัยบุญส าเร็จด้วยการเจริญภาวนา 

ทานเป็นบุญอย่างหนึ่ง เรียกว่า "ทานมัย" คือบุญที่เกิดจากการให้ เป็นสังคหวัตถุ คือเป็นเครื่องยึ ด
เหนี่ยวจิตใจกันไว้ได้ และเป็นบ่อเกิดแห่งบารมีที่เรียกว่า ทานบารมีการให้ทานมีวัตถุประสงค์ส าคัญในการ
คลายความตระหนี่ ความเห็นแก่ตัว ความโลภในจิตใจมนุษย์ ส่งผลให้เกิดความ ใส สว่าง สะอาดของจิตใจ
ขึ้นมา  

ศีลเป็นบุญอย่างหนึ่งเรียกว่า “ศีลมัย” ซึ่งเป็นบุญกิริยาวัตถุที่ต้องควบคุมความประพฤติทางกาย และ
วาจานั้น จะต้องมีตลอดเวลาโดยอาศัยพื้นฐานของเบญจธรรม ดังตัวอย่างเช่น การท าทุจริตทางกายที่เกิดขึ้นได้
เป็นเพราะผู้นั้นขาดเมตตา และมีกิเลส เช่นแม่ค้าที่ฆ่าปลา ฆ่าไก่ ก็เพราะต้องการเงิน ย่อมท าให้เกิดบาป 
(ทุจริต) ที่เกิดจากการฆ่าสัตว์ หรือการประทุษร้ายคนอ่ืนเพ่ือต้องการทรัพย์ ย่อมท าให้เกิดบาป ที่เกิดจากการ
ลักทรัพย์ เป็นต้น ฉะนั้นเมตตาเมื่อมีอยู่ตราบใด การที่เราจะนากาย วาจา ไปท าความชั่วให้ผู้อ่ืนเดือดร้อนย่อม
ไม่มี พระพุทธองค์แสดงว่า ศีล คือการเว้นปาณาติบาต, เว้นอทินนาทาน, เว้นกาเมสุมิจฉาจาร, เว้นมุสาวาท, 
และเว้นจากการเสพของมึนเมา ทุกประเภท เมื่อทาได้อย่างนี้ ถือว่าเป็น "มหาทาน" คือเป็นทานอันเลิศ เพราะ
เป็นทานที่หาค่าประมาณมิได้ 

ภาวนาเป็นบุญอย่างหนึ่งเรียกว่า “ภาวนามัย” คือการท าบุญด้วยการเจริญภาวนาประกอบด้วย กาย
ภาวนา หมายถึงการเจริญกาย, พัฒนากาย, การฝึกอบรมกาย ให้รู้จักติดต่อเกี่ยวข้องกับสิ่งทั้งหลายภายนอก
ทางอินทรีย์ทั้งห้าด้วยดี สีลภาวนา หมายถึงการเจริญศีล, พัฒนาความประพฤติ, การฝึกอบรมศีล ให้ตั้งอยู่ใน
ระเบียบวินัย ไม่เบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนเสียหาย อยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้ด้วยดี  เกื้อกูลแก่กัน จิตภาวนา 
หมายถึงการเจริญจิต, พัฒนาจิต, การฝึกอบรมจิตใจ ให้เข้มแข็งมั่นคงเจริญงอกงามด้วยคุณธรรมทั้งหลาย เช่น 
มีเมตตากรุณา ขยันหมั่นเพียร ปัญญาภาวนา หมายถึงการเจริญปัญญา, พัฒนาปัญญา, การฝึกอบรมปัญญา 
ให้รู้เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริง รู้เท่าทันเห็นโลกและชีวิตตามสภาวะ สามารถทาจิตใจให้เป็นอิสระ ทาตนให้
บริสุทธิ์จากกิเลสและปลอดพ้นจากความทุกข์ แก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นได้ด้วยปัญญา 



415 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

2) การท ากองบุญที่ชุมชนเก่าเก่ิงหรือทุกชุมชนใน สปป.ลาว ตามหลักพระพุทธศาสนา จากการศึกษา
พบว่า พระพุทธศาสนาถือว่าการเกิดเป็นกระบวนการทางธรรมชาติ มนุษย์ไม่ได้ถูกสร้างมาโดยพระเจ้า แต่
มนุษย์ถูกสร้างโดยกฎของธรรมชาติ ซึ่งในพระพุทธศาสนาเรียกว่า กฎอิทัปปัจจยตา ค าว่า“บุญ” หรือ“กอง
บุญ” ในทางพระพุทธศาสนา หากพิจารณาจากความหมายทั้งในคัมภีร์และเอกสารโดยทั่ว ๆ ไป ค าว่า”กอง
บุญ”จึงเป็นชื่อของวัตถุทานทั้งหลายที่ทางเจ้าภาพจัดงานและผู้ร่วมงานมาสมทบ แล้วจัดให้มีการตกแต่ง
ประดับประดาให้เป็นรูปแบบที่สวยงามตามแต่ละพ้ืนที่ตามวิถีทางของของวัฒนธรรมและการด าเนินชีวิตของ
ชุมชนนั้น ๆ จนเกิดเป็นอัตลักษณ์ของชุมชน แล้วกลายมาเป็นวิถีปฏีบัติของชาวพุทธลาวทั่วประเทศ 

ความเป็นมาของกองบุญไม่ปรากฏหลักฐานที่แน่ชัดว่า การท ากองบุญและเครื่องตกแต่งมีต้นก าเนิดใน
สมัยใด เมื่อใด และเข้ามาใน สปป. ลาว ได้อย่างไร และใครเป็นผู้ประดิษฐ์คนแรก แต่เป็นการสืบสานประเพณี 
โดยผู้สูงอายุในชุมชนต่างๆ สืบๆ กันมา เพ่ือน าเอากองบุญมาเป็นเครื่องประกอบพิธีกรรมเพ่ือเป็นพุทธบูชา 
จากความศรัทธาของชาวคนลาวชาวพุทธได้ท าให้เกิดเป็นวัฒนธรรมประเพณีที่โดดเด่นและชัดเจน งดงามเป็น
เอกลักษณ์เฉพาะของชุมชนเก่าเกิงและชาวลาวทั่วประเทศ การประดิษฐ์เครื่องกองบุญที่ท าจากวัสดุธรรมชาติ
ที่มีตามชุมชนต่างๆ “กองบุญ” มีคติความเชื่อในทางพระพุทธศาสนาและแฝงนัยส าคัญของหลักธรรมค าสอน
ในทางพระพุทธศาสนา ซึ่งมีการถ่ายทอดมาแต่โบราณสู่ลูกหลานชุมชนเก่าเกิง เพ่ือให้เกิดเป็นภูมิปัญญาในการ
ประดิษฐ์กองบุญอย่างถูกต้องและเหมาะสมตามยุคสมัย  
 กองบุญเป็นชื่อของวัตถุทานที่คนลาวชาวพุทธใช้เรียกในเวลาจะท าบุญ ซึ่งกองบุญนั้นในอดีตเจ้าภาพ
จะจัดเตรียมเอง โดยจัดหาหรือซื้อเครื่องกองบุญมาจากร้านสังฆทานและช่วยกันจัดท ากองบุญ ซึ่งกองบุญจะมี
ความประณีตแตกต่างกันตามฐานะของเจ้าภาพ แต่เครื่องกองบุญหลักๆ จะเหมือนกัน เช่นงานบวชจะมีบริขาร 
8 เป็นต้น ปัจจุบันการท าบุญมีพัฒนาการตามยุคสมัยและเกี่ยวข้องกับเศรษฐกิจหรือการค้าขายด้วย โดย
ร้านค้าเครื่องสังฆภัณฑ์เป็นผู้จัดท ากองบุญจ าหน่ายและมีหลายขนาด สีสัน และราคาให้เลือกตามก าลังซื้อของ
เจ้าภาพหรืองบของผู้จัดงาน แต่เครื่องบวชบางอย่างเจ้าภาพและญาติจะท าเอง เช่น ขันหมากเบ็ง เป็นต้น กอง
บุญแบ่งเป็น 4 ประเภท โดยแต่ละประเภทมีการตกแต่งที่คล้ายกัน ที่แตกต่างกันคือเครื่องกองบุญตามประเภท
งานบุญ ดังนี้ 

1) กองบุญบวช  
2) กองบุญกฐิน  
3) กองบุญฮดสรง  
4) กองบุญแจกข้าว 
1) กองบุญบวช มีเครื่องกองบุญหลักคือ บริขาร 8 นอกจากนี้ยังมีเครื่องฉลองงานบวช เช่น ชุดนาค 

เป็นต้น และเครื่องใช้ส าหรับพระบวชใหม่ เช่น ร่ม รองเท้า กระโถน ปิ่นโต เป็นต้น ที่ขาดไม่ได้คือเตียงนอน 
เพราะมีความเชื่อว่าพระต้องอยู่ครบ  พรรษาตามจ านวนขาเตียง 2) กองบุญกฐิน มีเครื่องกองบุญคือเครื่อง
กฐิน เช่น พานแว่นฟ้า ครอบไตร ตาลปัตร ย่าม สัปทน ธงกฐิน เป็นต้น 3) กองบุญฮดสรง (เถราภิเษก) มี
เครื่องกองบุญ เช่น อัฐบริขาร และเครื่องใช้ส าหรับพระสงฆ์ เช่น ผ้านิสีทนะ (ผ้าปูนั่ง) ผ้าห่ม รองเท้า เป็นต้น 
ส่วนเครื่องประกอบหรืออุปกรณ์ในการประกอบพิธีฮดสรง ได้แก่ เทียน ขันหมากเบ็งจ์ โฮงฮด ฮางฮด ศิลา
อาสน์ และโอ่งน้ าหอม 4) กองบุญแจกข้าว มีเครื่องกองบุญ เช่น บาตร เสื่อ หมอน ผ้าห่ม พัดลม เป็นต้น ที่
ขาดไม่ได้คือรูปผู้วายชนม์ และส ารับข้าวแจก 

สัญลักษณ์ของกองบุญ เช่น ธงจระเข้ หมายถึง ความโลภ ซึ่งสะท้อนถึงจระเข้เป็นสัตว์ที่กินไม่รู้จักอ่ิม 
ธงตะขาบ หมายถึง ความโกรธ ซึ่งสะท้อนถึงตะขาบเป็นสัตว์มีนิสัยขี้โกรธ ดุร้าย มักจะต่อยหรือท าร้ายคนหรือ
สัตว์อ่ืนเพื่อป้องกันตนเอง ธงนางมัจฉา หมายถึง ความหลง เป็นสัญลักษณ์ของสตรีหรือความงดงาม ซึ่งมักท า



416 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

ให้หลงใหล ธงเต่า หมายถึง สติ ที่คอยระวังรักษาอายตนะ 6 ซึ่งสะท้อนถึงเต่าที่มีกระดองแข็ง คุ้มกันป้องกัน
ภัยได้เป็นอย่างดี เมื่อรู้ว่ามีภัยก็จะหดหัวซ่อนในกระดอง ท าตนให้ปลอดภัย 

การถวายกองบุญมีวิธีและขั้นตอนแตกต่างกันตามลักษณะของงานบุญ ดังนี้ 1) กองบุญบวช  ถวาย
พระบวชใหม่ไว้ส าหรับใช้สอยหลังพิธีบวชเสร็จแล้ว 2) กองบุญกฐิน ถวายก่อนที่พระสงฆ์จะอปโลกน์พระภิกษุ
องค์ใดองค์หนึ่งในวัดเป็นผู้รับกฐิน 3) กองบุญฮดสรง ถวายพระเถระท่ีได้รับการแต่งตั้งหรืออดสรง (เถราภิเษก) 
หลังพิธีฮดสรงแล้ว 4) กองบุญแจกข้าว  ถวายพระสงฆ์ที่นิมนต์มาเจริญพระพุทธมนต์ในวันท าบุญ เช่น นิมนต์
พระสงฆ์มาจาก 5 วัด เจ้าภาพจะเตรียมกองบุญ 5 กองและถวายเจ้าอาวาสหลังจากที่พระสงฆ์ฉันและ
อนุโมทนาบุญแล้ว 

คติความเชื่อเกี่ยวกับกองบุญของชุมชนเก่าเกิ่ง เมืองโพนทอง แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว มีดังนี้ การ
เวียนว่ายตายเกิด ความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตายหรือสงสารวัฏนี้มีอิทธิพลต่อชาวพุทธมาก การท าคุณงาม
ความดีทั้งหลาย เช่น ถวายกองบุญแก่พระสงฆ์มีความเกี่ยวข้องกับเรื่องนี้โดยเฉพาะ คือต้องการให้ญาติผู้
ล่วงลับไปแล้วได้ส่วนบุญจากการอุทิศให้นี้ เมื่อได้รับส่วนบุญแล้วจะได้ไปเกิดในภพภูมิที่ดี มีความสุขในปรโลก  

การอุทิศบุญและการรับส่วนบุญ กองบุญมีความส าคัญต่อการท าบุญมาก เพราะกองบุญคือวัตถุทานที่
ญาติอุทิศให้เปตชน หากมีความตั้งใจมากหรือมีศรัทธาและมีก าลังทรัพย์ เจ้าภาพจะซื้อหรือจัดท ากองบุญด้วย
ทุนทรัพย์จ านวนมาก เจ้าภาพจะมุ่งการใช้สอยประโยชน์ของผู้รับทานหรือผู้ใช้สอยคือพระสงฆ์ด้วย คือมุ่งให้
เป็นประโยชน์ต่อการด าเนินชีวิตจริงๆ เช่น ถวายเตียงนอน พัดลม ตู้เย็น เป็นต้น ดังนั้นจะเห็นว่านอกจากจะ
มุ่งประโยชน์ต่อตนและญาติผู้วายชนม์แล้วยังมุ่งประโยชน์ต่อผู้รับทานคือพระสงฆ์ด้วย รวมทั้งการถวายกอง
บุญมุ่งการใช้ประโยชน์เพ่ือส่วนรวมด้วย เช่น เก้าอ้ี เต้นท์ เครื่องใช้ครัวเรือน เป็นต้น เพราะชุมชนได้ใช้
ประโยชน์ร่วมกัน  

การแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อญาติผู้วายชนม์ กรณีการท าความดีต่อพ่อแม่ลูกจะต้องท าหน้าที่ให้
สมบูรณ์ทั้งในขณะที่พ่อแม่มีชีวิตอยู่และหลังจากพ่อแม่เสียชีวิตแล้ว หากบกพร่องในส่วนใดส่วนหนึ่ง คนนั้นจะ
ไม่ได้รับการยอมรับว่าเป็นลูกที่ดีของพ่อแม่ การอุทิศกองบุญให้พ่อแม่ผู้วายชนม์ การบวชลูกหลานใน
พระพุทธศาสนาชื่อว่าเป็นการแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อพ่อแม่ การท าบุญกฐินชื่อว่าเป็นการแสดงความ
กตัญญูกตเวทีต่อพระพุทธศาสนา การท าบุญฮดสรงต่อพระเถระที่ตนเคารพชื่อว่าเป็นการแสดงความกตัญญู
กตเวทีต่อพระสงฆ์  

การท านุบ ารุงพระพุทธศาสนา การท าบุญคือการท านุบ ารุงพระพุทธศาสนานั่นเอง การท าบุญกฐินใน
ปัจจุบันมีจุดมุ่งหมายเพ่ืออุปถัมภ์พระพุทธศาสนาโดยตรง เพราะหวังให้พระสงฆ์ได้น าปัจจัยไปพัฒนาวัด ส่วน
การท าบุญอุทิศถือว่าเป็นการได้อุปถัมภ์พระพุทธศาสนาโดยอ้อม เพราะพระสงฆ์เป็นผู้รับทานและได้อาศัย
ปัจจัย 4 จากกองบุญนั้นเลี้ยงชีพ 

การสืบทอดอายุพระพุทธศาสนา กองบุญที่พ่อแม่และญาติพ่ีน้องท าให้กับพระบวชใหม่นี้จะเน้นการใช้
สอยประโยชน์ในชีวิตประจ าวัน ซึ่งโดยมากเป็นบริขารที่จ าเป็นต่อสมณวิถี เช่น เสื่อ หมอน ผ้าห่ม รองเท้า ร่ม 
เป็นต้น  ส่วนพิธีฮดสรงหรือเถราภิเษกเป็นวิธีตั้งและเลื่อนสมณศักดิ์ของพระสงฆ์ของลาวมาแต่โบราณกาลแล้ว 
เป็นการยกย่องและให้ก าลังใจพระสงฆ์ที่มีความรู้ความสามารถ ซึ่งพิจารณาจากคุณสมบัติของพระเถระคือ
ความรู้ความสามารถและคุณงามความดีของท่าน การยกย่องโดยพิธีฮดสรงนี้จึงเป็นการส่งเสริมให้พระสงฆ์มี
ก าลังใจในการสืบทอดอายุพระพุทธศาสนา กองบุญที่ถวายพระเถระที่ได้รับการฮดสรงจากชาวบ้านนี้นอกจาก
อุปกรณ์ในการประกอบพิธีกรรมแล้วจะเน้นเครื่องใช้สอยในชีวิตประจ าวันเหมือนกับกองบุญบวช  
ส่วนคติความเชื่อเก่ียวกับกองบุญในด้านวัฒนธรรม สังคม และเศรษฐกิจ ดังนี้  



417 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

ด้านวัฒนธรรม วัฒนธรรมการให้หรือการถวายปัจจัย 4 แก่พระสงฆ์ในสังคมชาวพุทธ เรียกว่า ทาน 
ซึ่งพุทธศาสนิกชนถือว่าเป็นการให้ชั้นสูง มีผลหรืออานิสงส์มาก เพราะเป็นการให้หรือถวายพระสงฆ์ผู้ทรงศีล 
การให้นอกจากผู้ให้จะมุ่งผลบุญที่ตนจะได้รับแล้วยังมีมิติของการอุปถัมภ์พระสงฆ์ ซึ่งท่านต้องอาศัยปัจจัย 4 
จากชาวบ้านในการด าเนินชีวิต และให้ธรรมหรือการแนะน าสั่งสอนการด าเนินชีวิตที่ถูกต้องดีงามเป็นทานตอบ
แทนชาวบ้าน นอกจากนี้ยังเป็นการได้ให้น้ าใจหรือความช่วยเหลือเกื้อกูลกันคือช่วยกั นจัดงานบุญให้ส าเร็จ
ด้วยดี   

ด้านสังคม เมื่อมีการท าบุญ ผลที่เกิดขึ้นตามมาจากกิจกรรมอันนี้คือการมีความพร้อมเพรียงกัน ของผู้
ที่อยู่ในสังคมส่วนย่อย คือระดับครอบครัวหรือกลุ่มเครือญาติ อันว่าความสามัคคีกลมเกลียวกันระหว่างสมาชิก
ในครอบครัวและญาติมิตรในการร่วมกันจัดเตรียมสิ่งของวัตถุไทยธรรมที่ไปรวมบุญ ถือว่าเป็นกิจกรรมที่
แสดงออกถึงความดี ความสามัคคีและน้ าใจอันเกื้อกูลต่อกันของคนในสังคม ให้บรรดาญาติพ่ีน้องทั้งหลาย
มาร่วมกันท าความดี  

ด้านเศรษฐกิจ การท ากองบุญในปัจจุบันถือว่าธุรกิจสังฆภัณฑ์เกิดจากพัฒนาการความผูกพันระหว่า ง
ของคนลาวกับพระพุทธศาสนาเนื่องจากวิถีชีวิตของคนลาวส่วนใหญ่ตั้งแต่ก าเนิดจนถึงตายมีความเกี่ยวโยง
สัมพันธ์เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับพระพุทธศาสนานับได้ว่าพระพุทธศาสนาเป็นวิถีชีวิตของสังคมลาว การ
ท าบุญต่างๆ ที่เกิดขึ้นในชีวิตประจ าวัน อันได้แก่ การท าบุญ งานบวช ท าบุญบ้าน ท าบุญบริษัท เพ่ือความเป็น
สิริมงคล ตลอดถึงการท าบุญอุทิศให้แก่ญาติผู้ล่วงลับไปแล้ว  สังฆภัณฑ์โดยเฉพาะกองบุญเป็นสิ่งที่ขาดไม่ได้ใน
การจัดงานดังที่กล่าวข้างต้น สภาพแวดล้อมทางธุรกิจสังฆภัณฑ์ในสังคมลาวในปัจจุบันจึงมีความเกี่ยวข้อง
เชื่อมโยงกับพระพุทธศาสนาอย่างมิอาจปฏิเสธได้ เพ่ือตอบสนองต่อความต้องการของผู้ซื้อ ธุรกิจจ าต้องเผชิญ
กับปัญหาในหลายๆ ด้านทั้งนี้เนื่องมาจากการไหลบ่าของกระแสโลกาภิวัตน์ที่ได้เข้าครอบง าทุกภูมิภาคของโลก 
ส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในหลายๆ ด้านของประเทศ ทั้งในด้านสังคม เศรษฐกิจ การเมือง และจริยธรรม 
 
อภิปรายผล  
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้มีผลการศึกษาที่น่าสนใจ มีความสัมพันธ์เชิงเหตุผล ซึ่งผู้วิจัยจะได้อภิปรายและ
อ้างอิงสอดคล้องกับงานวิจัยเกี่ยวกับการท าบุญที่ผู้อื่นได้ศึกษา ดังนี้ 
 การถวายกองบุญทั้ง 4 ประเภท คือ 1) กองบุญบวช  2) กองบุญกฐิน 3) กองบุญฮดสรง 4) กองบุญ
แจกข้าว มีองค์ประกอบของกองบุญส่วนมากเหมือนกัน คือโดยมากเป็นเครื่องใช้สอยส าหรับพระสงฆ์ เช่น เสื่อ 
ผ้าห่ม รองเท้า เตียงนอน เป็นต้น แต่หากเจ้าภาพนั้นมีก าลังศรัทธาและก าลังทรัพย์มาก กองบุญจะมีความ
ประณีตหรือมีค่าใช้จ่ายในการท ากองบุญสูง และของที่ถวายเป็นกองบุญนั้นผู้อ่ืนหรือส่วนรวมสามารถใช้สอย
ได้ด้วย เช่น โต๊ะ เก้าอ้ี เต้นท์ เป็นต้น อย่างไรก็ตามผู้ท าบุญไม่ควรติดกระแสนิยมจนเกินไป ซึ่งอาจท าให้ มี
กิเลสเกิดขึ้นในการท าบุญนั้นต้น เช่น ท าบุญเพราะต้องการอวดฐานะ เป็นต้น ควรได้ยึดหลักการท าบุญตามคติ
พระพุทธศาสนาคือเจตนาบริสุทธิ์ในการท าบุญ สอดคล้องกับแนวคิดของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต) (2560) ในหนังสือพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ ว่า เจตนา 3 คือ เจตนาใน 3 กาล ซึ่งใช้เป็น
ข้อพิจารณาในเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรม ได้แก่ 1) ปุพพเจตนา เจตนาก่อนจะท า 2) สันนิฏฐาปก
เจตนา เจตนาอันให้ส าเร็จการกระท าหรือให้ส าเร็จความมุ่งหมาย 3) อปรเจตนา เจตนาสืบเนื่องต่อๆ ไปจาก
การกระท านั้น (อปราปรเจตนา ก็เรียก), เจตนา 3 นี้ เป็นค าในชั้นอรรถกถา แต่ก็โยงกับพระไตรปิฎก โดยเป็น
การสรุปความในพระไตรปิฎกบ้าง เป็นการสรรถ้อยค าที่จะใช้อธิบายหลักกรรมตามพระไตรปิฎกนั้นบ้าง 
เฉพาะอย่างยิ่ง ใช้แนะน าเป็นหลักในการที่จะท าบุญคือกรรมที่ดี ให้ได้ผลมาก และมักเน้นใเรื่องทาน (แต่ใน
เรื่องทานนี้ เจตนาที่ 2 ท่านมักเรียกว่า “มุญจนเจตนา” เพ่ือให้ชัดว่าเป็นความตั้งใจในขณะให้ทานจริงๆ คือ



418 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

ขณะที่ปล่อยของออกไป แทนที่จะใช้ว่าสันนิฏฐาปกเจตนา หรือความจงใจอันให้ส าเร็จการกระท า ซึ่งในหลาย
กรณี ไม่ตรงกับเวลาของเหตุการณ์ เช่น คนที่ท าบาปโดยขุดหลุมดักให้คนอ่ืนตกลงไปตาย เมื่อคนตกลงไปตาย
สมใจเจตนาที่ลุผลให้ขุดหลุมดักส าเร็จในวันก่อน เป็นสันนิฏฐาปกเจตนา) ดังที่ท่าน สอนว่า ควรถวายทานหรือ
ให้ทานด้วยเจตนาในการให้ ที่ครบทั้ง 3 กาล คือ 1) ก่อนให้ มีใจยินดี (ปุพพเจตนา หรือบุพเจตนา) 2) ขณะให้ 
ท าใจผ่องใส (มุญจนเจตนา) 3) ให้แล้ว ชื่นชมปลื้มใจ (อปรเจตนา)  
 การอุทิศกองบุญให้พ่อแม่ผู้วายชนม์และการบวชลูกหลานในพระพุทธศาสนาชื่อว่าเป็นการแสดงความ
กตัญญูกตเวทีต่อพ่อแม่ แม้ลูกคนใดจะเลี้ยงดูพ่อแม่เป็นอย่างดีขณะมีชีวิตอยู่ แต่หากบกพร่องไม่ได้ท าบุญให้ให้
พ่อแม่หลังจากท่านเสียชีวิตแล้วไม่ว่าจะด้วยเหตุผลใดก็ตาม คนนั้นจะไม่ได้รับการยอมรับว่าเป็นลูกที่ดีของพ่อ
แม่ ดังนั้นลูกต้องท าหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ตามหลักทิศ 6 คือดูแลเลี้ยงดูและท าบุญอุทิศให้ท่าน สอดคล้อง
กับค าสอนพระพุทธศาสนาเรื่องทิศ 6 ในสิงคาลกสูตร ในพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย (2539) ว่า “คหบดีบุตร บุตรพึงบ ารุงมารดาบิดาผู้เป็นทิศเบื้องหน้าโดยหน้าที่ 5 ประการ คือ 1) 
ท่านเลี้ยงเรามา เราจักเลี้ยงท่านตอบ 2) จักท ากิจของท่าน 3) จักด ารงวงศ์ตระกูล 4) จักประพฤติตนให้
เหมาะสมที่จะเป็นทายาท 5) เมื่อท่านล่วงลับไปแล้ว ท าบุญอุทิศให้ท่าน   

ในอดีตสังฆกรรมเกี่ยวกับกฐินมีวัตถุประสงค์เ พ่ืออนุเคราะห์ภิกษุผู้มีจีวรเก่า แต่ในปัจจุบันมี
จดุมุ่งหมายเพ่ืออุปถัมภ์พระพุทธศาสนาโดยตรง เพราะหวังให้พระสงฆ์ได้น าปัจจัยไปพัฒนาวัด ส่วนการท าบุญ
อุทิศถือว่าเป็นการได้อุปถัมภ์พระพุทธศาสนาโดยอ้อม เพราะพระสงฆ์เป็นผู้รับทานและได้อาศัยปัจจัย 4 จาก
กองบุญนั้นเลี้ยงชีพ จะเห็นว่าการท าบุญในพระพุทธศาสนาไม่ได้มุ่งแต่เพียงผลบุญส าหรับผู้ให้ทานเท่านั้น แต่
มุ่งช่วยเหลือเกื้อกูลคนอ่ืนทั้งที่มีชีวิตอยู่และละโลกนี้ไปแล้วให้มีความสุขตามอัตภาพแห่งตน ดังนั้นการท าบุญ
จึงเป็นการได้แบ่งปันความสุขให้กับคนอ่ืนด้วย สอดคล้องกับงานวิจัยของรัชนีกรตาเสน และทรงวุฒิ ตวงรัตน
พันธ์ (2562) เรื่อง ความเชื่อและพฤติกรรมการท าบุญใส่บาตรและถวายภัตตาหารของชาวพุทธที่เอ้ือต่อ
สุขภาพของพระสงฆ์: กรณีศึกษาในจังหวัดน่าน” พบว่า ชาวพุทธนั้นมีทัศนคติในการท าบุญใส่บาตรและถวาย
ภัตตาหารให้แก่สงฆ์ในเชิงบวกในทิศทางที่ก่อให้เกิดอานิสงส์แก่ตัวเองและบุคคลอ่ืน ด้วยแรงศรัทธา ในค าว่า 
บุญ ชาวพุทธส่วนใหญ่แสดงออกเพ่ือสื่อความหมายของค าว่าบุญ ในรูปแบบของการการถวายอาหารให้แก่
พระสงฆ์ เพราะเชื่อว่าบุญจากการท าความดีจะท าให้ชีวิตพบเจอแต่ความสุข ความส าเร็จเป็นต้นทุนให้กับชีวิต
ของตัวเองและบุคคลอันเป็นที่รัก และเกิดความสบายใจไม่ว่าจะเป็นอาหารประกอบเองหรืออาหารซื้อจาก
ตลาดหรืออาหารชุดล้วนแต่มีเป้าหมายของการถวายอาหารมุ่งหวังเพ่ือน้อมน าให้เกิด บุญต่อตัวเองและ
อานิสงส์แก่คนอื่นทั้งที่มีชีวิตอยู่และบุคคลที่ได้ล่วงลับไปแล้ว 
  การท ากองบุญในปัจจุบันถือว่าธุรกิจสังฆภัณฑ์เกิดจากพัฒนาการความผูกพันระหว่างของคนลาวกับ
พระพุทธศาสนาเนื่องจากวิถีชีวิตของคนลาวส่วนใหญ่ตั้งแต่ก าเนิดจนถึงตายมีความเกี่ยวโยงสัมพันธ์เป็น
อันหนึ่งอันเดียวกันกับพระพุทธศาสนา การท าบุญต่างๆ ที่เกิดขึ้นในชีวิตประจ าวัน อันได้แก่ การท าบุญ งาน
บวช ท าบุญบ้าน ท าบุญบริษัท เพ่ือความเป็นสิริมงคล ตลอดถึงการท าบุญอุทิศให้แก่ญาติผู้ล่วงลับไปแล้ว  
สังฆภัณฑ์โดยเฉพาะกองบุญเป็นสิ่งที่ขาดไม่ได้ในการจัดงาน สภาพแวดล้อมทางธุรกิจสังฆภัณฑ์ในสังคมลาวใน
ปัจจุบันจึงมีความเกี่ยวข้องเชื่อมโยงกับพระพุทธศาสนาอย่างไม่อาจปฏิเสธได้ ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่า
พระพุทธศาสนาโดยเฉพาะเรื่องพิธีกรรมมีส่วนส าคัญในการเพ่ิมอาชีพหรือสร้างรายได้แก่ผู้จ าหนายสังฆภัณฑ์ 
อย่างไรก็ตามชาวพุทธควรได้ถือตามหลักเศรษฐกิจแนวพุทธที่เน้นส่งเสริมจริยธรรมธุรกิจ เช่น ความพอดี 
ความซื่อสัตย์ เป็นต้น สอดคล้องกับงานวิจัยของพระวิทยา ญาณสาโร (คุ้มราษฎร์) (2554) เรื่อง “ศึกษา
แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงที่สอดคล้องกับหลักพุทธธรรมที่ปรากฎในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท” พบว่า  
เศรษฐกิจพอเพียงได้แก่เศรษฐกิจที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของความพอดี พออยู่ พอกิน พอใช้ เศรษฐกิจที่สามารถอุ้ม



419 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

ชูตัวเองได้ ให้มีความพอเพียงกับตัวเอง อยู่ได้โดยไม่ต้องเดือดร้อน โดยสร้างพ้ืนฐานทางเศรษฐกิจของตนเองให้
ดีเสียก่อน คือตั้งตัวให้มีความพอกินพอใช้ ไม่ใช่มุ่งหวังแต่จะทุ่มเทสร้างความเจริญ ยกเศรษฐกิจพอเพียงแต่
อย่างเดียว เพราะผู้มีอาชีพและฐานะเพียงพอที่จะพ่ึงตนเอง ย่อมสามารถสร้างความเจริญก้าวหน้าและฐานะ
ทางเศรษฐกิจขั้นสูงขึ้นไป หลักแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงมีความสอดคล้องกับพุทธธรรมที่ปรากฎในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา เถรวาท กล่าวคือ มีความขยันหมั่นเพียร ในการปฏิบัติหน้าที่ การงานและการประกอบอาชีพ
ที่สุจริต ฝึกฝนให้มีความช านาญและรู้จริง รู้จักใช้ปัญญาสอดส่องตรวจหาวิธีการที่เหมาะสมที่ดี จัดการและ
ด าเนินการให้ได้ผล   
 
สรุป 

ความเป็นมาของกองบุญในลาวไม่ปรากฏหลักฐานที่แน่นอนชัดเจน แต่เป็นการสืบสานประเพณีโดย
ผู้สูงอายุในชุมชนต่อๆ กันมา กองบุญเป็นชื่อของวัตถุทานที่คนลาวชาวพุทธใช้เรียกในเวลาจะท าบุญ กองบุญ
นั้นในอดีตเจ้าภาพจะจัดเตรียมเอง แต่ปัจจุบันนิยมซื้อตามร้านจ าหน่ายเครื่องสังฆภัณฑ์ กองบุญจะมีความ
ประณีตแตกต่างกันตามฐานะของเจ้าภาพ แบ่งเป็น 4 ประเภท ได้แก่ 1) กองบุญบวช 2) กองบุญกฐิน 3) กอง
บุญฮดสรง 4) กองบุญแจกข้าว องค์ประกอบของกองบุญ เช่น กองบุญบวช มีเครื่องกองบุญหลักคือ บริขาร 8 
เป็นต้น สัญลักษณ์ของกองบุญ เช่น ธงจระเข้ หมายถึง ความโลภ เป็นต้น การถวายกองบุญ เช่น กองบุญกฐิน
ถวายก่อนที่พระสงฆ์จะอปโลกน์ ภิกษุองค์ใดองค์หนึ่งในวัดเป็นผู้รับกฐิน เป็นต้น คติความเชื่อเกี่ยวกับกองบุญ
ทางพระพุทธศาสนาในเขตเก่าเกิ่ง เมืองโพนทอง แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว มี 5 ประเด็นส าคัญ ได้แก่ 1) การ
เวียนว่ายตายเกิด 2) การอุทิศบุญให้แก่เปตชนและการรับส่วนบุญของเปตชน 3) การแสดงความกตัญญูต่อ
ญาติผู้วายชนม์ 4) การท านุบ ารุงพระพุทธศาสนา 5) การสืบทอดอายุพระพุทธศาสนา  
 
ข้อเสนอแนะ  
 จากการศึกษาวิจัยเรื่อง คติความเชื่อเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง แขวง
จ าปาสัก สปป.ลาว ที่ผู้วิจัยเห็นว่ายังมีประเด็นที่จะต้องศึกษาวิจัยต่อไปดังนี้ 

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
คณะสงฆ์ควรมีนโยบายชี้แนะวิธีการท ากองบุญให้พุทธศาสนิกชนให้เข้าใจอย่างถูกต้อง เพราะปัจจุบัน

นี้กองบุญเป็นสินค้าหลักของร้านสังฆภัณฑ์ ซึ่งการจัดชื้อกองบุญแต่ละครั้งมีค่าใช้จ่ายเป็นจ่ายที่สูงมาก ดังนั้น
พระสงฆ์จึงควรแนะน าชาวบ้านให้รู้จักท าบุญตามฐานะของตนเอง คือท าบุญตามหลักมัตตัญญุตา ท าบุญแล้ว
ตนเองไม่เดือดร้อนในภายหลัง เช่น ไม่เป็นภาระหนี้สิน เป็นต้น นอกจากนี้ควรได้แนะน าหรือก าหนด เป็น
ธรรมนูญชุมชนว่าให้ท าบุญโดยยึดรูปแบบในอดีต ไม่ตามกระแสหรือค่านิยมในปัจจุบันมากจนเกินไปที่นิยม
ความสะดวกสบาย เป็นเหตุให้เกิดความสิ้นเปลือง ควรได้จัดท ากองบุญด้วยวัสดุหรือสินค้นของชุมชน ซึ่งจะ
เป็นการได้ส่งเสริมเศรษฐกิจชุมชนด้วย 

2. ข้อเสนอแนะในการน าผลวิจัยไปใช้ 
ผลการวิจัยที่พุทธศาสนิกชนสามารถน าไปใช้ได้และควรน าไปใช้ เช่น คติความเชื่อเกี่ยวกับการท านุ

บ ารุงพระพุทธศาสนา และการสืบทอดอายุพระพุทธศาสนา โดยให้ตระหนักหรือใส่ใจว่าการท าบุญไม่ใช่เพียง
แค่ท าตามประเพณีหรือการมีค่านิยมท่ีไม่ถูกต้องเก่ียวกับการท าบุญ เช่น ท าบุญเพราะต้องการให้คนอ่ืนยกย่อง
ตนเอง ท าบุญเพราะต้องการชื่อเสียง เป็นต้น แต่การท าบุญนี้ควรเน้นให้มีผลในเชิงสังคม คือเป็นการได้
อุปถัมภ์บ ารุงพระสงฆ์ให้ได้รับความสะดวกสบายและเป็นการได้สืบต่ออายุพระพุทธศาสนาให้ยืนยาวคู่สังคม



420 คติความเช่ือเกี่ยวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง  แขวงจ าปาสัก สปป.ลาว 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(3), 410-420. 

ตลอดไป เนื่องจากพระพุทธศาสนาสอนสิ่งที่เป็นประโยชน์ในการด าเนินชีวิตเพ่ือความสุข ดังนั้นหากศาสนามี
ความเจริญงอกงามม่ันคง สังคมก็จะมีความหวังเรื่องสันติ 

3. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “คติความเชื่อเก่ียวกับ “กองบุญ” ทางพระพุทธศาสนาที่ เมืองโพนทอง แขวง

จ าปาสัก สปป.ลาว” พบว่ายังมีประเด็นที่สามารถศึกษาวิจัยเพ่ิมเติมได้อีก จึงขอเสนอหัวข้อประเด็นวิจัย
เกี่ยวกับหลักขันติ ดังนี้ 

    1) ศึกษาเปรียบเทียบการจัดกองบุญในพุทธศาสนาของพุทธศาสนิกชนไทยและลาว 
    2) ศึกษาการเปลี่ยนแปลงคติความเชื่อเก่ียวกับกองบุญจากอดีตถึงปัจจุบันของประเทศลาว 

 
เอกสารอ้างอิง  
ประชัน ชะชิกุล และพระครูธรรมาภิสมัย. (2560). พระพุทธศาสนาในลาว. วารสารวิชาการพระพุทธศาสนา

เขตลุ่มน้ าโขง. 1(2), 77. 
พระครูอาทรวชิรกิจ. (2560). มองประเพณีของลาวแล้วมองเข้ามาที่ประเพณีของไทย. วารสารวิจัยพุทธ

ศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 3(1), 94.  
พระวิทยา ญาณสาโร (คุ้มราษฎร์). (2554). ศึกษาแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงที่สอดคล้องกับหลักพุทธธรรมที่

ปรากฎในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท . วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาสีลา วีระวงส์. (2553). ชีวประวัติ พระเจ้าอนุวง. นครหลวงเวียงจันทร์: ส านักพิมพ์ ดอกเกด. 
รัชนีกร ตาเสน และทรงวุฒิ ตวงรัตนพันธ์. (2562). ความเชื่อและพฤติกรรมการท าบุญใส่บาตรและถวาย

ภัตตาหารของชาวพุทธที่เอ้ือต่อสุขภาพของพระสงฆ์: กรณีศึกษาในจังหวัดน่าน.  วารสารวิจัย
สาธารณสุขศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 12(4), 80-87. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2560). พุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: ม.ป.พ. 
 
 
 


