
หลักการสงเคราะหใ์นมุมมองพระพุทธศาสนา 
Principles of Assistance in Buddhist Perspective 

 
พระมหามีชัย   กิจฺจสาโร   

Phramaha Meechai Kiccasaro  
พระครูปริยัติพุทธิคณุ  

Phrakrupariyatputhikul 
พระมหาวราทิต อาทิตวโร 

Phramaha Warathit  Atitavaro 
พระมหาบัวพันธ์ ฉนฺทโสภโณ  

PhramahaBuaphan Chandasobhano  
พระมหาเศรษฐา  เสฏฺฐมโน  

Phramaha Setta Settamano 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย หน่วยวิทยบริการกาฬสนิธุ์ 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
E-mail: settahinsila@gmail.com 

                                                                         
Received: 1 February 2024; Revised: 10 February 2024; Accepted: 17 February 2024 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีจุดมุ่งหมายศึกษาหลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา การสงเคราะห์
คือการให้ความช่วยเหลือซึ่งกันและกันในมุมมองพระพุทธศาสนาแบ่งเป็น 2 อย่างได้แก่ 1) อามิสสงเคราะห์ 
สงเคราะห์อามิสสิ่งของที่จ าเป็นในชีวิต และ 2) ธรรมสงเคราะห์การให้หลักธรรมค าสอนเป็นทาน การ
สงเคราะห์มุ่งให้เกิดผลเป็นการตอบสนองความต้องการของชีวิตและแก้ไขปัญหาของชีวิต ใน 3 ลักษณะ ดังนี้ 
1) การแก้ไขปัญหาด้านบุคคล 2) การแก้ไขปัญหาด้านสังคม และ 3) การแก้ไขปัญหาด้านจิตใจ หลักการของ
การสงเคราะห์ในพระพุทธศาสนามีแบบที่ด าเนินตามธรรมทาน เข่น การถวายทาน การสมาทานศีล การ
ปฏิบัติวิปัสสนาธุระ หลักการของการสงเคราะห์ด้านวัตถุสิ่งของต่อผู้อ่ืน ได้แก่ การแบ่งปันช่วยเหลือด้วยปัจจัย 
4 คือ อาหาร ที่อยู่อาศัย เสื้อผ้า ยารักษาโรค คุณลักษณะของผู้ให้การสงเคราะห์ คือ มีความรักที่เป็นกุศลจิต 
มีจิตเมตตาและกรุณาปรารถนาดี และมีจิตอาสาคิดช่วยเหลือโดยไม่หวังสิ่งตอบแทน ประโยชน์ของหลักการ
สงเคราะห์ท าให้คนในสังคมเกิดความสามัคคีและสันติสุข  

 
ค าส าคัญ: หลักการสงเคราะห์,  มุมมอง, พระพุทธศาสนา 
 
Abstract 

This academic article aims to study the principles of assistance from a Buddhist 
perspective. The assistance is the act of helping each other in the Buddhist perspective, it is 
divided into 2 things: 1) the material things assistance (Amisasangaha), it is the assistance 
with the blessing of things that are necessary in life, and 2) Dhamma assistance 



24  หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(1), 23-32. 
 

(Dhammasangaha), it is giving the principles of Dhamma teachings as alms. The assistance 
aims to produce results in responding to life's needs and solving life's problems in 3ways as 
follows: 1) solving personal problems, 2) solving social problems, and 3) solving 
psychological problems. The principles of the assistance in Buddhism include the practice of 
following Dhamma offerings, such as making offerings, practicing precepts, and practicing 
Vipassana meditation. The principle of providing material assistance to others includes 
sharing assistance with 4 necessities: food, shelter, clothing, and medicine. The characteristic 
of those who provide assistance is having love that is charitable. There is a kind heart and 
good wishes and there is a volunteer spirit thinking of helping without expecting anything in 
return. The benefits of the welfare principle bring harmony and peace to people in society.  

 
Keywords: The principles of assistance, perspective, Buddhism  
 
บทน า 

การสงเคราะห์มีความหมายกว้างนั้น คือ โดยทางวัตถุก็ได้สงเคราะห์ทางฝ่ายจิตวิญญาณก็ได้เพราะ
การสงเคราะห์ไม่จ าเป็นจะต้องเป็นการให้การช่วยเหลือเสมอไป สิ่งใดเป็นการกระท าให้ดีขึ้น เป็นการ
สงเคราะห์ทั้งนั้น แม้ว่าสิ่งนั้น จะไม่เป็นที่พอใจแก่ผู้ถูกสงเคราะห์ก็ตาม ในทาง พระพุทธศาสนาพระพุทธเจ้า
ทรงสงเคราะห์ภิกษุในพระพุทธศาสนาด้วยการช่วยให้เห็นโทษใน เรื่องต่างๆ ภิกษุที่ประพฤติปฏิบัติไม่ชอบ  
พระองค์ตรัสว่า “เราจักไม่ประคับประคองเธอทั้งหลาย เหมือนช่างหม้อประคับประคองภาชนะดินดิบที่ยังดิบ
อยู่ เราจักกล่าวข่มแล้วข่มอีก จักกล่าวยกย่อง แล้วยกย่องอีก บุคคลใดมีแก่นสาร บุคคลนั้นจักด ารงอยู่” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ผู้ที่ทนไม่ได้ไม่สามารถจะเป็น
สาวกของ พระพุทธเจ้าได้ต่อไป ต้องออกไปจากศาสนา คนที่ทนได้จะบรรลุธรรม ดังนั้น สังคมสงเคราะห์ไม่ 
จ าเป็นจะต้องถูกใจผู้ถูกสงเคราะห์เสมอไป 

การสงเคราะห์หรือการให้ความช่วยเหลือนั้น พระพุทธเจ้าทรงก าชับว่าจะต้องกระท าให้ เหมาะสมแก่
กรณี เหมาะสมเป็นรายๆ ไป เพราะถ้าไม่ถูกต้องเหมาะสมแก่กรณีแล้วก็จะท าให้การ ช่วยเหลือนั้นไม่ได้
ประโยชน์ เช่นเดียวกับงานสังคมสงเคราะห์ที่มุ่งการให้ความช่วยเหลือให้เหมาะสม กับสภาพสถานะของผู้
ขอรับบริการเป็นรายๆ ไปโดยใช้หลักการค านึงถึงความแตกต่างของแต่ละบุคคล และเริ่มจากสภาพที่่เขา
เป็นอยู่ขณะนั้น ถ้าอธิบายให้ชัดเจนก็คงจะเห็นว่า ถ้าเราให้ความ ช่วยเหลือใครก็ตาม ช่วยอย่างไม่เหมาะสม 
เช่น บุคคลนั้นไม่สมควรช่วยเหลือ หรือสมควรช่วยเหลือใน ระดับใด ในขอบเขตใด แต่เราไม่วิเคราะห์วินิจฉัย
ให้ถ่องแท้ ช่วยเหลือโดยไม่ต้ังใจ ไม่ค านึงว่าใครจะ ช่วยใคร ไม่ควรช่วยและควรช่วยมากน้อยเพียงใด การให้
ความช่วยเหลือนั้นๆ ก็จะไม่มีคุณค่าจะเป็น การช่วยเหลือใครๆ ก็ท าได้ไม่จ าเป็นจะต้องเป็นนักสังคม
สงเคราะห์เป็นต้น สงเคราะห์ด้านจิตใจจะ ช่วยควบคุมการสังคมสงเคราะห์ระบบฝ่ายวัตถุ ซึ่งถ้าสังคม
สงเคราะห์ด้วยวัตถุกันบ่อย ๆ ก็อาจจะท าให้ไม่เห็นคุณค่า โดยเฉพาะการให้การสงเคราะห์ผู้อ่ืนด้วยสัมมาทิฏฐิ 
เพราะสัมมาทิฏฐิจะท าให้คนกระท าในสิ่งที่ถูกต้อง เพ่ือแก้ปัญหาต่างๆ ของเขาได้อย่างเหมาะสม 

ส่วนลักษณะของการสงเคราะห์พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ 5 ประการ คือ (1) ด้วยศรัทธา คือ เชื่อว่า 
ผลของความเสียสละจะเป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่คนอ่ืน ตนก็มีจิตใจดี เบิกบานและอ่ิมใจเมื่อเสียสละแล้ว 
นอกจากนี้ มีความเชื่อว่าผลของการคิดดีพูดดี ย่อมมีผลตอบสนองแก่บุคคลผู้ท าความดีต้องติดสอยห้อยตาม
ผู้ท าไปเสมอเหมือนเงาตามตัว ท่านแสดงของการให้ทานด้วยศรัทธาว่า จะเป็นคนมั่งคั่งมีทรัพย์สมบัติเป็นคน



25  หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(1), 23-32. 
 

รูปร่างงาม น่ารักน่านิยม (2) การสงเคราะห์จะท าให้เป็นผู้ที่มั่งมีทรัพย์สมบัติมาก และลูกหลานญาติมิตรก็เชื่อ
ฟังถ้อยค า (3) การสงเคราะห์ ตามกาลเวลา คือ เสียสละในโอกาสที่เหมาะสม เช่น การสละทรัพย์ท าบุญให้
ทานในวันส าคัญทางศาสนา ในวันปีใหม่ วันเทศกาล (4) การสงเคราะห์ด้วยจิตอนุเคราะห์ คือ ให้เกื้อหนุนโอบ
อ้อมอารีเมตตา และให้อุดหนุนเอ้ือเฟ้ือช่วยเหลือด้วยกรุณา ท่านแสดงผลของความเสียสละตามกาลและ
เสียสละด้วยจิตอนุเคราะห์ว่า จะเป็นคนมั่งคั่งมีทรัพย์สมบัติมาก มีเครื่องใช้สอยเหลือเฟือและความประสงค์
เต็มเปี่ยม (5) การสงเคราะห์โดยไม่กระทบกระทั่งตนและคนอ่ืน คือ เสียสละตามก าลังของตนที่มีอยู่และต้อง
ไม่รบกวนของคนอ่ืนมา ส่วนผลดี คือ ท าให้เป็นผู้มั่งคั่งมีทรัพย์สมบัติมาก และมีโภคทรัพย์ปราศจากภัย 
(ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์ และคณะ, 2533) 

ในบทความนี้ ผู้เขียนจะน าหลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนามีความสัมพันธ์กับสังคม
สงเคราะห์มาเสนอเป็นแนวทางให้ทราบซึ่งหลักการสงเคราะห์ 2 อย่างคือ 1 อามิสสงเคราะห์ 2 ธรรม
สงเคราะห ์
 
แนวคิดของการสงเคราะห์ในพระพุทธศาสนา 

หลักการสงเคราะห์ตามแนวพระพุทธศาสนามองในสิ่งที่ว่ามนุษย์ และสรรพสิ่งทั้งหลายเป็นทุกข์ หรือ
ปัญหา และปัญหานั้นมนุษย์สามารถที่จะแก้ไขได้ในทางปฏิบัติ และน าไปสู่แนวทางการแก้ไขปัญหานั้นๆ 
หลักการสงเคราะห์ตามแนวพระพุทธศาสนานั้น มีอยู่ 7 ประการดังนี้ 

1. ต้องค านึงถึงหลักเหตุผลเป็นส าคัญ พระพุทธศาสนามองว่าสิ่งต่างๆ ด าเนินไปตามเหตุปัจจัย หรือ
ด าเนินไปอย่างมีเหตุมีผล ปัจจัยย่อมเป็นสิ่งที่เกิดแต่เหตุ เมื่อแก้ไขปัญหาที่เหตุแล้วย่อมก่อให้เกิดผลของการ
ดับปัญหานั้น ซึ่งเป็นไปตามหลักหรือกฎของธรรมชาติ ดังที่พระอัสสชิเถระได้กล่าวกับพระอุปติสสะไว้ว่า “เย 
ธมฺมา เหตุปฺปภวา เตส  เหตุํ ตถาคโต เตสญฺจ โย นิโรโธ เอว วาที มหาสมโณ” (พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับ   
สฺยามรฏฺฐเตปิฎก , 2525) ซึ่งหมายความว่า ธรรมเหล่าใดเกิดแต่เหตุ พระตถาคตตรัสเหตุแห่งธรรมเหล่านั้น
พระมหาสมณะมีปกติทรงสั่งสอนอย่างนี้ 

2. ต้องยึดหลักทางสายกลาง ซึ่งเป็นหลักของการแก้ไขปัญหาทางพระพุทธศาสนาที่ส าคัญมาก พระ
พุทธองค์ได้ตรัสไว้ในธัมมจักกัปปวัตนสูตร ว่ามีปัญหาหรือความสุดโต่งอยู่ 2 ประการ คือ กามสุขัลลิกานุโยค 
คือ การหมกมุ่นในความสุขทางกาม และอัตตกิลมถานุโยค คือ การทรมานตนให้ล าบาก ทั้ง 2 อย่างนี้ไม่ใช่ทาง
ที่จะท าให้บุคคลบรรลุถึงการดับปัญหาได้ และทรงเสนอหลักการปฏิบัติที่ถูกต้อง คือ หลักของมัชฌิมาปฏิปทา 
หรือทางสายกลาง (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ที่ไม่ตึงเกินไปและไม่หย่อนเกินไป เป็น
การปฏิบัติที่พอเหมาะ พอดี และเป็นประโยชน์ทางด้านการสงเคราะห์ได้ในแง่ของทางสายกลางนั้นก็คือ การที่
ไม่เน้นวัตถุมากจนเกินไปจนลืมด้านจิตใจ และไม่เน้นด้านจิตใจจนลืมด้านวัตถุ แต่เป็นการสงเคราะห์ที่เน้นให้
ด้านวัตถุและด้านจิตใจเป็นไปอย่างพร้อมๆ กัน 

3. ต้องยึดหลักพ่ึงตนเอง การแก้ไขปัญหาจึงเป็นเรื่องของเหตุผล มนุษย์จึงต้องเป็นผู้ที่ล งมือกระท า
ด้วยตนเอง ตามเหตุปัจจัยต่างๆ ด้วยตนเอง ในแง่ของการสังคมสงเคราะห์แล้ว ปัญหาต่างๆ เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นมา
จากเหตุปัจจัย ในลักษณะที่เป็นเหตุเป็นผลกัน เป็นการช่วยมนุษย์เหล่านั้นให้สามารถช่วยเหลือตนเองได้ หรือ
สามารถพ่ึงพาตนเองได้ และสามารถแก้ไขปัญหาต่างๆ ได้ด้วยตนเอง 

4. ต้องเป็นไปอย่างสมดุล เป็นการพัฒนาทั้งทางด้านวัตถุ และจิตใจไปพร้อมๆ กันพระพุทธองค์ให้
ด าเนินชีวิตด้วยการปฏิบัติแต่พอดี พัฒนาทั้งทางด้านวัตถุและจิตใจไปพร้อมๆ กันหรือปฏิบัติตามหลักของ
อริยมรรคมีองค์ 8 หรือปฏิบัติตามหลักของศีล สมาธิ และปัญญาเป็นไปอย่างสมดุลกัน 



26  หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(1), 23-32. 
 

5. ต้องท าอย่างค่อยเป็นค่อยไปตามความเหมาะสม ยึดหลักทางสายกลาง ต้องท าหรือปฏิบัติอยู่อย่าง
สม่ าเสมอ มีความพยายามอย่างต่อเนื่องจนกว่าจะประสบความส าเร็จ 

6. ต้องสอดคล้องกับจุดมุ่งหมายหลักของชีวิต การสังคมสงเคราะห์ตามแนวพระพุทธศาสนา จึงต้อง
สอดคล้องกับจุดมุ่งหมายหลักของชีวิต คือ การดับทุกข์หรือปัญหาได้ในทางปฏิบัติเป็นหลักการเพ่ือตรวจสอบ
ว่า การกระท านั้นๆ ถูกต้องหรือไม่ 

7. ต้องไม่ก่อทุกข์ให้กับทั้งของตนเองและผู้อ่ืน หลักธรรมข้อนี้เป็นผลมาจากการกระท า และการ
กระท านั้นๆ ต้องเป็นไปเพ่ือความไม่เบียดเบียนทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน เป็นไปเพ่ือการป้องกัน แก้ไข ส่งเสริม
พัฒนาทั้งในส่วนของบุคคล ชุมชน และสังคม ท าให้ปัญหาสังคมลดลงไปและไม่เพ่ิมปัญหาให้กับสังคมอีกต่อไป 

นอกจากนั้นยังพบว่า แนวคิดและพัฒนาการของการสงเคราะห์ในพระพุทธศาสนา ยังหมายไปถึง การ
จัดให้มีการด าเนินการสงเคราะห์ให้สอดคล้องกับแนวคิดและหลักการสงเคราะห์ตามแนวทางพระพุทธศาสนา 
และได้น าหลักพุทธธรรมที่เป็นวิธีการสงเคราะห์มาพัฒนาให้เข้ากับยุคสมัยโดยเน้นไปที่การหน้าที่คือการปฏิบัติ 
ตามธรรมในระดับพ้ืนฐานคือ ค าสอนที่สอนให้บุคคลรู้จักการด าเนินชีวิตของมนุษย์รู้จักด าเนินชีวิตให้บรรลุ
ประโยชน์ที่เป็นจุดหมายของชีวิต ที่เรียกว่า อัตถะหรือประโยชน์ 3 ประการ ได้แก่ 

1. ทิฏฐธัมมิกัตถะ คือ ประโยชน์ปัจจุบัน (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) 

2. สัมปรายิกัตถะ คือ ประโยชน์เบื้องหน้า 
3. ปรมัตถะ คือ ประโยชน์สูงสุด 
อัตถะหรือประโยชน์ 3 ประการนี้  เป็นวิธีการสงเคราะห์ที่สอดคล้องกับแนวคิดและหลักการ 

สงเคราะห์ตามแนวพระพุทธในลักษณะดังนี้ 
1. ในแง่ของความคิด อัตถะหรือประโยชน 3 ประการ เป็นวิธีการสงเคราะห์เพ่ือแก้ไขปัญหาของชีวิต 

คือ 1) ทิฏฐธัมมิกัตถะ เป็นวิธีสงเคราะห์ให้บุคคลได้มาซึ่งปัจจัยสี่ที่จ าเป็นต่อร่างกายอย่างเพียงพอ เป็นการ
สงเคราะห์รายบุคคล 2) สัมปรายิกัตถะ เป็นวิธีการสงเคราะห์เพ่ือให้สังคมมีความสงบสุข เป็นการตอบสนอง
ด้านสังคม เป็นการมุ่งสงเคราะห์เพ่ือให้แก้ปัญหาส่วนสังคม 3) ปรมัตถะ เป็นวิธีการสงเคราะห์ด้านจิตใจ 
เพ่ือให้บุคคลมีความมั่นคงสงบสุข เป็นการตอบสนองด้านจิตใจ วิธีนี้เป็นการดับปัญหาอย่างสิ้นเชิง 

2. ในแง่ของหลักการ อัตถะหรือประโยชน 3 ประการ สอดคล้องกับหลักการสงเคราะห์ชุมชนตาม
แนวพุทธ ดังนี้ 1) อัตถะหรือประโยชน์ 3 ประการ เป็นวิธีการสงเคราะห์ที่เป็นไปตามหลักเหตุผล หรือแก้ไข
ปัญหาตามสาเหตุ เป็นวิธีการสงเคราะห์ทั้งในแง่เศรษฐกิจ สังคม จิตใจ อย่างสมดุลกัน 2) อัตถะหรือประโยชน์ 
3 ประการ เป็นวิธีสงเคราะห์ที่ทุกคนต้องลงมือปฏิบัติเอง เป็นวิธีการแก้ไขที่ค่อยเป็นค่อยไปตามความ
เหมาะสม เป็นการขจัดปัญหาทั้ง 3 ด้าน โดยมุ่งให้ดับปัญหาได้ในที่สุด และเป็นประโยชน์แก่สังคมโดยรวม  

3. ในแง่ของกระบวนการสงเคราะห์ ในแง่ของการสงเคราะห์ อัตถะหรือประโยชน์ 3 ประการ เป็นค า
สอนหลักหรือเป็นวิธีการสงเคราะห์ที่เป็นจุดเริ่มต้นที่สามารถน าไปสู่การปฏิบัติตามค าสอนข้ออ่ืน ๆ ที่
สนับสนุนการสงเคราะห์ตามหลักอัตถะหรือประโยชน์ 3 ประการได้อย่างเป็นระบบ เช่น การสงเคราะห์ตาม
หลักทิฏฐธัมมิกัตถะ ข้ออุฎฐานสัมปทา ย่อมน าไปสู่หลักอิทธิบาท 4 เป็นต้น  

ดังนั้น อัตถะหรือประโยชน์ 3 ประการ จึงเป็นวิธีการสังคมสงเคราะห์ตามแนวพระพุทธศาสนา โดย
วิธีการแล้ว อัตถะหรือประโยชน 3 ประการเป็นการสงเคราะห์ที่มุ่งให้เกิดผลเป็นการตอบสนองความต้องการ
ของชีวิตและแก้ไขปัญหาของชีวิต ในลักษณะดังต่อไปนี้ 

1. การแก้ไขปัญหาส่วนบุคคล ปัญหาส่วนบุคคลเป็นปัญหาที่เกิดจากความต้องการที่จ าเป็นทาง
ชีววิทยา บุคคล จะต้องแสวงหาปัจจัยที่จ าเป็นต่างๆ อย่างน้อยปัจจัยสี่ มาตอบสนองความต้องการ หรือการหา



27  หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(1), 23-32. 
 

เลี้ยงชีพของตนและครอบครัวให้เพียงพอ การแก้ไขปัญหาส่วนบุคคลนี้ จะต้องแก้ไขโดยปลูกฝังให้บุคคลทุกคน
มีคุณธรรมขั้นพ้ืนฐานที่เรียกว่า “ทิฏฐธัมมิกัตถะ หรือประโยชน์ในปัจจุบัน 4 ประการ คือ 1) อุฏฐานสัมปทา 
คือ ความขยันหาทรัพย์ 2) อารักขสัมปทา คือ การประหยัดและอดออม 3) กัลยาณมิตตตา คือ การรู้จักคบ
เพ่ือนดี 4) สมชีวิตา คือ การเลี้ยงชีพแต่พอดี หลักอิทธิบาท 4 ประการ คือ 1) ฉันทะ คือความพอใจในงานที่
ตนเองท า 2) วิริยะ คือความพากเพียรท างาน 3) จิตตะ คือเอาใจฝักใฝ่ในงานที่ท า 4) วิมังสา คือหมั่นใช้ปัญญา
ใคร่ครวญ 

2. การแก้ไขปัญหาส่วนสังคม ปัญหาส่วนสังคมเป็นปัญหาเกี่ยวกับความสัมพันธ์ของคนในสังคม เป็น
ปัญหาที่ท า ให้เกิดผลกระทบต่อสังคมโดยรวม เพราะเกิดความขัดแย้ง ทะเลาะกัน ในเรื่องลาภ ยศ สรรเสริญ 
เป็นต้น เป็นเรื่องค่านิยม ความเชื่อ และพฤติกรรมของคนในสังคม อาจเนื่องมาจากกิเลส นั้นเอง ดังนั้น การ
แก้ไขปัญหาส่วนสังคมนั้น จะต้องแก้ไขที่พฤติกรรมของคนในสังคม ให้มีคุณธรรมขั้นพ้ืนฐาน เกี่ยวกับการอยู่
ร่วมกันในสังคม ที่เรียกว่า “สัมปรายิกัตถะ คือ ประโยชน์เบื้องหน้า 4 ประการ คือ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) สัทธาสัมปทา คือ มีศรัทธาที่ถูกต้อง เช่น หลักกรรม 
ความดี ความชั่วฯ 2) สีลสัมปทา คือมีศีลธรรม และเคารพกฎระเบียบของสังคม 3) จาคสัมปทา คือมีความ
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่เสียสละช่วยเหลือกัน 4) ปัญญาสัมปทา คือมีปัญญารู้เท่าทันสถานการณ์ เข้าใจความจริงของ
ชีวิต 

3. การแก้ไขปัญหาส่วนจิตใจ ปัญหาส่วนจิตใจ เป็นปัญหาที่ลึกซึ่งละเอียดอ่อน เพราะมนุษย์มีกิเลสอยู่
ในจิตใจ ถ้าจิตใจถูกครอบง าด้วยกิเลสแล้วก็จะส่งผลกระทบต่อสังคมเช่นเดียวกัน เพราะพระพุทธศาสนาถือว่า
จิตใจเป็นใหญ่เป็นหัวหน้า แก้ไขได้ด้วยการปฏิบัติตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 ประการ คือ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 1) สัมมาทิฏฐิ คือความเห็นที่ถูกต้อง 2) 
สัมมาสังกัปปะ คือคิดถูกต้อง 3) สัมมาวาจา คือพูดถูกต้อง 4) สัมมากัมมันตะ คือกระท าถูกต้อง 5) 
สัมมาอาชีวะ คือเลี้ยงชีพถูกต้อง 6) สัมมาวายามะ คือพยายามถูกต้อง 7) สัมมาสติ คือมีสติถูกต้อง 8) 
สัมมาสมาธิ คือมีสมาธิถูกต้อง 
 
ธรรมะกับงานสังคมสงเคราะห์ 

จุดมุ่งหมายที่ส าคัญของพระพุทธศาสนานั้นมีจุดมุ่งหมายที่ส าคัญที่ ต้องการให้พุทธศาสนิกชนเข้าใจ
เรื่องชีวิตให้ถูกต้อง คือ  เข้าใจว่าชีวิตคืออะไร สิ่งที่เกิดขึ้นในชีวิตคือ อะไร มันมาจากเหตุอะไร แล้วมันให้ทุกข์
ให้โทษให้ประโยชน์แกเ่ราอย่างไรเราควรจะเข้าไปเกีย่วข้องกับสิ่งนั้นอย่างไรให้ใช้ปัญญาพิจารณาในเรื่องต่าง ๆ 
ให้ชัดเจนถูกต้อง ความทุกข์ก็จะน้อยลง คนที่ฉลาด สามารถที่จะมีชีวิตอยู่ได้ด้วยความสุขและไม่คล้อยตาม
ความทุกข ์ความสุขนั้นจนเกินไปเมื่อเราอยู่ได้ โดยไม่เป็นทุกข์ เรียกว่าเราไดร้ับประโยชน์จากรพระพุทธศาสนา  
เพราะจุดประสงค์ของ พระพุทธศาสนาอยู่ทีก่ารท าลายปัญหา คือความทุกข์ให้หมดสิ้นไป จุดมุ่งหมายของงาน
สังคม สงเคราะห์ก็เช่นเดียวกันคือ การช่วยป้องกันแก้ไขปญัหาพัฒนาศักยภาพของบุคคลในสังคม หรือจะ เป็น
การช่วยบุคคลที่่มีปัญหาให้ช่วยตัวเองได้หรือจะเป็นการยกระดับคุณภาพชีวิตเพ่ือความเป็นอยู่ที่ดีของคนใน
สังคม ก็เปน็จุดมุ่งหมายของงานสังคมสงเคราะห์ว่าจะท าอย่างไรให้คนในสังคมมีชีวิตที่ เป็นสุขตามอัตภาพของ
แต่ละบุคคล การขจัดปัญหาให้หมุดสิ้นไปในพระพุทธศาสนา ด้วยการไม่ยึดมั่น ถือมั่นในรูป เวทนา สัญญา 
สังขาร วิญญาณ ซึ่งเป็นของไม่เที่ยง เป็นอนัตตา ในงานสังคมสงเคราะห์ก็ เช่นเดียวกันการขจัดปัญหานั้น ก็
ต้องหาสาเหตุของปัญหา หาทางด าเนินการหาทางออกของปัญหาและในขณะที่นักสังคมสงเคราะห์ให้บริการ
นั้นก็จะใช้ธรรมะ หรือใช้ข้อธรรมะบางประการในการให้ความช่วยเหลือและจะให้ธรรมะนั้นช่วยแนะน า
ผู้รับบริการให้ด าเนินชีวิตด้วยความถูกต้องด้วยเช่นกัน ท่านพุทธทาสได้กล่าวว่า (พุทธทาสภิกขุ, 2525) “เรื่อง



28  หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(1), 23-32. 
 

สังคมสงเคราะห์ที่จะให้แก่ใครก็ตามให้ในปริมาณที่เหมาะพอดี ไม่ให้มัวเมาลุ่มหลง ความหมายของการกินดี 
อยู่ดี อย่าให้เพ้ือจนเกินไป และการสงเคราะห์ที่ดีทีสุ่ดก็คือการให้บรมธรรมแกเ่ขา” 

ดังนั้นปญัหาทีมี่อยู่ทุกวันนี้อาจจะกล่าวได้ว่า เป็นปัญหาทางจิตใจ เพราะถึงแม้ประเทศที่พัฒนาดีแล้ว 
มีหลักประกันทางสังคมดแีล้ว ประชาชนยังไม่มีความสุขทางจิตใจ ส่วนความสุขทางวัตถุ นั้นมีอยู่เต็มเปี่ยมแล้ว  
แตข่าดทางจิตใจ ท าให้ไมมี่ความสุข การกินดีอยู่ดีนั้นควรเป็นการกินอยู่แต่พอดี ไม่ให้มีอะไรที่มากเกินไป เกิด
ความต้องการ ปัญหาในปัจจุบันจะสิ้นสุดไม่ได้ เพราะปัญหามาจาก วัตถุนิยม เมื่อคิดจะสร้างและพัฒนาแต่
วัตถุ จึงเกิดความไม่พอเพ่ิมขึ้นเรื่อย ๆ แต่ถ้าพัฒนาจิตใจขจัด กิเลสตัณหา อุปาทานต่างๆ ลงก็จะพิจารณาได้
ว่าอะไรถูกอะไรควร  อะไรพอดี  หรือไม่พอดี การ แก่งแย่งกัน การเบียดเบียนกันก็จะน้อยลง มีความคิดที่จะ
ช่วยเหลือผู้อ่ืน ช่วยเหลือสังคมมากว่าการ มองแต่ตัวเอง ศาสนาพุทธไม่ได้ห้ามการพัฒนาหรือความก้าวหน้า
ทางวัตถุ  แต่ศาสนาสอนให้เราไม่ เป็นทุกข์ในการพัฒนานั้น และท าให้การพัฒนานั้นก้าวหน้าไปโดยไม่
เบียดเบียนคนในสังคม 
 
หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา จึงมีดังต่อไปนี้ 
 การสงเคราะห์เป็นหลักที่ส าคัญอย่างหนึ่งในค าสอนทางพระพุทธศาสนาเพราะเป็นการแบ่งปัน
ช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกันระหว่างบุคคลทั่วไปหรือระหว่างพระสงฆ์กับคฤหัสถ์ผู้ครองเรือนโดยสรุป
หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 2 อย่าง คือ อามิสสงเคราะห์ การสงเคราะห์ด้วย
ปัจจัย 4 ได้แก่ อาหาร เสื้อผ้า ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค ตลอดจนสิ่งจ าเป็นในการด าเนินชีวิตของมนุษย์   
ธรรมสงเคราะห์ การให้หลักธรรมเป็นทานโดยให้แนวทางในการประพฤติปฏิบัติตามหลักหลักเบญจศีล เบญ
ธรรม หลักบุญกิริยาวัตถุ 3 ทาน ศีล ภาวนา การชี้แนะบุคคลให้เกิดสัมมาทิฏฐิ 

หลักสงเคราะห์ด้านการให้ทาน  เมื่อวิเคราะห์จากเนื้อหาในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาแล้ว พบว่า 
การสงเคราะห์ต่อกันของพระพุทธเจ้าต่อพระสงฆ์บ้าง พระสงฆ์ต่อพระสงฆ์บ้าง ต่อประชาชนบ้าง ท าให้มี
พัฒนาการในด้านต่างๆ คือ ถวายทาน หลายเรื่อง เช่น อายุวัฒนกุมาร (พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 
91 เล่ม, 2534) ได้กล่าวถึงพราหมณ์ ผู้เป็นพ่อซึ่งเป็นเจ้าภาพในพิธีถวายอาหารและน้ าปานะตลอดทั้ง 7 วัน 7 
คืน เกิดผลทาน ในวันสุดท้ายพระพุทธเจ้าเสด็จเป็นองค์ประธานในพิธี ซึ่งอายุวัฒนกุมารและบุคคลอ่ืนได้ถวาย
ทานแด่พระพุทธเจ้าด้วย ทานที่ถวายจึงมีผลมากถือได้ว่าเป็นผู้บ าเพ็ญทานมัยอย่างยิ่ง ในการประกอบพิธี
กรรมการสืบชะตา ก็ได้รับอิทธิพลการบ าเพ็ญทานนี้จึงมีการให้ทานตั้งแต่การถวายสังฆทาน วัตถุที่ถวายอาจจะ
เป็นปัจจัย 4 ซึ่งเป็นปัจจัยส าหรับการด ารงชีวิต การถวายภัตตาหารแด่พระสงฆ์ที่มาเจริญพระพุทธมนต์สืบ
ชะตา รวมถึงการจัดเลี้ยงอาหารแก่แขกผู้มาร่วมงาน เหล่านี้ล้วนแล้วแต่เป็นการบ าเพ็ญทานมัยทั้งสิ้น 

หลักสงเคราะห์ช่วยเหลือต่อกัน การสงเคราะห์ที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนานั้น ปรากฏอยู่
หลายแห่ง เช่น เรื่อง บัณฑิตสามเณรเล่าว่า ท่านท้าวสักกะที่ท าการสงเคราะห์แก่มหาทุคคตะด้วยการแปลง
ร่างเป็นพ่อครัว ผู้ท าอาหารถวายแด่พระพุทธเจ้าโดยได้ถวายปลาตะเพียนแดงหนึ่งคู่ส าหรับท าอาหาร 
(พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม, 2534) 

เรื่องต่อมา เช่น เรื่อง ปูติคัตตติสสเถระ (พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม, 2534) เรื่อง
เล่าว่า ภิกษุรูปนี้ ป่วยไม่มีใครดูแล รักษา ความทราบถึงพระพุทธองค์ จึงทรงเสด็จไปดูแลและทรงรักษาด้วย
พระองค์เอง เช่น ทรงให้ภิกษุเปลี่ยนผ้าจีวร น าไปซักให้แห้ง น าไปตากแดด ปัดกวาดที่พักที่นอน เป็นต้น 
ตลอดจนดูแลเรื่องอาหารการบริโภคที่ถูกสุขลักษณะ จึงท าให้หายจากอาพาธในครั้งนี้ได้ หน้าที่อย่างนี้ พระ
พุทธองค์จึงตรัสว่า ควรเป็นหน้าที่ในการสงเคราะห์ต่อกันของภิกษุผู้บวชมาไม่มีญาติ พ่ีน้อง จึงต้อยคอยเอาใจ
ใส่ต่อกัน อย่าทอดทิ้งหรือปัดภาระให้คนอื่น 



29  หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(1), 23-32. 
 

หลักของผู้ให้การสงเคราะห์ คุณลักษณะของผู้ให้การสงเคราะห์ ได้แก่ ผู้ให้พึงด ารงตนด้วยความรักที่
เป็นกุศลจิตต่อเพ่ือนมนุษย์และสัตว์ทั่วไป (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2544) (ความรักนี้จัดอยู่ในกลุ่มฉันทะ
เป็นแรงบุญกุศลตรงข้ามกับตัณหาและราคะที่อยากได้แต่ไม่ต้องการให้คนอ่ืนมีลักษณะเห็นแก่ตัวเป็นเกณฑ์วัด) 
อีกท้ังจะต้องมีเมตตาจิตที่เป็นปฏิปักษ์ต่อความไม่พอใจ (โทสะ) โดยตรง หากขาดเมตตาแล้ว จิตก็ไม่อ่อนโยน
จะสงเคราะห์ไม่ได้เลย และจิตอาสาก็มีลักษณะเหมือนกับเมตตาเพียงแต่มองกิริยาหรือกิจกรรมในการ
แสดงออกทางสังคมเป็นตัวก าหนดเท่านั้น เช่น นักเรียนมีจิตอาสาช่วยเหลือคนพิการตาบอดเดินข้ามถนน 
พลเมืองดีมีจติอาสาช่วยเหลือยกถุงทรายในคราวน้ าท่วมใหญ่ของประเทศ ในเนื้อหาของแต่ละหัวข้อต่อไปนี้ 

หลักการความรักที่เป็นกุศลจิต ในบันทึกธรรมของพันเอกปิ่น มุทุกันต์ ได้ให้ค าจ ากัดความ พร้อมทั้ง
อธิบายความไว้ว่า เมตตา แปลว่า ความรักใคร่ จากนั้นท่านก็อธิบายความรักใคร่ออกเป็นมี 2 ประเภท เพ่ือ
แยกให้เห็นว่า ความรักใคร่แบบไหนเป็นเมตตา แบบไหนไม่ใช่ ได้แก่ 

1) ความรักใคร่ด้วยอ านาจของความก าหนัด เช่น ความรักระหว่างเพศ อยู่ในกลุ่มของความรักที่มี
ตัณหาและราคะเป็นเครื่องปรุงแต่งจิต ซึ่งเป็นเรื่องของเป็นกิเลส เป็นที่มาของความทุกข์ ผู้ปฏิบัติเพ่ือความพ้น
ทุกข์ต้องพยายามกาจัดออกจากใจ ความรักใคร่ประเภทนี้ไม่ใช่เมตตา 

2) ความรักแบบเมตตา ความรักประเภทนี้ เป็นเรื่องของความหวังดี คือปรารถน าจะให้เขาเป็นสุข 
เช่น มารดารักบุตร มิตรสหายรักกัน เป็นต้น ความรักที่เรียกว่า เมตตานี้ พระพุทธเจ้าทรงสอนให้บ าเพ็ญทั้ง
ฆราวาส ทั้งบรรพชิต เพราะเป็นคุณธรรมที่จะช่วยให้การอยู่กันในหมู่คณะเป็นไปด้วยดี มีการปฏิบัติต่อกันด้วย
ความรักความเอ้ือเฟ้ือ เข้าใจซึ่งกันและกัน ท าให้สังคมอยู่เย็น และเป็นสุข  

กล่าวโดยสรุป บทนิยามที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก คัมภีร์อรรถกถา ตลอดจนคัมภีร์รุ่นหลัง ให้บท
นิยามของเมตตาเป็นไปในลักษณะเดียวกัน คือเป็นเรื่องคุณภาพ หรือสภาวะของจิตที่ประกอบด้วยความหวังดี 
ปรารถนาดีต่อบุคคลอ่ืน สัตว์อ่ืน โดยปราศจากตัณหา หรือราคะ เป็นเครื่องชักจูง ไม่เกี่ยวข้องกับอารมณ์ที่เป็น
กามคุณ เป็นสภาพจิตที่มีความอ่อนโยน เอ้ือเฟ้ือ มีความเป็นมิตรต่อผู้อื่น (พันเอกปิ่น มุทุกันต์, 2526) 

ส่วนค าว่า เปมะ ในพระไตรปิฎกท่านแปลตามศัพท์ว่า ความรัก อรรถกถาอธิบายว่า ชื่อ ว่า เปมะ 
เพราะอรรถว่า ประพฤติรักใคร่ (พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม, 2534) ได้แก่ความรักที่อาศัย
เรือน หมายความว่า ความรักแบบ    เปมะ นั้น จะเกิดขึ้นได้ก็ต้องวัตถุ บุคคล สถานที่ สิ่งของ หรือสิ่งที่เป็น
รูปธรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง เช่น รักพ่อแม่ รักพ่ีน้อง รักงาน รักศิลปะ รักการศึกษา รักบ้านเกิดเมืองนอน เป็น
ต้น (พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม, 2534) 

เมตตา เป็นความรักแบบไหน หรือมีลักษณะอย่างไร? ก่อนจะตอบค าถามนี้ ขอให้พิจารณาข้อความ
จากคัมภีร์อรรถกถาต่อไปนี้ 

เมตตามีอันเป็นไปในอาการให้ประโยชน์เกื้อกูลเป็นลักษณะ มีการน าสิ่งที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลเป็นรส 
มีการปลดเปลื้องความอาฆาตเป็นเครื่องปรากฏ มีการแสดงความพอใจของสัตว์ทั้งหลายเป็นปทัฏฐาน ความ
สงบพยาบาทเป็นสมบัติของเมตตานั่น (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2513) 

เมตตา เป็นความรักที่เป็นไปเพ่ือประโยชน์เกื้อกูลเป็นที่ตั้ง เป็นความรักที่มุ่งความสุขแก่ผู้อ่ืนเป็น
ส าคัญ เหตุนี้ท่านจึงกล่าวว่า “บรรดากษัตริย์เป็นต้น หรือสมณพราหมณ์ผู้ใดผู้หนึ่ง มีจิตเมตตาอย่างแนบแน่น 
ย่อมอนุเคราะห์สัตว์โลกทั่วไป” (พันเอกปิ่น มุทุกันต์, 2526) และพร้อมกับการมุ่งให้เป็นไปเพ่ือประโยชน์
เกื้อกูล ย่อมก่อให้เกิดความรู้สึกที่ดีต่อกัน ไม่มีความเคียดแค้น พยาบาทต่อกัน น ามาซึ่งความพอใจทั้งสองฝ่าย 
อรรถกถาบางแห่งท่านจึงใช้ค า 3 ค า เพ่ือบ่งบอกถึงผลของการมีเมตตา ได้แก่ ความไม่มีเวร ความปลอดภัย 
และความสุข บาลีว่า อเวริโน เขมิโน สุขิโน 



30  หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(1), 23-32. 
 

หลักการจิตเมตตาและกรุณาปรารถนาดี พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสอานิสงส์ของการเจริญเมตตา
ไว้ถึง 11 ประการ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ หลับเป็นสุข ตื่นเป็น
สุข ไม่ฝันร้าย เป็นที่รักของมนุษย์ อมนุษย์ และเทวดาทั้งหลาย ไฟ ยาพิษ หรือศาสตรากล้ากรายไม่ได้  จิตตั้ง
มั่นได้เร็ว สีหน้าสดใสไม่หลงลืมสติตาย เมื่อยังไม่บรรลุธรรมย่อมเข้าถึงพรหมโลก พรหมวิหารธรรม เป็น
คุณธรรมซึ่งแสดงออกจากส่วนลึกของจิตใจ คือความรัก ความปรารถนาดี อยากให้บุคคลและสัตว์ด ารงอยู่ใน
ความดีงาม ประสบสุข เป็นประโยชน์ เป็นความบริสุทธิ์ที่มีต่อเพ่ือนมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายในฐานะเพ่ือนร่วม
โลก เป็นความปรารถนาดีที่ไม่หวังสิ่งตอบแทนใดๆ บุคคลที่ควรเจริญพรหมวิหารเป็นอันดับแรก คือตนเอง เริ่ม
ตั้งแต่การแผ่เมตตาให้กับตนเอง กรุณา ปรารถนาให้ตนเองพ้นจากห้วงทุกข์ มุทิตา ครั้นเมื่อพ้นจากทุกข์ใดๆ 
แล้ว ก็พลอยยินดีกับตนเอง และอุเบกขากับสิ่งที่เกิดขึ้นอันเป็นโลกธรรม ซึ่งมีขึ้น-มีลง มีสรรเสริญมีนินทา เมื่อ
เจริญพรหมวิหารให้กับตนเองเป็นแล้ว ก็จะสามารถที่จะแผ่ไปยังผู้อ่ืนได้อย่างจริงใจหากเจริญเมตตาอันเป็น
ธรรมข้อแรกของพรหมวิหารธรรมได้ถึงระดับอัปปมัญญาซึ่งหมายถึงการมีความรู้สึกอย่างแท้จริง ในการมุ่งให้
เหล่าสัตว์อยู่ร่วมกันอย่างไม่มีเวรไม่มีภัยไม่เบียดเบียน ไม่ประทุษร้ายซึ่งกันและกัน ให้อยู่ดีมีสุขสมควรตาม
สถานะของตน เป็นความรู้สึกอย่างไม่มีประมาณ ไม่จ ากัดกลุ่ม ไม่มีเขตแดน ถือว่ามีประโยชน์อย่างกว้างขวาง 
และยังเป็นพ้ืนฐานช่วยให้ กรุณา มุทิตา อุเบกขา เกิดขึ้นได้ง่าย และยังช่วยท าให้การสร้างบารมีต่างๆ ส าเร็จ
ง่ายขึ้น นอกจากนี้ อัปปมัญญา ยังเป็นอารมณ์ของกรรมฐาน ถ้าผู้ปฏิบัติบรรลุถึงอัปปมัญญาสามารถสงบกิเลส 
คือความพยาบาท ความริษยาลงได้ จิตของบุคคลผู้นั้น ก็จะสงบสุขเยือกเย็นและด ารงตั้งมั่นอยู่ในฌาน การ
ด ารงชีวิตในชาติปัจจุบันจะมีแต่ความสงบสุข ถ้าหากว่าได้บรรลุรูปฌาน 4 สิ้นจากโลกนี้ไป ก็จะบังเกิดใน
พรหมโลก 

ดังนั้น พรหมวิหารธรรม นับเป็นข้อธรรมที่ส าคัญอย่างยิ่งที่พึงเจริญให้มีในตน หากน าไปใช้ในการ
ด ารงชีวิตประจ าวัน ก็จะนามาซึ่งความสุขสงบแก่ตน เมื่อน าไปใช้ในการบริหารคนบริหารองค์กร จะท าให้
สังคมนั้นมีการเอื้อเฟ้ือ เกื้อกูลกันโดยเฉพาะทางด้านจิตใจ เป็นสังคมที่สงบสุข น่าอยู่ บุคคลที่น าหลักธรรมนี้ไป
ประพฤติปฏิบัติ ก็จะเป็นคนงามทั้งภายใน คือในจิตใจที่สามารถสัมผัสได้และภายนอกจะมีบุคลิกภาพที่ดึงดูด
ให้น่าคบหาในพระไตรปิฎกได้นิยามความหมายของเมตตาไว้สั้นๆ ว่า “ความรักใคร่ กิริยาที่น่าใคร่ ภาวะที่รัก
ใคร่ เมตตาเจโตวิมุตติ นี้ เรียกว่า เมตตา” (พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม, 2534) ในบางแห่งก็
เพ่ิมค าว่า “ในสัตว์ทั้งหลาย” เข้ามา ซึ่งเมื่อน ามาเพ่ิมกับค าเดิมที่มีอยู่แล้วก็จะได้ความว่า “ความรักใคร่ กิริยา
ที่รักใคร่ ภาวะที่รักใคร่ในสัตว์ทั้งหลาย เมตตาเจโตวิมุตติ นี้เรียกว่า เมตตา” (พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา
แปล ชุด 91 เล่ม, 2534) และเรียกจิตที่ประกอบด้วยสภาวะดังกล่าวนี้ว่า เป็นจิตที่ประกอบด้วยเมตตา 

ค านิยามดังกล่าว เมื่อเทียบเคียงกับอรรถกถา ก็มีลักษณะไม่ต่างกันมาก เช่น “ชื่อว่า เมตตา เพราะ
อรรถว่ารักใคร่ อธิบายว่า ผูกเยื่อใย ชื่อว่า เมตตา เพราะความเจริญเป็นไปในมิตร หรือความเจริญนั่นเป็นไป
ต่อมิตร” “ความมีไมตรี กิริยาที่รัก ความเป็นผู้มีความรัก ความเอ็นดู กิริยาที่เอ็นดู ความเป็นผู้เอ็นดู ความ
แสวงหาประโยชน์ ความอนุเคราะห์ ความไม่พยาบาท ความไม่ปองร้าย ความไม่โกรธ ชื่อว่า เมตตา” “ชื่อว่า
เมตตา เพราะมีความเยื่อใย อธิบายว่า ความรัก ชื่อว่า เมตตา เพราะมีความรัก หรือความเป็นไปแห่งความรัก” 
“ธรรมชาติใดย่อมสนิทสนม รักใคร่ ฉะนั้นธรรมชาตินั้น ชื่อว่าเมตตา อธิบายว่า ย่อมเสน่หา 

อีกอย่างหนึ่ง ความว่า ชื่อว่า เมตตาเพราะรักใคร่ เยื่อใย ยินดีในสัตว์ทุกจ าพวก” “ความเป็นผู้ใคร่เพ่ือ
อันน ามาซึ่งหิตสุข โดยนัยว่า ขอสัตว์ทั้งหลายทั้งปวงจงมีความสุขเถิด ดังนี้เป็นต้น ชื่อว่า เมตตา” (พระสัทธัมม
โชติกะ ธัมมาจริยะ, 2521) ในด้านสัททศาสตร์แสดงรูปวิเคราะห์ว่า มิชฺชติ สินิยฺหตีติ เมตฺตา แปลว่า ธรรมชาติ
ใดย่อมรักใคร่ชื่นชมต่อสัตว์ทั้งหลาย ฉะนั้น ธรรมชาตินั้นชื่อว่า เมตตา 



31  หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(1), 23-32. 
 

พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ได้ให้ความหมายของคาว่าเมตตาว่า ความรัก , ความ
ปรารถนาให้เขามีความสุข, แผ่ไมตรีจิตคิดจะให้สัตว์ทั้งปวงเป็นสุขถ้วนหน้า (เป็นข้อ 1 ในพรหมวิหาร 4 ข้อ 2 
ในอารักขกัมมัฏฐาน 4) บางแห่งท่านก็ใช้คู่กับกรุณา เขียนติดกันว่า เมตตากรุณา (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺ
โต), 2543) หมายถึง ความรักความปรารถนาดี และความสงสาร ความอยากช่วยเหลือปลดเปลื้องทุกข์ (เป็น
ข้อแรกในเบญจธรรม) สอดคล้องกับพจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถานที่นิยามไว้ว่า “ความรักและเอ็นดู, 
ความปรารถนาจะให้ผู้ อ่ืนได้สุข, เป็นข้อ 1 ในพรหมวิหาร 4 คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา” 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) 

ลักษณะความกระตือรือร้นทางด้านจิตใจในการที่จะท าประโยชน์เกื้อกูลแก่บุคคลอ่ืน ถือว่าเป็น
ลักษณะของผู้มีเมตตาอยู่ภายในจิตใจ ผู้มีลักษณะดังกล่าวนี้ เมื่อมีภารกิจเกิดขึ้นกับบุคคลอ่ืน ย่อมไม่เอาเรื่อง
ของตนเองเป็นข้ออ้างเพ่ือที่จะได้พ้นภาระรับผิดชอบ มีข้อความในพระบาลีที่น่าสนใจเกี่ยวกับประเด็นดังกล่าว
นี้ควรน ามาพิจารณา กล่าวคือ พระพุทธเจ้าข้า แม้ข้าพระพุทธเจ้าก็มีความคิดอย่างนี้ว่า เป็นลาภของเราหนอ 
เราได้ดีแล้วหนอที่เราได้อยู่ร่วมกับเพ่ือนสพรหมจารีเห็นปานนี้ ข้าพระพุทธเจ้านั้นได้เข้าไปตั้งเมตตากายกรรม 
เมตตาวจีกรรม เมตตามโนกรรมไว้ในท่านเหล่านี้ ทั้งในที่แจ้งและที่ลับ ข้าพระพุทธเจ้ามีความคิดอย่างนี้ว่า 
ไฉนหนอ เราพึงวางจิตของตนให้เป็นไปตามอ านาจแห่งจิตของท่านเหล่านี้เท่านั้น ดังนี้แล้ว วางจิตของตนให้
เป็นไปตามอ านาจจิตของท่านเหล่านี้แหละ กายของพวกข้าพระพุทธเจ้าต่างกันก็จริงแล แต่จิตเป็นเหมือนดวง
เดียวกันพระพุทธเจ้าข้า (พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม, 2534) 

หลักการจิตอาสาคิดช่วยเหลือโดยไม่หวังสิ่งตอบแทน จิตอาสา ก็คือ จิตที่พร้อมสละเวลา แรงกาย
แรงใจและสติปัญญาเพ่ือประโยชน์เกื้อกูลต่อผู้ อ่ืนหรือสังคมเป็นการกระท าด้วยความสมัครใจ ไม่หวัง
ผลตอบแทนและเป็นการกระท าที่ไม่ใช่ภาระหน้าที่ที่จะต้องรับผิดชอบของตนเองอย่างเช่น การที่พระสงฆ์มีจิต
อาสาช่วยเหลือผู้ประสบภัยน้ าท่วม ช่วยเหลือประชาชนที่เดือดร้อนจากภัยหนาว เป็นต้น (ซึ่งแท้จริงแล้วไม่ใช่
กิจของสงฆ์โดยตรง แต่เป็นการสงเคราะห์ชาวบ้านหรือที่เรียกศัพท์สมัยใหม่ว่า จิตอาสา ก็คือนัยเหมือนกัน) 
 
สรุป 

การสงเคราะห์ช่วยเหลือต่อกัน (อปจายนมัย) เช่น การบริจาคทรัพย์ เสื้อผ้า อาหาร แก่ผู้ยากไร้ 
ผู้ประสบภัยน้ าท่วม และส่วนประโยชน์ที่เกิดในระดับปัจเจกบุคคล คือ การสงเคราะห์ระหว่างบิดามารดาที่พึง
ปฏิบัติต่อบุตรธิดาและบุตรธิดาก็พึงปฏิบัติตอบแทนคุณท่าน (กตเวที) ส่วนการสงเคราะห์พระสงฆ์เน้นปัจจัย 4 
คือ ไตรจีวร อาหาร บิณฑบาต เสนาสนะและเภสัชยารักษาโรค เป็นต้น ประโยชน์ของการของการสงเคราะห์
ท าให้เกิดประโยชน์ในระดับสังคม คือ ด้านการส่งเสริมและท านุบ ารุงพระพุทธศาสนา เช่น การถวายไทยธรรม 
การสร้างเสนาสนะวัตถุ ถาวรวัตถุ การถวายภัตตาหารแด่พระพุทธเจ้าและหมู่สงฆ์ ด้านการลดปัญหาความเห็น
แก่ตัวและรู้จักเสียสละเพ่ือสาธารณกุศล เช่น ท าให้เกิดตัวอย่างแก่คนอ่ืนในทางสังคมที่กล้าสละทรัพย์เป็น
ประโยชน์แก่ผู้อ่ืน และด้านความสามัคคีความเข้มแข็งทางสังคม  

การสงเคราะห์ด้วยหลักธรรมทาน นักสังคมสงเคราะห์จะต้องน าหลักธรรมะไปใช้ในการปฏิบัติงาน
และใช้ในการพัฒนาตนเอง นอกเหนือไปจากความรู้ทีมี่อยู่เพ่ือให้นักสังคมสงเคราะห์ต้องกระท ากับบุคคล กลุ่ม 
และชุมชนที่มีปัญหามีความต้องการในระดับต่างๆ กันการน าธรรมะมาประยุกต์ใช้จะให้คุณค่าเป็นอย่างมาก 
งาน สังคมสงเคราะห์เป็นงานที่ละเอียดอ่อน เพราะเป็นการให้การช่วยเหลือที่จะพัฒนาบุคคล ไม่ใช่เพียงแต่ 
การช่วยเหลือที่จะให้เฉพาะสิ่งของเท่านั้น การปฏิบัติงานทุกขึ้นตอนจะต้องกระท าด้วยสติ ใช้ปัญญาในการ
พิจารณาให้ความช่วยเหลือ ล าพังเฉพาะการสร้างสัมพันธ์ที่ดีระหว่างนักสังคมสงเคราะห์กับผู้รับบริการก็เป็น
งานที่จะต้องใช้ความรู้สึกใช้ความละเอียดอ่อนใช้ความอดกลั่นเป็นอย่างมากเพราะการสร้างสัมพันธภาพเป็น



32  หลักการสงเคราะห์ในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 

วารสารเสฏฐวิทย์ปริทัศน์. 2567. 4(1), 23-32. 
 

สิ่งจ าเป็นทีจ่ะท าให้กระบวนการปฏิบัติงานด าเนินต่อไปได้ดหีรือไม่เดยงใด สัมพันธภาพที่ดีจะเริ่มจากการที่นัก
สังคมสงเคราะห์ได้พบกับผู้รับบริการครั้งแรกการให้การต้อนรับหรือพบปะด้วยความเป็นมิตรดังกล่าวนั้น การ
สงเคราะห์เป็นหลักท่ีส าคัญอย่างหนึ่งในค าสอนทางพระพุทธศาสนาเพราะเป็นการแบ่งปันช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่ง
กันและกันระหว่างบุคคลทั่วไปหรือระหว่างพระสงฆ์กับคฤหัสถ์ผู้ครองเรือนโดยสรุปหลักการสงเคราะห์ใน
มุมมองพระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 2 อย่าง คือ อามิสสงเคราะห์ และธรรมสงเคราะห์ 
 
เอกสารอ้างอิง 
ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์ และคณะ. (2533). หลักการด ารงชีวิตในสังคม. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: 

มหาวิทยาลัยรามค าแหง,  
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) . (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์  พิมพ์ครั้งที่ 9.

กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2544). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 
พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ. (2521). ปรมัตถโชติกะ สมถกรรมฐานทีปนี. พระนคร: มูลนิธิสัทธัมมโชติกะ 

จัดพิมพ์. 
พันเอกปิ่น มุทุกันต์. (2526. บันทึกธรรม. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์คลังวิทยา. 
พุทธทาสภิกขุ. (2525).บรมธรรมภาคต้น. กรุงเทพมหานคร : ธรรมทานมูลนิธิ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535).พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2500. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______. (2539).พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร:โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534).พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
______. (2531). สทฺธมฺมปกาสินี ทุติโย ภาโค. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์อักษรเจริญทัศน์. 
 


