
 

 

~ 51 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 2 [July-December 2021] 

 

ปรัชญาแนวคิดและทฤษฎีของนักปรัชญาในเร่ืองจริยธรรมทางการเมือง 
Concepts and theories of philosophers on political ethics. 

 
พระณัฐพนธ์  กิตฺติปญฺโ (ใจดี) 

Phra Natthaphon  Kittipanyo (Chaidee) 
พระมหานรินทร์ สุรปญฺโ (เอมพันธ์) 

Phramaha Narin surapinyo (Emphan) 
พูนศักดิ์ กมล  

Poonsak  kamol 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Chaiyaphum Buddhist College 
E-mail: poonsakkamol@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้ ผู้เขียนมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาจริยธรรม และเปรียบเทียบปรัชญาแนวคิด
และทฤษฎีของนักปรัชญาในเรื่องจริยธรรมทางการเมืองในยุคต้นกับยุคใหม่ จริยธรรมคือคุณธรรมภายใน
จิตใจ เป็นคุณสมบัติอันดีงาม ที่ไม่เป็นโทษ เกิดจากความรู้ คุณธรรม สติปัญญา ถ้าบุคคลที่รู้และเข้าใจถึง
ธรรมชาติของความดีจริงๆ เขาก็จะไม่กระท าความชั่วหรือความผิด เพราะว่าธรรมชาติของมนุษย์นั้นไม่มี
ใครที่ตั้งใจอยากท าความชั่วหรือกระท าความผิด จริยธรรมนั้นเริ่มต้นในสมัยกรีกยุคต้น คนที่จะเป็นผู้น า
จ าเป็นจะต้องยึดหลักของคุณความดีและมีจริยธรรมเป็นหลักส าคัญในการปกครอง ส่วนการปกครองใน
ยุคใหม่นั้น ผู้น าไม่สนใจเรื่องของจริยธรรม และไม่จ าเป็นต้องเป็นคนดี แต่ผู้น าที่ดีต้องเป็นผู้น าที่น่าย า
เกรงมากกว่าผู้น าซึ่งเป็นที่รัก เพราะฉะนั้นผู้น าจึงเป็นบุคคลที่มีความส าคัญเป็นอย่างยิ่งต่อการปกครอง 
ดังที่ผู้รู้ท่านกล่าวไว้ว่า ผู้น าก็คือศิลปินปฏิบัติงานด้วยความสลับซับซ้อน เครื่องมือและอุปกรณ์ของเขาก็
คือประชาชน  
ค าส าคัญ: ปรัชญาแนวคิดทฤษฎีของผู้น า, จริยธรรม, การเมือง. 
 
Abstract 
 This academic article the author's objective is to study ethics and compare the 
philosophy, concepts and theories of philosophers on political ethics in the early days 
with those of the new era. Ethics are virtues within the mind it’s a beautiful feature that 
is not punishable born of knowledge, morality and wisdom. If a person truly knows and 
understands the nature of good, he will not commit evil or wrong. Because it is human 
nature that no one intends to do evil or commit a crime. Ethics began in early Greece. 
Leaders need to adhere to the principles of goodness and ethics as the core principles of 
governance. As for the governance in the new era. Leaders don't care about ethics. And 
you don't have to be a good person. But a good leader must be a more formidable leader 
than a beloved leader. Therefore, the leader is a person who is very important to the 



 

 
 

~ 52 ~ 

วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 [กรกฎาคม-ธันวาคม 2564] 

governance. As the wise man said, Leaders are artists who perform complex tasks. His 
tools and equipment are people. 
Keywords: philosophy concept theory of leadership, Ethics, Politics. 
 
บทน า 
 ในทรรศนะทางด้านตะวันตกนั้น เวลาพูดถึงจริยธรรมจะแยกปรัชญาออกจากศาสนา นี่คือ
จุดส าคัญ เพราะฉะนั้นเวลาฝรั่งพูดถึงจริยธรรมหรือศีลธรรมจะพูดถึงการไตร่ตรอง (Philosophizing) 
การคิดด้วยปรัชญาเป็นการคิดอย่างเป็นระบบ แยกออกจาศาสนา และสิ่งที่เป็นลักษณะส าคัญของ
ตะวันตกคือเรื่องการคิดอย่างเป็นระบบ คิดอย่างมีทฤษฎีรองรับ และในที่สุดก็จะเน้นที่ Value 
Clarification ซึ่งโคลเบอร์กน าไปอธิบายเรื่อง การใช้เหตุผลเชิงจริยธรรม (Moral Reason) หรือทฤษฎี
พัฒนาการของการใช้เหตุผลเชิงจริยธรรมของบุคคลซึ่งอธิบายอย่างเป็นขั้นตอน นักปรัชญาตะวันตกและ
ตะวันออกต่างเชื่อตรงกันว่ามีอยู่ในใจของมนุษย์ ดังนั้น ค าว่า “จริยธรรม” เข้าใจว่านั้นเป็นการบัญญัติ
จากศัพท์ภาษาไทยแท้ ทางราชบัณฑิตยสถานบัญญัติขึ้นมาจากค าสองค า คือ ค าว่า “จริย” ซึ่งแปลว่า 
“ความประพฤติ” กับค าว่า “ธรรม” ซึ่งแปลว่า “หลักความจริง” เมื่อแปลออกมาแล้ว ราชบัณฑิตของ
ไทยให้ความหมาย “หลักแห่งความประพฤติที่ดีงามเพ่ือประโยชน์สูงสุดแห่งตนเองและสังคม” ซึ่งเป็น
ความหมายแรกของจริยธรรมที่สังคมไทยใช้ (วริยา ชินวรรโณ, บรรณาธิการ, 2536 : 63) จุดก าเนิดของ
การศึกษาเกี่ยวกับจริยธรรมเริ่มต้นในสมัยกรีกโบราณ (ancient Greek) ส าหรับชาวกรีกโบราณ สิ่งที่ถือ
ว่าเป็นแกนหลักของจริยธรรมคือ “ลักษณะนิสัย” (character) โดยค าว่าลักษณะนิสัยโดยทั่วไปแล้วจะ
หมายถึงการรวมกันของคุณภาพ และคุณลักษณะซึ่งประกอบเป็นลักษณะส่วนตัวของบุคคล โดยบุคคลจะ
แสดงออกถึงลักษณะที่ดีเมื่อเขากระท าในวิธีที่สะท้อนถึงความมีคุณธรรม (virtue) หรือความเป็นเลิศ 
(excellence) หรือเมื่อบุคคลพยายามที่จะบรรลุถึงความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ โดยการปฏิบัติในสิ่งที่
ถูกต้องตามมาตรฐานซึ่งเป็นที่ยอมรับขั้นสูงสุด (Martinez, J.M. and Richardson, W.D., 2008 p. 18) 
ค าว่า “จริยธรรม” (ethics) หมายถึง การศึกษาเกี่ยวกับความประพฤติที่ถูกต้อง และการมีชีวิตที่ดี มี
ความหมายใกล้เคียงกับค าว่า “ศีลธรรม” (morals) แต่แตกต่างกันในแง่ที่ว่า ค าว่า “จริยธรรม” จะมีนัย
ของความประพฤติที่ถูกต้องและชีวิตที่ดีในเชิงทฤษฎี ในขณะที่ค าว่า “ศีลธรรม” จะมีนัยของความ
ประพฤติที่ถูกต้องและการมีชีวิตที่ดีในความเป็นจริง (Lynch, C.E. and Lynch, D.L. 2009) แม้ว่าคน
ส่วนใหญ่จะสนับสนุนและเห็นด้วยกับพฤติกรรมที่มีจริยธรรม แต่การนิยามและการประยุกต์ใช้นิยามใน
สถานการณ์ที่เป็นรูปธรรมนั้นถือเป็นเรื่องที่มีความท้าทายเป็นอย่างยิ่ง เฉพาะ แนวคิดเองก็เปิดให้มีการ
ตีความที่เป็นการขัดแย้งได้เป็นอย่างมาก ยิ่งไปกว่านั้นเมื่อความหมายของ จริยธรรมมีความเห็นพ้อง
ต้องกัน การประยุกต์ใช้แนวคิดเชิงจริยธรรมต่อพฤติกรรมในชีวิตประจ าวันก็ยังคงเป็นปัญหา เนื่องจาก
สถานการณ์ที่แต่ละคนต้องเผชิญในชีวิตประจ าวันมีความแตกต่างหลากหลาย การที่จะเข้าใจว่าบุคคลจะ
สามารถปฏิบัติตนภายใต้กรอบแนวคิดของจริยธรรมได้อย่างไร จึงจ าเป็นจะต้องเริ่มต้นด้วยการศึกษา
จริยธรรม ในฐานะที่เป็นแนวคิดซึ่งมีการพัฒนามาเป็นระยะเวลาอันยาวนาน โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน             
อารยธรรมตะวันตก ซึ่งถือว่าเป็นที่มาหรือแหล่งก าเนิดขององค์ความรู้ในสาขาวิชาต่างๆ ในโลกยุค
ปัจจุบัน (Martinez, J.M. and Richardson, W.D. 2008. p. 15) โดยบทความวิชาการนี้ประเด่นส าคัญ
ที่ผู้เขียนสนใจจะน าเสนอ ได้แก่ ความหมายของจริยธรรม ประเภทของจริยธรรม องค์ประกอบของ
จริยธรรม คุณค่าของจริยธรรม เพ่ือศึกษาจริยธรรม และเปรียบเทียบปรัชญาแนวคิดและทฤษฎีของนัก
ปรัชญาในเรื่องจริยธรรมทางการเมืองในยุคต้นกับยุคใหม่ ว่าเหมือนกันและแตกต่างกันอย่างไร 



 

 

~ 53 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 2 [July-December 2021] 

ความหมายของจริยธรรม 
 จริยธรรมมาจากศัพท์ จริย + ธรรม ค าว่า จริยะ หมายถึงความประพฤติหรือกิริยาที่ควร
ประพฤติ ส่วนค าว่า ธรรมะ มีความหมายหลายอย่างเช่นคุณความดีหลักค าสอนของศาสนาหลักปฏิบัติ
เมื่อน ามารวมกันเป็นจริยธรรมจึงหมายถึงหลักแห่งความประพฤติ พจนานุกรมราชบัณฑิตสถาน พ.ศ. 
2525 ให้ค านิยามว่าจริยธรรมคือธรรมที่เป็นข้อประพฤติปฏิบัติศีลธรรม กฎศีลธรรมโดยทั่วไปมักจะอยู่
กับศาสนาเพราะค าสอนทางศาสนามีส่วนสร้างแบบจริยธรรมให้กับสังคม ดังค ากล่าวของหม่อมราชวงศ์
คึกฤทธิ์ปราโมชที่ว่า “จริยธรรมของสังคมไทยขึ้นอยู่กับระบบศีลธรรมของพระพุทธศาสนา ศาสนาพุทธ
ก าหนดหลักในการปฏิบัติในชีวิตประจ าวันไว้อย่างไร นั่นหมายความว่าได้ก าหนดหลักจริยธรรมไว้ให้
ปฏิบัติอย่างนั้น” จริยศาสตร์มุ่งเสนอทฤษฎีส่วนจริยธรรมมุ่งชี้วิธีปฏิบัติ จริยศาสตร์ให้หลักการจริยธรรม
ให้วิธีการ จริยศาสตร์มุ่งตอบปัญหาว่าความดีคืออะไรส่วนจริยธรรมมุ่งประเด็นว่าปฏิบัติอย่างไรจึงจะ
เข้าถึงความดี กล่าวโดยสรุปจริยศาสตร์และจริยธรรมเกี่ยวข้องกับความประพฤติ ความต่างอยู่ ตรงที่ว่า 
จริยศาสตร์เน้นทฤษฎีส่วนจริยธรรมเน้นวิธีปฏิบัติ (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2561 : 121-122) 
 จริยธรรมมีทั้งความหมายกว้างและความหมายแคบ ซึ่งกล่าวเฉพาะความหมายที่เห็นใกล้ชิด
และที่จะน าเอาไปปรับใช้ จริยธรรมที่มีความหมายกว้างมากอาจจะรวมไปถึงค่านิยม คือ สภาพ หรือการ
กระท าบางประการที่เราเชื่อยึดมั่นถือมั่น เพ่ือจะได้บรรลุถึงวัตถุประสงค์หรือความมุ่งหมายของสังคมหรือ
ของตัวเราเอง เช่น ความดี ความซื่อสัตย์สุจริต และอ่ืน ๆ เหล่านี้เป็นค่านิยมฝ่ายดี แต่อาจจะมีค่านิยม
ฝ่ายชั่ว เช่น การดื่มสุรายาเมา การเป็นชู้กับเมียเขา การแต่งกายนิยมใช้ของที่ผลิตจากต่างประเทศ             
การใช้ของราคาแพงและอ่ืน ๆ เป็นต้น ส่วนจริยธรรมที่มีความหมายอย่างแคบ หมายถึง ศีลธรรม 
คุณธรรม อันเป็นธรรมะที่ควรประพฤติ ฉะนั้นจริยธรรมก็คือค่านิยมในระดับต่างๆ ซึ่งสังคมและบุคคล
ต้องยึดมั่นถือมั่น (วศิน อินทสระ, พุทธจริยศาสตร์, 2549, : 169) 
 จริยธรรม หมายถึง การน าความรู้ในความจริงหรือกฎธรรมชาติมาใช้ให้เป็นประโยชน์ต่อการ
ด าเนินชีวิตที่ดีงามซึ่งจะก่อให้เกิดประโยชน์ต่อตนเองหรือสังคมโดยมีศีล สมาธิ และปัญญาเป็น
องค์ประกอบเพ่ือพัฒนาตนเองให้มีภาวะของความเป็นผู้เห็นดี เห็นงาม เห็นชอบ อันเป็นพ้ืนฐานที่ส าคัญ
ของจริยธรรมจะเห็นว่า สาระส าคัญของจริยธรรมต้องมีปัญญาเป็นตัวก ากับโดยมีปัญญาเกิดขึ้นได้ด้วย
ความรู้ ความคิด การไตร่ตรอง เหตุผล ประสบการณ์ และความเป็นจริง ฉะนั้นความหมายของจริยธรรม
ทางศาสนา คือ การใช้เหตุผลในการแก้ปัญหาและตัดสินใจเลือกหนทางที่ปฏิบัติได้อย่างเหมาะสมด้วย
ปัญญา (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2523, อัดส าเนา) 
 จริยธรรม หมายถึง หลักความประพฤติที่อบรมกิริยาและปลูกฝั่งลักษณะนิสัยให้อยู่ในครรลอง
ของคุณธรรมหรือศีลธรรม คุณค่าทางจริยธรรมชี้ให้เห็นความเจริญงอกงามในการด ารงชีวิตอย่าง                
มีระเบียบแบบแผน ตามวัฒนธรรมของบุคคลที่มีลักษณะทางจิตใจที่ดีงามอยู่ในสภาพแวดล้อมที่โน้มน า
ให้บุคคลมุ่งกระท าความดีละเว้นความชั่ว (ประภาศรี สีหอ าไพ, 2540 : 24) 
 จริยธรรม คือ สิ่งที่มีคุณค่า มีประโยชน์ เป็นความดีงาม เป็นมโนธรรม มโนส านึกเป็นความคิด
ดีที่กระตุ้นให้มีการประพฤติปฏิบัติอยู่ในกรอบที่ดีงาม มีคุณธรรม และสามารถจ าแนกความถูกผิดได้            
มีสติสัมปชัญญะ มีความรับผิดชอบชั่วดี มีอุปนิสัยความตั้งใจและเจตนาที่ดีงาม และพฤติกรรมที่
แสดงออกให้เห็นเป็นการปฏิบัติดี ปฏิบัติได้ถูกต้องตามที่เป็นผลมาจากความคิดที่สังคมหรือบุคคลเห็น
ร่วมกันว่าเป็นสิ่งที่ดี โดยมีกรอบหรือแนวทางอันดีงามที่พึงปฏิบัติ ซึ่งก าหนดไว้ส าหรับสังคมเพ่ือให้เกิด
ความเป็นระเบียบเรียบร้อยงดงาม มีความร่มเย็นเป็นสุข มั่นคงปลอดภัยในการด าเนินชีวิต 



 

 
 

~ 54 ~ 

วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 [กรกฎาคม-ธันวาคม 2564] 

ประเภทของจริยธรรม 
 ประเภทของจริยธรรมเป็นหลักพฤติกรรมของมวลมนุษย์ โดยมีหลักปฏิบัติที่เป็นข้อห้าม
เบื้องต้น เพ่ือเป็นการเตือนสติก่อนการลงมือปฏิบัติและค านึงถึงผลของการประพฤติปฏิบัติ ดังนั้น 
ประเภทจริยธรรมที่เป็นข้อห้าม คือ การละเว้นจากการท าความชั่วที่ผิดต่อศีลธรรมขนบธรรมเนียม
ประเพณีและวัฒนธรรม ซึ่งเป็นหลักจริยธรรมที่บรรพบุรุษได้เคยปฏิบัติมาอย่างมีความสุขในสังคม 
ประเภทของจริยธรรมที่เป็นข้อปฏิบัติในชีวิตประจ าวัน ซึ่งเป็นผลต่อเนื่องมาจากการปฏิบัติที่ถูกต้องตาม ดังนี้ 
 ประเภทจริยธรรมที่เป็นข้อห้ามทางกาย 3 ประการ คือ 1) ห้ามจากการฆ่าสัตว์หรือเบียดเบียน
ให้ทุกข์ทรมาน 2) ห้ามลักทรัพย์ของผู้อ่ืนที่ยังหวงแหนอยู่หรือมีเจ้าของครอบครองอยู่ 3) ห้ามประพฤติ
ผิดในสามี ภรรยาและเด็กที่ยังไม่บรรลุนิติภาวะ 
 ประเภทจริยธรรมที่เป็นข้อห้ามทางวาจา 4 ประการ คือ 1) ห้ามพูดเท็จจนกระทั่งท าให้ผู้อ่ืน
เดือดร้อน 2) ห้ามพูดจาส่อเสียดจนท าให้เกิดความร าคาญแก่ผู้อ่ืน 3) ห้ามการพูดค าหยาบจนกระทั่งไม่มี
ผู้อื่นคบเป็นมิตร 4) ห้ามการพูดจาเพ้อเจ้อ ไร้สาระ เพราะจะท าให้ตนเป็นคนไม่มีสาระ 
 ประเภทจริยธรรมที่เป็นข้อห้ามทางใจ 3 ประการ คือ 1) ห้ามคิดอาฆาตพยาบาทผู้ อ่ืน               
เพราะจะท าให้จิตใจไม่สงบ 2) ห้ามอิจฉาริษยาผู้อ่ืนเมื่อผู้อ่ืนประสบความส าเร็จ 3) ห้ามคิดโลภอยากได้
ของคนอ่ืนมาเป็นของตนเอง 
 ประเภทของจริยธรรมที่ควรน าไปปฏิบัติทางกาย 3 ประการ คือ 1) มีความเมตตากรุณาต่อ
ตนเองและผู้อ่ืน 2) มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่แบ่งปันสิ่งของให้แก่ผู้ที่ยากจนกว่าตน 3) มีความยินดีในสามี 
ภรรยาของตนโดยการประพฤติชอบพรหมจรรย์ 
 ประเภทจริยธรรมที่ควรน าไปปฏิบัติทางวาจา 4 ประการ คือ 1) เป็นบุคคลที่ชอบพูดแต่ความ
จริง มีสัจจะในวาจา 2) พูดจาสุภาพเรียบร้อย อ่อนหวาน มีอัตถะในการพูดที่มีมโนธรรม 3) พูดจาไพเราะ 
มีปิยวาจา พูดในกาลสถานที่ 4) พูดแต่สิ่งที่มีเหตุมีผลที่น่าเชื่อถือได้หรือสัมมาวาจาคือการเจรจาที่ดี 
 ประเภทจริยธรรมที่ควรน าไปปฏิบัติทางจิตใจ 3 ประการ คือ 1) การมีจิตใจที่รู้จักการเพียงพอ
ไม่โลภอยากได้ของคนอ่ืนโดยไม่ชอบธรรม 2) การปล่อยวางอารมณ์ที่มีความอาฆาตพยาบาทรู้จักให้อภัย
แก่ผู้ อ่ืนและตนเอง 3) การมีความคิดเห็นที่เป็นจริง เห็นถูกก็ว่าถูก เห็นผิดก็ว่าผิดตามความเป็นจริง 
(กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ, 2541 : 38)  
 ประเภทของจริยธรรมที่ควรน าไปปฏิบัตินี้ เป็นหลักการที่ส่งผลในทางปฏิบัติที่มีคุณค่า               
ในทางบวกหรือคุณค่าของชีวิตส าหรับผู้น าไปปฏิบัติ และท าให้สังคมสงบสุข  
 จริยธรรมเป็นเรื่องของหลักธรรมและศีลธรรมที่บุคคลควรยึดถือมาปฏิบัติทั้งทางกาย วาจา 
และใจ ซึ่งอาจกล่าวได้ว่า การที่จะวินิจฉัยว่าบุคคลใดมีองค์ประกอบคุณงามความดีอะไรบ้าง มีอุปนิสัย
และประพฤติปฏิบัติตนอย่างไร ด ารงตนอยู่ในศีลธรรมเพียงใด คุณธรรมและจริยธรรมดีเด่นมากน้อย
เพียงใดนั้น จริยธรรมเครื่องน าทางไปสู่หลักในการประพฤติปฏิบัติที่ถูกหลักศีลธรรม หรือเป็นแนวคิดของ
การประพฤติที่ถูกต้อง ซึ่งจะช่วยบอกได้ว่าพฤติกรรมใดเป็นการกระท าที่มีศีลธรรมหรือไม่มีศีลธรรม และ
ยังเกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์พ้ืนฐานของมนุษย์ว่าองค์กรหรือบุคคลนั้นคิดและปฏิบัติต่อคนอ่ืนอย่างไร 
จริยธรรมก็คือ ค่านิยมในระดับต่างๆ ซึ่งสังคมและบุคคลจ าเป็นต้องยึดมั่นและปฏิบัติตาม 
 
องค์ประกอบของจริยธรรม 
 องค์ประกอบของจริยธรรมที่เกี่ยวข้องกับมนุษย์นั้น ดวงเดือน พันธุมนาวิน ได้แบ่งองค์ประกอบของ
จริยธรรมออกเป็น 4 ประการ คือ 



 

 

~ 55 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 2 [July-December 2021] 

 1. องค์ประกอบของจริยธรรมด้านความรู้เชิงจริยธรรม หมายถึง การมีความรู้ในสังคมของตน
นั้นถือว่า การกระท าชนิดใดดีเหมาะสมควรกระท าและชนิดใดเลวไม่เหมาะสมควรงดเว้น 
 2. องค์ประกอบของจริยธรรมด้านทัศนคติเชิงจริยธรรม หมายถึง ความรู้สึกของบุคคลที่
เกี่ยวกับลักษณะหรือพฤติกรรมเชิงจริยธรรมต่างๆ ว่าคนชอบหรือไม่ชอบเพียงใดซึ่งส่วนมากจะสอดคล้อง
กับค่านิยมในสังคมนั้น แต่อาจมีบางคนแตกต่างกันออกไปจากค่านิยมของสังคมได้ 
 3. องค์ประกอบของจริยธรรมด้านเหตุผลเชิงจริยธรรม หมายถึง การที่บุคคลให้เหตุผลในการ
เลือกกระท าหรือเลือกที่จะไม่กระท าพฤติกรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง เหตุผลที่กล่าวถึงนี้จะแสดงให้เห็นถึง
แรงจูงใจที่อยู่เบื้องหลักการกระท าต่างๆ ของบุคคล นอกจากนี้ยังพบว่าการใช้เหตุผลเชิงจริยธรรมของ
บุคคลมีความสัมพันธ์กับพฤติกรรมประเภทต่างๆ ของบุคคลด้วย 
 4. องค์ประกอบของจริยธรรมด้านพฤติกรรมเชิงจริยธรรม หมายถึง การที่บุคคลแสดง
พฤติกรรมที่สังคมนิยมชมชอบหรืองดเว้นแสดงพฤติกรรมฝ่าฝืนกฎเกณฑ์หรือค่านิยมในสังคม (ดวงเดือน 
พันธุมนาวิน, 2524 : 2) 
 การศึกษาจริยธรรมของกรมวิชาการได้กล่าวถึงองค์ประกอบของจริยธรรมว่ามีอยู่ 3 คือ 
 1. องค์ประกอบของจริยธรรมด้านความรู้ ได้แก่ การเข้าใจเหตุผลของการถูกต้องดีงามโดย
กระบวนการคิด 
 2. องค์ประกอบของจริยธรรมด้านความรู้สึก ได้แก่ ความพึงพอใจ ศรัทธาเลื่อมใสเกิดความ
นิยมยินดีที่จะได้รับจริยธรรมนั้นเป็นแนวปฏิบัติ 
 3. องค์ประกอบของจริยธรรมด้านพฤติกรรมการแสดงออก ได้แก่ พฤติกรรมการกระท าที่
บุคคลคิดตัดสินใจกระท าถูกหรือกระท าผิดในสถานการณ์แวดล้อมต่างๆ กัน 
 กรมวิชาการได้จ าแนกองค์ประกอบของจริยธรรมแบ่งออกเป็น 3 มิติ คือ 1) ความรู้ (Knowledge) 
2) ความรู้สึก (Feeling) 3) ความประพฤติ (Conduct) 
 จ าแนกองค์ประกอบของจริยธรรมไว้เป็นกระบวนการสัมพันธ์ซึมทราบขององค์ประกอบที่มี
อิสระจากกันไว้ดังนี้ คือ 1) ความคิดทางจริยธรรม (Moral Thought) 2) ความรู้สึกทางจริยธรรม (Moral 
Feeling) 3) พฤติกรรมทางจริยธรรม (Moral Behavior) (กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2527 : 7) 
 จากที่กล่าวมาข้างต้นนั้น องค์ประกอบของจริยธรรมนั้นมีองค์ประกอบดังนี้ คือ ด้านความรู้
เชิงจริยธรรม ด้านทัศนคติเชิงจริยธรรม ด้านเหตุผลเชิงจริยธรรม ด้านพฤติกรรมเชิงจริยธรรมของแต่ละ
บุคคล จริยธรรมจึงเป็นกระบวนการที่ประกอบด้วยองค์ประกอบทางมิติต่างๆ มากมาย คือ ความรู้ 
ความคิด การใช้เหตุผล และการกระท าท่ีแสดงออกของบุคคลหรือพฤติกรรมนั่นเอง 
 
คุณค่าของจริยธรรม 
 คุณค่าของจริยธรรม คือ ความดี โดยที่ความดีดังกล่าวนั้นแบ่งออกได้ 3 ประเภท คือ 
 1. ความดีที่เป็นเนื้อแท้หรือความดีในตัวเอง ความดีประเภทนี้จะมีคุณค่าในตัวเองไม่ต้องอาศัย
สิ่งอื่นมาตีความให้ เช่น ความดี ความจริง ความงาม 
 2. ความดีที่เป็นเครื่องอ านวยหรือส่งเสริมความดีให้สูงขึ้นไปอีก เช่น ความมีสุขภาพดี ความมั่งมี 
ในทรัพย์สิน การมีความรู้ความสามารถ 
 3. ความดีทั้งที่เป็นเนื้อแท้ในตัวเองและความดีที่เป็นเครื่องเอ้ืออ านวยความดีให้สูงขึ้นไปอีก 
เช่น ความเมตตา ความรัก ความสามัคคี ความอดทน ความขยันมั่นเพียร การสร้างสรรค์ประโยชน์ร่วมกัน 
ความเป็นพ่ีเป็นน้องร่วมกัน (ภราดรภาพ) การประหยัดอดออมลักษณะทางสังคมหลายลักษณะของ



 

 
 

~ 56 ~ 

วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 [กรกฎาคม-ธันวาคม 2564] 

มนุษย์และขอบเขตรวมถึงพฤติกรรมทางสังคมประเภทต่างๆ ลักษณะ และพฤติกรรมที่เกี่ยวข้องกับ
จริยธรรมมีคุณสมบัติประเภทใดประเภทหนึ่งในสองประเภท คือ เป็นพฤติกรรมที่สังคมชมชอบให้การ
สนับสนุนผู้กระท าส่วนมากเกิดความพอใจการกระท านั้นเป็นสิ่งที่ถูกต้องเหมาะสม อีกประเภทหนึ่งคือ
ลักษณะที่สังคมไม่ต้องการให้มีอยู่ในสมาชิกของสังคม เป็นการกระท าที่สังคมลงโทษพยายามก าจัดและ
ผู้กระท าพฤติกรรมนั้นส่วนมากรู้สึกว่าเป็นสิ่งไม่ถูกต้องและเหมาะสม ฉะนั้นจริยธรรมจึงถือว่าเป็นศาสตร์
ที่มีอิทธิพลต่อระบบสังคมและพฤติกรรมต่างๆ ของบุคคล คือ จริยธรรมที่มีจุดหมายเพ่ือให้รู้จักลักษณะ
แห่งความดีอันสูงสุดอันจะเป็นหลัก ในการด าเนินชีวิตที่ถูกต้องเหมาะสมและจริยธรรมก็มีจุดหมายเพื่อจะ
แก้ปัญหาต่างๆ เช่น ปัญหาด้านการเมือง เศรษฐกิจ และการศึกษา รวมความว่าคุณค่าของจริยธรรมมี
จุดหมายเพื่อการพัฒนา 2 ประเด็น คือ 
 1) มีจุดหมายเพื่อพัฒนาบุคคล (จริยธรรมบุคคล) คือ จริยธรรมส่วนนี้มีการท าตนเองให้บริสุทธิ์
เป็นหลัก โดยเน้นไปที่ความประพฤติส่วนบุคคลซึ่งเป็นที่ยอมรับว่าเป็นความประพฤติที่มีผลต่อสังคมด้วย
ว่าบุคคลนั้นก็เป็นสมาชิกคนหนึ่งของสังคมด้วย 
 2) มีจุดมุ่งหมายเพ่ือพัฒนาสังคม (จริยธรรมสังคม) คือ จริยธรรมส่วนนี้เป็นการกระท าหน้าที่
ระหว่างมนุษย์ด้วยกันในการกระท านั้นตั้งอยู่บนพ้ืนฐานเพ่ือความสงบสุขของสังคมเป็นหลัก (เดือน ค าดี, 
พุทธปรัชญา, 2534 : 154) 
 คุณค่าของจริยธรรมความดีเป็นอีกวิธีหนึ่งที่สามารถน าบุคคลไปสู่คุณค่าของชีวิตที่ดีได้ คุณค่า
ของจริยธรรมความดีมี 3 ประเภท คือ ความดีภายใน ความดีภายนอก และความดีทั้งภายในและ
ภายนอก หากบุคคลใดมีความดีทั้ง 3 ประการดังกล่าวมาข้างต้น การด าเนินชีวิตของบุคคลนั้นย่อมด าเนิน
ไปได้อย่างถูกต้องเหมาะสมทั้งสามารถที่จะแก้ปัญหาต่าง ๆ ได้ เช่น ปัญหาด้านการเมือง เศรษฐกิจ เป็นต้น 
เพราะบุคคลที่รู้และเข้าใจถึงธรรมชาติของความดีจริง ๆ เขาก็จะไม่กระท าความชั่วหรือกระท าความผิด 
 
จริยธรรมทางการเมืองของนักปรัชญาในยุคต้น 
 จริยธรรมทางการเมืองตามแนวคิดและทฤษฎีของโสเครติส ส าหรับโสเครติสแล้วความดีความ
มีจริยธรรมจะต้องเกิดจากความรู้ ดังค าที่กล่าวว่า จริยธรรมคือความรู้ หมายถึง รู้จักพอประมาณ เช่น 
ความพอประมาณระหว่างความกล้าหาญ กับความขาดกลัว ถ้าบุคคลรู้และเข้าใจถึงธรรมชาติของความดีจริงๆ 
เขาก็จะไม่กระท าความชั่วหรือกระท าความผิด แต่เนื่องจากบุคคลไม่รู้จึงต้องกระท าชั่ว ดังนั้น ความขลาด
กลัวจึงเป็นความชั่วร้าย เพราะว่าธรรมชาติของมนุษย์นั้นไม่มีใครที่ตั้งใจท าชั่วหรือกระท าความผิด แต่ที่
เขากระท าความผิดนั้นก็เพราะเขาไม่รู้ ความรู้หมายถึงความมีเหตุผลของบุคคลเป็นสิ่งที่รวมจริยธรรม
ส าคัญ เช่น ความดีความรอบคอบ การวางแผนล่วงหน้า ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ ความมีเมตตา ความกรุณา 
คุณธรรมต่างๆ เกิดมาจากความรู้ ดังนั้นความรู้จึงเป็นรากฐานของจริยธรรมทั้งหมดและความรู้ที่แท้จริง
นั้นมีอย่างเดียว คือ ความรู้ชีวิตที่ท าให้เกิดความดีงาม (วิโรจ นาคชาตรี และคณะ, 2548 : 150-151) 
 จริยธรรมทางการเมืองตามแนวคิดและทฤษฎีของเพลโต เพลโตเห็นว่ามนุษย์ควรที่จะมี
จริยธรรมหลักอันเป็นพื้นฐานของจริยธรรมอื่นๆ จริยธรรมหลักนี้ มี 4 ประการ คือ 
 1. ปัญญา เป็นการกระท ากิจกรรมต่างๆ ด้วยเหตุผลเหมาะสมกับสถานการณ์ และสถานที่ที่
เกี่ยวข้องซึ่งจะท าให้เรารู้จากการคาดการณ์ล่วงหน้า มีความระมัดระวังมีหลักในการตัดสินใจและมี
ความสุขรอบครอบ 
 2. ความกล้าหาญ เป็นการป้องกันชีวิตให้พ้นจากสิ่งยั่วยวนใจมีความอดทนความกล้าหาญ
นับว่าเป็นสิ่งส าคัญ เพราะถ้าขาดซึ่งความกล้าหาญก็จะท าให้บุคคลตกเป็นทาสของสิ่งที่ยั่วยวนจิตใจและ



 

 

~ 57 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 2 [July-December 2021] 

หลงไปตามกระแสนั้นๆ เพลโตถือว่าความอดทนเป็นลักษณะภายในของความกล้าหาญ ความอดทนเป็น
สิ่งที่ส าคัญที่จะน าพาเราฝ่าฟันอุปสรรคไปสู่ความส าเร็จ นอกจากนี้ความกล้าหาญยังรวมไปถึงความขยัน 
การตัดสินใจ ความหวัง ความเชื่อ 
 3. ความรู้จักประมาณ เป็นการหลีกเลี่ยงจากสิ่งยั่วยวนที่เกิดจากประสาทสัมผัส หรือความ
เพลิดเพลินทางวุฒิปัญญาด้วยการรู้จักใช้เหตุผลพิจารณาถึงความพอดีไม่ขาดหรือมากเกินไป ความรู้จาก
การควบคุมการได้มาซึ่งมากเกินไปหรือควบคุมการสูญเสียไม่ให้เกิดขึ้นมากไปกว่านั้นอีก การประมาณนี้
จึงเป็นการระงับจิตใจตนเองการเสียสละ 
 4. ความยุติธรรม หมายถึง การแบ่งปัน การเอื้อเฟ้ือเผื่อแผ่ การท าหน้าที่ของตนเอง โดยไม่เข้า
ไปยุ่งเกี่ยวกับกิจการของผู้อื่นรวมถึงการมีความรัก ความซื่อสัตย์ ความเคารพ การรักษาสัญญา สติปัญญา 
ถือว่าความยุติธรรมเป็นการรวบรวมเอาคุณธรรมทั้งหมดเข้าไว้ด้วยกัน และคุณธรรมนี้มีจุดมุ่งหมายอย่าง
เดียวกัน คือ การเข้าใจตนเอง 
 หลักการส าหรับการปกครองรัฐในอุดมคติเพลโตจึงได้แบ่งคนเป็น 3 ชนชั้น คือ 
 1. นักปกครองเป็นผู้ที่มีความซื่อสัตย์สุจริตและฉลาด 
 2. ทหารเป็นผู้มีความกล้าหาญท าหน้าที่รักษาความปลอดภัยภายในประเทศและป้องกัน
ประเทศ 
 3. กรรมาชีพเป็นผู้ที่ขยันหมั่นเพียรในการประกอบอาชีพของตนและมีระเบียบวินัยในตนเอง 
 เพลโตจึงมีทัศนะเกี่ยวกับการปกครองว่า “หากไม่ได้นักปราชญ์เป็นนักปกครองหรือไม่ได้นัก
ปกครองที่รู้ปรัชญาแล้วจะไม่มีวันสิ้นสุดแห่งความทุกข์ยากของมวลมนุษย์อย่างแน่นอน” (วิโรจ นาคชาตรี 
และคณะ, 2548 : 152-153) 
 จริยธรรมทางการเมืองตามแนวคิดและทฤษฎีของอริสโตเติล ถือว่าจริยธรรมเป็นศาสตร์ที่สูง
ที่สุดเพราะเป็นเรื่องที่กล่าวถึงความดีสูงสุด ความดีสูงสุดที่ว่านี้คือความสุข หมายถึง ความปลอดภัยและ
สันติสุข อย่างไรก็ตามอริสโตเติลเห็นว่าจริยศาสตร์ไม่ใช่ศาสตร์ที่มีความแน่นอนตายตัวเหมือนกับ
คณิตศาสตร์หรือตรรกศาสตร์เนื่องจากจริยธรรมให้เพียงผลท่ัวๆ ไปหาความแน่นอนไม่ได้ ดังนั้น จริยธรรม 
จึงเป็นสิ่งที่ขึ้นอยู่กับประสบการณ์เฉพาะตนและสิ่งที่ เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับตน ได้แก่ สาระ ปริมาณ 
คุณภาพ ความสัมพันธ์ สถานที่ เวลา ลักษณะ การกระท า เป็นต้น ความดีนี้มนุษย์ทุกคนควรแสวงหา
ความดีที่ว่านั้นมี 3 ชนิด คือ 1) ความดีภายนอก คือ ชื่อเสียง เกียรติยศ 2) ความดีทางร่างกาย คือ การมี
สุขภาพดี มีร่างกายสมบูรณ์ มีร่างกายสวยงาม 3) ความดีทางวิญญาณ คือ สติปัญญา ความสุข คุณธรรม 
ความดีทั้ง 3 ชนิดก่อให้เกิดความสุขข้ึนในชีวิต อริสโตเติลเห็นว่าคนที่มีความสุขที่สุดนั้นคือคนที่มีความรู้ดี
ทางวิญญาณ อย่างไรก็ตามเราไม่ควรที่จะก าจัดตัวเองเพียงแค่รู้ว่าอะไรดีเท่านั้น แต่ต้องรู้วิ ธีการที่จะท า
ให้เป็นคนดีด้วยซึ่งการเป็นคนดีต้องมีคุณสมบัติ 2 ประการคือความฉลาดและมีศีลธรรมจรรยาบรรณ  
โดยความฉลาดได้มาจากการศึกษาส่วนศีลธรรมจรรยาบรรณได้มาจากการปฏิบัติตน ในสังคมการที่บุคคล
มีทั้งความฉลาดและศีลธรรมจรรยาบรรณ ย่อมท าให้เขาเป็นผู้ที่มีคุณธรรมประจ าใจ และรู้จักปฏิบัติตาม
ทางสายกลางหรือการรู้จักการยับยั้งชั่งใจ นอกจากนี้มนุษย์จะต้องมีจริยธรรมอีก 4 ประการ คือ 
 1. ความรู้จักประมาณ หมายถึง ความพอเหมาะพอดีรู้จักควบคุมอารมณ์ในการแสวงหาความ
เพลิดเพลินทางร่างกายอย่าปล่อยให้แรงปรารถนาชักจูงไปแบบสัตว์ชั้นต่ า 
 2. ความกล้าหาญ หมายถึง การกล้าแสดงออกเพ่ือปกป้องหรือป้องกันเวลามีภัย 
 3. ความยุติธรรม หมายถึง การให้ความเท่าเทียมแก่บุคคล 



 

 
 

~ 58 ~ 

วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 [กรกฎาคม-ธันวาคม 2564] 

 4. มิตรภาพ หมายถึง ความรัก คือ การให้เกียรติซึ่งกันและกัน ซึ่งอริสโตเติลแบ่งออกเป็น 3 
ชนิด ประกอบไปด้วย 1) มิตรภาพที่เกิดจากความมีผลประโยชน์ 2) มิตรภาพที่เกิดจากความมีความ
เพลิดเพลิน 3) มิตรภาพที่เกิดจากความดี อย่างไรก็ตามทั้ง 3 ชนิดนี้มักเกิดขึ้นกับคนที่มีความคิดแบบ
เดียวกันและมิตรภาพจัดว่าเป็นสิ่งที่ส าคัญอย่างยิ่ง ดังค ากล่าวของอริสโตเติลว่า “คนดีเป็นผู้มีเกียรติสูง
ย่อมจ าเป็นต้องมีเพ่ือนชีวิต ถ้าหากขาดเพ่ือนเสียแล้วก็ขาดความสมบูรณ์ไปส่วนหนึ่ง มิตรภาพจึงเป็น
สิ่งจ าเป็นส าหรับคนที่ปรารถนาจะท าให้ชีวิตของตนสมบูรณ์” (วิโรจ นาคชาตรี และคณะ, 2548 : 153-155) 
 จริยธรรมทางการเมืองตามแนวคิดทฤษฎีของนักปราชญ์ทั้ง 3 ท่านนั้นมุ่งเน้นถึงจริยธรรม คือ 
ความดีที่เกิดจากความรู้ คือ ความรู้จักความพอประมาณ เช่น หลีกเลี่ยงสิ่งยั่วยวนที่เกิดจากประสาท
สัมผัสหรือความเพลิดเพลินทางวุฒิปัญญาด้วยการรู้จักใช้เหตุผล พิจารณาถึงความพอดีไม่ขาดหรือมาก
เกินไปรู้จักความกล้าหาญ เช่น การกล้าแสดงออกเพ่ือปกป้องหรือป้องกันเวลามีภัย รู้จักความยุติธรรม 
เช่น การแบ่งปันการเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่การท าหน้าที่ของตนเอง มีความรัก ความซื่อสัตย์ เพราะฉะนั้นผู้น าจึง
จ าเป็นจะต้องมีจริยธรรมเพื่อเป็นแบบอย่างท่ีดีให้กับผู้ตาม 
 
แนวคิดและทฤษฎีการเมืองของนักปรัชญาในยุคใหม่ 
 การเมืองตามแนวคิดและทฤษฎีของ คาร์ล มาร์กซ์ (Karl Marx) อิทธิพลแนวคิดในด้าน
การเมืองการปกครอง (Politics) ปรัชญาการเมืองของมาร์กซ์ เป็นแนวคิดท่ีเกิดขึ้นต่อเนื่องหลังจากระบบ
ทุนนิยมสร้างระบบการเมืองใหม่ โดยให้สังคมหรือรัฐกรรมาชีพเป็นเจ้าของการผลิต ที่เรียกว่า ระบบ
สังคมนิยมหรือระบบคอมมิวนิสต์ หลักใหญ่ของแนวคิดของมาร์กซ์ คือ คาดหวังและวางระบบทฤษฎี
เกี่ยวกับการปกครองสังคมและการเคลื่อนไหวทางการเมืองภายใต้ข้อก าหนดความเป็นเจ้าของร่วมกัน 
ปฏิวัติล้มล้างระบบทุนนิยม และการน าเสรีภาพมาสู่ชนชั้นกรรมาชีพ มุ่งจุดประสงค์ให้สังคมไร้ชนชั้นทุก
คนมีฐานะทางสังคมเท่าเทียมกันแทนที่การเน้นก าไร ผลผลิตที่ได้มาจะกลายเป็นของส่วนรวม ไม่มีการข่ม
เหง หรือเอาเปรียบต่อกัน ซึ่งจะท าให้เสรีภาพที่แท้จริงเกิดขึ้นมาได้ มนุษย์จะได้รับความพึงพอใจในงานที่
ตัวเองท า ได้รับผลตอบแทนอย่างสมน้ าสมเนื้อและเต็มเม็ดเต็มหน่วย ด ารงชีวิตอย่างผาสุกในความสมถะ
เรียบง่าย ดังค ากล่าวว่า “การปฏิวัติบริหารจัดการของชนชั้นกรรมาชีพเป็นการก่อรูปของกรรมาชีพให้
เป็นชนชั้นที่ล้มล้างอ านาจสูงสุดของอ านาจรัฐเก่า และเข้าควบคุมอ านาจทางการเมืองโดยชนชั้น
กรรมาชีพ” (คาร์ล มาร์กซ์ และ เฟรดริค เองกลส์, 2517 : 49-50) มาร์กซ์มีความจงใจที่จะพิสูจน์แนวคิด
และทฤษฎีของเขาว่า ปัจเจกชนแต่ละคนนั้น ตามความเป็นจริงแล้วก็เป็น “ตัวแทน” แห่งชนชั้นทาง
เศรษฐกิจที่เขาสังกัดอยู่เท่านั้นเอง โดยรวมเป็นการท้าให้พิสูจน์ความจริง คือ 1) ระบบทุนนิยมจะท าลาย
ภายในตัวของมันเอง โดยการลุกฮือต่อต้านของชนชั้นกรรมาชีพ 2) ความพินาศของระบบทุนนิยมนั้น 
เป็นสิ่งไม่มีทางหลีกเลี่ยงได้อย่างเด็ดขาด 3) สถาบันต่าง ๆ ล้วนเป็นผลมาจากความขัดแย้งขั้นรากฐาน
ทางเศรษฐกิจระหว่างพลังสองฝ่าย คือ ฝ่ายเจ้าของปัจจัยในการผลิตอันล้าหลังและฝ่ายการผลิต (สุภา   
ศิริมานนท์, 2530 : 26-27) โดยคาร์ล มาร์กซ์ (Karl Marx) เน้นออกค าสั่งให้ประชาชนที่ยินดีปฏิบัติตาม
และไม่ยินดีปฏิบัติตามต้องท าตามค าสั่ง 
 การเมืองตามแนวคิดและทฤษฎีของ นิโคโล มาเคียเวลลี (Nicolo Machiavelli) ซึ่งเป็น
เจ้าของแนวคิดที่ชี้ว่า “การเป็นผู้น าในลักษณะน่าหวั่นเกรงดีกว่าผู้น าซึ่งเป็นที่คนรักใคร่” แม้แต่การ
ตัดสินใจก าจัดศัตรูทางการเมืองด้วยความรุนแรงอย่างการลงมือสังหารนั้น มาเคียเวลลี ก็เห็นว่าเป็นเรื่อง
จ าเป็นหากจะน ามาซึ่งผลลัพธ์ที่มีเหตุผลเพียงพอ ช่วงต้นศตวรรษที่ 16 มาเคียเวลลี ปฏิบัติงานในทางการทูต 
โดยระหว่างปี 1503-1506 มาเคียเวลลี มีบทบาทในการบริหารงานทางการทหารของฟลอเรนซ์             



 

 

~ 59 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 2 [July-December 2021] 

เขาไม่ไว้ใจกับระบบทหารรับจ้าง และหันมาใช้พลเรือนในกองทัพ นโยบายนี้ประสบความส าเร็จท าให้
กองทัพพลเรือนเอาชนะเมืองศัตรูคู่อาฆาตอย่างปิซา ในปี 1509 ได้ แนวคิดหลักที่ มาเคียเวลลี น าเสนอ
คือ “เจ้าผู้ปกครอง” ต้องมี “ความกล้าหาญ” เขาเชื่อว่าสิ่งที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ ครึ่งหนึ่งมาจากโอกาส อีก
ครึ่งหนึ่งมาจากทางเลือกของเราเอง โอกาสเป็นสิ่งที่พัฒนาได้เพ่ือให้ประสบความส าเร็จ แต่ใน
ขณะเดียวกัน มาเคียเวลลี ก็เชื่อเรื่องโชคว่ามีอิทธิพลส าคัญเหมือนกัน แต่ก็ไม่ได้หมายความว่าจะต้องรอ
โชคชะตาราวกับเป็นเหยื่อของมัน 
 ผู้น าแบบที่ มาเคียเวลลี ประทับใจก็คือเซซาเร บอร์เจีย บุตรนอกสมรสของพระสันตะปาปา 
อเล็กซานเดอร์ที่ 6 นักประวัติศาสตร์บรรยายว่า เซซาเร ไม่รู้สึกยินดียินร้ายเมื่อต้องหลอกลวงศัตรู               
และสังหารเพ่ือยึดครองดินแดนในอิตาลี มาเคียเวลลี มองว่าเขาท าทุกสิ่งถูกต้อง แผนการเป็นสิ่งที่              
“กล้าหาญ” อย่างน้อยก็ในมุมมองของมาเคียเวลลี แต่สิ่งที่เกิดไม่ได้หมายความว่า มาเคียเวลลี เห็นด้วย
กับการฆ่าฟัน ประเด็นคือเขาเห็นด้วยกับวิธีการหากมันน ามาสู่ผลลัพธ์ที่เป็นเชิงบวก หากการก าจัดศัตรู
ช่วยป้องกันการนองเลือดได้ย่อมเป็นสิ่งที่เหมาะสม มาเคียเวลลี ไม่เห็นด้วยกับการเข่นฆ่าที่ปราศจาก
เหตุผล นั่นย่อมเห็นว่าผู้น าที่ดีในมุมมองของมาเคียเวลลี  คือ ผู้น าที่น่าย าเกรง มากกว่าผู้น าซึ่งเป็นที่รัก 
แนวคิดท านองนี้ท าให้มาเคียเวลลีถูกเรียกเป็นสัญลักษณ์ของเล่ห์เหลี่ยมกลโกง และการใช้คนเป็น
เครื่องมือ ในสมัยศตวรรษท่ี 16 บรรยากาศของฟลอเรนซ์มีแต่การนองเลือด หากในบริบทปัจจุบันคงต้อง
บอกด้วยว่าการกระท าของผู้น าสมควรมีกรอบข้อจ ากัด ซึ่งในสมัยใหม่จะเรียกกันอย่างเป็นทางการว่า 
“กฎหมาย” มิเช่นนั้นก็จะมาลงเอยด้วยผู้น าที่คิดเรื่องการรักษาอ านาจในแบบเดียวกับบอร์เจีย อย่าง
อดอล์ฟ ฮิตเลอร์ (อังเกอร์, ไมลส์ เจ., ศิริรัตน์ ณ ระนอง, 2557.) คือ สนใจการอยู่ในอ านาจมากกว่า
ความถูกต้อง 
 ตามแนวคิดและทฤษฎีการเมืองในยุคของ คาร์ล มาร์กซ์ (Karl Marx) และนิโคโล มาเคียเวลลี 
(Nicolo Machiavelli) ผู้น าจะต้องเรียนรู้ที่จะ “ไม่เป็นคนดี” โดยสิ่งส าคัญที่สุดคือการรักษาอ านาจไว้ไม่
ว่าจะด้วยวิธีการใดก็ตาม หากสามารถรักษาอ านาจไว้ได้ก็ถือว่าเป็นสิ่งที่ยอมรับได้ ผู้น าที่ดีในมุมมองของ
คาร์ล มาร์กซ์ (Karl Marx) และมาเคียเวลลีคือต้องเป็นผู้น าที่น่าย าเกรง มากกว่าผู้น าซึ่งเป็นที่รัก โดยเน้น
การออกค าสั่งให้ประชาชนที่ยินดีปฏิบัติตามและไม่ยินดีปฏิบัติตามต้องท าตามค าสั่ง เพ่ือตนเองจะได้อยู่
ในอ านาจ เพราะอ านาจเป็นสิ่งที่หอมหวานที่สุดในโลก 
 
สรุป 
 จริยธรรมเกิดจากคุณธรรมภายในจิตใจ เป็นคุณสมบัติอันดีงาม ที่ไม่เป็นโทษ เกิดจากความรู้ 
คุณธรรม สติปัญญา ถ้าบุคคลที่รู้และเข้าใจถึงกฎธรรมชาติของความดีจริงๆ เขาก็จะไม่กระท าความชั่ว
หรือความผิด เพราะว่าธรรมชาติของมนุษย์นั้นไม่มีใครที่ตั้งใจอยากท าความชั่วหรือกระท า ความผิด 
บุคคลที่กระท าความผิดเพราะขาดจริยธรรมคือความรู้ คุณธรรม สติปัญญา ฉะนั้นความรู้จึงหมายถึง
ความมีเหตุผลของแต่ละบุคคล จริยธรรมเป็นเรื่องที่กล่าวถึงความดีสูงสุดของบุคคลในการด าเนินชีวิตให้
อยู่ในโลก สิ่งที่ถือว่าเป็นแกนหลักของจริยธรรมคือ “ลักษณะนิสัย”หมายถึงการรวมกันของคุณภาพ และ
คุณลักษณะซึ่งประกอบเป็นลักษณะส่วนตัวของบุคคล  
 นักปรัชญาที่ส าคัญและมีชื่อเสียงมากที่สุดในยุคต้นนี้  ก็คือโสเครติส พลาโต และอริสโตเติล 
ส าหรับโสเครติส ความดีความมีจริยธรรมจะต้องเกิดจากความรู้ ดังค าที่กล่าวว่า จริยธรรมคือความรู้ 
ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ ความมีเมตตา ความกรุณา คุณธรรมต่างๆ เกิดมาจากความรู้ ดังนั้นความรู้จึงเป็น
รากฐานของจริยธรรมทั้งหมด ความรู้ที่แท้จริงนั้นมีอย่างเดียว คือ ความรู้ชีวิตที่ท าให้เกิดความดีงาม 



 

 
 

~ 60 ~ 

วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 [กรกฎาคม-ธันวาคม 2564] 

นักปราชญ์ทั้ง 3 ท่านนั้นมุ่งเน้นถึงจริยธรรม คือ ความดีที่เกิดจากความรู้ คือ คุณธรรม สติปัญญา โดยมุ่ง
ใช้จริยธรรมคือความรู้ในการตอบสนองความต้องการของประชาชนและผลตอบแทน คือ ความรัก              
ความไว้ใจ ความเชื่อมั่น อ านาจ และต าแหน่งที่ประชาชนจะมอบให้ต่อผู้น า ซึ่งคล้ายกับระบอบการ
ปกครองแบบประชาธิปไตยโดยเน้นการได้มาซึ่งอ านาจและการรักษาอ านาจจากเสียงของประชาชน             
ส่วนแนวคิดและทฤษฎีทางการเมืองในยุคใหม่ของ คาร์ล มาร์กซ์ และ นิโคโล มาเคียเวลลี นั้นจะต่างจาก
ยุคของโสเครติส พลาโต และอริสโตเติลไปโดยสิ้นเชิง  
 ในยุคของคาร์ล มาร์กซ์ และ มาเคียเวลลี นิโคโลนั้น ผู้น าจะต้องเรียนรู้ที่จะ “ไม่เป็นคนดี” 
โดยสิ่งส าคัญที่สุดคือการรักษาอ านาจไว้ไม่ว่าจะด้วยวิธีการใดก็ตาม หากสามารถรักษาอ านาจไว้ได้ถือว่า
เป็นสิ่งที่ยอมรับได้ ผู้น าที่ดีในมุมมองแนวคิดของมาเคียเวลลี นิโคโล คือ ต้องเป็นผู้น าที่น่าย าเกรง 
มากกว่าผู้น าซึ่งเป็นที่รัก โดยจะไม่ยึดติดและไม่สนใจในเรื่องของจริยธรรม สนใจแต่การอยู่ในอ านาจและ
การได้มาซึ่งอ านาจมากกว่าความถูกต้องซึ่งคล้ายกับระบอบการปกครองแบบคอมมิวนิสต์หรือ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์ โดยเน้นการได้มาซึ่งอ านาจและการรักษาอ านาจจากการใช้อ านาจสั่งการ                 
สมดังค าที่ท่านผู้รู้กล่าวไว้ว่า การแย่งชิงอ านาจนั้นยาก แต่การรักษาอ านาจนั้นยากกว่าหลายเท่า               
เพราะอ านาจเป็นสิ่งที่หอมหวานที่สุดในโลก เพราะฉะนั้นทั้งคุณความดีและอ านาจของผู้น าจึงเป็นสิ่งที่
ส าคัญต่อการปกครอง ในทางพระพุทธศาสนากล่าวถึงอ านาจว่าเป็นพระเดช กล่าวถึงคุณความดีว่าเป็น
พระคุณ พระเถระมักอบรมพระภิกษุหนุ่มและสามเณรน้อยว่าให้ใช้พระคุณมากกว่าพระเดชในการ
ปกครองเพ่ือความรักความสามัคคีและความสงบสุขของคนในสังคม ผู้น าก็คือศิลปินปฏิบัติงานด้วยความ
สลับซับซ้อน เครื่องมือและอุปกรณ์ของเขาก็คือประชาชน 
 
บรรณานุกรม 
กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ. (2541). คู่มือการศึกษาธรรมศึกษาชั้นตรี. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์การ

ศาสนา. 
กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. (2527). รูปแบบที่มีประสิทธิภาพต่อการเรียนการสอนจริยธรรม. 

กรุงเทพฯ: ชนประดิษฐ์การพิมพ์. 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2561). ปรัชญาเบื้องต้น. พระนครศรีอยุธยา:             

โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
คาร์ล มาร์กซ์ และ เฟรดริค เองกลส์. (2517). ค าประกาศแห่งความเสมอภาค. แปลโดย องค์กร นักศึกษา

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. กรุงเทพฯ: เจริญวิทย์การพิมพ์. 
ดวงเดือน พันธุมนาวิน. (2524). การสอนค่านิยมและจริยธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช. 
เดือน ค าดี. (2534). พุทธปรัชญา. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
ประภาศรี สีหอ าไพ. (2540). พ้ืนฐานการศึกษาทางศาสนาและจริยธรรม.  กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2523). แนวทางการพัฒนาจริยธรรมการประชุมเชิงวิชาการเกี่ยวกับ

จริยธรรม. กรุงเทพฯ: กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. 
วิโรจ นาคชาตรี และคณะ. (2548). ปรัชญาเบื้องต้น. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
วริยา ชินวรรโณ (บรรณาธิการ). (2536). นานาทรรศนะเกี่ยวกับจริยธรรม. ภาควิชามนุษยศาสตร์ คณะ

สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์: มหาวิทยาลัยมหิดล. 
วศิน อินทสระ. (2549). พุทธจริยศาสตร์. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ธรรมดา. 



 

 

~ 61 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 2 [July-December 2021] 

สุภา ศิริมานนท์. (2530). มาร์กซ์จงใจพิสูจน์อะไรอย่างไร? ค าบรรยายว่าด้วยโลกทรรศน์ของ มาร์กซ์
ในทางเศรษฐกิจการเมือง. กรุงเทพฯ: เรือนแก้วการพิมพ์. 

อังเกอร์, ไมลส์ เจ. มาเคียแวลลี เจ้าทฤษฎีการเมืองสมัยใหม่. (2557). ศิริรัตน์ ณ ระนอง แปล. กรุงเทพฯ: 
มติชน. 

Lynch, C.E. and Lynch, D.L. (2009). “Democratic Morality: Back to the Future” in R.W. Cox 
III, ed. Ethics and Integrity in Public Administration: Concepts and Cases. New 
York: M.E. Sharpe, Inc. 

Martinez, J.M. and Richardson, W.D. (2008). Administrative Ethics in the Twenty-first Century. New 
York: Peter Lang Publishing, Inc. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


