
 

 

~ 21 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 1 [January-June 2021] 

 

วิกฤติการณ์สังคมกับแนวทางการด าเนินชีวิตที่ดี 
Social Crisis and ways for Good lifestyles 

 

วรรณา  พ่วงพร้อม 
Wannawan  Prungprom 

อาจารย์พิเศษ 
Independent Lecturer 

มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม 
Nakhon Pathom Rajabhat University 

E-Mail: wannap1257@hotmail.com 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้ ศึกษาวิกฤติการณ์สังคมกับแนวทางการด าเนินชีวิตที่ดี พบว่า พุทธปรัชญาให้ความ
เชื่อมั่นในศักยภาพของมนุษย์ที่สามารถฝึกได้ แม้สังคมมีวิกฤตการณ์ แต่ศักยภาพของมนุษย์  คือ ความมี
มโนธรรมอันเป็นพ้ืนฐาน จึงน ามาสู่การกระท าในการด าเนินชีวิตที่ดี ในระดับพ้ืนฐานของชีวิตอย่างแรก 
คือ รักษากฎแห่งศีลธรรม ของสังคม เพ่ือการรักษาความสัมพันธ์อันดีงาม ระหว่างกันในสังคมและระดับ
ที่น าศักยภาพ คือ มโนธรรม โดยการฝึกฝนพากเพียรพยายามในการพัฒนาตนเอง พุทธปรัชญาเน้นการ
สร้างสรรค์สิ่งที่เป็นคุณค่าเพ่ือด าเนินไปสู่ชีวิตที่ดีร่วมกันตามหลัก สังคหวัตถุ 4 เพ่ือชีวิตที่ดีในการ
แก้ปัญหาวิกฤติการณ์สังคม 
 

ค าส าคัญ: วิกฤตการณ์, แนวทางชีวิตที่ดี 
 
Abstract 
 This article Study social crises and good lifestyles. It is found that Buddhist 
philosophy gives confidence in human potential that can be practiced. But the human 
potential is conscience. Therefore, leading to good deeds in life. At the basic level of life, 
the first is to keep the law of morality of society. In order to maintain good relationships 
Between each other in society, And the level that brings potential is conscience. By 
practicing diligently trying to develop oneself. Buddhist philosophy emphasizes creating 
valuable things. In order to live a good life together according to the principles 
Sangahavatthu 4, For a good life in solving social crises. 
 

Keyword: Social Crisis, ways for Good lifestyles. 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 

~ 22 ~ 

วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-มิถุนายน 2564] 

1. บทน า 
 มนุษย์เป็นผู้ด าเนินชีวิตตามธรรมชาติที่จะต้องเรียนรู้ว่าเป้าหมายของการด ารงชีวิตที่จะน าไปสู่
ความดีโดยไม่เบียดเบียนธรรมชาติ อาจมองว่าเป็นภาระต่อตนเองและคนอ่ืน แต่นี้ถือเป็นแก่นของชีวิตคือ
ควรปฏิบัติตนสู่ความเป็นอิสระจากสรรพสิ่งและทุกข์ทั้งปวง การด าเนินชีวิตในแนวคิดเชิงธรรมชาติถือได้
ว่าเป็นส่วนหนึ่งของความพยายามที่จะสนองต่อความใคร่รู้ในสภาพการที่เกิดขึ้น สรรพสิ่งทั้งปวงรวม
ทั้งตัวมนุษย์ อันเป็นส่วนช่วยให้เข้าถึงความเป็นธรรมชาติของมนุษย์ การเรียนรู้แบบวิถีชีวิตเพ่ือเข้าถึง         
กฎธรรมชาติ คือ เป็นการเรียนรู้จากพ้ืนฐานความเป็นธรรมชาติของชีวิต เพ่ือมาปรับใช้ในชีวิตประจ าวัน
ให้สอดคล้องตามกลไกลของธรรมชาติที่มีอยู่และก าลังเป็นอยู่ในปัจจุบัน 
 จากสถานการณ์ที่มีการแพร่ระบาดของ โรคได้ท าให้ผู้คนเกิดความวิตกกังวลกันไปทั่วโลก สิ่งที่
ไม่คาดคิดมาก่อนว่าจะมีการปิดเมือง ปิดประเทศ เพ่ือป้องกันการแพร่กระจายของโรค ท้องฟ้าสงบเพราะ
สนามบินหยุดท าการบิน สถานที่ท่องเที่ยวเรียกได้ว่าแทบร้างไปเลยผู้คนที่แบกรับหลายธุรกิจได้รับ
ผลกระทบทั้งทางตรงและทางอ้อม จนต้องลดพนักงาน เลิกจ้าง เกิดความหวั่นวิตกจากการที่ปิดตัวเองลง 
ผู้คนไม่ออกนอกบ้าน ต่างก็ไม่กล้าอยู่ในที่คนพลุกพล่าน แต่คอยติดตามข่าวสารด้วยเครื่องมืออันทันสมัย 
จากการแพร่ระบาดของไวรัสนี้ ทุกคนได้ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมกันโดยอัตโนมัติ ไม่ว่าความสะอาด ความ
รอบครอบท่ีจะป้องกันตนเองให้ตนมีความปลอดภัยให้มากที่สุด 
 เหตุการณ์ความคับขันที่กล่าวนี้ถือเป็นสิ่งที่น่าหวาดหวั่นส าหรับความไม่พร้อมในการปรับตน 
สิ่งที่เกิดขึ้น ท าให้หลายคน เกิดความสับสน ในความไม่แน่นอนในการด ารงชีวิต มนุษย์มีความพยายาม 
แม้ว่าการค้นหาความจริงของชีวิตมนุษย์ได้แสวงหาตลอดเวลา และสืบมาเป็นเวลานาน แต่ชีวิตจริงของ
มนุษย์ยังมีความสับสน แม้ว่าสิ่งที่เกิดขึ้นเคยเกิดมาแล้ว แต่ผู้คนก็ยังเกิดความสับสน ผู้คนในโลกตะวันตก 
ซึ่งมีพ้ืนฐานตามวิทยาศาสตร์เป็นหลัก ที่ให้ความส าคัญกับวัตถุโดยเฉพาะทรัพย์สินเงินทอง เริ่มเกิด 
ค าถามขึ้นในใจ และเกิดเป็นกระแสที่จะพยายามตามหาค าตอบ เกี่ยวกับการมีชีวิตที่ดี ด้วยการเริ่มมา
ศึกษา แนวความคิดของทางตะวันออกอันเป็นแหล่งรวมนักคิด นักปรัชญา เพ่ือน ามาแก้ปัญหาชีวิตและ
ปรับตนเองเข้าสู่ความจริงว่าชีวิตควรเป็นอย่างไร 
 ในการศึกษาปรัชญาแนวคิดจริยธรรมตะวันตกที่น าไปสู่ชีวิตที่ดีนั้น จะขอกล่าวถึงนักปรัชญา 
คือ โทมัส ฮอบส์ ซึ่งมีแนวคิดเน้นที่การปฏิบัติ มีลักษณะเป็น Ethical Philosophy ที่เน้นด้านความคิด 
โดยน าปัญญา (Wisdom) การมีมโนธรรมในการปฏิบัติ ในทางสังคมและในชีวิตประจ าวัน โดยลักษณะ
แล้วนักคิดตะวันตก จะไม่ได้กล่าวถึงชีวิตหลังความตาย ดังนั้นแนวคิดชีวิตที่ดีตามรูปแบบตะวันตก เน้นที่
มโนธรรมหลักของหน้าที่ความเป็นมนุษย์ โดยให้มีข้อผูกมัด (Commitment) กับหลักศีลธรรมหรือหลัก
จริยธรรม ที่ออกมาเป็นรูปแบการปฏิบัติร่วมกัน 
 
2. กฎเกณฑ์และแนวทางของสังคม 
 แม้มีวิกฤตการณ์เกิดขึ้นตามหลักชีวิตที่ดีในสังคมตามทรรศนะของฮอบส์ เป็นกระบวน
ความคิดทางปรัชญาที่มีอิทธิพลต่อความรู้สึกนึกคิดการอยู่ร่วมกัน ซึ่งได้กล่าวถึงองค์ประกอบที่ส าคัญ 2 
แนวทาง คือ มโนธรรม และหลักกฎหมาย ซึ่งทั้งสองแนวทางนี้เป็นรากฐานส าคัญที่หล่อหลอมให้มนุษย์มี
ชีวิตที่ดีและมีลักษณะเด่นชัดและเป็นตัวของตัวเอง ฮอบส์ เป็นนักปรัชญาในแนวอัตตนิยม ที่มีความ
เชื่อมั่นในศักยภาพของมนุษย์ว่ามนุษย์มีความฉลาดที่จะเลือกกระท าว่า  อะไรคือสิ่งที่ดีที่สุดส าหรับชีวิต
ตนเอง อย่างเช่นกฎธรรมชาติอันยิ่งใหญ่ที่สุดส าหรับมนุษย์ คือ การรักษาชีวิตของมนุษย์เอง ซึ่งฮอบส์ได้
กล่าวว่า มนุษย์มีธรรมชาติเห็นแก่ตัวเนื่องจากมนุษย์มีตัณหา ดังนั้น วิธีการที่ฮอบส์ ได้เสนอวิธีการในการ



 

 

~ 23 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 1 [January-June 2021] 

ควบคุมตัณหา เพ่ือมิให้มนุษย์ละเมิดกันไม่ท าร้ายกันสังคมมาจวบจนทุกวัน  คือ หลักทางกฎหมาย
ข้อบังคับ ซึ่งแปลว่ามนุษย์มีข้อบังคับท่ีต้องปฏิบัติตาม  
 ฮอบส์ เห็นว่าทุกคนที่อยู่ในรัฐจะมีความปลอดภัยเพียงใด อยู่ที่มนุษย์ยังเคารพในกฎของรัฐ
หรือไม่ พฤติกรรมที่แสดงออกเป็นคุณธรรมที่แสดงถึงความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สินของตน ฮอบส์ 
กล่าวว่าทุกคนต่างมีความรัก ดังนั้น มนุษย์จึงต้องเกื้อกูลต่อกัน ถ้ามนุษย์ไม่เคารพไม่เกื้อกูลต่อกันมนุษย์ก็
ย่อมเสี่ยงต่อความไม่ปลอดภัยจึงจ าเป็นที่ทุกคนจะต้องปฏิบัติตามกฎกติกาเพ่ือความเป็นอยู่ที่ดี “สร้างสิ่ง
เป็นประโยชน์ให้ตนเองโดยมุ่งกระท าเฉพาะสิ่งที่ก่อให้เกิดประโยชน์สุขสูงสุดแก่ตนเท่านั้น” สิ่งใดที่ไม่มี
ประโยชน์ต่อตนเอง มนุษย์ก็จะหลีกเลี่ยง การกระท าลักษณะนี้เองที่น าไปสู่การปฏิบัติตามกฎของสังคม 
สร้างประโยชน์ที่แท้จริงของมนุษย์ โดยร่วมมือกันสร้างความมั่นคงและยังเป็นการสร้างคุณค่าที่จะ
คุ้มครองต่อชีวิตตนและผู้อื่น “สิ่งนี้เองสามารถช่วยให้มนุษย์มีอายุที่ยืนยาว” หลักการสร้างสันติภาพเป็น
หลักทางศีลธรรมข้อตกลงเป็นเครื่องมือของการกระท า อันเป็นสิ่งที่ดีที่ช่วยรักษาชีวิตทุกคนให้ได้รับ          
การคุ้มครอง  
 การรักษาชีวิตช่วงเหตุการณ์วิกฤตการณ์เป็นการอยู่รวมกันแบบอารยะ (Civilized relation) 
มนุษย์จึงมุ่งสร้างสันติภาพช่วยเหลือกันวิธีการนี้เป็นการรักษาชีวิตอย่างหนึ่ง มนุษย์ท าหน้าที่ของตนเอง
คือการรักษาชีวิตทั้งตนและผู้อ่ืนสร้างความสงบด้วยความเห็นอกเห็นใจแสดงความร่วมมือปฏิบัติตาม
หน้าที่เพราะหน้าที่นั้นเป็นสิ่งหนึ่งที่ตั้งอยู่บนรากฐานของสิทธิในการคุ้มครองรักษาตนเอง และเป็นหลัก
ทางศีลธรรม ต่างเคารพและปฏิบัติต่อกัน (Reciprocity) อ านาจเป็นหน้าที่ที่ได้มาโดยธรรมชาติ แม้ว่า
อ านาจทางอารมณ์ท าให้มนุษย์กระท าตามความอยาก และไม่ยอมรับในสิ่งที่ตนกระท า ฮอบส์ จึงมองว่า
การใช้อารมณ์เป็นการใช้อ านาจก่อให้เกิดความขัดแย้ง เป็นการแสดงพฤติกรรมที่ก่อให้เกิดความไม่ม่ันคง 
 จากประเด็นปัญหาที่มีสาเหตุจากธรรมชาติความเห็นแก่ตัว ฮอบส์ เรียกว่าการใช้อารมณ์แห่ง
ตัณหาท าให้มนุษย์กระท าสาระต่างๆ ที่ขัดต่อหลักสากลการไม่กระท าตามสิ่งที่สังคมก าหนด สังคมย่อม
เกิดความไม่ม่ันคงความกลัวของมนุษย์ปัญหาที่เกิดจากความไม่แน่นอน ความไม่ไว้วางใจกันเป็นสาเหตุท า
ให้เกิดการเปลี่ยนแปลง (วิทย์ วิศทเวทย์, 2532 : 52) ความไม่วางในมนุษย์ด้วยกันน าไปสู่ความหวาดกลัว
และความกลัวนี้เป็นสิ่งที่ส่งผลเกิดการกระท าของมนุษย์ ในสภาพไม่มีกฎเกณฑ์ใดมนุษย์ก็ย่อมหาวิธีการ
ปกป้องเพ่ือให้เกิดการละเมิดตนเอง ชีวิตบุคคลในสังคมถ้าไม่ได้รับการคุ้มครอง ย่อมเกิดความไม่ปลอดภัย
ในชีวิต จ าเป็นต้องมีวิธีการที่จะน าไปสู่ชีวิตที่ดี  
 ในท่ามกลางอันตรายนานาประการที่เป็นภัยคุกคามมนุษย์ด้วยกันอยู่ทุกวันนี้นั้น ล้วนแล้วแต่
มาจากความต้องการตามธรรมของมนุษย์ การดูแลตนเองมิใช่สิ่งที่เราควรจะมองอย่าง เหยียดหยาม 
เพราะเราไม่เคยปรารถนาหรือมีพลังที่จะท าอย่างอ่ืน ทุกคนต้องการสิ่งที่ดีส าหรับตน และหลีกหนีสิ่งเลว
หรือสิ่งชั่วร้ายที่สุดตามธรรมชาติ คือ ความตาย ที่เป็นเช่นนี้ เพราะแรงกระตุ้นของธรรมชาติ ไม่ต่างไป
กว่าแรงกระตุ้นที่ผลักก้อนหินกลิ้งไปข้างล่าง…จึงมิใช่สิ่งที่ไร้สาระ หรือน่าเกลียดชัง หรือขัดกับเหตุผลที่
มนุษย์จะพยายามอย่างเต็มท่ีจะปกป้อง และรักษาร่างกายและอ่ืนๆ มีให้เกิดความเสียใจและความตาย 
 จากปัญหานี้ ฮอบส์ ได้มุ่งที่สภาวะของมนุษย์ (Moral situation) เพราะมนุษย์เท่านั้นเป็น
ผู้สร้างแนวคิดเพ่ือความอยู่ดีมีความยุติธรรม (Justice) ซึ่งเป็นการตกลงและข้อตัดสินกันตามกฎกติกา          
แตด้่วยเหตุผลเหล่านี้ ข้อตกลงจึงเป็นปัจจัยส าคัญสู่สันติภาพที่น ามาสู่ชีวิตที่ดีในสังคมต่อไป 
 
 
 
 



 

 
 

~ 24 ~ 

วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-มิถุนายน 2564] 

3. สภาพของความเป็นมนุษย์ 
 การกระท าเพ่ือประโยชน์ตนถือว่าการน าเอาหลักจริยศาสตร์คุณธรรมอันเป็นการกระท า            
เพ่ือการอยู่รวมกันเป็นกลุ่ม เป็นสังคม ทฤษฎีที่ว่าด้วยการท าตามสิทธิหน้าที่ จึงเป็นการกระท าที่มุ่ง
ประเมินที่คุณค่าของมนุษย์ หลักในการประพฤติของมนุษย์ที่กล่าวว่าควรไม่ควร แสดงถึงหลักท่ีต้องเลือก 
เมื่อเกิดการพิจารณาการเลือกแสดงถึงมนุษย์ก าลังใช้เหตุผลในการกระท าต่อไป แม้บุคคลจะมีความต้อง
ตามที่ตนนิยมแต่ก็ถือว่า การกระท าทุกการกระท าจะเกิดการคิดค านวณถึงผลลัพธ์ ว่าสิ่งที่สร้างนั้นก่อ
ความเดือดร้อนต่อตนเองหรือไม่ ดังนั้นหลักการทาง จริยศาสตร์ของ แนวคิดวัตถุนิยมจึงมุ่งที่สังคมและ
บุคคลเท่านั้น 
 อัตนิยม (Egoism) ในทางตะวันตกที่ ฮอบส์ เสนอไว้คือการกระท าที่มุ่งที่ตนเท่านั้น ตามหลัก
จิตวิทยา ก็ถือว่าทุกการกระท าของมนุษย์เป็นไปเพ่ือแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัวทั้งสิ้น อัตนิยมแบ่ง
แนวคิดออกเป็น 2 ประเภท คือ อัตนิยมทางจริยศาสตร์มนุษย์ควรเห็นแก่ตนเอง เนื่องจากมนุษย์ยังต้อง
ด ารงและแสวงหาสิ่งที่ต้องการ เป็นลักษณะที่เรียกว่ารักตนเองเกินขอบเขต หมกมุ่นอยู่แต่กับเรื่องตนเอง 
เอาความรู้และประสบการณ์ของตนเองวิธีการของตน ประเพณีของตน และความเชื่อของตนเองมาอ้างอิง
จนเกินขอบเขต ถือว่าจุดมุงหมายของชีวิตเป็นการเสพสุขส่วนตัว บ ารุงบ าเรอตนเอง อีกประเภท คือ           
อัตนิยมทางจิตวิทยา มองว่าความต้องการขั้น พ้ืนฐานทางด้านร่างกาย ความต้องการในปัจจัยสี่ ความ
ต้องการความรัก การยอมรับในสังคม หรือแม้กระทั่งต้องการมีชื่อเสียงในชีวิต โดยมุ่งให้ตนได้ประโยชน์
เท่านั้น 
 ความต้องการขั้นพื้นฐานมีผลประโยชน์ส่วนตัวเป็นแรงจูงใจให้กระท าและผลประโยชน์ส่วนตัว
เท่านั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์แสวงหาเนื่องจากมนุษย์มีความต้องการและมนุษย์ยังแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว 
ทั้งสองแนวทางคือสิทธิในการกระท าและน าไปสู่การอยู่ร่วมกันทางสังคม จึงมีหลักเหตุผลข้อหนึ่งว่า
คนเราควรแสวงหาความสงบสุขให้มากๆ แต่ถ้าไม่อาจท าได้ แต่ละคนอาจย่อมท าอะไรก็ได้ แม้แต่การท า
สงครามเพ่ือเป็นประโยชน์ต่อตนเอง อาจกล่าวได้ว่าเป็นสิทธิตามธรรมชาติของคนเราที่จะท าอะไรก็ได้ 
เพ่ือคุ้มครองตนเอง (Thomas Hobbes, 1967 : 104) และความอยู่รอดของตน  
 
4. หลักการทางสังคมแบบองค์รวม 
 สิทธิทางธรรมชาติเป็นสิทธิที่มนุษย์ทุกคนย่อมมีในฐานะความเป็นมนุษย์ สิทธิตามธรรมชาติ
ต่างจากสิทธิที่เรามีในฐานะเป็นพลเมืองในแง่ที่เป็นลักษณะทางธรรมชาติของมนุษย์การยึดมั่นในสัญญา
คือรากฐานของความยุติธรรมและความอยุติธรรม เพราะที่ใดก็ตามท่ีไม่มีข้อตกลงเอาไว้ก่อน ย่อมไม่มีการ
สละหรือมอบสิทธิให้ และมนุษย์แต่ละคนมีสิทธิต่อทุกสิ่งทุกอย่าง (สมบัติ  จันทรวงศ,์ 2552 : 167) ถึงแม้
ไม่มีรัฐ มนุษย์ทุกคนก็ยังทรงไว้ซึ่งสิทธิบางอย่างอยู่ อันเป็นสิทธิที่ติดมากับความเป็นมนุษย์ แต่เมื่อมาอยู่
ร่วมกัน เพ่ือให้เกิดความสงบสุข แนวทางที่มนุษย์มุ่งไปทางวัตถุนิยมเกิดปัญหานานาประการ จึงได้น า
หลักของข้อสัญญามาเป็นข้อปฏิบัติและควบคุมการละเมิด สิทธิคือการมีสิทธิในรัฐ ในสภาวะที่เป็น
ธรรมชาติมนุษย์ต่างมีสิทธิในการกระท า มนุษย์จะเลือกในสิ่งที่ตนพึงพอใจ คือการไม่กระท าตามกฎกติกา
ของสังคมนั่นหมายถึงไปละเมิดในสิทธิของผู้อ่ืน ดังนั้น กฎจึงเป็นเครื่องมือส าหรับการคุ้มครองป้องกัน
ส าหรับทุกคน  
 การที่ทุกคนเลือกกระท าตามกฎก็จะอยู่บนฐานการรักตนเอง สิทธิตามความหมาย คือ สิทธิ
จากการได้รับความคุ้มครองร่วมกัน แม้มีการกล่าวว่าความต้องการของมนุษย์ไม่มีสิ้นสุด ต่างจะมุ่งไปที่
ผลประโยชน์ส่วนตัวเท่านั้น อันเป็นเหตุให้เกิดการละเมิดสิทธิ พฤติกรรมต่างๆ แม้เริ่มจากไม่ผิดกฎแต้จะ



 

 

~ 25 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 1 [January-June 2021] 

ส่งผลทางจริยธรรมต่อกัน การแย่งกันไปขึ้นรถเพ่ือแย่งที่นั่งคนท้อง คนแก่ เด็ก พระสงฆ์ แม้ไม่ได้ผิด
กฎหมายใดแต่ในทางสังคมถือเป็นการไม่เหมาะสมทางจริยธรรม หรือการรับของแจกในจ านวนที่จ ากัด 
จะเห็นได้จากภาพท่ีเกิดการแจกของ ในช่วงวิกฤติโรคระบาดผู้คนขับรถคันงามรับของแจก ล้วนแต่กระท า
ตามสิทธิที่ตนคิดว่าตนต้องได้รับ 
 ความเอ้ืออารีถือเป็นความแยบยล ความเอ้ืออารีท าให้เกิดความสงบ ถือเป็นคุณธรรมในการ
สร้างคุณค่าตนเอง บุคคลในสังคมให้ความส าคัญ เพราะเป็นสิ่งที่สร้างความสุขร่วมกัน เป็นความสงบ
ร่วมกัน หน้าที่และสิทธิที่แยบยล คือ การกระท าตามกฎธรรมชาติ ถือเป็นการไม่ท าอันตรายตนเอง 
มนุษย์สามารถปกป้องตนเองแบบธรรมชาติไม่ให้เกิดความทุกข์ความเจ็บปวดหรือความตาย การจะ
ปฏิเสธอัตนิยม ว่าไม่กระท าเพ่ือตนเองจึงไม่มี จากเหตุผลจึงต้องยอมรับ ในหลักอัตนิยมเชิงจริยศาสตร์ว่า
ทุกการกระท ามนุษย์กระท าเพ่ือตนทั้งสิ้น แต่สภาพความเป็นสังคมจ าเป็นต้องมีรูปแบบที่สังคมออกแบบไว้ 
 ธรรมชาติของมนุษย์ที่มักถูกกล่าวว่ามีความเห็นแก่ตัว แต่ก็มิใช่สิ่งที่น่าอับอายหรือน่ารังเกียจ 
มนุษย์ย่อมรักตน พฤติกรรมของการรักตน มนุษย์จึงต้องปกป้องตนมิให้เกิดความทุกข์ ในแนวคิดนี้              
ถ้าพิจารณาตามหลักชีววิทยา จะพบว่าเป็นความจริงว่ามนุษย์มุ่งกระท ามาที่ตนเท่านั้น เหมือนก้อนหินที่
กลิ้งตกลงพ้ืนอย่างไรก็ตกลงสู่ที่ต่ าเสมอ สัญชาตญาณมนุษย์ก็เช่นกันต้องดิ้ นรนต่อสู้เพ่ือความอยู่รอด
ตามทีล่ัทธิดาร์วิน เชื่อว่าหน่วยมูลฐานทางชีววิทยาที่อยู่เบื้องหลังจิตส านึกในทางสังคมของมนุษย์ ท างาน
บนพ้ืนฐานของความเห็นแก่ตัวเป็นที่ตั้ง (สมภาร พรมทา, 2543 : 108) มนุษย์มีสิทธิในการกระท าสิ่งต่าง
และการดูแลตน บนฐานการดูแลชีวิตตนแต่ในสภาวะอันเป็นธรรมชาติคือสภาวะสงคราม มนุษย์ต่างไม่มี
ความปลอดภัย ในการคุ้มครองตน แต่มนุษย์ก็สร้างสิทธิตนบนพ้ืนฐานของสังคมนั้น อ านาจทางสังคม           
จึงเป็นอ านาจเพ่ือการคุ้มครองสิทธิของบุคคลในสังคม เพ่ือผลประโยชน์ร่วมกัน มนุษย์ค านวณถึงผลได้
ผลเสียเพ่ือมิให้เกิดโทษภายหลังไม่มีใครที่ท าอะไรโดยไม่หวังประโยชน์ (ชัชชัย คุ้มทวีพร , 2548 : 75) 
มนุษย์แสวงหาสันติภาพ โดยยอมโอนสิทธิโดยธรรมชาติที่ไม่มีขอบเขตพร้อมกับคนอ่ืนและยึดมั่นกั บ
ข้อตกลงที่ได้ก าหนดไว้  
 จริยศาสตร์ทางสังคมเป็นการค านึงเรื่องสิทธิที่อยู่บนพ้ืนฐานการกระท าการปฏิบัติตามกฎใน
การอยู่ร่วมกัน เพ่ือที่จะได้รับประโยชน์ส่วนตัวในระยะยาว มุ่งกระท าสิ่งอันจะเป็นผลดีต่อการคุ้มครอง
ชีวิต มิให้ตนตกอยู่ในภาวะอันตราย (สุเชาวน์ พลอยชุม, 2555 : 121) สัญญาเป็นการตกลงว่าต่างจะไม่
ละเมิดต่อกัน เป็นการรักษาชีวิตร่วมกัน แต่การเอาตนเป็นศูนย์กลางเป็นการเอาแต่ใจตัวเองยื้อแย่งแข่งดี
กันก่อให้เกิดการดิ้นรนการต่อสู้ แย่งชิง ยื้อแย่งกันโดยไม่มีขอบเขต เพราะเหตุมนุษย์มีตัณหา (Passion)  
 
5. แนวทางชีวิตในพุทธปรัชญา 
 ในแนวคิดชีวิตแบบตะวันออก นั้นส่วนใหญ่แล้วมีจุดก าเนิด ในแถบชมพูทวีป ไม่ว่าจะเป็น 
แนวคิดแบบฮินดู พุทธ เซน เต๋า และอ่ืนๆ ชาวต่างชาติจ านวนมาก็มักเดินทางมายังประเทศ อินเดียเพ่ือ
ศึกษาค้นหาบางสิ่งอันเป็นความหมายที่จะสร้างความสุขกับชีวิต แนวทางในการด าเนินชีวิตที่จะน าไปสู่
ความสงบทางด้านจิตใจ ในแนวคิดเรื่องการรู้จักรักษาความสมดุล ในการปรับชีวิตเพ่ือการอยู่ร่วมกับ
ธรรมชาติ การพยายามที่จะเอาชนะธรรมชาติ ตามความเชื่อเรื่องกรรม ทางสายกลางของศาสนาฮินดู 
พุทธศาสนา ศาสนาเชน และลัทธิเต๋า ที่ได้รับความสนใจมากขึ้นในโลกตะวันตก ได้มีการน าแนวคิดนี้มา
ปฏิบัติ มาปรับใช้ในชีวิตประจ าวันจนเกิดเป็นความนิยม ไม่ว่าจะเป็นการนั่งสมาธิ การท าโยคะ การร า
มวยจีน การรักษาสุขภาพแบบแพทย์ทางเลือก เหล่านี้ล้วนเป็นสิ่งที่ชาวตะวันตกให้ความสนใจ เป็นที่น่า



 

 
 

~ 26 ~ 

วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-มิถุนายน 2564] 

เสียดายที่ประเทศไทยที่เรียกตนเองว่าเป็นเมืองพุทธกลับหันไปสนใจในเรื่อง การกราบไหว้ บูชา บนบาน
สานกล่าวกันอย่างมากมาย  
 ในพุทธปรัชญาเถรวาทก็มีการเสนอทรรศนะเกี่ยวกับมนุษยเชนเดียวกัน นักปราชญผูรูทาง
พุทธศาสนา หรือพุทธปรัชญาต่างเห็นพองกันวา พุทธปรัชญาเถรวาทมีค าสอนดานจริยปฏิบัติเนนที่ตัว
มนุษยเปนส าคัญ คือ การมองที่ตัวมนุษยเป็นศูนย์กลางของค าสอน (Man-Centered) (วิจิตร เกิดวิศิษฐ์, 
2542 : 17)  
 ซึ่งในรายละเอียดของพุทธปรัชญาเถรวาที่ ศ.ดร.สมภาร พรมทา และ ศ.ดร.สุนทร ณ รังษี ทั้ง 2 
ท่านนี้ได้อธิบายประเด็นตางๆ เกี่ยวกับมนุษย์จึงขอยกเฉพาะหัวข้อมากล่าวในเบื้องต้นก่อนว่า ธรรมชาติ
มนุษย์ในพุทธปรัชญากล่าวถึงคือ  
 1) ธรรมชาติที่เปนองคประกอบของชีวิตมนุษย  
 2) ธรรมชาติที่มนุษยมีเสมอเหมือนกับสรรพสิ่งและ  
 3) ธรรมชาติพิเศษในตัวของมนุษย์  

(สมภาร พรมทา, 2542 : 55) 
 

 นับเป็นการแสดงถึงภาวะทางธรรมชาติบางอย่างที่แฝงเร้นอยู่กับชีวิตมนุษย์  ซึ่งเรียกภาวะที่
แฝงอยู่ว่า “ศักยภาพของมนุษย์” อันได้แก่ มนุษย์สามารถฝึกฝนพัฒนาตนเองให้เป็นมนุษย์ที่ประเสริฐ
ที่สุดได้ และมนุษย์โดยธรรมชาติเป็นสัตว์ที่มีค่าแห่งชีวิตสูงที่สุด ซึ่งพุทธปรัชญาเถรวาทถือว่า มนุษย์เป็น
สัตว์โลกชนิดหนึ่งที่มีธรรมชาติ คือความเป็นสัตว์ที่สามารถฝึกฝนพัฒนาตนเองได้แฝงอยู่  นัยแห่งความเชื่อ
นี้ ปรากฏในค ากล่าวสรรเสริญคุณของพระพุทธเจ้าตอนที่ว่า “อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ” นักปราชญ์อย่าง 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวว่า มนุษย์มีธรรมชาติพิเศษ คือ เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ (พัฒนาได้) ตามกฎ
ธรรมชาติที่มนุษย์ต้องเป็นตามนั้น ต้องท าหน้าที่ตามนั้น และจะได้รับผลตามนั้นและภาวะ คือ ความเป็น
ผู้ที่ต้องฝึกและฝึกได้ โดยมีเจ้าชายสิทธัตถะเป็นตัวอย่าง ตลอดถึงพระสาวกท้ังหลายตั้งแต่ยุคปฐมโพธิกาล 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542 : 41)  
 สิ่งที่สนับสนุนให้พุทธปรัชญาเชื่อว่ามนุษย์สามารถฝึกฝนพัฒนาตนเองให้มีชีวิตที่ดีให้เป็นผู้
ประเสริฐ เนื่องจากลักษณะที่แท้จริง ดั้งเดิมของมนุษย์ เกี่ยวกับสภาพจิตใจ และความต้องการที่จ าเป็น 
(Needs) จะเป็นสิ่งจูงใจให้มนุษย์กระท าในการพัฒนาตน  
 ธรรมชาติที่เป็นฝ่ายบวก คือ ธรรมชาติที่โน้มน าการกระท าของมนุษย์ไปหาความสูงส่งดีงาม 
อาจกล่าวได้ว่าความแตกต่างที่ส าคัญประการหนึ่ง ที่แยกมนุษย์ออกมาพ้นหรืออยู่เหนือความเป็นสัตว์ 
หากแต่มีพฤติกรรมจ านวนหนึ่งที่มนุษย์แสดงออกผ่าน “มโนธรรม” หรือ “Moral sense” ประเด็นนี้ 
พุทธปรัชญาก็ได้เสนอเอาถึงการพัฒนาขั้นส าคัญที่ท าให้มนุษย์พ้นออกมาจากความเป็นสัตว์ คือหลัก มโน
ธรรมอันเป็นคุณสมบัติของจิต และคุณสมบัตินี้เองที่ท าให้มนุษย์สามารถแสดงพฤติกรรมที่มิได้แสดง
ออกมาจากสัญชาตญาณอันเห็นแก่ตัวในบางสถานการณ์ พระพุทธเจ้าและศาสดาในศาสนาต่างๆ คือ 
ตัวอย่างของบุคคลที่ด าเนินชีวิตอย่างปลอดพ้นสิ้นเชิงจากการชี้น าของสัญชาตญาณ (สมภาร พรมทา , 
2542 : 108) เพราะมนุษย์ทุกคนเกิดมาต่างก็มีความอยาก ความปรารถนาด้วยกันทั้งสิ้นแต่ขึ้นกับความ
เข้มแข็งของจิตใจ 
 
 
 
 
 



 

 

~ 27 ~ 

Journal of Social Religion and Culture Vol. 2 No. 1 [January-June 2021] 

6. แนวทางชีวิต 
 การกระท า มนุษย์มีความส านึกในศีลธรรม เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า มโนธรรม มนุษย์มีความรู้สึก 
ดีชั่วได้เสมอเพราะมนุษย์นั้นเป็นสัตว์ที่มีเหตุผลมีวิวัฒนาการใหม่ คือวิวัฒนาการสังคม หรือสัญชาตญาณ
กลุ่ม สัญชาตญาณนี้อาจท าให้มนุษย์ใช้ความรักที่มีอยู่มนุษย์เห็นแก่ตนเอง เห็นกับประโยชน์และความ
ปลอดภัยในคนจ านวนมาก ตามหลักจริยศาสตร์นั้นถือเป็นการสร้างความมั่นคงร่วมกันของสังคม เป็น
ความเอ้ืออารีร่วมกัน 
 การให้ทุกคนท าประโยชน์ให้กับส่วนรวมเสมอเพ่ือให้เห็นกับประโยชน์ของผู้อ่ืน โดยในความ
เป็นจริงทางสังคมเราไม่สามารถจะพัฒนาบางอย่างทางสังคมได้ เพราะเนื่องจากการเรียกร้องให้กระท า
เพ่ือผู้อ่ืนนั้นถือเป็นการกระท าที่ผิดธรรมชาติ นักจิตวิทยาก็กล่าวว่าการกระท าเพ่ือผู้อ่ืนคือการกระท าที่
ผิดไปจากธรรมชาติ เพราะธรรมชาติที่แท้ของมนุษย์ เกิดมาเพ่ือตนเองเท่านั้น แต่สิ่งที่มนุษย์กระท า             
เพ่ือส่วนรวมตามหลักจริยศาสตร์ เป็นลักษณะของการสร้างคุณค่าที่แท้จริง การเรียกร้องให้ท าประโยชน์
ต่อสาธารณะถือเป็นการสร้างคุณค่ากับตนเอง 
 
7. วิเคราะห์วิกฤติการเพื่อการด ารงชีวิต 
 จากธรรมชาติมนุษย์ในหนังสือจริยศาสตร์ ว่าธรรมชาติมนุษย์จะเลือกกระท าอย่างใดอย่างหนึ่ง
เขาจะเลือกท าสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อตนเองมากที่สุดการด ารงเพ่ือสร้างสิ่งสมดุลกับภาวการณ์ โดยมีหลัก
ความพอดีความพอเพียงส าหรับตนเพราะทุกคนมี “เป้าหมาย” แม้ว่าทุกการกระท าก็คือผลประโยชน์
ส่วนตัวแต่วิกฤตการณ์จะเป็นเหตุการณ์ท่ีท าให้มนุษย์มีการปรับตัวเองเสมอ ทุกคนมีพฤติกรรมที่เกิดจาก
ความตั้งใจ (Voluntary behavior) และมีแรงจูงใจที่ก าหนด คือ ผลประโยชน์ ดังนั้นการกระท าทุกอย่าง
ของมนุษย์จึงเป็นลักษณะเพ่ือตนเอง การอธิบายธรรมชาติของมนุษย์ จากแนวคิดของ โทมัส ฮอบส์ 
กล่าวถึงธรรมชาติมนุษย์ จะมีความต้องการไม่สิ้นสุด ต้องการหลักประกันชีวิตส าหรับอนาคตเสมอ 
ต้องการความมั่นคงปลอดภัย  
 ในทางพุทธปรัชญา ได้อธิบายธรรมชาติมนุษย์ในทัศนะของพระพุทธศาสนากล่าวว่าชีวิต คือ 
การต่อสู้ดิ้นรน เพ่ือตนเอง และเพ่ือสิ่งหรือบุคคลที่ตนรัก นี้คือข้อเท็จจริงพ้ืนฐานของชีวิตที่ไม่อาจปฏิเสธได้ 
จากสภาพที่จิตที่ดิ้นรนนั้นมีความดื้อรั้น ความขัดแย้งภายในจิต สิ่งที่บรรจุอยู่ภายใน คือ ธรรมชาติฝ่ายลบ 
ฝ่ายนี้จะคอยผลักดันให้จิตใจดิ้นรนอย่างไม่มีวันสิ้นสุด เพ่ือตอบสนองความต้องการของมัน แต่ความเป็นจริง
ธรรมชาติที่เป็นฝ่ายบวก คือ ธรรมชาติที่โน้มน าการกระท าของมนุษย์ไปหาความสูงส่งดีงามแสดงออก
ผ่าน “มโนธรรม” หรือ “Moral sense” อันเป็นคุณสมบัติของจิต ท าให้มนุษย์สามารถแสดงพฤติกรรมที่
มิได้แสดงออกมาจากสัญชาตญาณอันมิใช่การเห็นแก่ตัวในบางสถานการณ์ เช่น  การให้ที่นั่งกับคนชรา 
เด็ก คนท้อง พระสงฆ์ อันเป็นมโนธรรมพ้ืนฐาน หรือช่วยเหลือการมีจิตอาสาเหล่านี้จึงเป็นไปเพ่ือ
ประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้อ่ืน 
 
8. สรุป 
 หลักการด าเนินชีวิตช่วงวิกฤติได้ใช้กฎทางสังคมปฏิบัติเพ่ือให้เป็นไปในแนวทางเดียวกัน                 
โดยทุกคนกระท าร่วมกันกับสังคมเป็นหลักการที่มุ่งความปลอดภัยชีวิตและเป็นไปอย่างสงบ โดยที่ทุกคน
ต้องยอมสละสิทธิเสรีภาพร่วมกันเพ่ือผ่านพ้นวิกฤตการณ์ความไม่ปลอดภัย กฎจึงถือเป็นเครื่องมือในการ
ควบคุมพฤติกรรมอันเกิดจากธรรมชาติมนุษย์ตามแนวคิดตะวันตก ซึ่งพุทธปรัชญาเห็นว่า มนุษย์มีมโน
ธรรมเป็นพ้ืนฐาน มนุษย์กระท าเพ่ือประโยชน์ของตนเอง และกระท าเพ่ือประโยชน์คนอ่ืนด้วยความโอบ



 

 
 

~ 28 ~ 

วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 [มกราคม-มิถุนายน 2564] 

อ้อมอารีแบ่งปัน ซึ่งในพุทธปรัชญามีหลักธรรมเรียกว่าหลักสังคหวัตถุ 4 อันเป็นวิธีการสงเคราะห์กันใน
สังคม เพ่ือยึดเหนี่ยวที่เป็นไปเพื่อการกล่อมเกลาและแก้ไขปัญหาในสังคมอย่างมีความสุข  
 
บรรณานุกรม 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปบุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ:

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
วิทย์ วิศทเวทย์. (2532). จริยศาสตร์เบื้องต้น มนุษย์กับปัญหาจริยศาสตร์. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ อักษร

เจริญทัศน์. 
สมบัติ จันทรวงศ์. (2552). ประวัติปรัชญาการเมือง. กรุงเทพฯ: โครงการจัดพิมพ์คบไฟ. 
สมภาร พรมทา. (2539). ปรัชญาสังคมและการเมือง. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุเชาว์ พลอยชุม (2555). พุทธปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 
ชัชชัย คุ้มทวีพร. (2548). จริยศาสตร์ทฤษฎีและการวิเคราะห์ปัญหาจริยธรรม. กรุงเทพฯ: น าทองการ

พิมพ์จ ากัด. 
Thomas Hobbes. (1991 ). Leviathan or the Matter. Forme and power of a commonwealth 

Ecclesiasticall and Civil. edited by Michael Oakeshotwithan introduction by 
Richard S. Peter. New York: Collier Books. 

J.C.A. Gaskin. (1650). Human Nature and De Corpore Politico. Oxford world’classics. This 
work was originally published.  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


