
 

ศึกษาวิเคราะหตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจาที่ปรากฏในคัมภีรพุทธวงศ 
An Analytical Study of The Tree of Enlightenment That Appears in 

Buddhavamsa Scripture 
 

พระมหาสืบศักด์ิ โชติวโร (คลายสุวรรณ)1*, พระราชเขมากร2 

Phramaha Suebsak Jotivaro (Khiaysuwan)1*, Phra Rajakhemakorn2 

วิทยาลัยสงฆแพร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1, 

วิทยาลัยสงฆแพร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย2 

Phrae Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University1, 

Phrae Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University2 
*Corresponding Author Email: makmykaikong@hotmail.com 

 

(Received : Apr 16, 2025; Revised : Sep 9, 2025; Accepted : Sep 9, 2025) 
 

บทคัดยอ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค คือ 1) เพื่อศึกษาตนไมที่ปรากฏในพระพุทธศาสนา 2) เพื่อศึกษาตนไมที่

ตรัสรูของพระพุทธเจาที่ปรากฏในคัมภีรพุทธวงศ และ 3) เพื่อวิเคราะหตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจาในคัมภีร

พ ุทธวงศ เปนการศ ึกษาว ิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) จากเอกสารชั ้นปฐมภูมิ ไดแก 

พระไตรปฎก อรรถกถา และเอกสารชั ้นทุติยภูมิ ไดแก เอกสาร ตำรา งานวิจัย และบทความทางวิชาการ

สรุปผลการศึกษาวิจัย ดังนี้ 

1. คำวา “ตนไม” ตรงกับคำบาลีวา “รุกฺข” ซึ ่งแบงไดเป น 2 ชนิด คือ (1) ตนไมที ่เกิดจากตน  

(2) ตนไมที่เกิดจากเมล็ด ในพีชสูตร ไดกลาวถึงประเภทของพืช หรือตนไม 6 ชนิด คือ 1) พืชทั ้งหลาย  

2) พืชเกิดแตราก 3) พืชเกิดแตลำตน 4) พืชเกิดแตขอ 5) พืชเกิดแตยอด และ 6) พืชเกิดแตเมล็ด สำหรับตนไม

ที ่ปรากฏในพระพุทธศาสนา และมีความเกี ่ยวของกับพุทธประวัติของพระสัมมาสัมพุทธเจา มีทั้งหมด 22 

ประเภท ประกอบไปดวย 1) ตนโพธิ์ 2) ตนสาละ 3) ตนไทร 4) ตนจิก 5) ตนเกต 6) ตนทองหลาง 7) ตนหวา 

8) ตนประดู ลาย 9) ตนสีเสียด 10) ตนสะเดา 11) ตนตะเคียนทอง 12) ตนมะมวง 13) ตนมะขามปอม  

14) ตนสม 15) ตนกุม 16) ตนไผ 17) ตนฝาย 18) ตนตาล 19) ตนมะตูม 20) ตนทองกวาว 21) ตนง้ิว  

22) ตนสมอ 

2. ตนไมที่ตรัสรู ของพระพุทธเจาที่ปรากฏในคัมภีรพุทธวงศนั ้น มีทั้งหมด 17 ตน คือ 1) ตนเลียบ  

เปนตนไมที่ตรัสรู ของพระทีปงกรพุทธเจา 2) ตนสาลกัลญานี เปนพระโกณฑัญญะพุทธเจา 3) ตนกากะทิง   

เปนตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจา 4 พระองค ไดแก พระมังคลพุทธเจา พระสุมนพุทธเจา พระเรวตพุทธเจา 

พระโสภิตพุทธเจา 4) ตนรกฟาตนไมท่ีตรัสรูของพระอโนมทัสสีพุทธเจา 5) ตนออยชางใหญ เปนตนไมท่ีตรัสรู

ของ พระปทุมพุทธเจา พระนารทพุทธเจา และ พระเวสสภูพุทธเจา 6) ตนสนเปนต นไมที ่ตรัสรู ของ 



27 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 3 (September - December 2025) 

พระปทุมุตรพุทธเจา 7) ตนสะเดาเปนตนไมที่ตรัสรูของพระสุเมธพุทธเจา 8) ตนไผ เปนตนไมตรัสรู ของ  

พระสุชาตพุทธเจา 9) ตนจำปา เปนตนไมตรัสรูของพระอัตถทัสสีพุทธเจา  10) ตนมะกล่ำ เปนตนไมที่ตรัสรู

ของพระธัมมทัสสีพุทธเจา 11) ตนกรรณิการ เปนตนไมตรัสรู ของพระสิตธัตถพุทธเจา 12) ตนมะขามปอม  

เปนตนไมตรัสรูของพระปุสสพุทธเจา 13) ตนแคฝอย เปนตนไมที่ตรัสรู ของพระวิปสสีพุทธเจา 14) ตนกุมบก 

เปนตนไมที่ตรัสรูของพระสิขีพุทธเจา 15) ตนซึก เปนตนไมที่ตรัสรูของพระกกุสันธพุทธเจา 16) ตนไทรเป น

ตนไมท่ีตรัสรูของพระกัสสปพุทธเจา และ 17) ตนโพธ์ิ เปนตนไมตรัสรูของพระโคตมพุทธเจา 

3. การวิเคราะหตนไม ที ่ตรัสรู ของพระพุทธเจาในคัมภีร พ ุทธวงศ ผู ว ิจ ัยได กำหนดประเด็น  

ในการวิเคราะห 8 ประเด็น ดังนี้ 1) ความสำคัญทางศาสนา คือ ตนไมทั้ง 17 ประเภทเปนจุดเริ ่มตนของ  

การตรัสรู ของพระพุทธเจาในคัมภีรพุทธวงศ เปนสถานที่ที่พระพุทธเจาทรงบรรลุธรรมและคนพบ อริยสัจ 4  

2) เปนสัญลักษณแหงการตรัสรู  เปนสัญลักษณของการคนพบความจริงหรือการตื ่นรู  3) ความหมาย  

เชิงสัญลักษณ เปนสัญลักษณทางพระพุทธศาสนา ที ่สะทอนใหเห็นถึงความสำคัญของตนไมในฐานะเปน

สถานที่ตรัสรู และเปนตนไมมงคลสำหรับชาวพุทธ 4) สัญลักษณของความอดทนตออุปสรรคและมาร  

5) ความสัมพันธที่เชื่อมโยงกับธรรมชาติและการสื่อสารกับธรรมชาติ เปนการพิจารณาถึงบทบาทของตนไมท่ี

ตรัสรูของพระพุทธเจาในมิติที ่ลึกซึ ้งเกี ่ยวกับความสัมพันธระหวางมนุษยกับธรรมชาติ 6) สัญลักษณแหง  

ความสมบูรณ เปนความสมบูรณของปญญาของพระพุทธเจาที่ตรัสรู เปรียบเสมือนเมล็ดและตนไมที่เจริญงอก

งามใหรมเงา 7) ผลกระทบตอพุทธศาสนิกชน เปนตนไมท่ีมีผลกระทบท้ังในดานจิตใจ ความเชื่อ ศาสนพิธี และ

ว ัฒนธรรม 8) ในเช ิงปรัชญา คือ ตนไมเปนเสมือนสิ ่งที ่สนับสนุนเก ิดปญญา เปนครูแหงกา รตรัสรู  

เปนสัญลักษณแหงความเพียรพยายามและบรรลุธรรมสูงสุด 
 

คำสำคัญ: ตนไม; ตรัสรู; คัมภีรพุทธวงศ  

 

Abstract 

 The purposes of this documentary research were: 1) to investigate the trees in 

Buddhism; 2) to study the Bodhi trees; and 3) to analyze the Bodhi trees in Buddhavaṃsa. 

This study draws upon primary sources, including the Tipitaka and the Commentaries, as well 

as secondary sources, such as documents, textbooks, research studies, and scholarly articles. 

The results were as follows: 

1. The tree in Pali, Rukkha, is divided into 2 types: (1) those that grow from an existing 

tree and (2) those that grow from seed. In Pishita Sutta, six types of plants or trees are 

identified: 1) all plants, 2) plants that grow from roots, 3) plants that grow from stems,  

4) plants that grow from nodes, 5) plants that grow from shoots, and 6) plants that grow from 

seeds. In Buddhism, 22 tree types are specifically associated with the life of the Buddha:  

1) Bodhi tree, 2) sal tree, 3) banyan tree, 4) cornbeefwood, 5) milkey tree, 6) Indian coral tree, 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) l 28  

7) black plum, 8) Burmese rosewood, 9) Catechu tree, 10) Siamese neem tree, 11) iron wood, 

12) mango tree, 13) Indian gooseberry, 14) orange tree, 15) caper tree, 16) bamboo, 17) cotton 

plant, 18) sugar palm, 19) bael fruit, 20) bastard teak, 21) red cotton tree, and 22) chebulic 

myrobalan.  

2. The 17 Bodhi trees in Buddhavaṃsa are as follows: 1) Chinese fig, Bodhi tree of 

Dīpaṅkara Buddha; 2) Cannonball tree, Bodhi tree of Koṇḍañña Buddha; 3) Alexandrian laurel 

tree, Bodhi tree of the 4 Buddhas: Maṅgala Buddha, Sumanā Buddha, Revata Buddha, and 

Sobhita Buddha; 4) Indian laurel tree, the Bodhi tree of Anomadassī Buddha; 5) Wodier tree, 

the Bodhi tree of Paduma Buddha, Nārada Buddha, and Vessabhū Buddha; 6) Pine tree, the 

Bodhi tree of Padumuttara Buddha; 7) Siamese neem tree, the Bodhi tree of Sumedha Buddha; 

8) Bamboo tree, the Bodhi tree of Sujāta Buddha; 9) Champak, the Bodhi tree of Anomadassī 

Buddha; 10) Red sandalwood tree, the Bodhi tree of Dhammadassī Buddha; 11) Night-blooming 

jasmine, the Bodhi tree of Siddhattha Buddha; 12) Indian gooseberry, the Bodhi tree of Phussa 

Buddha; 13) Jacaranda tree, the Bodhi tree of Vipassī Buddha; 14) Caper tree, the Bodhi tree 

of Sikhī Buddha; 15) Indian walnut, the Bodhi tree of Kakusandha Buddha; 16) Banyan tree, 

the Bodhi tree of Kakusandha Buddha; and 17) Sacred fig tree, the Bodhi tree of Gautama 

Buddha.  

3. To analyze the Bodhi trees in Buddhavaṃsa, the analysis is structured around eight 

key points. 1) Buddhist importance: according to the Buddhavaṃsa, 17 trees are recognized 

as the sites of the Buddha's enlightenment, as they hold significance as the place where the 

Buddha attained enlightenment and discovered the Four Noble Truths. 2) The Bodhi trees are 

recognized as symbols of enlightenment, the discovery of truth, and spiritual awakening.  

3) Symbolic meaning: the Bodhi trees are recognized as symbols of Buddhism, reflecting the 

importance of trees in terms of places of the Buddha’s enlightenment and auspicious trees 

of Buddhists. 4) Endurance: Bodhi trees are the symbol of endurance against obstacles and 

demons. 5) Bodhi trees represent the relationship between nature and communication with 

nature. This is a consideration of the Bodhi trees' roles in shaping a profound dynamic between 

man and nature. 6) Bodhi trees are the symbol of prosperity of the Buddha's enlightened 

wisdom, likened to a seed and a tree that grows and provides shade. 7) Impact on Buddhists: 

Budhi trees positively impact their mental perspectives, beliefs, ceremonies, and cultures.  

8) Philosophical aspects: Bodhi trees are regarded as a supporter of wisdom, a guide to 

enlightenment, and a symbol of perseverance, leading to the highest spiritual attainment. 
 



29 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 3 (September - December 2025) 

Keywords: Tree; Enlightenment; Buddhavaṃsa 

 

บทนำ 

พระพุทธศาสนามีความสัมพันธกับระบบนิเวศวิทยา ในฐานะพระพุทธศาสนาเปนปรัชญาชีวิต  

ที่สมบูรณแบบที่สะทอนในแงม ุมตาง ๆ ของประสบการณ จึงเปนไปไดที ่จะคนหาหลักคำสอนที่ปรากฏ  

ในพระไตรปฎก ซ่ึงเปนหลักจริยธรรมในการทำความเขาใจสภาพธรรมชาติและการอนุรักษสิ่งแวดลอม เพราะ

จากการศึกษาพุทธประวัติพบวา พระพุทธเจามีพระชนมชีพสัมพันธอยางใกลชิดกับธรรมชาติตั้งแตเริ ่มตน

จนถึงวาระสุดทายแหงพระชนมชีพ ณ สถานท่ีประสูติของพระพุทธเจา คือ สวนลุมพินีวนอุทยานมีแมกไมท่ีรม

รื่น (คณาจารยมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,2566: 45) เม่ือพระนางสิริมหามายาเทวีเสด็จผานไป

ก็พบตนไมขึ้นเรียงรายอยูหนาแนนเปนกลุมกอน บนพุมไมแตละพุมปกคลุมดวยดอกไมงามตาย่ิงนัก นกนานา

พันธเกาะอยูตามกิ ่งไมสงเสียงรองรับกันอยางราเริง พระนางเสรด็จถึงตนสาละใหญ ซึ่งหนาแนนดวยกิ่งใบ  

โดดเดนอยูทามกลางแมกไมทั้งมวล แลวทรงรูสึกประชวรพระครรภ จึงประสูติโพธิสัตว ณ โคนมหาสาละนั้น 

และเมื่อพระพุทธเจายังทรงเปนพระราชกุมาร พระเจาสุทโธทนะทรงสรางราสารท 3 ฤดู เพื่อใหแนพระทัยวา

พระองคทรงมีชีวิตความเปนอยูท่ีพรั่งพรอมไปดวยโลกิยสุขทุกประการ แตเจาชายสิทธัตถะทรงหันเหจากชีวิต

ในพระราชวังที่เปยมไปดวยความสุข ทรงมุงแสวงหาสัจชีวิตหรือสัจธรรมในสภาพแวดลอมของธรรมชาติ เชน 

ราวปา ถ้ำ ภูเขา แมน้ำ ลำธาร เปนตน และไดทรงตรัสรูพระสัมมาสัมโพธิญาณภายใตตนโพธิ์ร ิมฝ งแมน้ำ  

เนรัญชรา จะเห็นไดวา ความสงบของธรรมชาติเปนปจจัยประการหนึ ่งที่นำไปสู การตรัสรู ธรรมอันประเสริฐ 

และสารัตถะแหงการตรัสรูก็คือ ธรรมชาติ พระพุทธองคทรงพอพระทัยในการประทับอยูตามราวปาและภูเขา 

เปนเวลาถึง 45 พรรษา (ประเวศ อินทองปาน, 2562: 51) และทรงแสดงธรรมกอนเสด็จดับขันธปรินิพพานใต

ตนสาละคู ในวาระสุดทาย แสดงใหเห็นถึงความสัมพันธขององคพระบรมศาสดากับธรรมชาติเปนอยางดี 

โดยเฉพาะอยางยิ่งเร ื ่องตนไม ทั ้งกาลประประสูติ ตรัสรู  และปรินิพพาน ตลอดจนถึงความเชื ่อมโยงใน 

ขนบธรรมเนียมวัฒนธรรมอินเดียที่มีการเคารพตนไม เพราะเปนที่สิงสถิตของเทพยดาที่ใหคุณใหโทษน้ัน  

เปนความเชื่อที่สำคัญอยางหน่ึง แมเมื่อเกิดศาสนาตาง ๆ ขึ ้นความเชื่อนี้ก็มิไดสูญหายไป แตมีการผสมผสาน

เขากับศาสนาใหมอยางลงตัว 

จากการศึกษาของผูวิจ ัยในเรื ่องตนไม ที ่ปรากฏในพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะอยางยิ ่งในคัมภีร  

พุทธวงศไดปรากฏเรื ่องราวตนไมแหงการตรัสรู ของพระพุทธเจาในหลายภัทรกัปที ่เคยอุบ ัติขั ้นมาในโลก  

กอนสมเด็จพระโคตมพุทธเจามาอุบัติพบวา มีตนไมหลายชนิดที ่เปนตนไมแหงการตรัสรู ในแตละองค เชน 

ตนไมไผ ตนสาละ ตนไทรหรือตนสาเกตุ เปนตน และตนไมเหลานี้จะสังเกตวา ทุกตนลวนมีความสัมพันธกับ

การตรัสรู ของพระพุทธเจาแตละพระองคดวย แตเน่ืองจากพระโคตมพุทธเจาเปนองคปจจุบันที่มาอุบัติขึ ้นใน

โลกปจจุบันนี้ และตรัสรูใตตนโพธ์ิ จึงทำใหพุทธศาสนิกชนในพระพุทธศาสนายุคคนี้ใหความสำคัญเปนพิเศษ 

สอดคลองกับการวิจัยของ บุญรอด บุญเกิด ที่ไดศึกษาวิจัยเรื ่อง“ตนโพธิ์ : ตนไมเปนที่ตรัสรู ” ผลการศึกษา

พบวา ตนโพธ์ิ (Bodhi Tree) เปนตนไมท่ีมีความสำคัญตอพระพุทธศาสนาเปนอยางมาก เพราะเปนตนไมแหง



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) l 30  

การตรัสรู ขององคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา การตรัสรูเปนพระพุทธเจาในภัทรกัปนี้ พระองคก็นั่งบำเพ็ญ

เพียรใตตนไม จนไดบรรลุอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ ซึ่งเราเรียกตนไมที่พระพุทธเจาประทับนั่งในวันตรัสรู วา 

“ตนโพธิ์” ทุกวันน้ีผูที่มีความศรัทธาเลื ่อมใสในพระพุทธศาสนานอกจากจะใหความเคารพบูชาตอตนโพธิ์ตนท่ี

พระพุทธเจาตรัสรูแลว ยังใหความสำคัญกับตนโพธ์ิตนอื่น ๆ อีกดวย คือ จะไมตัด ไมโคนถาไมจำเปน (บุญรอด 

บุญเกิด, 2557: 21)  

ดวยเหตุผลที ่ ผ ู วิจัยตองการชี ้ ให เห็นถึงความสำคัญของตนไมแหงการตรัสรู ในคัมภีรพุทธวงศ  

ที่มีความเชื ่อมโยงสัมพันธกันอยางนาอัศจรรยของพระโพธิสัตวท ี่มาอุบ ัติขึ ้นในโลกนี ้นั ้น การมุ งศึกษา

สาระสำคัญเรื ่องต นไม แหงการตรัสรู ท ี ่ปรากฏในคัมภีร พ ุทธวงศ  เปนองคความรู ที ่จะสามารถนำไปสู  

การวิเคราะหในเชิงวิชาการ อันจะนำไปสูความเขาใจอยางลึกซึ้งในความเปนมา ความสำคัญ และการอนุรักษ 

รักษาตนไมท่ีเชื่อมโยงกับความเชื่อที่ถูกตองเหมาะสมตามหลักพระพุทธศาสนาที่ประกอบดวยศรัทธาคูปญญา

ไปสู การพัฒนาคุณภาพช ีว ิตของพุทธศาสนิกชน สังคม ประเทศชาติ และสืบอายุพระพุทธศาสนา  

ใหเจริญรุงเรืองสืบไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

1. เพื่อศึกษาตนไมท่ีปรากฏในพระพุทธศาสนา 

2. เพื่อศึกษาตนไมท่ีตรัสรูของพระพุทธเจาที่ปรากฏในคัมภีรพุทธวงศ 

3. เพื่อวิเคราะหตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจาในคัมภีรพุทธวงศ 

 

การทบทวนวรรณกรรม 

การวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจาที่ปรากฏในคัมภีรพุทธวงศ” ผูวิจัยได

ศึกษาคนควาเอกสาร ตำรา เกี่ยวกับแนวคิด ทฤษฎีและงานวิจัยที่เกี่ยวของ ดังน้ี 

1. แนวคิดเกี่ยวกับคัมภีรพุทธวงศ 

คัมภีรพุทธวงศ คือ วงศของพระพุทธเจา วาดวยพระประวัติของพระพุทธเจาในอดีต 24 พระองค  

นับจากพระพุทธเจาพระนามวา “ทีปงกร” จนถึงพระพุทธเจาพระนามวา “กัสสปะ” และพระประวัติของ

พระพุทธเจาของเราคือพระพุทธเจาพระนามวา “โคดม” รวมเปน 25 พระองค (ขุ. อ.ป. (ไทย) 33/1 -2/  

553-555.) 

สำหรับลำดับการแสดงเน้ือหาในคัมภีรพุทธวงศ เนื้อหาของคัมภีรพุทธวงศมี 1,459 คาถา แบงเปน 3 

ตอนใหญ 29 ตอนยอย แตอาจแบงตามสาระสำคัญเปน 5 ตอนใหญ ดังนี้  

1. รตนจังกมนกัณฑ  

พระผูมีพระภาคทรงแสดงอิทธิฤทธิ์เนรมิตที่จงกรมหลายอยางตาง  ๆ กัน ทรงเดินจงกรมดวย แสดง

ธรรมดวย เพื่อโปรดพระประยูรญาติผูมีทิฏฐิมานะกลา จนทุกพระองคยอมรับ จากนั้นจึงทรงแสดงพระประวัติ

ของพระองค นับแตเปนพระโพธิสัตวชื ่อสุเมธดาบส เริ่มบำเพ็ญบารมีผานพระพุทธเจามา 24 พระองค จึงได



31 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 3 (September - December 2025) 

ตรัสรูเปนพระพุทธเจาองคท่ี 25 นี้ (ขุ. อป. (ไทย) 33/1-20/ 721-724.) 

2. สุเมธกถา 

ทรงแสดงถึงพระชาติที่เปนสุเมธะ ชาวกรุงอมระ สละทรัพยออกผนวชเปนดาบส บำเพ็ญเพียรอยู ใน

ปาหิมพานต จนบรรลุอภิญญา 5 สมาบัติ 8 ตอมาไดทอดตัวเปนสะพานใหพระพุทธเจาพระนามวาทีปงกร 

พรอมดวยพระสงฆขีณาสพ 400,000 องค เสด็จขามไป และพระทีปงกรพระพุทธเจาไดทรงพยากรณวา  

ทานผูนี ้จักเปนพระพุทธเจานามวาโคดมในอนาคต จึงทรงเริ่มบำเพ็ญบารมีเพื่อเปนพระพุทธเจามาแตชาติน้ัน 

และในการบำเพ็ญบารมีตอจากน้ันมาก็ทรงไดรับการพยากรณจากพระพุทธเจา 24 พระองคตามลำดับ  

3. พุทธวงศ 

วาดวยเรื่องของพระพุทธเจาถึง 25 พระองค ไดแก 

1. ทีปงกรพุทธวงศ วาดวยประวัติของพระทีปงกรพุทธเจา 

2. โกณฑัญญพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระโกณฑัญญพุทธเจา 

3. มังคลพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระมังคลพุทธเจา 

4. สุมนพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระสุมนพุทธเจา 

5. เรวตพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระเรวตพุทธเจา 

6. โสภิตพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระโสภิตพุทธเจา 

7. อโนมทัสสีพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระอโนมทัสสีพุทธเจา 

8. ปทุมพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระปทุมพุทธเจา 

9. นารทพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระนารทพุทธเจา 

10. ปทุมุตตรพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระปทุมุตรพุทธเจา 

11. สุเมธพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระสุเมธพุทธเจา 

12. สุชาตพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระสุชาตพุทธเจา 

13. ปยทัสสีพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระปยทัสสีพุทธเจา 

14. อัตถทัสสีพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระอัตถทัสสีพุทธเจา 

15. ธัมมทัสสีพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระธัมมทัสสีพุทธเจา 

16. สิทธัตถพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระสิตธัตถพุทธเจา 

17. ติสสพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระติสสพุทธเจา 

18. ปุสสพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระปุสสพุทธเจา 

19. วิปสสิพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระวิปสสีพุทธเจา 

20. สิขีพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระสิขีพุทธเจา 

21. เวสสภูพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระเวสสภูพุทธเจา 

22. กกุสันธพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระกกุสันธพุทธเจา 

23. โกนาคมนพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระโกนาคมนพุทธเจา 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) l 32  

24. กัสสปพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระกัสสปพุทธเจา 

25. โคตมพุทธวงศ วาดวยพระประวัติของพระโคตมพุทธเจา  

4. พุทธปกิณณกกัณฑ  

วาดวยเรื ่องเบ็ดเตล็ดเกี่ยวกับพระพุทธเจากลาวถึงลำดับของกัปที ่ม ีพระพุทธเจาและกัปที่วาง

พระพุทธเจาไวโดยนับจากกัปท่ีประมาณไมได ลงมาหากัปที่ประมาณไดโดยลำดับ สรุปได ดังน้ี  

กัปลำดับที่ 1  (น ับจากภ ัทรก ัปนี ้ ไปประมาณไม ได  )  ม ีพระพุทธเจ า 4 พระองค  คือ  

(1) พระตัณหังกรพุทธเจา (2) พระเมธังกรพุทธเจา (3) พระสรณังกรพุทธเจา 

(4) พระทีปงกรพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 2  เปนอันตรกัป คือ วางจากพระพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 3 มีพระพุทธเจาพระองคเดียว คือ พระโกณฑัญญพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 4  เปนอันตรกัป 

กัปลำดับที่ 5  มีพระพุทธเจา 4 พระองค คือ (1) พระมังคลพุทธเจา (2) พระสุมนพุทธเจา  

(3) พระเรวตพุทธเจา (4) พระโสภิตพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 6  เปนอันตรกัป 

กัปลำดับที่ 7  มีพระพุทธเจา 3 พระองค คือ (1) พระอโนมทัสสีพุทธเจา (2) พระปทุมพุทธเจา 

(3) พระนารทพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 8  เปนอันตรกัป 

กัปลำดับที่ 9  มีพระพุทธเจาพระองคเดียว คือ พระปทุมุตตรพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 10 เปนอันตรกัป 

กัปลำดับที่ 11 มีพระพุทธเจา 2 พระองค คือ (1) พระสุเมธพุทธเจา (2) พระสุชาตพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 12  มีพระพุทธเจา 3 พระองค คือ (1) พระปยทัสสีพุทธเจา (2) พระอัตถทัสสีพุทธ

เจา (3) พระธัมมทัสสีพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 13  (นับจากกัปนี ้ไป 94 กัป หรือเรียกอีกอยางหนึ่งวากัปที ่ 94) มีพระพุทธเจา

พระองคเดียว คือ พระสิทธัตถพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 14  (กัปที ่ 92 นับจากกัปนี ้ ) มีพระพุทธเจา 2 พระองค เรียกวามัณฑกัป คือ  

(1) พระติสสพุทธเจา (2) พระปุสสพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 15  (กัปที่ 91 นับจากกัปน้ี) มีพระพุทธเจาพระองคเดียว คือ พระวิปสสีพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 16  (กัปที ่ 3 นับจากกัปนี ้) มีพระพุทธเจา 2 พระองค คือ (1) พระสิขีพุทธเจา  

(2) พระเวสสภูพุทธเจา 

กัปลำดับที่ 17  กัปนี้มีพระพุทธเจา พระองค เรียกวาภัทรกัป คือ (1) พระกกุสันธพุทธเจา  

(2) พระโกนาคมนพุทธเจา (3) พระกัสสปพุทธเจา (4) พระโคตมพุทธเจา  

(5) พระเมตไตรยพุทธเจา ซึ่งจะอุบัติข้ึนในอนาคต 



33 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 3 (September - December 2025) 

 

5. ธาตุภาชนิยกถา  

วาดวยการแบงพระบรมสารีริกธาตุของพระโคตมพุทธเจา 

กลาวถึงเหตุการณหลังปรินิพพานวา เมื่อพระองคเสด็จดับขันธปรินิพพาน ณ กรุงกุสินารา ไดมีการ

แบงพระบรมสารีริกธาตุของเมืองตาง ๆ 8 เมือง คือ 

1. กรุงราชคฤห   2. กรุงเวสาลี 

3. กรุงกบิลพัสดุ   4. กรุงอัลลกัปปะ 

5. กรุงรามคาม   6. กรุงเวฎฐทีปกะ 

7. กรุงปาวา   8. กรุงกุสินารา 

แตละเมืองไดสรางพระเจดียบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ สวนโทณพราหมณไดนำทะนานสำหรับแบง

พระบรมสารีริกธาตุไปบรรจุเปนตุมพสถูป นอกนั้นเปนการกลาวถึงพระเขี้ยวแกว พระทนต พระเกศ พระโลมา 

และพุทธบริขารตาง ๆ ที ่ไปอยูในที่ตาง ๆ หลายแหงดวยกัน เชน พระเขี้ยวแกวเบื ้องขวาอยูในพรหมโลก  

พระเขี้ยวแกวเบื้องซายอยูบนเกาะสีหล เปนตน พระบรมสารีริกธาตุมี 3 ขนาดคือ ขนาดใหญเทาเมล็ดถ่ัวเขียว 

ขนาดกลางเทาเมล็ดขาวสารหัก และขนาดเล็กเทาเมล็ดพันธุผักกาด จำนวนพระบรมสารีริกธาตุขนาดใหญมี  

5 ทะนาน ขนาดกลางมี 5 ทะนาน และขนาดเล็กมี 6 ทะนาน สีของพระบรมสารีร ิกธาตุขนาดใหญเหมือน

ทองคำ ขนาดกลางเหมือนแกวมุกดา ขนาดเล็กเหมือนสีดอกมะลิ  

สรุปได ว า คัมภีร พ ุทธวงศน ี ้ พระผู ม ีพระภาคทรงแสดงแกพระประยูรญาติ ณ น ิโครธาราม  

เขตกรุงกบิลพัสดุ เมื ่อเสด็จโปรดพระพุทธบิดาเปนครั ้งแรก ทั้งนี ้ตามคำทูลขอของทานพระสารีบุตร และ  

ทรงประสงคจะทำลายทิฏฐิมานะของพระประยูรญาติที ่เห็นวาพระองคเปนเพียงศากยะ ชั้นลูกหลาน จึงไม

แสดงความเคารพ จุดเนนของพุทธวงศคือทรงเลาพระประวัต ิการสั ่งสมบารมีของพระองค เริ ่มตั้งแต

เสวยพระชาติเปนสุเมธดาบสเรื่อยมา โดยทรงเลาพระประวัติของพระพุทธเจาในอดีต 2 4 พระองคที ่เปน 

บุญเขตของพระองคไวดวย ดังท่ีทรงสรุปไวในตอนทายของพุทธวงศนั้น ๆ ความจริงยังมีพระนามพระพุทธเจา

อีก 3 พระองค ที ่ปรากฏในพุทธปกิณณกัณฑ ค ือ (1) พระตัณหังกรพุทธเจา (2) พระเมธังกรพุทธเจา  

(3) พระสรณังกรพุทธเจา ทั้ง 3 พระองคนี้เสด็จอุบัติขึ้นในกัปเดียวกับพระทีปงกรพุทธเจา แตเพราะมิไดเปน

บุญเขตของพระองค จึงไมทรงเลาพระประวัติไว 

2. แนวคิดเกี่ยวกับตนไมในพระพุทธศาสนา 

ความหมาย 

คำวา “ตนไม” ตรงกับคำบาลีวา “รุกฺข” (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556: 212) ซึ่งแบงได

เปน 2 ชนิด คือ (1) ตนไมที่เกิดจากตน (ขันธพืช) คือพืชที่ขยายพันธุโดยวิธีการตอนไดแก ตนโพธ์ิ , ตนไทร,  

ตนดีปลี, ตนมะเดื่อ, ตนมะขวิด เปนตน (2) ตนไมที่เกิดจากเมล็ด (พีชพืช) คือพืชที่ใชเมล็ดเพาะไดแก มะมวง, 

มะขาม, ตนขนุน เปนตน 

 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) l 34  

คำวา“พืช”ตรงกับคำบาลีวา “พีช” ตรงกับบาลีวา “ภูตคาม” แบงเปน 5 ประเภทไดแก พืชท่ีเกิดจาก

เหงา,พืชที่เกิดจากตน, พืชที่เกิดจากขอ, พืชที่เกิดจากยอด, พืชที่เกิดจากเมล็ด  

คำวา“ปาไม” ตรงกับคำบาลีวา “วน” หมายถึงกลุมของพืชตาง ๆ 

ในพจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ใหความหมายของตนไมไววา “ตนไม  หมายถึง  

คำท่ีใชเรียกพืชท่ัวไปโดยปกติชนิดมีลำตนใชในความหมายท่ีแคบกวาคำวา “ตนหมายถึงพืชชนิดที่มีลำตนใหญ

มีกิ่งแยกออกไป” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546: 423) 

ซึ่งคำว า “รุกฺข” หรือ “พฤกษะ” ในภาษาสันสกฤต “พีช” (ขุ.ป. (ไทย) 31/458 -459/235)  

“ภูตคาม” และ“วน” (วิ.มหา. (ไทย) 2/91/278.) รวมความแลว ตนไมก็คือพืช จำนวนตนไมหรือพืชจำนวน

มากรวมกันขยายวงกวางขนาดใหญออกไปกลายเปนปาไมในท่ีสุด แตในงานวิจัยน้ีมุงหมายเอาเฉพาะ “ตนไม” 

ในความหมายของคำวา “รุกฺข”เทาน้ัน 

โดยตนไมทุกชนิดน้ันจัดวาเปนพืชหรือที่เรียกกันวาพืชยืนตน แตพืชบางชนิดอาจไมจัดวาเปนตนไมได 

เชน พืชเถาขนาดเล็ก หญา สาหรายตาง ๆ เปนตน เมื่อนึกถึงตนไมคนสวนใหญตางตองนึกถึงไมยืนตน (พืช)  

ที่มีขนาดใหญและบางชนิดมีอายุยาวนานเม่ือเปรียบเทียบกับพืชในประเภทอื่น ๆ บางสายพันธุมีความสูงใหญ

มาก ตนไมจำนวนมากก็จะกอใหเกิดเปนปาไมธรรมชาติ และมีความอุดมสมบูรณของระบบนิเวศ  

(Ecosystem) มีความหลากหลายทางชีวภาพ (Biodiversity) 

ท้ังนี้ ไมวาตนไมจะอยูความหมายของคำใดก็ตาม ลวนมีความสำคัญ มีความหมายและมีความสัมพันธ

ตอมนุษยทั้งสิ ้นทั้งโดยตรงและโดยออม โดยตรงคือเปนที ่มาของปจจัย 4 (อาหารผา บาน และยารักษา)  

โดยออมคือใหอากาศ ความชุมชื่นสุนทรียภาพความสวยงาม รมเงา เปนตน 

3. ประเภทของตนไมในพระพุทธศาสนา 

ในพีชสูตร ไดกลาวถึงประเภทของพืช หรือตนไม 6 ชนิด (สํ.ขุ. (ไทย) 17 /221/256.) ดังตอไปน้ี 

1. พีชชาตานิ ไดแก พืชทั้งหลาย 

2. มูลพีชํ ไดแก พืชเกิดแตราก มีวานน้ำ วานเปราะ ขม้ิน ขิง เปนตน 

3. ขนฺธพีชํ ไดแก พืชเกิดแตลำตน มีตนโพธิ ตนไทร เปนตน 

4. ผลุพีชํ ไดแก พืชเกิดแตขอ มีออย ไมไผ ไมออ เปนตน 

5. อคฺคพีชํ ไดแก พืชเกิดแตยอด มีผักบุง แมงลัก เปนตน 

6. พีชพีชํ ไดแก พืชเกิดแตเมล็ด คือปุพพัณณชาตมีสาลีและขาวเจา เปนตน และอปรัณณชาตมี

ถั่วเขียวและถ่ัวราชมาส เปนตน  

ทั้งนี้ ลักษณะของไมแตละชนิดที่ปรากฏในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาทน้ันสวนใหญเปนไมที่ยืนตน

และมีขนาดใหญหรือท่ีเรียกกันวา “ภูตคาม”ไดแยกไวตามประเภทและลักษณะของลำตนของไมนั้น ๆ เชน  

ตนไมใหญหรือไมยืนตน 

ไมใหญหรือไมยืนตน ไมประเภทนี้มีลำตนเปนไมเน้ือแข็งขนาดใหญมีลำตนหลักตั้งตรง ตนเด่ียวแลวจึง

แตกกิ่งกานบริเวณยอดโตเต็มที่สูงเกิน 5 เมตร มีอายุยืนยาวหลายป เชน ตนโพธิ์ ตนสาละ ตนอชปาลนิโครธ 



35 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 3 (September - December 2025) 

ตนจิกหรือตนมุจจลินท ตนเกตหรือตนราชายตนะ ตนหวา ตนประดูลาย ตนสีเสียด ตนสะเดา ตนตะเคียนทอง 

ตนมะมวง ตนมะขามปอม ตนเกด ตนมะมวง ตนกระทุมบก ตนแคฝอย เปนตน (ขุ.อ. (ไทย) 30/44/124.) 

ไมพุม 

ไมพุมลำตนมีเนื้อไมแข็งแตขนาดเล็กกวาไมยืนตนและมีกิ่งกานสาขาแยกไปมากบริเวณใกลโคนตน  

มีล ักษณะเปนพุ มสูงไมเกิน 5 เมตร มีอายุหลายป ไดแก  ต นกรรณิการ ต นไผตนกระทิง ตนกระเบา  

ตนกัลปพฤกษ ตนกุมบก เปนตน (ขุ.จู. (ไทย) 30/144/224.)  

ตนไมประจำสวรรค 

ตนไมประจำสวรรค คือ ปาริฉัตตกหรือตนทองหลาง ซึ่งเปนชื่อตนไมประจำสวรรคชั้นที ่ 2 คือ ชั้น

ดาวดึงส อยูในสวนนันทวัน ของพระอินทรหรือทาวสักกะจอมเทพแหงสวรรคชั ้นดาวดึงส ในพรรษาที่ 7 

ภายหลังตรัสรูพระพุทธเจาทรงเสด็จประทับภายใตรมไมปาริฉัตต (หรือปาริฉัตร, ปาริชาต) ณ ดาวดึงสเทวโลก 

ทรงแสดงธรรมโปรดพระพุทธมารดาตลอดสามเดือน พระพุทธมารดาไดทรงบรรลุพระโสดาปตติผล 

สรุปไดวา ตนไมมีบทบาทสำคัญอยางยิ่งในพระพุทธศาสนา ทั้งในแงเหตุการณทางประวัติศาสตรและ

ในฐานะสัญลักษณทางธรรม ตั้งแตการประสูติของพระพุทธเจา เหตุการณสำคัญก็เกิดขึ้นภายใตรมไมสาละ ณ 

สวนลุมพินี ตนไมจึงเปนเสมือนสักขีพยานของการกาวแรกในพระชนมชีพ ตอมาเม่ือพระองคทรงบำเพ็ญเพียร

และตรัสรูเปนพระสัมมาสัมพุทธเจา เหตุการณสำคัญนั้นก็เกิดขึ้นใตรมเงาของตนพระศรีมหาโพธิ์ที่พุทธคยา 

ตนโพธิ์จึงกลายเปนสัญลักษณแหงการตรัสรู และปญญาอันยิ ่งใหญ แมกระทั ่งเมื ่อพระพุทธเจาปรินิพพาน 

เหตุการณก็มิไดเกิดขึ้นในสถานที่โออาหรือวิจิตรใด ๆ แตกลับเปนใตรมไมสาละคู ที่กุสินารา แสดงใหเห็นวา

ตนไมไดปรากฏอยูในเหตุการณสำคัญทั้งสามชวงชีวิตของพระพุทธเจา คือ ประสูติ ตรัสรู และปรินิพพาน 

นอกจากนี้ ตนไมยังมีความหมายเชิงสัญลักษณและการปฏิบัติในพระพุทธศาสนา พระสงฆสมัยพุทธกาลมัก

ปฏิบัติธรรมและจำพรรษาในปา ใชรมไมเปนที ่พักอาศัยและเจริญสมาธิ ตนไมจึงเปนตัวแทนแหงความสงบ 

รมเย็น และความเรียบงายตามวิถีธรรมชาติท่ีเกื้อกูลตอการบำเพ็ญเพียรดังน้ัน จะเห็นไดวาตนไมไมเพียงแต

เปนองคประกอบของธรรมชาติ แตยังเปนสิ่งท่ีผูกพันกับพระพุทธศาสนาอยางลึกซึ้ง ทั้งในฐานะสักขีพยานแหง

เหตุการณสำคัญ สัญลักษณของปญญาและความสงบ ตลอดจนเปนแรงบันดาลใจใหผูปฏิบัติธรรมดำเนินชีวิต

อยางเรียบงายและกลมกลืนกับธรรมชาติ 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

การศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจาที่ปรากฏในคัมภีรพุทธวงศ” เปน

การศึกษาวิจัยภาคเอกสาร (Documentary Research) จากหนังสือ เอกสาร และงานวิจัยที ่เกี ่ยวของกับ  

ตนไมท่ีตรัสรูของพระพุทธเจาท่ีปรากฏในคัมภีรพุทธวงศ ผูวิจัยไดดำเนินการวิจัยดังน้ี 

(1) ศึกษารวบรวมขอมูลจากเอกสารชั ้นปฐมภูมิ ไดแกพระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา และ

เอกสารชั้นทุติยภูมิไดแก เอกสาร หนังสือ ตำรา และงานวิจัยที่เกี่ยวของกับตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจาท่ี

ปรากฏในคัมภีรพุทธวงศ 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) l 36  

 (2) ทำการวิเคราะหข อมูลจากการศึกษาเอกสาร โดยใชวิธีการวิเคราะหเชิงเนื ้อหา ( Content 

Analysis Technique) พรอมทั้งนำเสนอโดยวิธีการพรรณนาตามวัตถุประสงค 

ผลการวิจัย  

จากการศึกษาวิจัย “ศึกษาวิเคราะหตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจาที่ปรากฏในคัมภีรพุทธวงศ” นักวิจัย

จึงนำเสนอผลการวิจัยตามวัตถุประสงค ดังตอไปน้ี 

ผลการวิจัยจากวัตถุประสงคขอที่ 1 พบวา คำวา “ตนไม” ตรงกับคำบาลีวา “รุกฺข” ซึ่งแบงไดเปน 2 

ชนิด คือ (1) ตนไมที่เกิดจากตน (ขันธพืช) คือพืชที่ขยายพันธุโดยวิธีการตอนไดแก ตนโพธ์ิ , ตนไทร, ตนดีปลี, 

ตนมะเดื่อ, ตนมะขวิด เปนตน (2) ตนไมที่เกิดจากเมล็ด (พีชพืช) คือพืชที่ใชเมล็ดเพาะไดแก มะมวง , มะขาม, 

ตนขนุน เปนตน ในพีชสูตร ไดกลาวถึงประเภทของพืช หรือตนไม 6 ชนิด คือ 1. พีชชาตานิ ไดแก พืชทั้งหลาย 

2. มูลพีชํ ไดแก พืชเกิดแตราก มีวานน้ำ วานเปราะ ขมิ ้น ขิง เปนตน 3. ขนฺธพีชํ ไดแก พืชเ กิดแตลำตน  

มีตนโพธิ ตนไทร เปนตน 4. ผลุพีชํ ไดแก พืชเกิดแตขอ มีออย ไมไผ ไมออ เปนตน5. อคฺคพีชํ ไดแก พืชเกิดแต

ยอด มีผักบุง แมงลัก และ 6. พีชพีชํ ไดแก พืชเกิดแตเมล็ด คือปุพพัณณชาตมีสาลีและขาวเจาเปนตน สำหรับ

ตนไมท่ีปรากฏในพระพุทธศาสนา และมีความเกี่ยวของกับพุทธประวัติของพระสัมมาสัมพุทธเจา มีทั้งหมด 21 

ประเภท ประกอบไปดวย 1) ตนโพธิ์ 2) ตนสาละ 3) ตนไทรหรือต นนิโครธ 4) ตนจิก หรือ มุจจลินทร  

5) ตนเกต หรือราชายตนะ 6) ตนทองหลาง หรือปาริฉัตตก 7) ตนหวา หรือชมฺพู 8) ตนประดูลาย  ตนอสนะ  

9) ตนสีเสียด หรือ ขทิร 10) ตนสะเดา หรือ ตนนิมพะ 11) ตนตะเคียนทอง หรือ ขทิโร 12) ตนมะมวง หรือ 

อมฺโพ 13) ตนมะขามปอม หรือ ตนอามัณฑะ 14) ตนสม หรือ เอราวโต 15) ตนกุ ม : ตนกักกุธะ 16) ตนไผ 

หรือ ตนมหาเวฬุ 17) ตนฝาย หรือ กปฺปาสี 18) ตนตาล หรือ ลฐิ (ลัด-ฐิ) ตาโล หรือ วิเภทิกา 19) ตนมะตูม 

หรือ มาลุร 20) ตนทองกวาว หรือ ตนกิงสุก และ 21) ตนง้ิว หรือ สิมพลี 

ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 2 พบวา ในคัมภีร พุทธวงศ คือ วงศของพระพุทธเจา วาดวย  

พระประวัติของพระพุทธเจา ในอดีต 24 พระองค น ับจากพระพุทธเจาพระนามวา “ทีปงกร” จนถึง

พระพุทธเจาพระนามวา “กัสสปะ” และพระประวัติของพระพุทธเจาของเราคือพระพุทธเจาพระนามวา  

“โคดม” รวมเปน 25 พระองค สำหรับตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจาท้ัง 25 พระองคน้ัน มีท้ังหมด 17 ตน คือ 

1) ตนเลียบ เปนตนไมที ่ตรัสรู ของพระทีปงกรพุทธเจา 2) ตนลาลกัลญานี เปนพระโกณฑัญญะพุทธเจา  

3) ตนกากะทิง เปนตนไมที่ตรัสรู ของพระพุทธเจา 4 พระองค ไดแก พระมังคลพุทธเจา พระสุมนพุทธเจา 

พระเรวตพุทธเจา พระโสภิตพุทธเจา 4) ตนรกฟา ตนไมที่ตรัสรูของพระอโนมทัสสีพุทธเจา 5) ตนออยชางใหญ 

เปนตนไมที่ตรัสรูของ พระปทุมพุทธเจา พระนารทพุทธเจา และ พระเวสสภูพุทธเจา 6) ตนสน เปนตนไมท่ี

ตรัสรูของพระปทุมุตรพุทธเจา 7) ตนสะเดาเปนตนไมที่ตรัสรูของพระสุเมธพุทธเจา 8) ตนไผ เปนตนไมตรัสรู

ของพระสุชาตพุทธเจา 9) ตนจำปา เปนตนไมตรัสรูของพระอัตถทัสสีพุทธเจา 10) ตนมะกล่ำ เปนตนไมที่ตรัส

รู ของพระธัมมทัสสีพุทธเจา 11) ตนกรรณิการ เปนตนไมตรัสรูของพระสิตธัตถพุทธเจา 12) ตนมะขามปอม  

เปนตนไมตรัสรูของพระปุสสพุทธเจา 13) ตนแคฝอย เปนตนไมที่ตรัสรู ของพระวิปสสีพุทธเจา 14) ตนกุมบก 

เปนตนไมที่ตรัสรูของพระสิขีพุทธเจา 15) ตนซึก เปนตนไมที่ตรัสรูของพระกกุสันธพุทธเจา 16)  ตนไทรเปน



37 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 3 (September - December 2025) 

ตนไมท่ีตรัสรูของพระกัสสปพุทธเจา และ 17) ตนโพธ์ิ เปนตนไมตรัสรูของพระโคตมพุทธเจา 

ผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 3 พบวา ผลการวิเคราะหทั้ง 8 ประเด็นเกี่ยวกับตนไมที่ตรัสรูของ

พระพุทธเจาในคัมภีรพุทธวงศ ไดแก 1) ความสำคัญทางศาสนา คือ ตนไมทั้ง 17 ประเภท ถือเปนจุดเริ ่มตน

ของการตรัสรูของพระพุทธเจาในคัมภีรพุทธวงศ เปนสถานท่ีท่ีพระพุทธเจาทรงบรรลุธรรมและคนพบ อริยสัจ 

4 ซึ่งเปนหลักคำสอนสำคัญในพุทธศาสนา การตรัสรูภายใตตนไมดังกลาว จึงเปนจุดเริ่มตนของการเผ ยแพร

พระธรรมคำสอนที่ชวยใหคนหลุดพนจากทุกข รวมถึงการเชื่อมโยงกับสถานที่ศักด์ิสิทธิ์ 2) เปนสัญลักษณแหง

การตรัสรู  เปนสัญลักษณของการคนพบความจริงหรือการตื่นรู เปนการเปรียบเทียบการบรรลุสัจธรรมที่ไมได

เกิดขึ้นจากความมุ งมั่นในการกระทำที ่แสดงออกทางกาย แตเปนการบรรลุผานความเขาใจที ่ลึกซึ้งทางใจ  

ที่ชวยกอใหเกิดการปลดปลอยจากทุกข 3) ความหมายเชิงสัญลักษณ เปนสัญลักษณทางพระพุทธศาสนา  

ที่สะทอนใหเห ็นถึงความสำคัญของตนไมในฐานะเปนสถานที่ตรัสรู และเปนตนไมมงคลสำหรับชาวพุทธ  

4) สัญลักษณของความอดทนตออุปสรรคและมาร เปนการแสดงใหเห็นถึงความอดทนของตนไมและจิตใจ

พระพุทธเจ า ที ่สามารถผจญมารทางดานรายงกายและจิตใจได  จนสำเร็จเ ปนพระสัมมาสัมพุทธเจา  

5) ความสัมพันธที่เชื่อมโยงกับธรรมชาติและการสื่อสารกับธรรมชาติ เปนการพิจารณาถึงบทบาทของตนไมท่ี

ตรัสรูของพระพุทธเจาในมิติท่ีลึกซึ้งเกี่ยวกับความสัมพันธระหวางมนุษยกับธรรมชาติ และการใชธรรมชาติเปน

เครื่องมือในการแสวงหาปญญาและการตรัสรู ของพระพุทธเจา 6 ) ส ัญลักษณแหงความสมบูรณ เปน 

ความสมบูรณของปญญาของพระพุทธเจาที ่ตรัสรู  เปรียบเสมือนเมล็ดและตนไมที ่เจริญงอกงามใหร มเงา   

7) ผลกระทบตอพุทธศาสนิกชน ทั้งในดานจิตใจ ความเชื่อ ศาสนพิธี และวัฒนธรรม และ 8) ในเชิงปรัชญา คือ 

ตนไมเปนเสมือนสิ ่งที่สนับสนุนเกิดปญญา เปนครูแหงการตรัสรู  เปนสัญลักษณแหงความเพียรพยายามและ

การปลอยวาง  

 

สรุปและขอเสนอแนะ 

จากผลการศึกษาวิจัยเรื ่อง ศึกษาวิเคราะหตนไมที่ตรัสรูของพระพุทธเจาที่ปรากฏในคัมภีรพุทธวงศ

ผูวิจัยมีขอเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใชประโยชน และขอเสนอแนะสำหรับการทำวิจัยครั้งตอไป ดังน้ี 

 1. ขอเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใชประโยชน 

1) หนวยงานท่ีเกี่ยวของสามารถนำผลการวิจัยมาบูรณาการในหลักสูตรการศึกษาวิชาพระพุทธศาสนา 

ศิลปะ และประวัติศาสตรในโรงเรียนและมหาวิทยาลัย เพื่อปลูกฝงความเขาใจเกี่ยวกับตนไมตรัสรู ในฐานะ

สัญลักษณทางศาสนาและปญญา 

2) หนวยงานท่ีสนใจสามารถนำผลการวิจัยเพื่อสรางความตระหนักรูเกี่ยวกับความสำคัญของตนไมท้ัง 

17 ประเภท ท้ังในเชิงศาสนาและเชิงส่ิงแวดลอม สงเสริมการปลูกตนไมในชุมชน วัด และสถานศึกษา เพื่อเปน

สัญลักษณทางธรรมะและปาชุมชน 

3) นำผลการวิจัยไปเปนแนวทางในการจัดกิจกรรมทางศาสนา เรื ่อง ตนไมในพระพุทธศาสนา หรือ

กิจกรรมบำรุงรักษาตนไมศักดิ์สิทธิ์ เพื่อใหพุทธศาสนิกชนไดเรียนรูและรวมกันอนุรักษ 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) l 38  

 2. ขอเสนอแนะสำหรับการทำวิจัยครั้งตอไป 

1) ควรมีการศึกษาประวัติความเปนมาของตนโพธิ์ที่พระพุทธเจาตรัสรู (ตนศรีมหาโพธ์ิ) ในพุทธคยา 

อินเดีย และวิเคราะหการเปลี่ยนแปลงทางประวัติศาสตร เชน การขยายพันธุ การฟนฟู และการอนุรักษตน

โพธ์ิในยุคตาง ๆ 

2) ควรมีการศึกษาความหมายเชิงสัญลักษณของ "ตนโพธ์ิ" ในพระพุทธศาสนา เชน ความเช่ือมโยงกับ

การตรัสรู และบทบาทของธรรมชาติกับการบรรลุธรรม 

3) ควรมีการศึกษาการบูรณาการการศึกษาวิเคราะหตนไมตรัสรู ในหลักสูตรพระพุทธศาสนาใน

โรงเรียน มหาวิทยาลัย และหลักสูตรนักธรรมชั้นตรี โท เอก 

 

เอกสารอางอิง 

บุญรอด เกิดถึง. (2557). ตนโพธิ์ : ตนไมเปนท่ีตรัสรู. วารสารวิชาการมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร, 22(39), 

21-45. 

ประเวศ อินทองปาน. (2562). พระพุทธศาสนากับสิ่งแวดลอม. พิมพครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลธรรม.  พิมพครั ้งที่ 19. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพพระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

มหาจุฬาลงกรณราชว ิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542.  (2546). กรุงเทพมหานคร : นานมีบุคส

พับลิเคชั่น จำกัด.  


