
 

วิถีปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน 

The Path to Enlightenment in Theravada and Zen Buddhism 

พระครูใบฎีกาธนวัฒน ปฺญาวุโธ (ทาทำ) 1, พระครูสิริสุตานุยุต 2, พระมหาอินทรวงค อิสฺสรภาณี3

1,  2, 

ņī 3

วิทยาลัยสงฆลำพูน, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1,

วิทยาลัยสงฆลำพูน, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย2,

วิทยาลัยสงฆลำพูน, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย3

 , 1,

 , 2,

 , 3

Received :  Revised :  Accepted :  

บทคัดยอ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค ดังนี้ 1) เพื่อศึกษาวิถีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกาย

เถรวาท 2) เพื่อศึกษาวิถีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเซน และ 3 ) เพื่อวิเคราะหวิถี

ปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช

วิธีการวิจัยเชิงเอกสาร จากแหลงขอมูลท้ังที่เปนขอมูลปฐมภูมิและทุติยภูมิ ไดแก คัมภีรพระพุทธศาสนาเถร

วาท คือ พระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา และวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาอื่น ๆ และนำขอมูลท้ังหมด

มาศึกษาวิเคราะห สังเคราะห และนำเสนอผลการวิจัยตามวัตถุประสงคท่ีตั้งไว

ผลการวิจัยพบวา 

1. การปฏิบัติในพุทธศาสนาเถรวาทมุ งสู นิพพานผานไตรสิกขา อริยมรรค และโพธิปกขิยธรรม 

โดยเนนสมดุลสมถะ–วิปสสนา ใชสังโยชน 10 เปนเกณฑวัดผล มีครู สิ่งแวดลอม และพระพุทธวจนเปนปจจัย

สำคัญ อุปสรรคหลักคือธัมมุทธัจจ ซึ่งแกไดดวยสติและปญญา ถือเปนทางสายเอกสูความหลุดพน

2. นิกายเซนเนนการตื่นรู จิตเดิมแทผานซาเซน โกอาน และมอนโด โดยไมยึดคัมภีร ใชครู สังคม

ภาวนา และสติในชีวิตเปนปจจัยเกื ้อหนุน อุปสรรคคือความยึดติดเหตุผลและสมาธิ เซนจึงเปนทางตรง 

ฉับพลัน สูการรูแจงในปจจุบันขณะ

3. เถรวาทและเซนตางมุงทำลายอวิชชาผานประสบการณตรงโดยมีสติเปนแกน เถรวาทเนนพัฒนา

ลำดับขั ้นตามไตรสิกขา ส วนเซนเนนตื ่นรู ฉ ับพลันผานโกอานและซาเซน เถรวาทมั ่นคงเปนระบบ 

เซนสรางสรรคไรกรอบ เม่ือหลอมรวมจึงเกิดแนวทางภาวนาที่ท้ังม่ันคงและเปดกวาง



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) l 72 

องคความรู ใหมจากการวิจัยคือ การภาวนาในพุทธศาสนาแมตางแนวทาง แตตางมุ งสูการหลุดพน

ผานสติและประสบการณตรง โดยเถรวาทใหระบบม่ันคง สวนเซนใหความยืดหยุนสรางสรรค 

คำสำคัญ  วิถีปฏิบัติ การบรรลุธรรม นิกายเถรวาท นิกายเซน

Abstract 

The findings reveal that 

Buddha’s teachings considered essential. The main hindrance lies in attachment to existence, 



73 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2025) 

Keywords  

บทนำ 

เปาหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาคือการกระทำใหถึงที่สุดแหงกองทุกข นั่นคือ การบรรลุธรรม 

ดังปรากฏในการอุปสมบทโดยวิธีเอหิภิกขุอุปสัมปทา ความวา “พวกเธอจงมาเปนภิกษุเถิด ธรรมอันเรากลาวดี

แลว พวกเธอจงประพฤติพรหมจรรยเพื่อทำที่ส ุดทุกขโดยชอบเถิด” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ) 

แมในพระธรรมจักรกัปวัตนสูตรพระพุทธเจาก็ทรงแสดงเพื่อเนนหนักไปในทางพนทุกข โดยทรงสอนใหเห็นถึง

สภาพทุกข สาเหตุของการเกิดทุกข การพนทุกข และวิถีปฏิบัติเพื่อการพนทุกข 

วิถีปฏิบัติของการพนทุกขในพระพุทธศาสนานั้น ฝายเถรวาทยังคงยึดมั่นตามแนวทางในธรรมจักร

กัปวัตนสูตร คือ อริยมรรคมีองค 8 ซึ ่งมีแนวทางในการปฏิบัติที ่แตกตางกันออกไป โดยสามารถจำแนก

ออกเปน 4 แนวทางไดแก

1. สมถปุพพังคมวิปสสนา คือ วิปสสนามีสมถะนำหนา การเจริญวิปสสนาโดยมีสมถะนำหนา

2. วิปสสนาปุพพังคมสมถะ คือ สมถะมีวิปสสนานำหนา การเจริญสมถะโดยมีวิปสสนานำหนา

3. ยุคนัทธสมถวิปสสนา คือ สมถะและวิปสสนาเขาคูกัน การเจริญสมถะและวิปสสนาควบคูกันไป

4. ธัมมุทธัจจวิคคหิตมานัส คือ วิธีปฏิบัติเมื่อจิตถูกชักใหเขวดวยธรรมุธัจจ คือ ความฟุงซานธรรมหรือ

ต ื ่นธรรม คือ การเขาใจผิดยึดถือเอาผลที ่ประสบในระหวางวาเปนมรรผลนิพพาน (พระธรรมปฎก 

(ป.อ. ปยุตฺโต) )

การแยกเปนนิกายที่ชัดเจนในพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นหลังการทำสังคายนาครั้งที่ 2 เพราะพระสงฆท่ี

เปนฝ กฝ ายก ับภิกษ ุว ัชชีบ ุตร เม ืองเวสาลี  ไม ได ยอมร ับการส ังคายนาของพระอรหันต   700 องค 

มีพระยสกากัณฑกบุตรเปนประธาน จึงไดไปรวมตัวกันทำสังคายนากันที่เมืองปาฏลีบุตร โดยมีพระสงฆเขารวม

ดวย 10 000 รูป แลวเรียกคณะสงฆของตนเองวา มหาสังฆกะ หรือ คณะสงฆหมูมาก และเรียกการสังคายนา

ของตนเองวา มหาสังคีติ (วศิน อินทสะ ) ฝายมหาสังฆกะที่ยึดตามภิกษุวัชชีบุตรนั้น ตอมาได

พัฒนาเปนพระพุทธศาสนามหายาน ไดมีมติและยอมรับท่ีจะสามารถประยุกต ปรับปรุง เปลี่ยนแปลง เพิ่มเติม

ตัดทอนพุทธพจนได ความที่สามารถปรับเปลี่ยนไดนี้เอง ทำใหมหาสังฆิกะไดแยกออกเปนอีก 2 นิกาย คือ 

1. นิกายโคกุลิกวาท 2. นิกายเอกัพโพหาริกวาท จากนั้นไมนานนิกายโคกุลิกวาท แยกออกเปน 2 นิกาย คือ 

1. นิกายปญญัตติกวาท 2. นิกายพหุสสุติกวาท ตอมานิกายพหุสสุติกวาทแยกเปนอีก 1 นิกาย คือ เจติยกวาท 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) l 74 

รวมเปน 6 นิกาย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ) ในปจจุบันพระพุทธศาสนาฝายมหายานยังแตกแขนง

ออกเปนนิกายยอยๆ อีกเปนจำนวนมาก ตามวิถีปฏิบัติท่ีสืบทอดจากครูบาอาจารยท่ีแตกตางกันออกไป

พระพุทธศาสนานิกายเซน เปนน ิกายยอยนิกายหนึ่งในฝายมหายานจากแยกตัวออกจากนิกาย

มาธยมิก เนื่องจากมาธยมิกะมีความเปนปรัชญาที่ล ึกซึ้งเกินไป “เซน” ( ) เปนภาษาญี่ปุ น มาจากคำวา 

“ฌาน” ( ’ ) ในภาษาจีน ตรงกับคำวา “ฌาน” ในภาษาบาลี และคำวา “ธฺยาน” ( ) ในภาษา

สันสกฤต แปลวา สมาธิหรือการเพง ( ) แปลตามศัพทวา พระพุทธศาสนาแบบนั่งสมาธิ (ทวีวัฒน 

ปุณฑริกวิวัฒน ) หรือการทำจิตใหเปนสมาธิโดยการนั่งวิปสสนากัมมัฏฐาน ในภาษาจีน คือ เส่ียมจง 

หมายถึง นิกายที ่เนนการปฏิบัติทางวิปสสนา มีความหมายวาเป นขอปฏิบัติทางศาสนาที ่ม ุงทำใหจิตสงบ 

เซนไมไดแสดงรายละเอียดลำดับขั้นตอนในการพัฒนาจิต จะเนนการปฏิบัติและประสบการณเปนสำคัญ 

การอธิบายความวิธีการปฏิบัติพัฒนาจิตของนิกายเซนเปนเรื ่องการบำเพ็ญเพียรทางจิตที่ไมตองมีแบบแผน

อะไรมากมาย มุงดูจิตใหเห็นแจมแจง จนเห็นธรรมชาติเดิมแทของตน จากนั้นเชื่อวาจะบรรลุสูพุทธภาวะ 

การสั่งสอนธรรมหรือการสงมอบการถายทอดธรรมนั ้นไมอาจจะใชถอยคำใดๆ ตองเปนการถายทอดจากจิตสู

จิตโดยตรง เพราะคำพูดไมอาจจะนำเอาสิ่งนั ้นมาแสดงได  ตองอาศัยการปลุกจิตใหตื ่นขึ ้นเทานั ้น ซึ่ง

ในความเปนจริงก็ไมไดม ีการถายทอดอะไรออกไป แตเปนลักษณะที่เซนเห็นวาเปนการถายทอดที่แทจริง 

(พระมหาอินทรวงค อิสฺสรภาณี ) 

ว ิถีแหงเซนไดร ับความนิยมเปนอยางมากเพราะเปนวิถีแหงการอยู ก ับธรรมชาติและปจจุบัน 

เซนสามารถทำใหมนุษยทำงานไดอยางมีความสุขและประสบความสำเร็จได โดยท่ีไมตองแยกตัวออกจากสังคม 

ดังที่ สตีฟ จอบส ใหสัมภาษณกับนิตยสาร ของอเมริกาวา “มีคำคำหนึ่งในศาสนาพุทธ คือ จิตของ

ผูเริ่มตน มันเปนสิ่งมหัศจรรยอยางยิ่งท่ีทุกคนควรจะมีจิตของผู เร่ิมตน” จิตของผู เริ ่มตน ก็คือการนำหลักการ

ของเซนมาปฏิบัติจริง เปนจิตบริสุทธิ์ที่ปราศจากอคติ การคาดหวัง การตัดสิน ความลำเอียง จิตของผูเริ่มตน

เปนเหมือนจิตของเด็กนอย ซึ ่งเต็มไปดวยความอยากรู อยากเห็น ความสงสัย และความ ประหลาดใจ 

นอกจากนั้น สตีฟ จอบส ยังนำแนวคิดแบบเซนมาใชกับบริษัท ในการออกแบบรูปลักษณและ

การใชงานของสินคาใหมีแนวทางบริสุทธ์ิ ครบถวนสมบูรณ และงายตอการใชงาน (จิตรทิวา ทองหนัก )

จะเห็นไดวา พระพุทธศาสนาทั้งฝายเถรวาทและนิกายเซน ตางมีเปาหมายสูงสุดคือการบรรลุธรรม 

แตวิถีปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมนั้นแตกตางกันออกไป จึงเปนประเด็นที่นาสนใจตอการศึกษา ดังนั้น ผูวิจัยจึง

สนใจที ่จะศึกษาวิเคราะหวิถีการปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมของพระพุท ธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน 

เพื่อใหเกิดองคความรูและประยุกตใชในการดำเนินชีวิตใหเหมาะสมตอไป

 

วัตถุประสงค 

1. เพื่อศึกษาวิถีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท 

2. เพื่อศึกษาวิถีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเซน

3. เพื่อวิเคราะหวิถีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน

 



75 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2025) 

การทบทวนวรรณกรรม 

ในการวิจัย เรื ่อง “วิถีปฏิบัติเพื ่อการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน” 

ผูวิจัยไดศึกษา คนควา แนวคิดและทฤษฎีที ่เกี ่ยวของ จากนั้นนำมาสังเคราะหสรุปตามประเด็นที่ศึกษา

ดังตอไปน้ี 

1. การบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท 

การบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท คือ การเขาถึงที่สุดแหงทุกขหรือการพนทุกข บุคคลท่ีบรรลุ

ธรรมแลวจะเรียกวา พระอริยบุคคล คำวา “อริยะ” หมายถึง พระอริยะ ประเสริฐ ยอดเยี่ยม มีบทวิเคราะห

คำศัพทวา กิเลสารโย หนฺตีติ อรโห โส เอว อริโย แปลวา ผูฆาขาศึก คือ กิเลส (อรห บทหนา แปลง อ ที่ ร 

และ ห เปน อิย) อรติ มฺคผลฺมเม อธิคจฺฉตตีติ อริโย แปลวา ผูบรรลุธรรม คือ มรรคผล (อร ธาตุใน ความหมาย

แปลวา ถึง บรรลุ ณฺย ปจจัย อิ คาคม) พระอริยบุคคล จึงหมายถึง ทานผู ประเสริฐ คือ มีความประพฤติ

ทาง กาย วาจา ใจ ดี งามดวยอำนาจแหงศีล สมาธิ ปญญา และในอีกความหมายหนึ่ง หมายถึง ทานผูไกล

จากขาศึก คือ ไกลจากกิเลส มีความโลภ ความโกรธ ความหลง เปนตน ( พระสัทธัมมโชติกะธัมมาจริยะ  

)

คำวา บรรลุธรรม ในภาษาบาลีมักนิยมใชคำวา ญาณทัสสนะ ซึ่งเปนคำสมาสระหวางคำวา ญาณ ที่มี

ความหมายวา แปลวาความรู ปรีชาหยั่งรู ปรีชากำหนดรู (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต)  ) 

และคำวา ทัสสนะ ที่มีความหมายวา การเห็น การเห็นดวยปญญา ความเห็น สิ่งท่ีเห็น (พระพรหมคุณาภรณ 

(ป.อ. ปยุตฺโต)  ) เม่ือนำมาสมาสเขาดวยกันจึงสำเร็จรูปเปน ญาณทัสสนะ มีความหมายวา การเห็น

ดวยญาณ การรูเห็นดวยปญญา หมายถึงการรู เห็นอริยสัจ 4 ครบ 3 รอบ เปนอาการ 12 ของพระพุทธเจา 

(บรรจบ บรรณรุจิ ) มีความหมายไว 2 ประการ คือ (อรภัคภา ทองกระจางเนตร, )

1. การเห็นดวยญาณ หมายถึง การเห็นและการมีความรูความเขาใจอยางแจมแจงซึ ่งคุณลักษณะ 3 

ประการ ค ือ (1) อนิจจตา ความไม เที ่ยง (2) ทุกขตา ความเปนทุกข (3) อนัตตา ความไมใชต ัวตน 

ที ่รวมเรียกวา ไตรลักษณ ซึ่งเปนอารมณของวิปสสนา ที่พระอริยเจาทั้งหลายเห็นและเขาใจอยางแจมแจง

ดวยฌาน วิปสสนา มรรค และผล 

2. การเห็นหรือความรู หมายถึง การเห็นและความรูที่เกิดขึ้นดวยอำนาจของปริวัฏ 3 หมายความวา

สัจจะแตละขอนั้นมีญาณเกิดข้ึน 3 รอบ รอบที่ 1 เรียกวา สัจจญาณ คือ รูอริยสัจ 4 วาเปนของจริงไมแปรผัน 

รอบที่ 2 เรียกวา กิจจญาณ คือรูวากิจท่ีตองทำใหสัจจะแตละขอกระจาง รูวาทุกขเปนส่ิงที่ตองรู สมุทัยเปนสิ่ง

ที ่ตองละ นิโรธเปนสิ ่งที ่ตองทำใหแจง มรรคเปนสิ่งที่ตองทำใหเกิดขึ ้น และรอบที่ 3 เรียกวา กตญาณ คือ

ความรูถึงหนาที่ท่ีทำแลวในสัจจะแตละขอ โดยรูวาทุกขเปนสิ่งที่รูแลว สมุทัยเปนสิ่งที่ละไดแล ว นิโรธเปนสิ่งที่

ทำใหแจงไดแลว มรรคเปนสิ่งท่ีทำใหเกิดมีขึ้นได และอาการ 12 หมายความวาญาณท่ีเกิดข้ึน 3 รอบในอริยสัจ 

4 นั้น พระพุทธเจาตรัสอธิบายการเขาใจอยางน้ีวา 

ภิกษุทั้งหลายผูใดเห็นทุกข ผูใดเห็นเหตุแหงทุกข ผูน้ันยอมเห็นท้ังทุกข ท้ังความดับทุกข ท้ังขอปฏิบัติ

ให ถึงความดับทุกข ผู ใดเห็นความดับทุกข ผู น ั ้นยอมเห็นทั้งทุกข ทั ้งเหตุแหงทุกข ทั ้งขอปฏิบัต ิใหถึง



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) l 76 

ความดับทุกข ผูใดเห็นขอปฏิบัติใหถึงความดับทุกข ผูนั้นยอมเห็นทั้งทุกข ทั้งเหตุแหงทุกข ท้ังความดับทุกข

(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ) 

การเขาใจอริยสัจดังคำอธิบายนี้ คือการบรรลุธรรมน่ันเอง บุคคลผูเกิดความเขาใจอยางน้ี  ก็คือบุคคล

ผูบรรลุธรรม ซึ่งเรียกวา อริยะ แปลวา ผูหางไกลจากกิเลส (สินชัย วงษจำนงค, )

2. การบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเซน 

พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ( ) ไดกลาวถึงนิกายเซนโดยสรุปวา น ิกายเซน หรือ ธฺ

ยาน เกิดขึ้นจากความคิดที่จะฟนฟูพระศาสนา ปรับปรุงความประพฤติปฏิบัติใหกลับคืนสูสภาพเดิมอยางใน

สมัยพุทธกาล มุ งปลุกพุทธภาวะอันมีอยูแลวในบุคคลทุกคนใหฟ นขึ ้น ในบรรดาทานที่พากเพียรเพื่อการนี้

สามารถแบงไดเปน 2 พวก คือ พวกหน่ึงมุงตอตานศีลแบบมหายานแหงภูเขาฮิเออิที่ตนเห็นวาไดเสื่อมโทรมลง

แลว และอีกพวกหนึ ่งหาวิธีปรับปรุงชีวิตพระสงฆ ใหเปนของศักดิ์สิทธ์ินาเคารพขึ้น ดวยขอปฏิบัติและคำสอน

ของพุทธศาสนานิกายฉานหรือเซนที่นำมาจากประเทศจีน ทานเหลานี้ บางทานก็มีความเชื ่อในคำสอนเรื ่อง

แดนสุขาวดี บางทานเปนผู ตอตานนิกายโจโดอยางรุนแรง ในที่นี ้ จะกลาวถึงบุคคลสำคัญในนิกายนี ้เพียง 2 

ทาน คือ 1. ทานโยไซ (พ.ศ. 1684 - 1758) ไดศึกษานิกายเทนไดและมิกเกียวที่ภูเขาฮิเออิ และไดเดินทางไป

ประเทศจีน นำเอานิกายรินไซเซนมาเผยแพร ทานได สอนเซนไปพรอมๆ กับมิกเกียวและเทนไดดวย 

ทานไดสรางวัดของนิกายนี ้ที่เกาะกิวชิว ที่กามากุระ และที่เกียวโต วัดที่เกียวโตชื่อ เกนนินจิ ไดเปนศูนยกลาง

ของนิกาย รินไซเซน สาขาเกนนินจิสืบมา และ 2) ทานโดเงน (พ.ศ. 1743 - 1796) ไดศึกษา ณ ภูเขาฮิเออิ

เชนกัน เคยพบกับทานโยไซ และตอมาไดเดินทางไปประเทศจีนศึกษานิกายเซน กลับมาอยูที่วัดเกนนินจิ และ

ตอนทายไดตั ้งวัด เออิเฮอิจิ ซึ ่งปจจุบ ันเปนศูนยกลางของนิกายโซโตเซน นิกายเซนไดเจริญแพรหลาย 

มีปราชญสั่งสอนตอมามาก บางทานไดรับสถาปนาจากพระจักรพรรดิเปนโกกุชิ ซึ่งแปลวา พระอาจารยแหง

แวนแควน หลายทานไดไปศึกษาในประเทศจีน และพระสงฆจีนที ่เดินทางเขามาชวยสั ่งสอนก็มีตำแหนง

เกียรติยศท่ีพระจักรพรรดิพระราชทานแกพระนิกายเซน เรียกวา “เซนจิ” เกิดข้ึน ปราชญในนิกายเซนเหลาน้ี

ไดนำเอาศิลปวัฒนธรรมตาง ๆ ของจีน เขามาในญี่ปุ นหลายอยาง เชน วรรณคดีจีน การคัดลายมืออยางจีน 

การจัดดอกไม พิธีน้ำชา การวาดภาพดวยหมึกดำ เปนตน ซึ่งไดแพรหลายไปพรอมๆ กับนิกายเซน

ทวีวัฒน ปุณฑริกวิวัฒน อธิบายไววา “เซน” ( ) เปนภาษาญี่ปุน มาจากคำวา “ฌาน” ( ’ )

ในภาษาจีน ตรงกับคำวา “ฌาน” ในภาษาบาลี และคำวา “ธฺยาน” ( ) ในภาษาสันสกฤต แปลวา สมาธิ 

หรือการเพง ( ) แปลตามศัพทวา พระพุทธศาสนาแบบนั่งสมาธิ หรือการทำจิตใหเปนสมาธิโดย

การนั่งวิปสสนากัมมัฏฐาน ในภาษาจีน คือ เสี ่ยมจง หมายถึง นิกายที่เนนการปฏิบัติทางวิป สสนา อาจมี

ความหมายวาเปนขอปฏิบัติทางศาสนาที่มุงทำใหจิตสงบ ฌานคือจิตที่เขาถึงความเปน ‘อัปปนาสมาธิ’ คือ 

มีความแนบแนนอยูในอารมณเดียว จิตใหญเปนมหัคคตะ ไรความคิดอันเปนเหตุใหซัดสายจากความเปนหนึ่ง 

จึงสวางจาอยูอยางมั่นคงในชวงเวลานานเต็มอิ่ม (ทวีวัฒน ปุณฑริกวิวัฒน, )

สมภาร พรมทา อธิบายเกี่ยวกับนิกายเซนไววา ชวงที่มหายานเดินทางจากอินเดียเผยแผเขาไปใน

ประเทศตางๆ เชน จีน เกาหลี ญี่ปุน และทิเบต เปนตน ในชวงแรกของการกำเนิดมหายานนั้น มี 2 แนวคิด

หลักที่ไดรับความนิยม คือ แนวคิดของนิกายมาธยมิกะและนิกายโยคาจาร แตเมื่อท้ั งสองแนวคิดนี้เขาไปใน



77 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2025) 

ประเทศจีน ปรากฏวาชาวจีนไมนิยม เพราะมีคำสอนท่ีมุงเนนไปในทางปรัชญาที่ลึกซึ้งเกินไป ไมเกี ่ยวของกับ

ชีวิตจริงในโลกแหงความเปนจริง จึงไดใหกำเนิดมหายานแบบจีนที่สำคัญ 2 นิกาย คือ นิกายสุขาวดีและ

นิกายฌาน ตอมาเปนที ่ร ู จักกันตามสำเนียงของชาวญี่ป ุนวา เซน นอกจากนั้นยังไดวิเคราะหแนวคิดของ

พระพุทธศาสนามหายานนิกายเซนวา เซนไมเห็นดวยกับการวิเคราะหหรือทอนสิ่งตางๆ ลงไปเปนหนวยยอย 

และเชื่อวาสิ่งทั ้งปวงในจักรวาลนี ้ไม สามารถแยกออกจากกันเปนจิต เจตสิ ก รูป และนิพพาน เพราะ

การพยายามแยกทอนสิ่งนั ้น ๆ จะทำใหเรามองไมเห็นสิ่งตงๆ ตามที ่เปนจริง เซนเชื่อวาตำราหรือคัมภีรกับ

ธรรมที่แทจริงเปนคนละเรื ่องกัน เมื่อใดที่เราใหความสนใจคัมภีร ก็คือการสนใจศึกษาหลักธรรมในแงปริยัติ

มากกวาการปฏิบัติ เม่ือนั้นคัมภีรหรือตำราน่ันเองจะกลายมาเปนสิ่งบดบังตัวธรรมท่ีแท นอกจากน้ี ภาษาหรือ

อักษรมีขอจำกัดในการถายทอดธรรม ซึ่งก็คือประสบการณอันมีผลกอใหเกิดความเปลี่ยนแปลงในชีวิตน้ัน 

ไมสามารถถายทอดใหกันทางคำพูดหรือตัวหนังสือไดอยางสมบูรณ (สมภาร พรมทา )

พุทธทาสภิกขุ ใหความเห็นวา นิกายเซนมีความเห็นวา ธรรมชาติดั้งเดิมของจิตมนุษยหรือที่เรียกวา 

“จิตเดิมแท” ( ) เปนสภาพที่บริส ุทธิ์สะอาดผองใสโดยธรรมชาติ ธรรมชาติอันนี้มีเสมอ

เหมือนกันหมดในมนุษยทุกคน ไมวาจะเปนคนฉลาดหรือคนโง ลวนไมมีความแตกตางกันในสภาวะของจิตเดิม

แท ดังที่ทานเวยหลางกลาวไววา “ทานผูใฝในการศึกษาทั้งหลาย จิตเดิมแทของพวกเราท้ังหลาย ซึ่งเปนเมล็ด

หรือแกนของการรูแจง เปนสิ่งที่บริสุทธ์ิตามธรรมชาติ ดวยการใชจิตน้ีใหเปนประโยชนเทาน้ัน พวกเราท้ังหลาย

จึงจะสามารถเขาถึงพุทธภาวะโดยตรง” (เวยหลาง ) 

พระมหาอินทรวงค อิสฺสรภาณี กลาวไวในหนังสือนิกายสำคัญแหงมหายาน ตอนหนึ่งวาลักษณะเดน

ของนิกายเซนเนนการมุ งมองเขาหาธรรมชาติดานในของคน ไมคอยสนใจเรื ่องกรรม การเกิดใหม เรื ่อง

สังสารวัฏเทาท่ีควร โดยเฉพาะปญหาระดับอภิปรัชญา เชน สรรสิ่งกำเนิดมาอยางไร ชี วิตมาจากไหน เปนตน 

แตมีคำสอนของอาจารยบางทานที่ดูเหมือนจะใหความสนใจเร่ืองปญหาอภิปรัชญาเหมือนกัน อาจารยเซนทาน

นั ้นคือ ทานฮวงโป ( ) ทานมีทัศนะวา สรรพสิ ่งทั ้งหลายทั ้งปวงในจักรวาล ทั้งที่เปนรูปธรรมและ

นามธรรม ลวนแตมีกำเนิดมาจากสิ่งท่ีทานเรียกวา “จิตหน่ึง” สภาวะของจิตหน่ึงดำรงอยูชั่วนิรันดร ไมมีจุดตั้ง

ตนและจุดสิ ้นสุด เปนภาวะที ่อยู  เหนือกาลเวลา เหนือการบรรยายด วยระบบสัญลักษณใด  ๆ ทั ้งส้ิน 

(พระมหาอินทรวงค อิสฺสรภาณี ) 

3. การเปรียบเทียบการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน 

จุฑาภัค หริร ักษธำรง และประเวศ อินทองปาน ( ) อธิบายวา เซนเรียกการบรรลุ

ธรรมวา “ซาโตริ” ( ) หมายถึง การรูแจงแหงสภาวะความจริงสูงสุด เปนประสบการณการรับรูความจริง

วาสรรพสิ่งในจักรวาลลวนเปนหน่ึงเดียวกัน หรือกลาวไดวาประสบการณซาโตรินี้เปนการทำลายความยึดมั่น

ถือม่ันที่ทำใหเกิดความแบงแยก เปนการไดมาซ่ึงความเขาใจวาที่แทแลวทุกสรรพส่ิงลวนเปนหนึ่งเดียว คือ เปน

เพียงความวางหรือความเปนเชนน้ันเอง ( ) มีวิธีการหลักเพื่อการบรรลุธรรม 3 วิธีดวยกัน คือ ซาเซ็น 

( ) หรือการนัง่สมาธิ ซันเซ็น ( ) หรือการขบคิดปริศนาธรรม ( ) และ มนโด ( ) หรือ 

การถามตอบอยางฉับพลัน เซ็น คือ การตื่นขึ้นสูจิตอันล้ำลึกของมนุษย นิกายเซ็น มองวาสรรพสิ่งคือความวาง 

มนุษยมิใชศูนยกลางแหงจักรวาล สรรพสิ่งลวนตองอิงอาศัยซึ่งกันและกัน และเชื่อวาสรรพสัตวมีพุทธภาวะอยู



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) l 78 

ในตัวอยู แลว การบรรลุซาโตริก็คือการเห็นตามความเปนจริงของโลกและชีวิตโดยที่โลกและชีวิตนั ้น คือ 

ความวาง ในเมื่อวางจากตัวตนแลว ก็จะวางจากการยึดติดเม่ือวางจากการยึดติดก็จะประจักษถึงสุญญตาธรรม

ในที่สุด การบรรลุธรรมตองอาศัยปจจัยสัมพันธกัน โดยเฉพาะในขั้นพระโสดาบัน ตองมีศีลหาครบ พิจารณา

ความตายสม่ำเสมอ และไมสงสัยในพระรัตนตรัย การไมยึดติดในอารมณ  ความคิด ความจำ และไมเห็นสิ่งใด

เปนตัวตน เปนการละอุปาทาน รูเทาทันความวางของสรรพสิ่ง ไมติดสมมติวา “มี” หรือ “ไมมีตัวตน” นำไปสู

การรู แจงดวยปญญา (วิปสสนา) ที ่เห ็นรูป–นามตามความเปนจริงวาไมเที่ยง เปนทุกข และเปนอนัตตา 

จนบรรลุ “สุญญตา” หรือความวาง ในสวนของนิกายเซน แมเปนมหายาน แตคลายเถรวาทสายพระปา โดยไม

ยึดสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือพิธีกรรม เซนเนนการฝกสมาธิและปญญา เพื่อใหเกิด “ซาโตริ” หรือภาวะรูแจงที่ทำลาย

อวิชชาและนำไปสูความวาง เซนมุ งการบรรลุธรรมฉับพลัน ผานการเรียนรูจากธรรมชาติ ไมยึดติดแม แต

พระไตรปฎก และใหความสำคัญกับญาณปรัชญาเพื่อเขาใจธรรมโดยตรง

พระมหาดีรัตน อุทยปุตฺโต (สุพรรณ) (2557) อธิบายวา นิกายทั ้งสองนั้นถึงแมจะเกิดขึ ้นมาเปน

ตางนิกาย แตดูเหมือนนิกายทั้งสองจะมีหลายอยางที่เหมือน คือ มีคัมภีรหลักอันบรรจุคำสอนอันเปนหัวใจหลัก

ของนิกายของตน เถรวาทมีพระไตรปฎก เซ็นมีลังกาวตารสูตร มีหลักธรรมและวิธีการในการนำผูปฏิบัติให

บรรลุธรรมที่ชัดเจน เถรวาทมีโพธิปก ขิยธรรม สวนนิกายเซ็นมีหลักปฏิบัติเซ็นทั้งสองนิกายเปนไปในลักษณะ

เคารพในคำสอนของอาจารยมีอาจารยเปนผู คอยดูแลใหคำแนะนำในการปฏิบัติ ในดานหลักการปฏิบัติ 

นิกายเซน็คอนขางจะคลาย กันกับเถรวาทท่ีมุ งเนนการปฏิบัติธรรมเพื่อบรรลุธรรมในชาติปจจุบัน ซึ ่งถือวา

แตกตางจากพุทธศาสนามหายานโดยทั่วไปที่เนนโพธิสัตวบารมีธรรมเปนหลัก ดานการบรรลุธรรม นิกายเซ็น

จะเปนไปในลักษณะบรรลุแบบฉับพลันซึ่งเปนเอกลักษณของการบรรลุธรรมแบบเซ็นที่เรียกวา ซาโตริ 

แตเถรวาทเปนการบรรลุแบบเปนไปตามลำดับและมีชื่อเรียกตามลำดับขั้น เชนการบรรลุโสดาบันจนถึงบรรลุ

พระอรหันต ท้ังน้ีถึงจะเห็นเปนความแตกตางกัน แตยังมีขอที่เหมือนกันอยูซึ่งผูวิจัยเห็นวา การบรรลุธรรมของ

ทั ้งสองนิกายเปนผลมาจากการสั ่งสมภูมิปญญาจนกระทั ่งมากพอที่จะกำจัดอวิชชาไดจนบรรลุธรรมในที่สุด 

ในขอนี้ในนิกายเถรวาทผูปฏิบัติคอย ๆ บรรลุธรรมไปตามลำดับ ในขณะบรรลุธรรมนั้นกิเลสถูกกำจัดจากหยาบ

ไปหาละเอียด ปญญาคอย ๆ ถูกสั่งสมขึ้น จนถึงขั้นเต็มเปยมที่เรียกวาญาณซึ่งเปนญาณที่สามารถขจัดกิเลส

ออกจนหมด ญาณน้ีเรียกวาอาสวักขยะญาณ ผูปฏิบัติก็สามารถบรรลุธรรมเปนพระอรหันต สวนการบรรลุแบบ

เซ็น ผู ปฏิบัติอยูในสำนักอาจารยฝกปฏิบัติตามแบบเซ็น ในขณะปฏิบัติ ปญญาของผู นั ้นจะถูกสั่งสมไปเรื่อย  ๆ

เหมือนการเปาลูกโปรง จนในที่สุดถึงขีดสุดของการสั่งสมปญญา ปญญาที่มีพลังมากจะสามารถทำลายอวิชชา

ลงไดแตในลักษณะของเซ็นน้ีจะเปนไปในลักษณะการโพลงหรือสวางวาบของความรูแจง ซึ่งเกิดขึ้นเม่ือผูปฏิบัติ

ประสพเหตุการณบางอยางเขามากระทบ จนเกิดการรูแจงขึ้นในขณะนั้นซึ่งเรียกวาการบรรลุซาโตริ ในสวน

ภาวะทางปญญาและภาวะทางจิตของผูบรรลุธรรมของทั้งสองนิกาย ซึ่งผูวิจัยเห็นวาไมตางกันเพราะจิตของ

ผูหมดกิเลสยอมเปนจิตท่ีบริสุทธิ์ถึงพรอมดวยปญญา และความกรุณาเห็นใจผูอื่นเปนไปพรอมเพื่อทำประโยชน

แกสังคมโดยสวนรวม

การบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีเปาหมายชัดเจนคือ การเขาถึงความสิ้นสุดแหงทุกขหรือ 

“นิพพาน” ซึ่งบุคคลผูบรรลุจะไดรับการเรียกวา “พระอริยบุคคล” โดยเฉพาะในขั้นสูงสุดคือ “พระอรหันต” 



79 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2025) 

ผูหลุดพนจากกิเลสอยางสิ้นเชิง กระบวนการบรรลุธรรมในเถรวาทมีโครงสรางที่ชัดเจน ผานการพัฒนาศีล 

สมาธ ิ และปญญา นำไปสู การเห็นอร ิยส ัจ  อย างแจ มแจงใน  รอบ  อาการ หรือที ่ เร ียกวา 

“ญาณทัสสนะ” โดยเนนที ่การรูเห็นไตรลักษณ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อยางลึกซึ้ง อันเกิดจากปฏิบัติ

วิปสสนา จนเขาถึงมรรค ผล และนิพพานตามลำดับขั ้น ในขณะที่การบรรลุธรรมในนิกายเซน ซึ่งเปนนิกาย

หน่ึงของมหายาน กลับมุงเนนการเขาถึง “พุทธภาวะ” ที่มีอยูภายในตนเองอยูแลว โดยเนนการฟนฟูพุทธธรรม

ดั้งเดิมดวยการปฏิบัติเพื่อใหเกิดประสบการณตรงทางจิตใจผาน “ฌาน” หรือสมาธิอันลึกซึ้ง การบรรลุในเซน

จึงไมใชผลลัพธที ่เกิดจากลำดับของการรูตามลำดับแบบเถรวาท แตคือ “การตื ่นรู” หรือ “ซาโตริ” (

ซึ่งเปนการรูแจงในชั่วขณะ จากการฝกสติอยางเขมขน หรือแมกระทั่งจากเหตุการณในชีวิตประจำวันที ่จิต

ตื่นตัวอยางลึกซึ้ง ทานผูมีบทบาทสำคัญในนิกายเซน เชน ทานโยไซ และทานโดเงน ไดเนนแนวปฏิบัติสมาธิ

อยางจริงจัง จนกลายเปนวัฒนธรรมแหงการพิจารณาภายใน เชน พิธีชงชา การจัดดอกไม การวาดภาพ 

เปนตน หากเปรียบเทียบกันในเชิงหลักการ เถรวาทใหความสำคัญกับโครงสรางของการรู ธรรมผาน

การไตรตรองและพิจารณาดวยปญญาเชิงตรรกะ ขณะที่เซนมุงขามพนตรรกะ โดยใชวิธีการที ่อาจดูขัดกับ

ความคาดหวัง เชน คำถามไรคำตอบ (โคอัน) หรือการแสดงออกที่ดูไมเปนระบบ เพื่อทำลายกรอบความคิด

ของปุถุชนและเปดทางสูปญญาญาณ กลาวโดยสรุป การบรรลุธรรมในเถรวาทคือการรูแจงอริยสัจตามลำดับ

ขั้นดวยญาณและปญญา สวนในนิกายเซนคือการตื่นรูภายในอยางฉับพลันท่ีนำไปสูภาวะพุทธะ ทั้งสองแนวทาง

ตางมีจุดหมายเดียวกันคือ ความพนทุกข แตใชวิธีที ่ตางกันโดยสิ ้นเชิง ทั ้งในเชิงโครงสราง ความหมาย  และ

วิธีการปฏิบัติ

วิธีดำเนินการวิจัย 

การศึกษาวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ ที่มุงศึกษาคนควา รวบรวม และวิเคราะหขอมูลเกี่ยวกับวิถี

การปฏิบัติการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนามหายานเถรวาทและนิกายเซน จากแหลงขอมูลทั้งที่เปนขอมูล

ปฐมภูมิและทุติยภูมิ ไดแก คัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท คือ พระไตรปฎก อรรถกถา อนุฎีกา ฎีกา และ

วรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาอื่น ๆ ท่ีเกี่ยวของกับพระพุทธศาสนานิกายเซน และงานเขียนที่สำคัญเกี่ยวกับ

พระพุทธศาสนานิกายเซน โดยใชกรอบเปรียบเทียบโครงสรางจิตภาวนา ซึ่งมีวิธีวิจัยดังน้ี

1  การเก็บรวบรวมขอมูล โดยการศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎก รวมถึง

อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา และวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา ในสวนที ่เกี ่ยวของกับวิถีปฏิบัติเพื่อการบรรลุ

ธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและพระพุทธศาสนานิกายเซน พรอมทั ้งศึกษารวบรวมขอมูล

จากเอกสารและตำราทางวิชาการที่เกี่ยวของ และการรวบรวมขอมูลข้ันทุติยภูมิ คือสวนท่ีเปนงานนิพนธทั่วไป 

รวมท้ังเอกสาร งานวิจัย บทความทางวิชาการท่ีเกี่ยวของกับการวิจัยนี้

. การวิเคราะหข อมูล โดยการนำขอมูลทั้งหมดมาศึกษาว ิเคราะห สังเคราะห โดยใช กรอบ

เปรียบเทียบโครงสรางจิตภาวนา เพื่อใหเห็นความแตกตางและจุดรวมระหวางวิถีการปฏิบัติการบรรลุธรรมของ

พระพุทธศาสนามหายานเถรวาทและนิกายเซน และเขียนงานวิจัยตามวัตถุประสงคที่ตั ้งไว โดยปรึกษา

ผูทรงคุณวุฒิ ผูเชี่ยวชาญ จากนั้นนำมาปรับปรุงแกไขเพื่อความถูกตองและสมบูรณของเน้ือหา



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) l 80 

ผลการวิจัย 

จากการศึกษาวิจัย “วิถีปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน” 

นักวิจัยจึงนำเสนอผลการวิจัยตามวัตถุประสงค ดังตอไปนี้ 

ผลการวิจัยจากวัตถุประสงคขอท่ี 1 พบวา แนวทางปฏิบัติในพระพุทธศาสนาเถรวาทมุงสูเปาหมาย

สูงสุดคือ “นิพพาน” ซึ่งหมายถึงภาวะแหงการดับทุกขและหลุดพนจากวัฏฏะสงสารอยางสิ้นเชิง โดยอาศัย

หลักอริยมรรค 8 อันมี ศีล สมาธิ และปญญา รวมเรียกวาไตรสิกขา เปนแนวทางการพัฒนาพฤติกรรม จิตใจ 

และปญญาอยางเปนองครวม การปฏิบัติเนนการเชื ่อมโยงสัทธรรม 3 ไดแก ปริยัติ (การศึกษา) ปฏิบัติ 

(การลงมือทำ) และปฏิเวธ (การรูแจงผล) เพื่อหลอมรวมความรูกับการดำเนินชีวิตอยางสมดุล โดยมุงขัดเกลา

จิตใหบริสุทธิ์และรู แจงในไตรลักษณ เถรวาทใชแนวทางสมถภาวนาเพื่อฝกจิตใหสงบแนวแน และวิปสสนา

ภาวนาเพื่อพิจารณาสรรพสิ่งตามไตรลักษณ ซึ่งตองประสานกันอยางเหมาะสมตามพุทธวิธี 4 แบบ ไดแก 

สมถะนำหนา วิปสสนามากอน เดินควบคู และการแกไขธัมมุทธัจจ โดยคำนึงถึงจริตนิสัยของผูปฏิบัติ 

กระบวนการพัฒนาจิตตั้งอยูบนโพธิปกขิยธรรม 37 ประการ เร่ิมจากสติปฏฐาน 4 ดำเนินสัมมัปปธาน 

4 ใชอิทธิบาท 4 เปนพลังขับเคลื่อน เสริมดวยอินทรีย 5 พละ 5 และโพชฌงค 7 เพื ่อรองรับโลกุตตรญาณ 

โดยมีศีลเปนรากฐานของสมาธิและปญญา การประเมินความกาวหนาใชเกณฑสังโยชน 10 ซึ่งแสดงลำดับข้ัน

แหงการตัดกิเลส ไดแก โสดาปตติผล สกทาคามิผล อนาคามิผล และอรหัตผล โดยเปาหมายสูงสุดคือการตัด

อาสวกิเลสอยางสิ้นเชิง แมอภิญญา 6 อาจเกิดขึ้นในระหวางการปฏิบัต ิ แต ถือเปนเพียงผลพลอยได 

มิใชเปาหมายแทจริง ปจจัยเกื ้อหนุนการปฏิบัติ ไดแก การมีครูบาอาจารยผูชำนาญ สิ่งแวดลอมที่เหมาะสม 

และการยึดพระพุทธวจนะเปนหลัก สวนอุปสรรคสำคัญคือธัมมุทธัจจหรือความฟุงซานในนิมิตซึ่งตองแกดวย

สติและปญญา การวิเคราะหเชิงสังเคราะหชี ้ใหเห็นวาแนวปฏิบัติของเถรวาทมีจุดแข็งที ่การเชื ่อมโยง

ระบบเรียน–ทำ–เปน ผานสัทธรรม 3 และไตรสิกขา มีความยืดหยุนในการปรับวิธีตามจริตนิสัยผู ปฏิบัติ และ

ความเครงครัดในวินัยโดยใชโพธิปกขิยธรรมเปนเครื่องกำกับ จึงทำใหนิพพานในแนวเถรวาทเปนผลของ

การดำเนินชีวิตดวยสติ สมาธิ และปญญาอยางสอดคลองและสมดุล

ผลการวิจัยจากวัตถุประสงคขอที ่2 พบวา แนวทางการปฏิบัติของนิกายเซนมีรากฐานสำคัญอยูที่

การตื่นรู  (ซาโตริ โดยมีแนวคิดหลักวาพุทธภาวะมีอยู แลวในตัวมนุษยทุกคน การบรรลุธรรมจึงมิใช

การแสวงหาสิ่งใหม แตเปนการปลดเปลื้องมานอวิชชาเพื ่อใหเห็นจิตเดิมแทที่วางจากตัวตน แนวทางของเซน

แตกตางจากเถรวาทตรงที่มิไดเนนการสะสมปญญาเปนลำดับขั้น แตเนนการตื่นรูฉับพลันผานการขามกรอบ

ความคิด เหตุผล และภาษา เซนยืนยันวาสัจธรรมไมอาจจำกัดไวในถอยคำหรือคัมภีร การศึกษาตัวบทเปน

เพียงนิ้วชี ้ดวงจันทร มิใชตัวสัจธรรมเอง เครื่องมือสำคัญในเซน เชน โกอาน (ปริศนาธรรมไรตรรกะ) มอนโด 

(ถามตอบฉับพลัน) และซาเซน (นั่งสมาธิแบบไมเพงจุดหมาย) ลวนมุ งทำลายกรอบความคิดปรุงแตงและ

กระตุนใหจิตกระโจนสูความจริงตรงน้ันเอง 

วิถีปฏิบัติของเซนจึงประกอบดวยสามเสาหลัก ไดแก ซาเซน ( การนั่งสมาธิโดยปลอยจิตให

วางและสงบอยางธรรมชาติ ซันเซน-โกอาน ( การขบปริศนาธรรมกับครูเพื่อบมเพาะมหาสงสัย 

( และมอนโด ( การกระตุนสติสัมปชัญญะในการดำรงชีวิตประจำวัน โดยเห็นธรรมะใน



81 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2025) 

ทุกอิริยาบถ กิจกรรมธรรมดาเชนการกินขาวหรือลางจานจึงกลายเปนพื้นที่ของการตื่นรู แมเซนจะปฏิเสธ

การจัดลำดับขั้นแบบแข็งตัว แตก็มีพัฒนาการเชิงนัย ไดแก การวางฐานจิตดวยวินัย การฝกซาเซนควบคูกับ

การขบโกอานและมอนโดจนเกิดซาโตริ โดยมีครู ( เปนผูนำพา สะทอนสภาวะจิตของศิษย และ

ตรวจสอบใหการตื่นรูเปนของแท ไมตกหลุมประสบการณปลอม สำหรับการวัดผลในเซนมิไดยึดเกณฑตายตัว

เช นการตัดสังโยชนของเถรวาท แต เนนการส ังเกตการเปลี ่ยนแปลงของพฤติกรรมและจ ิตใจ เชน 

การไมแบงแยกดีชั ่ว การดำรงอยูในสภาวะวาง (สุญญตา) อยางเปนธรรมชาติ การยืนยันความตื่นรู ตองผาน

การสังเกตโดยครูและการทดสอบซ้ำ เชน การขามโกอานในหลายระดับ (โดยเฉพาะในสายรินไซ) หรือ

การดำรงอยูในซาเซนอยางตอเน่ือง (ในสายโซโต) ปจจัยเกื้อหนุนสำคัญ ไดแก การมีครูผูรูแจงท่ีแทจริง การอยู

ในสังคมภาวนาที่เอื้อตอการตื่นรู  การดำรงสติในชีวิตประจำวัน และการกลอมเกลาจิตผานศิลปะเซน เชน 

การจัดสวน การชงชา หรือการเขียนพูกัน สวนอุปสรรคสำคัญ ไดแก การตกหลุมเหตุผล การยึดต ิดกับ

ประสบการณสมาธิ และการหลงอยูกับคำตอบของโกอานโดยไมขามพนสูภาวะวาง ขอสังเคราะหเชิงวิเคราะห

ชี้วา แนวทางเซนมีลักษณะเดนที่แตกตางจากเถรวาทอยางชัดเจน กลาวคือ เซนเนนการลัดวงจรความคิดและ

กระโจนสู การตื่นรูตรง โดยไมรอการไตระดับพัฒนาการจิตอยางเถรวาท โครงสรางซาเซน –โกอาน–มอนโด 

ทำงานรวมกันเพื่อเปดทางใหจิตเห็นสัจธรรมในชีวิตจริงอยางไมแยกสวน และการวัดผลมุงไปที่การสังเกต

พฤติกรรมและสภาวะจิตโดยตรง มิใชการพิสูจนผานถอยคำหรือเกณฑตรรกะภายนอก 

ผลการวิจัยจากวัตถุประสงคขอท่ี 3 พบวา วิถีปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกาย

เถรวาทและนิกายเซนมีโครงสรางและวิธีการตางกันอยางเห็นไดชัด แตทั้งสองกลับมีเปาหมายและแกนสาระ

เดียวกัน คือ การทำลายอวิชชาและนำจิตไปสูสภาวะตื่นรู โดยมีจุดรวมสำคัญคือการเห็นวาความหลุดพนจาก

ทุกขเกิดจากประสบการณตรง มิใชการยึดติดในตัวบทหรือทฤษฎี เถรวาทเนนการพัฒนาศีล สมาธิ ปญญา 

ตามลำดับขั้นผานไตรสิกขาและโพธิปกขิยธรรม สวนเซนมุงทำลายกรอบความคิดดวยโกอาน มอนโด และ

ซาเซน เพื่อกระตุนการตื่นรู ฉับพลัน ทั้งสองนิกายยัง เห็นตรงกันวาสติคือหัวใจของการปฏิบัติ โดยเถรวาท

เนนสติปฏฐาน 4 สวนเซนเนนการมีสติในทุกกิจวัตร เชน การลางจานหรือดื่มชา ซึ่งการดำรงสติในปจจุบันชวย

ใหผูปฏิบัติพนจากความคิดปรุงแตงและสัมผัสความจริงตามสภาวธรรม 

ในดานความแตกตางเชิงระบบ เถรวาทมีโครงสรางชัดเจน เสมือนงานวิศวกรรมจิตท่ีไตจากศีลสูสมาธิ

และปญญา โดยใชเกณฑชัดเจน เชน การตัดสังโยชน 10 เพื่อตรวจสอบระดับการบรรลุธรรม ไดแก โสดาบัน 

สกทาคามี อนาคามี และอรหันต ขณะที่เซนเนนการรื้อแบบแผน ใชอุบายขัดกับตรรกะเพื่อผลักดันจิตให

กระโจนสูความวาง โดยไมยึดลำดับขั้นตายตัว และไมยึดเกณฑภายนอก แตประเมินจากประจักษตรงของศิษย

ในการดำรงอยูในสภาวะวางไรตัวตน โดยไดรับการยืนยันจากครูผูรูแจง ความสัมพันธกับครูก็ตางกัน เถรวาท

มองครูเปนผูนำทางและแนะแนว โดยศิษยตองพึ่งตนเองในการฝกฝน ขณะท่ีเซนมีความสัมพันธแบบแนบแนน 

ครูทำหนาที่สะทอนสภาวะจิต ทดสอบ และกระตุ นใหศิษยตื ่นรู ดวยวิธีฉ ับพลัน เชน การตะโกนหรือตี

บทสังเคราะห พบวา เถรวาทเสนอความปลอดภัยและความแมนยำ ( ผานการปฏิบัติท่ี

มีขั้นตอนและตรวจสอบได สวนเซนเสนอความสรางสรรคและความฉับพลัน (

ที ่เป ดโอกาสใหผู ปฏิบ ัติกระโจนขามกรอบแนวคิดเพื่อสัมผัสความจริงตรงในปจจุบ ัน ทั ้งสองแนวทาง



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) l 82 

เปรียบเสมือน “คันฉองสองบาน” ท่ีสะทอนความจริงสองมิติ โดยเถรวาทคือคันฉองแหงโครงสราง สวนเซนคือ

คันฉองแหงความวาง ซึ่งมิไดขัดแยงกันแตเกื ้อหนุนกัน ผูปฏิบัติที ่เขาใจคุณคาทั้งสองสามารถเสริมสราง

ความมั่นคงทางศีล สมาธิ ปญญา พรอมทั ้งเปดจ ิตใหเบิกบานและเปนอิสระในปจจ ุบันไดอยางลึกซ้ึง 

โดยแนวโนมรวมสมัยพบวามีการผสานแนวทางทั้งสองมากขึ้น เชน การใชหลักไตรสิกขาจากเถรวาทเพื่อฝกจิต

อยางเปนระบบ ควบคู กับการดำรงสติในชีวิตประจำว ันตามแนวเซน ซึ ่งชวยเปลี ่ยนทุกอริยบทใหเปน

การภาวนา กอใหเกิดการฝกฝนที่ม่ันคง ลึกซึ้ง และเปดกวาง เหมาะสมกับบริบทชีวิตยุคปจจุบันที่ตองการท้ัง

เสถียรภาพภายในและความยืดหยุนในการดำรงอยู

ตารางท่ี 1 เปรียบเทียบวิถีปฏิบัติของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน

ประเด็น นิกายเถรวาท นิกายเซน หมายเหต ุ

เปาหมาย ทำลายอวิชชา บรรลุนิพพาน ทำลายอวิชชา ตื่นรูซาโตริ เปาหมายปลายทาง

เหมือนกัน

หัวใจของการ

ปฏิบัติ

ไตรสิกขา : ศีล สมาธิ 

ปญญา

สติในชีวิตจริง ซาเซน โก

อาน มอนโด

สติเปนแกนกลางท้ังสอง

นิกาย

วิธีดำเนินการ พัฒนาอยางเปนลำดับขั้น 

(ไตระดับ)

กระโจนขามกรอบเหตุผล

สูการตื่นรูฉับพลัน

เถรวาทคือการปนเขา เซน

คือการกระโดดขาม

โครงสรางการฝก มีโครงสรางชัดเจน : 

ไตรสิกขา + โพธิปกขิยธรรม 

37 ประการ

รื้อแบบแผน ใชอุบาย

กระตุนการต่ืนรู

เถรวาทเนนความม่ันคง

เซนเนนความเปนอิสระ

บทบาทของครู ครูแนะแนว ศิษยพึ่งตนเอง ครูเปนกระจกสะทอนจิต 

แนบแนนกับศิษย

เซนเนนความสัมพันธครู–

ศิษยอยางใกลชิด

การรับรองผล ตรวจสอบดวยการตัด

สังโยชน 10 ตามลำดับขั้น

ยืนยันจากครู ผานการ

ประจักษตรง ไมยึดตัวบท

เถรวาทใชเกณฑเชิง

พยัญชนะ เซนใชเกณฑเชิง

สภาวะจิต

ลักษณะเดน ความปลอดภัย ความ

แมนยำ มีแผนที่ภาวนา

ความสรางสรรค ความ

ฉับพลัน การพลิกจิตตรง

เปนแนวทางเสริมกันได

แนวโนมรวม

สมัย

ใชเสนทางม่ันคงดวยศีล 

สมาธิ ปญญา

ใชสติในกิจวัตรประจำวัน

เพื่อความตื่นรู

มีการผสานสองแนวทางใน

ภาวนาใหม ๆ

 

 

 

 



83 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2025) 

อภิปรายผล 

จากการศึกษาวิจัย “วิถีปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน” 

นักวิจัยจึงนำผลการศึกษามาอภิปราย ดังตอไปนี้

จากผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 1 วิถีปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถร

วาท พบวา แนวปฏิบัติในพระพุทธศาสนาเถรวาทมุงสู การดับทุกขและบรรลุนิพพานผานไตรสิกขา คือ ศีล 

สมาธิ และปญญา โดยเชื่อมโยงสัทธรรม 3 ไดแก ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ เขากับกระบวนการพัฒนาจิตบน

ฐานโพธิปกขิยธรรม เชน สติปฏฐาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย 5 และโพชฌงค 7 เนนสมถะและวิปสสนาภาวนา

อยางเหมาะสมตามจริตผู ปฏิบัติ ใชการตัดสังโยชน 10 เปนเกณฑวัดความกาวหนา โดยมีศีลเปนรากฐานและ

นิพพานเปนเปาหมายสูงสุด อภิญญาเปนเพียงผลพลอยได การมีครูดีและสภาพแวดลอมที่เหมาะสมเปนปจจัย

เกื้อหนุน สวนความฟุงซานเปนอุปสรรคท่ีแกไดดวยสติและปญญา ท้ังน้ี งานวิจัยน้ีจำกัดอยูในกรอบแนวปฏิบัติ

เถรวาท จึงไมครอบคลุมแนวทางของนิกายอื ่น อีกทั้งอิงหลักธรรมเชิงทฤษฎีมากกวาประสบการณจริงของผู

ปฏิบัติ และยังขาดเครื ่องมือวัดผลดานจิตภาวนาอยางเปนรูปธรรม จึงควรศึกษาภาวนาเชิงเปรียบเทียบ

ระหวางนิกาย เนนงานภาคสนามจากผูปฏิบัติจริง และพัฒนาเครื่องมือประเมินผลดานจิตใจ โดยเชื่อมโยงกับ

จิตวิทยาหรือวิทยาศาสตรเพื่อความเขาใจท่ีลึกซึ้งย่ิงขึ้น สอดคลองกับ พระสมชาย ขนฺติธมฺโม (2564) ไดศึกษา

เร ื ่อง “การบรรลุธรรมของพระมหาโมคคัลลานเถระในจปลายมานสูตร ” พบวา การบรรลุธรรม คือ 

การบรรลุโลกุตตรธรรม ไดแก มรรค 4 ผล 4 และ นิพพาน 1 ผู ที ่บรรลุธรรมเปนพระอริยบุคคลทานรู แจง

แทงตลอดอริยสัจ 4 โดยการปฏิบัติตามหลัก ไตรสิกขา เจริญสมถะภาวนาและวิปสสนาภาวนาจนสำเร็จเปน

พระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา ไดแก พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต 

สวนผู บรรลุธรรมมี 2 แบบ คือ เจโตวิมุตติ และปญญาวิมุตติ อันไมม ีอาสวะดวยปญญาอันยิ ่งยอมไมเกิด

ในภพไหน ๆ 

จากผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที่ 2 วิถีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเซน

พบวา แนวทางปฏิบัติของนิกายเซนมุ งสู การตื ่นรู  (ซาโตริ) โดยเชื ่อวาพุทธภาวะมีอยู แลวในตัวมนุษย 

การปฏิบัติจึงเนนการปลดเปลื้องอวิชชาเพื่อเห็นจิตเดิมแท ไมเนนการไตระดับปญญาแตใชวิธีขามกรอบเหตุผล

ผานเครื่องมืออยางโกอาน มอนโด และซาเซน ซึ ่งรวมกันกระตุนใหเกิดการรูแจงอยางฉับพลัน การตื่นรูตอง

ยืนยันผานการทดสอบโดยครู ไมยึดเกณฑตายตัวแตสังเกตจากพฤติกรรมและสภาวะจิตที่เปลี ่ยนไป โดยเนน

การดำรงสติในชีวิตประจำวันและศิลปะเปนสวนหนึ ่งของการฝกฝน อุปสรรคสำคัญคือการยึดติดกับเหตุผล

หรือประสบการณ ขณะท่ีจุดเดนคือการลัดวงจรความคิดเพื่อเขาถึงสัจธรรมโดยตรง ท้ังน้ี งานวิจัยน้ีเนนเฉพาะ

แนวปฏิบัติในนิกายเซน จึงไมครอบคลุมแนวทางภาวนาในนิกายพุทธอื่น และยังขาดขอมูลเชิงประจักษ

จากผูปฏิบัติในบริบทที่หลากหลาย รวมถึงการวัดผลความตื่นรูที่ยังไมชัดเจน จึงควรขยายการศึกษาภาวนา

เปรียบเทียบระหวางนิกายตาง ๆ เพิ่มการเก็บขอมูลภาคสนาม และพัฒนาวิธีการประเมินผลที่เหมาะสมกับ

การตื่นรู แบบฉับพลันเพื่อความเขาใจลึกซึ้งและครอบคลุมยิ่งขึ ้น  สอดคลองกับ พระสุชาติ เชื ้อรุง ธเนศ 

ปานหวัไผ และประเวศ อินทองปาน (2564) ไดศึกษาเรื่อง “วิถีเซนในการดำเนินชีวิตประจำวันตามแนวทาง

ของติช นัท ฮันห : กรณีศึกษาชุมชนคณะสวดมนตวัดหมื่นปวนาราม อำเภอบานโปง จังหวัดราชบุรี” พบวา



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) l 84 

ติช นัท ฮันห พระอาจารยเซน ชาวเวียดนาม ผูมีความโดดเดนในการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนาเขาไป

เปนสวนหนึ ่งของหลักปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ดวยการประยุกตวิธีการปฏิบัติใหเขากับว ิถ ีชีวิตของคน

ในยุคปจจุบันไดอยางลงตัว โดยไดประยุกตแนวทางการปฏิบัติวิถีเซนที ่ม ีแกนหลักคือ การเจริญสติเพื่อ

การเปลี่ยนแปลงที ่ฐานรากคือจิตนี ้ ออกมาเปนวิธ ีการปฏิบัติเพื่อฝกสติมากมาย นอกจากนี้ กุศโลบาย

ในการนำเสนอแนวคิดและแนวทางการปฏิบัติของทน ยังสามารถนำเสนอสิ ่งที่ลึกซึ้งออกมาเปนภาษาและ

วิธีการท่ีเรียบงาย ออนโยน อีกท้ังสามารถนอมนำไปปฏิบัติไดจริงในชีวิตประจำวัน จึงทำใหเปนที่สนใจของคน

ในยุคสังคมปจจุบันเปนอยางมาก

จากผลการวิจัยตามวัตถุประสงคขอที ่ 3 วิถ ีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกาย

เถรวาทและนิกายเซน พบวา แมวิถีปฏิบัติของนิกายเถรวาทและเซนจะแตกตางกันในเชิงโครงสรางและวิธีการ 

แตทั้งสองมีเปาหมายรวมคือการทำลายอวิชชาและนำจิตสู การตื่นรู  โดยเนนประสบการณตรงมากกวา

การยึดติดในทฤษฎี เถรวาทเนนการพัฒนาศีล สมาธิ ปญญา อยางเปนขั้นตอน สวนเซนใชโกอาน มอนโด และ

ซาเซน เพื่อกระตุนการรูแจงฉับพลัน ทั้งสองนิกายเห็นวาสติเปนหัวใจของการปฏิบัติ เถรวาทใชสติปฏฐาน 4 

ขณะที่เซนเนนการมีสติในทุกกิจวัตร ความสัมพันธกับครูก็ตางกัน โดยเถรวาทเนนการพึ่งตน สวนเซนใหครูมี

บทบาทกระตุนการตื่นรูโดยตรง บทสังเคราะหชี้วาเถรวาทใหความมั่นคงแมนยำ สวนเซนเปดพื้นที่สรางสรรค

และการรูแจงทันที ทั้งสองเปรียบเสมือนคันฉองสองบานที่สะทอนมิติของความจริง ซึ่งสามารถเกื้อหนุนกันได 

ปจจ ุบ ันมีแนวโน มผสานสองแนวทางเขาด วยก ันเพื ่อสรางความมั ่นคงและความลึกซึ ้งในการภาวนา 

ทั ้งนี ้ งานวิจัยนี ้ยังมีขอจำกัดดานการเปรียบเทียบเชิงลึกในบริบทปฏิบัติจริง รวมทั้งขาดการวิ เคราะห

เชิงประจักษจากผู ปฏิบัติในหลากหลายวัฒนธรรม และยังไมไดพิจารณาผลระยะยาวของการผสานแนวทาง

ทั ้งสองนิกายอยางครบถวน จึงควรศึกษาการปฏิบัติภาวนาในบริบทสังคมและวัฒนธรรมที ่หลากหลาย 

พรอมพัฒนาแนวทางการบูรณาการแนวปฏิบัติของทั้งสองนิกาย เพื ่อเพิ่มประสิทธิภาพและความลึกซึ ้งใน

การบรรลุธรรม รวมทั้งศึกษาผลกระทบระยะยาวจากการผสานแนวทางดังกลาวดวย สอดคลองกับ จรัญ บุญมี 

(256 ) ไดศึกษาเรื ่อง “ปรัชญาพุทธศาสนานิกายเซน อิทธิพลในยุคปจจุบัน” พบวา แนวปฏิบัติของนิกายเซน

ตามคำสอนของ ไดเซ็ตสึ ไททาโร ซูซูกิ เนนที่ “ซาเซน” หรือการน่ังสมาธิ ซึ ่งเมื่อชำนาญแลวสามารถขยาย

ไปสูกิจกรรมในชีวิตประจำวัน เชน เดิน กินขาว และทำงาน การปฏิบัติน้ีนำไปสู “ซาโตริ” หรือการตรัสรูท่ีเปน

ประสบการณตรงของความวางบริสุทธ์ิ ปลดปลอยจากความยึดมั่นและโครงสรางทางความคิด ซาโตริจึง

หมายถึงการรูแจงสัจธรรมสูงสุดที ่ทำลายอวิชชาและเห็นความจริงเปนหนึ่งเดียว สวนสำนักโซโตและรินไซ 

เสนอวิธีบรรลุธรรมหลัก 4 วิธี ไดแก ซาเซน ซันเซน (ขบคิดปริศนา) มอนโด (ถามตอบ) และการฝกใน

ชีวิตประจำวัน



85 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2025) 

องคความรูจากการวิจัย 

การวิจัยเร่ือง “วิถีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน” ผูวิจัยได

องคความรูจากการวิจัย ดังน้ี

ตารางท่ี 2 เปรียบเทียบวิถีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน

ประเด็น นิกายเถรวาท นิกายเซน หมายเหต ุ

เปาหมาย ทำลายอวิชชา บรรลุนิพพาน ทำลายอวิชชา ตื่นรูซาโตริ เปาหมายปลายทาง

เหมือนกัน

หัวใจของการ

ปฏิบัติ

ไตรสิกขา : ศีล สมาธิ ปญญา สติในชีวิตจริง ซาเซน โก

อาน มอนโด

สติเปนแกนกลางท้ังสอง

นิกาย

วิธีดำเนินการ พัฒนาอยางเปนลำดับขั้น (ไต

ระดับ)

กระโจนขามกรอบเหตุผลสู

การตื่นรูฉับพลัน

เถรวาทคือการปนเขา เซน

คือการกระโดดขาม

โครงสรางการ

ฝก

มีโครงสรางชัดเจน : 

ไตรสิกขา + โพธิปกขิยธรรม 

37 ประการ

รื้อแบบแผน ใชอุบาย

กระตุนการต่ืนรู

เถรวาทเนนความม่ันคง

เซนเนนความเปนอิสระ

บทบาทของครู ครูแนะแนว ศิษยพึ่งตนเอง ครูเปนกระจกสะทอนจิต 

แนบแนนกับศิษย

เซนเนนความสัมพันธครู–

ศิษยอยางใกลชิด

การรับรองผล ตรวจสอบดวยการตัดสังโยชน 

10 ตามลำดับขั้น

ยืนยันจากครู ผานการ

ประจักษตรง ไมยึดตัวบท

เถรวาทใชเกณฑเชิง

พยัญชนะ เซนใชเกณฑเชิง

สภาวะจิต

ลักษณะเดน ความปลอดภัย ความแมนยำ 

มีแผนที่ภาวนา

ความสรางสรรค ความ

ฉับพลัน การพลิกจิตตรง

เปนแนวทางเสริมกันได

แนวโนมรวม

สมัย

ใชเสนทางม่ันคงดวยศีล สมาธิ 

ปญญา

ใชสติในกิจวัตรประจำวัน

เพื่อความตื่นรู

มีการผสานสองแนวทางใน

ภาวนาใหม ๆ

 จากการศึกษาวิจัยเรื่องวิถีปฏิบัติในการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและนิกายเซน 

พบวาแมทั ้งสองแนวทางจะมีร ูปแบบการปฏิบัติแตกตางกันอยางชัดเจน ทั ้งในดานโครงสราง วิธีการ และ

เกณฑการประเมินผล แตกลับมีจุดรวมสำคัญในเชิงหลักการ คือการมุงขจัดอวิชชาและเขาถึงความจริงผาน

ประสบการณตรงของผู ปฏิบัติ โดยมี “สติ” เปนแกนกลางของกระบวนการทั ้งหมด วิถีของเถรวาทเนน

การดำเนินตามไตรสิกขาอยางเปนลำดับ เริ่มจากการรักษาศีลเพื ่อความสงบแหงกายวาจา พัฒนาสมาธิเพื่อ

ความมั่นคงแหงจิต และเจริญปญญาเพื่อความรูแจงในไตรลักษณ ซึ่งประกอบดวยองคประกอบทางธรรม

อยางเปนระบบ ไดแก อริยมรรคมีองค 8 โพธิปกขิยธรรม 37 ประการ และการใชสังโยชน 10 เปนเครื่องมือวัด

ระดับการตัดกิเลสอยางเปนขั้นตอน ในขณะที่น ิกายเซนกลับเนนการปลดเปลื้องกรอบความคิดผ าน



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) l 86 

ประสบการณที่เหนือถอยคำ โดยเชื่อวาพุทธภาวะมีอยูในตัวมนุษยอยูแลว การบรรลุธรรมจึงมิใชการแสวงหา

ใหม แตคือการตื่นรูในสิ ่งที่มีอยูเดิม เซนใชวิธีการเฉพาะอยางซาเซน โกอาน และมอนโด เพื ่อกระตุนให

จิตกระโจนขามความยึดม่ันในเหตุผลและภาษา และทะลุเขาสูการตื่นรูอยางฉับพลัน

 ผลการศึกษายังแสดงใหเห็นถึงบทบาทสำคัญของครูหรือผู รู แจงในทั ้งสองแนวทาง ซึ่งมิใชเพียง

ผูถายทอด แตเปนผูนำทางจิตวิญญาณที่ชวยใหผูปฏิบัติมองเห็นตนเองอยางชัดเจนยิ่งขึ ้น ขณะเดียวกัน 

ยังสะทอนวาปจจัยเกื ้อหนุน เชน สภาพแวดลอมที่เหมาะสม ความเพียรอยางตอเนื่อง และการอยูในสังคม

ภาวนา ลวนเปนองคประกอบสำคัญที่เอื ้อตอการบรรลุธรรมในทั้งสองนิกาย ดังนั้น การวิจัยนี้จึงไดองคความรู

ที่สำคัญในแงของการเขาใจพระพุทธธรรมในมิติท่ีหลากหลายและลุมลึก ทั้งในมิติของแบบแผนและนามธรรม 

ระหวางแนวทางที ่เป นระบบกับแนวทางที ่ปลอยวางระบบ ซึ ่งเมื ่อสังเคราะหรวมกันแลวสามารถนำไปใช

ในการพัฒนาการภาวนาที ่สมดุลระหวางความมั่นคงในหลักธรรมกับความเปดกวางของจิตอยางสรางสรรค 

และยังสามารถเปนแนวทางบูรณาการเพื่อการปฏิบัติธรรมในบริบทสมัยใหมที ่ตองการทั้งความลึกซึ้งและ

ความยืดหยุนในการดำเนินชีวิต

ขอเสนอแนะ 

ขอเสนอแนะเชิงนโยบาย  

1. การศึกษาและพัฒนาองคความรู ดานพระพุทธศาสนา ควรจัดหลักสูตรที่เปรียบเทียบแนวทาง

ปฏิบัติของเถรวาทและเซนอยางมีคุณภาพ เพื่อเสริมความเขาใจและเปดโอกาสใหผู เร ียนเลือกแนวทางท่ี

เหมาะสมกับตนเอง 

2. การประยุกตใชวิถีปฏิบัติในชีวิตประจำวัน แนวทางจากทั้งสองนิกาย เชน การเจริญสติและพัฒนา

ปญญา สามารถนำมาฝกฝนจิตใจและเสริมสรางคุณภาพชีวิตในชีวิตประจำวันไดอยางสมดุล 

3. การสรางเวทีแลกเปลี่ยนและเครือขายความรวมมือ การจัดสัมมนาและสรางเครือขายระหวางวัด

ของทั้งสองนิกายจะสงเสริมการเขาใจในมิติที่หลากหลายของการปฏิบัติธรรมและสนับสนุนการพัฒนาชุมชน

ทางธรรมรวมกันอยางลึกซ้ึง  

ขอเสนอแนะการนำไปปฏิบัติ  

1. นำหลักการจากนิกายเถรวาทและเซนมาประยุกตรวมกัน เชน การฝกสติผานกิจวัตรประจำวัน

ควบคูกับสมาธิและปญญา เพื่อสงเสริมการภาวนาในชีวิตจริง 

2. การจัดอบรมหรือหลักสูตรท่ีเปรียบเทียบแนวปฏิบัติของทั้งสองนิกาย เพื่อเสริมความเขาใจในธรรม

และสรางทัศนคติท่ีเปดกวางตอหนทางสูการหลุดพน  

ขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัย 

1. การศึกษาภาคสนามและผลกระทบทางจ ิตใจของผู ปฏิบ ัติ  การเขารวมกิจกรรมในวัดหรือ

ศูนยปฏิบัติธรรมของทั้งเถรวาทและเซนจะชวยใหเขาใจประสบการณจริงของผูปฏิบัติ อีกท้ังสามารถวิเคราะห

ผลกระทบตอสภาพจิตใจ เชน ความสงบ ความเขาใจในตนเอง และความเมตตาไดอยางลึกซึ้ง 



87 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2025) 

2. การเปรียบเทียบหลักธรรมและแนวทางการบรรลุธรรม การศึกษาหลักคำสอนสำคัญและวิธีการ

เขาถึงนิพพานหรือตื่นรูในแตละนิกาย ชวยใหเห็นทั้งความเหมือนและความตางของกระบวนการปฏิบัติ รวมถึง

ปจจัยท่ีมีผลตอการพัฒนาจิตใจ 

3. การศึกษาความเชื่อมโยงระหวางการปฏิบัติธรรมกับการใชชีวิตประจำวัน การสำรวจวาแตละนิกาย

มีอิทธิพลตอวิถีชีวิตผูปฏิบัติอยางไร เชน การจัดการกับความเครียดหรือพัฒนาความสัมพันธ ชวยชี ้ใหเห็น

คุณคาของการปฏิบัติในบริบทชีวิตจริง 

เอกสารอางอิง 

จรัญ บุญมี. (2563). ปรัชญาพุทธศาสนานิกายเซน อิทธิพลในยุคปจจุบัน. วารสารปรัชญาอาศรม. ( ), 

จิตรทิวา ทองหนัก. ( ). 4 เทคนิคพัฒนาตัวเองอางสตีฟ จอบส ดวยวิถีเซน. สืบคนเมื่อ 23 พฤษภาคม 

2567. แหลงที่มา : 4-

จุฑาภัค หริรักษธำรง และประเวศ อินทองปาน. ( ). รูปแบบการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนาเถรวาท

และนิกายเซนเชิงประยุกต . รายงานการประชุมวิชาการและนำเสนอผลงานวิจัย ระดับชาติและ

นานาชาติ คร้ังท่ี ดานมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร. มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 

ทวีวัฒน ปุณฑริกวิวัฒน. ( ). ประทีปแหงเซ็น. พิมพครั้งที่ กรุงเทพมหานคร : เซนเตอรพับลิกเคชั่น.

บรรจบ บรรณรุจิ. (2545). ชื่อเรียกปญญาในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร. วารสารพุทธศาสตรศึกษา. 9(2), 46. 

พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). ( ). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท . กรุงเทพมหานคร : โรง

พิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). ( ). พระพุทธศาสนาในอาเซีย. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท . พิมพครั ้งที ่ 11.

กรุงเทพมหานคร : บริษัท เอส.อาร.พริ้นติ้งแมสโปรดักส จำกัด. 

พระมหาดีรัตน อุทยปุตฺโต (สุพรรณ). ( ). การศึกษาเปรียบเทียบการบรรลุธรรมของพระพุทธศาสนาเถร

วาทก ับซาโตร ิของพุทธศาสนามหายานนิกายเซน . ว ิทยานิพนธพ ุทธศาสตรมหาบ ัณฑิต 

(พระพุทธศาสนา). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

พระมหาอินทรวงค อิสฺสรภาณี. ( ). นิกายสำคัญแหงมหายาน. เชียงใหม : บริษัท สยามพิมพนานา จำกัด.

พระสมชาย ขนฺติธมฺโม (จันทรดาฝาย). (2564). ศึกษาการบรรลุธรรมของพระมหาโมคคัลลานเถระในจปลาย

มานสูตร. สารนิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาวิปสสนาภาวนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย.

พระสัทธัมมโชติกะธัมมาจริยะ. (2554). ปรมัตถโชติกะ อภิธัมมัตถสังคหะ ปริเฉทที่ 9 เลม 2 วิปสสนา

กรรมฐาน. กรุงเทพมหานคร : หางหุนสวนจำกัด ทิพยวิสุทธ์ิ.



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) l 88 

พระสุชาติ เช้ือรุง, ธเนศ ปานหัวไผ และประเวศ อินทองปาน. ( ). วิถีเซนในการดำเนินชีวิตประจำวันตาม

แนวทางของติช นัท ฮันห : กรณีศึกษาชุมชนคณะสวดมนตวัดหมื่นปวนาราม อำเภอบานโปง จังหวัด

ราชบุรี. วารสารเซนตจอหน. ( ), 72-87.

มหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาลัย. ( ). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย . 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วศิน อินทสะ. ( ). สาระสำคัญแหงพุทธปรัชญามหายาน. กรุงเทพมหานคร : บรรณาคาร.

เวยหลาง. ( ). สูตรของเวยหลาง. แปลโดย พุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพมหานคร : แสวงสุทธิการพิมพ. 

สมภาร พรมทา. ( ). พุทธศาสนานิกายเซน การศึกษาเชิงวิเคราะห . กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพแหง

จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.

สินชัย วงษจำนงค. (2548). การศึกษาคติภพของคฤหัสถผูเปนพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ

พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

อรภัคภา ทองกระจางเนตร. (2555). การศึกษาวิเคราะหสมาธิกับการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.


