
 

มงคล 38 กับการสรางความสุขในพระพุทธศาสนา 
Mangala Blessing and Creating Happiness in Buddhism 

 

พระครูวิรุฬสุวรรณดิตถ 

PhraKru Virulsuwannadit 
หนวยวิทยบริการวัดหมอนไม จังหวัดอุตรดิตถ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Wat Mon Mai Academic Services Unit, Uttaradit Province,  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University  
First Author Email: yanasopano@gmail.com 

 

(Received: Mar 16, 2025; Revised: Apr 18, 2025; Accepted: Apr 22, 2025) 
 

บทคัดยอ 
บทความวิชาการฉบับนี้ มีวัตถุประสงคเพื่อตองการใหไดนำเอาแนวทางจากพุทธศาสนาไปประยุกต  

ในการสรางความสุข โดยเฉพาะหลักมงคลสูตรที่เปนธรรมะที่งายตอการทำความเขาใจ และการในการนำไป
ปฏิบัติ เพราะเปนหมวดธรรมะที ่เปนขั ้นเปนตอนเกี ่ยวเนื ่องกัน และสามารถนำไปใชกับชีวิตประจำวัน  
ไดอยางเหมาะสม ฝกใหเปนคนดี สรางความพรอมในการฝกตนเอง ฝกตนใหเปนคนมีประโยชน บำเพ็ญ
ประโยชน ต อครอบครัวและส ังคม รวมถึงเปนเหตุแหงความสุข ความกาวหนาในการดำเนินช ีวิต  
ซึ่งพระพุทธเจาไดทรงแสดงไวใหพุทธศาสนิกชนไดพึงปฏิบัติ เพื่อใหเกิดความสุขความเจริญในชีวิต มงคล 38 
เปนหลักปฏิบัติที ่กลาวครอบคลุมถึง การเลือกคบผู คน การฝกฝนตนเอง การอยูในสถานที่เหมาะสม  
การสงเคราะหชวยเหลือผูอื่น และการมีจิตใจที่ดีงาม ดังน้ัน ปจจัยเหลานี้ จึงจัดเปนองคประกอบของการสราง
ความสุขในพระพุทธศาสนาที่จะกอใหเกิดการพัฒนาชีวิตใหเปนมนุษยที่สมบูรณตอไป 

 

คำสำคัญ : มงคล 38, ความสุข, พระพุทธศาสนา 
 
Abstract  

This academic article aims to integrate Buddhist approach into happiness creation. 
Especially the principles of the Mongkol Sutta, which are easy to understand and practice as 
they are Dhamma categories that can be implemented step by step in daily life. Humans are 
trained to be good by these principles. Besides, they create readiness in self-training, train 
oneself to be useful, and do good things for family and society. They are also the cause of 
happiness and life progress, which the Lord Buddha had been teaching Buddhists to practice 
in order to create happiness and life prosperity. The 38 Mongkol Suttas are principles of 
practice that cover choosing friends, self-training, living in appropriate places, helping others, 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) l 204 

and having a good mind. Therefore, these factors are considered elements of creating 
happiness in Buddhism that will lead to the development of life to become a complete 
human being. 

 

Keywords: Mangala Blessing, Happiness, Buddhism  
 
บทนำ 

ความสุขเปนสิ่งที่มนุษยทุกคนปรารถนา เปนสิ่งที่มนุษยตางแสวงหากัน แตที่จริงแลวนั้น ความสุขเรา
สามารถทำใหเกิดขึ้นไดโดยทันที โดยเฉพาะอยางยิ่งความสุขที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ (พระพรหมคุณาภรณ, 
2550) ความสุข เปนคำที่มีความหมายกวางและซับซอน แตละคนอาจใหความหมายของความสุขแตกตางกัน
ไป โดยทั่วไปแลว ความสุขอาจหมายถึงความรูสึกสบายใจ ผอนคลาย ความพึงพอใจ ความสำเร็จ ความรัก 
ความผูกพัน ความหมายของชีวิต เปนตน ความสุข จึงเปนสิ่งที่ทุกคนปรารถนา แตไมใชทุกคนที่จะมีความสุข
ไดเสมอไป บางครั้งเราอาจรูสึกเศรา เหงา ผิดหวัง หรือทุกขทรมาน สาเหตุของความทุกขอาจมาจากปจจัย
ภายนอก เชน ปญหาชีวิต โรคภัยไขเจ็บ หรือปจจัยภายใน เชน ความคิด ความรูสึก ทัศนคติของเราเอง   
ในทางพระพุทธศาสนานั้น พระพุทธเจาตรัสประมวลหลักวิธีปฏิบัติในเรื่องความสุขและความทุกขไว ในที่แหง
หนึ่ง มีเปนชุด 3 ขอ ซึ่งยืดออกไปตามคำอธิบายเปน 4 ขอ คือ 1. ไมเอาทุกขมาทับถมตนที่ไมมีทุกข 2. ไมละ
ทิ้งสุขที่ชอบธรรม 3. แมสุขที่ชอบธรรมนั้นก็ไมลุมหลงมัวเมา 4. เพียรปฏิบัติเพื่อเขาถึงสุขที่ประณีตยิ่งขึ้นไป
(พระพรหมคุณาภรณ, 2565) รวมถึงแนวทางในการสรางความสุข ที่จะตองอิงอาศัยทั้งปจจัยภายในและ
ภายนอก ในทางพระพุทธศาสนาเรียกวา มงคล หรือ เหตุแหงความสุข ความกาวหนาในการดำเนินชีวิต  

พระพุทธองคทรงแสดงไวใหพุทธศาสนิกชนไดพึงปฏิบัติ โดยปรากฎในมงคลสูตรที่พระพุทธเจาตรัส
ตอบปญหาเทวดาที่ถามวา คุณธรรมอันใดที่ทำใหชีวิตประสบความเจริญหรือมี มงคลชีวิต และชวยสงเสริมให
เกิดความสุข ซึ่งพระพุทธเจาทรงตรัสวามี 38 ประการ หรือที่เรียกวา “มงคลชีวิต 38” คือ การไมคบคนพาล 
การคบบัณฑิต การบูชาบุคคลที่ควรบูชา การอยูในถิ่นอันสมควร การเคยทำบุญมากอน การตั้งตนชอบ  
ความเปนพหูสูต การรอบรูในศิลปะ การมีวินัยที่ดี การกลาววาจาอันเปนสุภาษิต .การบำรุงบิดามารดา  
การสงเคราะหบุตร การสงเคราะหภรรยา การทำงานไม ใหค ั ่งคาง การใหทาน การประพฤติธรรม  
การสงเคราะหญาติ การทำงานที่ไมมีโทษ การละเวนจากบาป สำรวมจากการดื่มน้ำเมา การไมประมาทใน
ธรรมทั้งหลาย การมีความเคารพ การมีความถอมตน การมีความสันโดษ การมีความกตัญู การฟงธรรม  
ตามกาล การมีความอดทน การเปนผูวางาย การไดเห็นสมณะ การสนทนาธรรมตามกาล การบำเพ็ญตบะ  
การประพฤติพรหมจรรย การเห็นอริยสัจ การทำใหแจงซึ่งพระนิพพาน การมีจิตไมหวั่นไหวในโลกธรรม  
การมีจิตไมเศราโศก การมีจิตปราศจากกิเลส และการมีจิตเกษม  ดังนั้น มงคล จึงเปนเหตุแหงความสุข 
ความกาวหนาในการดำเนินชีวิต ดังที่พระพุทธเจาไดทรงแสดงไวใหพุทธศาสนิกชนไดพึงปฏิบัติ หากยึดปฏิบัติ
แลวจะสงใหชีวิตพบเจอแตความสุข ความเจริญ จึงถือไดวาเปนเครื่องที่ยึดเหนี่ยวและเปนที่พึ่งทางใจใหกับ 
พุทธศาสนิกชนทุกคน เพื่อเปนแบบแผนและแนวทางในการดำรงชีวิตอยางถูกตองและมีความสุข 



205 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 1 (January - April 2025) 

มงคลสูตร คืออะไร 
มงคล 38 คือ มูลเหตุแหงความสุข จำนวน 38 ขอ ที่ชวยสงเสริมความสุข และความกาวหนา ทำให

เรียกอีกชื่อหนึ่งวา "มงคลชีวิต 38" ซึ่งไมใชแนวคิดที่พึ่งพาปาฏิหาริยแตอยางใด ทวาเปนหลักปฏิบัติงาย ๆ  
ที่ทุกคนสามารถทำไดในชีวิตประจำวัน สวนที่มาของมงคล 38 เลาสืบตอกันวาสมัยพุทธกาล ชาวเมืองตางพา
กันพูดคุยวา "สิ่งใดที่ทำใหชีวิตเปนมงคล?" แมแตเทวดาก็สนทนากันถึงประเด็นนี้ แตไมมีใครสามารถอธิบายได
วา คุณธรรมขอใดที่จะทำใหชีวิตเปนมงคล เทวดาองคหนึ่งจึงเดินทางไปทูลถามพระสัมมาสัมพุทธเจา พระองค
ไดแสดงหลักธรรมอันเปนมงคล (ขุ.ขุ. 25/1/6-8) ซึ่งไมเก่ียวของกับการยึดติดวัตถุใดๆ แตเปนการยึดถือปฏิบัติ
ตนเองตามทำนองคลองธรรม อันประกอบดวย ขอปฏิบัติมงคลจำนวน 38 ประการ มงคล คือเหตุแหงความสุข 
ความกาวหนาในการดำเนินชีวิต ซึ่งพระพุทธเจาไดทรงแสดงไวใหพุทธศาสนิกชนไดพึงปฏิบัติ นำมาจากบท
มงคลสูตรที่พระพุทธเจาตรัสตอบปญหาเทวดาที่ถามวา คุณธรรมอันใดที่ทำใหชีวิตประสบความเจริญหรือมี 
"มงคลชีวิต" ซึ่งมี 38 ประการ ไดแก 1. อเสวนา จ พาลานํ หมายถึง การไมคบคนพาล 2. ปณฑิตานฺจ เสวนา 
หมายถึงการคบบัญฑิต 3. ปูชา จ ปูชะนียานํ หมายถึง การบูชาบุคคลที่ควรบูชา 4. ปฏิรูปเทสวาโส จ หมายถึง 
การอยูในถิ่นอันสมควร 5. ปุพฺเพ จ กตปุฺญตา หมายถึง เคยทำบุญมากอน 6. อตฺตสมฺมาปณิธิ จ หมายถึง 
การตั้งตนชอบ 7. พาหุสจฺจฺจ หมายถึง ความเปนพหูสูต 8.สิปฺปฺจ หมายถึง การรอบรูในศิลปะ 9. วินโย จ  
สุสิกฺขิโต หมายถึง มีวินัยที่ดี 10. สุภาสิตา จ ยา วาจา หมายถึง กลาววาจาอันเปนสุภาษิต 11. มาตาปตุ
อุปฐานํ หมายถึง การบำรุงบิดามารดา 12. ปุตฺตสงฺคโห หมายถึง การสงเคราะหบุตร 13. ทารสงฺคโห 
หมายถึง การสงเคราะหภรรยา 14. อนากุลา จ กมฺมนฺตา หมายถึง ทำงานไมใหคั่งคาง 15. ทานฺจ หมายถึง 
การใหทาน 16. ธมฺมจริยา จ หมายถึง การประพฤติธรรม 17. ญาตกานฺจ สงฺคโห หมายถึง การสงเคราะห
ญาติ 18. อนวชฺชานิ กมฺมานิ หมายถึง ทำงานที่ไมมีโทษ 19. อารตี วิรตี ปาปา หมายถึง ละเวนจากบาป  
20. มชฺชปานา จ สฺญโม หมายถึง สำรวมจากการดื่มน้ำเมา 21. อปฺปมาโท จ ธมฺเมสุ หมายถึง ไมประมาทใน
ธรรมทั้งหลาย 22. คารโว จ หมายถึง มีความเคารพ 23. นิวาโต จ หมายถึง มีความถอมตน 24. สนฺตุฐี จ 
หมายถึง มีความสันโดษ 25. กตฺุตา หมายถึง มีความกตัญู 26. กาเลน ธมฺมสฺสวนํ หมายถึง การฟงธรรม
ตามกาล 27. ขนฺตี จ หมายถึง มีความอดทน 28. โสวจสฺสตา หมายถึง เปนผูวางาย 29. สมณานฺจ ทสฺสนํ 
หมายถึง การไดเห็นสมณะ 30. กาเลน ธมฺมสากจฺฉา หมายถึง การสนทนาธรรมตามกาล 31. ตโป จ หมายถึง 
การบำเพ็ญตบะ 32. พฺรหฺมจริยฺจ หมายถึง การประพฤติพรหมจรรย 33. อริยสจฺจานทสฺสน หมายถึง  
การเห็นอริยสัจ 34. นิพฺพานสจฺฉิกิริยา จ หมายถึง การทำใหแจงซึ่งพระนิพพาน 35.ผุฐสฺส โลกธมฺเมหิ จิตฺตํ 
ยสฺส น กมฺปต หมายถึง มีจิตไมหวั่นไหวในโลกธรรม 36. อโสกํ หมายถึง มีจิตไมเศราโศก 37. วิรชํ หมายถึง  
มีจิตปราศจากกิเลส 38.เขมํ หมายถึง มีจิตเกษม สรุปไดวา มงคล 38 เปนหลักปฏิบัติที่เรียบงาย สามารถ
ปฏิบัติตามหลักอันเปนมงคลชีวิตไดดวยตัวเอง หากพิจารณามงคล 38 ประการแลว จะเห็นวา ทุกขอลวน
เกี่ยวของกับการฝกปฏิบัติตนใหเปนประโยชนตอมิตร ครอบครัว และสังคม ซึ่งเปนหลักธรรมเบื้องตนที่
สามารถนำมาปรับใชในชีวิตประจำวันได รวมถึงผูที่ปฏิบัติธรรมก็สามารถยึดมงคลชีวิต 38 ในการฝกตนเองได
อีกดวย 

 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) l 206 

ความสุขในมิติทางตะวันตก 
“ความสุข” เปนการวัดเชิงอัตวิสัย (Subjective) กลาวคือ เปนเรื่องของอารมณความรูสึก คำตอบ 

จึงขึ้นอยูกับความรูสึกของแตละบุคคลในขณะนั้น (รศรินทร เกรย และคณะ , 2553) ซึ่งจะแตกตางจาก 
การวัดเชิงภาวะวิสัย (Objective) ที่เปนการวัดความเปนอยู (Objective well – being) ของปจเจกบุคคล  
ซึ่งมีคาคงที่ตัวอยางเชน คนที่มีรายไดเทากันคือ เดือนละ 30,000 บาท (30,000 บาทเปนการวัดเชิงภาวะวิสัย) 
อาจมีความสุขไมเทากันก็ได ขึ้นอยูกับความพอใจ ของแตละบุคคล การวัดเชิงอัตวิสัยทำนองเดียวกันนี้ที่ใชกัน
บ อยค ือ ความพึงพอใจในช ีว ิต และความอย ู ด ี เช ิงอ ัตว ิส ัย ( Subjective well – being) “ความสุข 
(Happiness)” “ความพึงพอใจในชีว ิต (Life satisfaction)”และ “ความอยู ด ีเช ิงอัตวิส ัย (Subjective  
well – being)” เหม ือนก ันหร ือไม   น ักว ิชาการบางคน เช น น ักเศรษฐศาสตร จะมองว า ความสุข  
ความพึงพอใจในชีวิต และความอยูดีเชิงอัตวิสัย มีความหมายเหมือนกันและใชแทนกันได และใชคำทั้งสามนี้
เหมือนกับแนวคิดอรรถประโยชน (Utility) ในทางเศรษฐศาสตรกลาวคือ ปจเจกบุคคลตัดสินใจเลือกทำ
กิจกรรมตางๆ อยางมีเหตุผล เพื่อใหเกิดความพึงพอใจสูงสุดแหงตน ซึ่งความพึงพอใจนี้เปนความตองการ  
ที ่ไม ม ีขอจำกัด (Veenhoven 1991, 1997; Easterline 2001, 2005) สำหรับนักจิตวิทยามักจะมองวา 
ความสุขเปนเรื่องของอารมณความรูสึก ดังนั้นความสุขจึงเปนการวัดเฉพาะความอยูดีทางอารมณ(emotional 
well – being) เทานั ้น แตถาเปนความอยู ด ี (Well – being) แลว ก็จะวัดรวมเอามิติของสุขภาพกาย 
(physical health) และส ุขภาพใจ  (mental health) เข าไปด วย นอกเหน ือจากม ิต ิของความอย ู ดี  
ทางอารมณ(Lyubomirsky 2008) นอกจากนี้ Ed Diener นักจิตวิทยาชาวอเมริกัน ไดใหแนวคิดที่ละเอียดขึ้น
ไปอีกเกี่ยวกับความอยูดีทางอารมณ โดยแบงออกเปนสามมิติซึ่งในแตละมิติสามารถแยกสวนการวิเคราะหออก
จากกันได คือ มิติที่ 1 เปนความรูสึกทางบวก กลาวคือ คนเรามีอารมณความรูสึกทางบวกบอยครั้งแคไหน  
มิติที ่ 2 เปนความรู สึกทางลบ กลาวคือ คนเรามีอารมณความรู สึกทางลบบอยครั้งแคไหน และมิติที ่ 3  
ความพึงพอใจในชีวิต กลาวคือการที่ปจเจกบุคคลประเมินความพึงพอใจในชีวิตของตนเองในภาพรวมอยางไร 
(Diener 1984; Diener et al. 1985, 1999) มิติที่หนึ่งเทียบไดกับความสุข มิติที่สองเทียบไดกับความทุกข 
ความสุขนั้นเปนสภาพจิตใจที่เปลี่ยนแปลงไดในแตละชวงเวลาเมื่อเกิดเหตุการณใดเหตุการณหนึ่งที่มากระทบ
ความรูสึก สวนความพึงพอใจในชีวิตนั้น โดยทั่วไปแลวมีความคงที่มากกวาความสุข เนื่องจากเปนผลจ าก
กระบวนการประเมินชีวิตของตนเองในทุกดาน แลวตัดสินใจวาตนเองมีความพึงพอใจในชีวิตมากนอยเพียงใด 
(Nettle 2005) แนนอนวาความสุขและความพึงพอใจในชีวิต มีความสัมพันธไปในทางเดียวกัน กลาวคือเมื่อ
คนเรามีความพึงพอใจในชีวิตมากยอมมีความสุขมากตามไปดวย และตัวแปรที่ใชทำนายความสุขหรือ  
ความพึงพอใจในชีวิตก็เปนชุดเดียวกัน (Gray et al. 2008a)  
 
ความสุขในมิตทางตะวันออก 

ความสุขตามแนวคิดและทฤษฎีในทัศนะของนักปรัชญาชาวตะวันออกอันประกอบดวย นักปรัชญา
ชาวอินเดียและนักปรัชญาชาวจีนไดใหความหมายเอาไวคือ ปรัชญาจารวาก เปนปรัชญาที่เกาแกเพราะ  
เกิดกอนศาสนาเชน ศาสนาพุทธ และศาสนาฮินดูบางสำนัก จุดหมายของลัทธิจารวากก็คือการหาความสุขสนุก



207 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 1 (January - April 2025) 

สำราญในโลกนี้และชาตินี้ โดยเฉพาะความสุขทางเนื้อหนัง ซึ่งจารวากถือวาเปนยอดความสุข โดยมีคติวา  
“จงกิน จงดื่ม และจงรื่นเริงใหเต็มที่” ในชีวิตนี้และในบัดนี้อยามัวรีรอ เพราะชีวิตไมแนนอน (ฟน ดอกบัว, 
2545) นักปรัชญาสายนี้เชื่อวาไมมีโลกหนา ไมมีชีวิตใหม ตายแลวก็สูญ ทุกคนกินหนเดียวตายหนเดียว ทุกคน
จึงตองตักตวงหาความสุขใหเต็มที่ขณะท่ียังมีชีวิต กินเขาไป ดื่มเขาไป สนุกสนานรื่นเริงสำราญ ทุกชีวิตจบกันที่
ตาย เพราะนักปรัชญาจารวากถือคุณธรรมที่วา ความถูกคือการนำความสุขสำราญมาให สวนความผิดคือการที่
นำความทุกขมาให หรือการกระทำที่ดีก็คือการกระทำที่นำความสุขสำราญมาใหมากกวาความเจ็บปวด  
นักปรัชญาอินเดียถือวาธรรม 4 ประการเปนจุดมุงหมายสูงสุดของชีวิต เรียกวาปุรุษารถะ หรือประโยชนของ
บุคคล ซึ่งมีดังนี้ 

1) อรรถะ การแสวงหาความเจริญกาวหนาใหแกชีวิตในดานตาง ๆ เชน การศึกษาเลาเรียน เปนตน 
เพื่อพรอมที่จะประกอบอาชีพและโลกธรรมอื่น ๆ 

2) กามะ การแสวงหาความสุขตามโลกียวิสัย เชน ประกอบอาชีพและการแตงงาน เปนตน เพื่อสราง
ความมั่นคงใหแกตัวและแกครอบครัว 

3) ธรรมะ การประพฤติปฏิบัติธรรม เพื่อยกระดับจิตใจใหสูงขึ้นจะไดเขาใจความจริงของชีวิต แลวจะ
ไดหาแกนสารใหแกชีวิต เพื่อเตรียมตัวเดินทางไปสูโลกหนา 

4) โมกษะ การออกบำเพ็ญพรต เพื่อบรรลุโมกษะอันเปนจุดมุงหมายสูงสุดของชีวิตจะไดไมตองมา
เวียนวายตายเกิดใหเปนทุกขอีกตอไป (พระมหาคมสัน วิสุทฺธิญาโณ, 2560) 
นักปรัชญาจารวากถือวาจุดมุงหมายของชีวิตมีเพียง 2 ขอเทานั้น คือ ขอ 1 และขอ 2 เพราะการแสวงหา 
ความเจริญกาวหนาดานตาง ๆ เพื่อใหประสบความสำเร็จและใหเกิดมีทรัพยสมบัติ เพื่อจะไดใชกินบริโภคให
เกิดความสุขอยางเต็มที่ในดานโลกียวิสัย มีความสุขเพลิดเพลินในชีวิตไดเต็มที่ ความสุขทางดานเนื้อหนังหรือ
ความสุขทางดานรางกามารมณเปนความสุขสุดยอดตามความเชื่อของตน 

ดังนั้น ความสุขของนักปรัชญาฝงตะวันออก จึงเปนความสุขนิยม เปนความสุขที่เกิดจากการไดรับ
ความสะดวกสบายทางกาย การไมทำตนใหไดรับความเดือดรอน การใชชีวิตที่เปนอิสระเสรีไมตองยึดติด  
กับส่ิงใด การไดใชชีวิตเพื่อกินดื่มอยางเต็มที่ การใชชีวิตใหเกิดความสะดวกสบาย 
 
ความสุขในพระพุทธศาสนา  

ในพระพุทธศาสนาความสุข หมายถึง สภาพที่ทนไดงายตรงขามกับความทุกขซึ ่งหมายถึงสภาพ  
ที่ทนไดยาก หรือสภาพที่จิตตั้งมั่นแนวแนเพงลงไปในอารมณใดอารมณหนึ่งที่ปราศจากเสียซึ่งความทุกขมี
ความเสวยอารมณอยูดวยความสุข หรือความปราศจากภาวะที่หมดสิ้นกิเลสทั้งปวงหรือภาวะที่ปราศจาก
ตัณหารบกวน ในพระพุทธศาสนา ไดแบงความสุขไว 3 ประเภท คือ 1) ความสุขอยางหยาบที่เกิดจากกามคุณ 
หมายถึงความสุขที่เกิดจากกามคุณ 5 อันเกิดจากการที่อายตนะภายในกับอายตนะภายนอกกระทบกัน คือ 
ระหวาง ตาเห็นรูป หูไดฟงเสียง จมูกไดกลิ่น ลิ้นลิ้มรส กายไดรับสัมผัส เกิดรูสึกที่เรียกวา เวทนา หากเปนสุข
หรือเปนสิ่งที่ชอบก็เรียกวาสุขเวทนา หากเปนทุกขหรือสิ ่งที ่ไมชอบก็เรียกวาทุกขเวทนา และห ากเปน 
ความเฉย ๆ ไมสุขไมทุกขคือจะชอบก็ไมใชไมชอบก็ไมใชเร ียกวาอทุกขมสุขเวทนา (ส .สฬา. (บาลี) 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) l 208 

18/267/206-207) 2) ความสุขอยางกลางที่เกิดจากฌาน เปนความสุขอยางมีที่มาจากฌาน เปนการฝกฝนจิต
ใหเพงอารมณตาง ๆ จนแนวแนใหจิตเกิดเปนสมาธิเขาถึงความเปนฌานสามารถกำจัดนิวรณได ความสุขใน
ฌานเปนความสุขที่ประณีตกวาความสุขในกามคุณ 5 เพราะเปนความสุขที ่เกิดจากสมาธิ (ส .ม. (บาลี) 
19/178/56)3) ความสุขอยางละเอียดที่เกิดจากพระนิพพานเปนความสุขอยางละเอียดวาเกิดจากพระนิพพาน 
เปนการฝกฝนจิตเพื่อขัดเกลาใหหมดกิเลสดวยไตรสิกขา เพื่อใหสิ้นสุดการเวียนวายตายเกิดอีกตอไป หรือการ
ปฏิบัติตามหลักอริยมรรคมีองค (องฺ.ทุก. (บาลี) 20/87/14)  

ในอานัณยสูตร วาดวยสุขเกิดจาความไมเปนหนี้ พระพุทธเจาไดตรัสแสดง แกอนาถบิณฑิกเศรษฐี  
ถึงความสุข 4 ประการ ซึ่งคฤหัสถบริโภคกามจะไดรับตามกาล เรียกวา สุขของคฤหัสถ หรือ  คิหิสุข หรือ  
กามโภคีสุข 4 คฤหัสถท่ีดำเนินชีวิตเปนผูครองเรือนเปนปกติ มีความสุขอยู 4 อยาง คือ 1. อัตถิสุข สุขเกิดจาก
ความมีทรัพย สุขเกิดจำกมีความมั่นคงทำงาน เศรษฐกิจ คือ ความภูมิใจ เอิบอิ่มใจ วาตนโภคทรัพยที่ไดมาดวย
น้ำพักน้ำแรงความขยันหมั่นเพียร ของตน และโดย ชอบธรรม หรือมีทรัพยสมบัติเพียงพอที่ตนหามาไดดวยวิธี
สุจริต 2. โภคสุข สุขเกิดจำกการใชจายทรัพย การใชจายทรัพยไดอย่ำงอิสระ คือ ความ  ภูมิใจ เอิบอิ่มใจ  
วาตนไดใชทรัพยที่ไดมาโดยชอบนั้น เพื่อตนเอง เพื่อครอบครัว เพื่อเพื่อนฝูง เพื่อ ญาติ ๆ และเพื่อทำบุญกศุล
เลี้ยงชีพ เลี้ยงผูควรเลี้ยงและบำเพ็ญประโยชน 3. อนณสุข สุขเกิดจากความไมเปนหนี้ คือ ความภูมิใจ เอิบอิ่ม
ใจวา ตน เปนไท ไมมีหนี้สินติดค้ำงใคร 4. อนวัชชสุข สุขเกิดจำกความประพฤติไมมีโทษ มีชีวิตบริสุทธิ์คือ 
ความภูมิใจ เอิบอิ่มใจ วาตนมีความประพฤติสุจริต ไมประกอบความชั่วทั้งทำงความคิด ทางวาจา และทางกาย 
ไม บกพรองเสียหาย ใครๆ ติเตียนไมไดทั้งทางกาย ทางวาจา และทางใจ 

ในขณะเดียวกันสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต) ไดจำแนกประเภทความสุขไวเปน 5 ชั้น คือ 
ชั้นที่ 1 คือ ความสุขจากการเสพวัตถุหรือสิ่งบำรุงบำเรอภายนอกที่นำมาปรนเปรอ ตา หู จมูก ลิ้น กาย 
ความสุขประเภทนี้เปนความสุขที่ทุกคนในโลกพึงปรารถนากันมาก ชั้นที่ 2 คือ ความสุขที่เกิดจากการเจริญ
คุณธรรม เชน มีเมตตากรุณา มีศรัทธา เปนความสุขที่เพิ่มมากจากความสุขชั้นที่ 1 เปนความสุขที่เกิดจาก  
การมีคุณธรรม ชั้นที่ 3 ความสุขที่เกิดจากการดำเนินชีวิตที่ถูกตองใหสอดคลองกับความจริงของธรรมชาติ  
ไมหลงอยูในโลกของสมมติ ชั ้นที่ 4 ความสุขจากความสามารถปรุงแตงแตความสุข ปรุงแตงใจใหสบาย  
เมื่อหายใจเขาก็ทำใหใจเบิกบาน เมื่อหายใจออกก็ทำใหใจโปรงเบา เพื่อใหเกิดความปราโมทย ราเริงเบิกบาน
ใจ อิ่มใจ สงบเย็น และ ชั้นที่ 5 ความสุขเหนือการปรุงแตง หรือความสุขที่อยูดวยปญญาที่รูเทาทันความจริง
ของโลกและชีวิต (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2563) นอกจากนี้ก็ไดมีการจัดแบงความสุขไว
ออกเปน 3 ระดับ คือ 1. สามิสสุข หมายถึง สุขที่อาศัยอามิส ไดแกกามสุข 2. นิรามิสสุข หมายถึงสุขที่ไมอาศัย
อามิส หมายถึง สุขในฌานสามชั้นตน และ 3. นิรามิสตรสุข หมายถึง สุขยิ่งกวานิรามิสสุข หรือสุขเหนือกวา
นิรามิสสุข หมายถึง สุขโสมนัสที่เกิดขึ้นแกพระขีณาสพผูพิจารณาจิต ซึ่งหลุดพนจากโลภะ โทสะ และโมหะ
นั่นเอง 
 
 
 



209 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 1 (January - April 2025) 

การสรางความสุขตามหลักมงคล 38 
การที่มนุษยดำเนินชีวิตในสังคมนั้น สิ่งสำคัญท่ีสุดของการดำเนินชีวิตก็คือ การอยูอยางไรใหมีความสุข 

ซึ่งนอกเหนือจากการสรางความสุขทางดานรางกายที่ไดรับการตอบสนองทางประสาทสัมผัสแลว ความสุข  
ทางใจก็เปนความสุขที่สิ่งสำคัญมากอีกประการหนึ่งที่จะตองไดรับการตอบสนอง อันเกิดจากการประพฤติ
ปฏิบัติขัดเกลาสภาวะจิตใหรูเทาทันสิ่งที่มากระทบ ทั้งปจจัยภายในและปจจัยภายนอก รวมถึงการมีสัมมาทิฎฐิ 
หรือมีความเห็นที่ถูกตอง ถือเปนปจจัยเบื้องตนของการมีความสุข โดยในทางพระพุทธศาสนา ความสุขนั้น 
มนุษยทุกคนสามารถสรางขึ้นไดดวยตัวเอง และอาศัยการปฏิสัมพันธกับสิ่งแวดลอมภายนอก เพื่อใหเกิดความ
เปนมงคล หรือ สิ่งที่ดีงาม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2564) อันจะนำไปสูความสุขที่แทจริง ในมงคลสูตร 
หรือมงคล 38 หมายถึง มูลเหตุแหงความสุข จำนวน 38 ขอ เปนสิ่งที่ชวยสงเสริมใหเกิดความสุข และ
ความกาวหนาในชีวิต หรือหากปฏิบัติตามมงคล 38 นั้น ก็จะกอใหเกิดความสุข 3 ระดับ คือ  

1. ความสุขขั้นพื้นฐาน ประกอบดวยหลักธรรมที่เปนมงคล 18 ประการ ไดแก การไมคบคนพาล หรือ 
การไมคบผูที่ชักจูงไปในทางที่ผิด และโงเขลาเบาปญญา เพราะมีแตจะทำใหชีวิตเส่ือม การคบบัณฑิต หมายถึง 
คบผูมีความรู ความคิดที่ดี การปฏิบัติตนที่ดี เพื่อจะไดรับการชี้แนะแตเรื่องอันเปนมงคล การบูชาบุคคลที่  
ควรบูชา หมายถึง การเชิดชูผูประพฤติดี และผูมีพระคุณ เปนการลดทิฐิของตนเอง ไมสักการบูชาในสิ่งที่ไม
เปนมงคล อยูในถิ่นที่เหมาะสม หมายถึง การพาตัวเองไปอยูในสภาพแวดลอมที่ดี แวดลอมไปดวยบัณฑิตทั้ง
ทางโลก และทางธรรม การสรางสมความดีไวกอน หมายถึง ฝกชำระลางจิตใจ สั่งสมอานิสงส ความดี ความสุข  
ทุกการกระทำสงผลตอปจจุบันและอนาคต การตั้งตนไวชอบหรือดำรงตนถูกตอง หมายถึง วางตนอยาง
เหมาะสมในการดำรงชีพ และประกอบสัมมาอาชีพ การรอบรูวิทยาการ หมายถึง เปนผูที ่สดับรับฟงมาก  
จึงมีความรู มีปญญา ในการคิดแกปญหาตางๆ อยางถูกวิธี  ความชำนาญในศิลปะ หมายถึง มีความรูในการใช
มือปฏิบัติการงานตางๆ สามารถประกอบวิชาชีพได ชีวิตไมอับจน การมีระเบียบวินัย หมายถึง ปฏิบัติตน  
ตามระเบียบ และกฎเกณฑของสังคม ไมสรางความเดือดรอนแกผูอื่น การพูดจาดีเปนวาจาสุภาษิต หมายถึง 
พูดดี ไมเหลวไหล เปลงวาจาอันเปนมงคล ทั้งทางโลกและทางธรรม การเลี้ยงดูบิดามารดา หมายถึง เลี้ยงดู
บิดา มารดา กลาวยกยองสรรเสริญผูมีพระคุณ เปนมงคลชีวิตที่ทำใหเจริญกาวหนา  การเลี้ยงดูบุตรธิดา 
หมายถึง เลี้ยงดูบุตรใหไดรับการอบรมส่ังสอนที่ดี ไดรับการศึกษา บำเพ็ญตนเปนประโยชนตอสังคม การเลี้ยง
ดูภรรยา หมายถึง เลี้ยงดูภรรยาใหดี กลาวยกยอง ไมดูหมิ่น สรางความมั่นคงใหครอบครัว การทำงานไมให  
คั่งคาง หมายถึง ทำงานทั้งทางโลก และทางธรรมใหสำเร็จสมบูรณ ไมเห็นแกตัว และประโยชน สวนตน  
การบำเพ็ญทาน หมายถึง การฝกจิตใหเปนผูมีความเสียสละ ลดความเห็นแกตัว ไมทุจริตในสิ่งของที่ไมชอบ
ธรรม การประพฤติเปนธรรม หมายถึง ปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจา ยกระดับจิตใจใหสูงดวย
ศีล และธรรมะ การสงเคราะหญาติ หมายถึง ใหความชวยเหลือญาติพี่นองตามกำลัง สงเคราะหญาติเมื่อ
เดือดรอน และการทำงานไมมีโทษ หมายถึง การทำงานหาเลี้ยงตน โดยตองเปนงานที่ไมผิดกฎหมาย ไมผิด
ประเพณี และศีลธรรมอันด ี

2. ความสุขขั้นกลาง ประกอบดวยหลักธรรมที่เปนมงคล 12 ประการ ไดแก การงดเวนจากบาป 
หมายถึง การไมทำสิ่งที่ไมดี ไมเปนมงคล ทำแลวรูสึกไมสบายใจ สรางความเดือดรอนใหผูอื ่น การสำรวม  



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2568) l 210 

จากการดื่มน้ำเมา หมายถึง การเวนจากการดื่มของมึนเมา ที่จะนำมาซึ่งการเสียทรัพย เสียสติสัมปชัญญะ  
การฟงธรรมตามกาล หมายถึง เมื่อมีโอกาสใหฟงธรรมะ คิดทบทวนถึงประโยชนแหงหลักธรรม แลวนำมาใช  
ในชีวิตประจำวัน ความอดทน หมายถึง เปนผูมีความอดทนตอความยากลำบาก และอดทนตอกิเลส และ  
ความโลภ ความเปนผูวางายสอนงาย หมายถึง เปนคนที่วานอนสอนงาย ไมทำตัวกลบเกลื่อนความผิดของตน 
พรอมปรับปรุงตัว การคบหาสมณะ หมายถึง การไดสนทนาแลกเปลี ่ยนกับพระสงฆหรือผู ที ่ม ีความรู  
การสนทนาธรรมตามกาล หมายถึง การแลกเปลี่ยนสาระความรูกับผูอื่น พูดดวยวาจาที่ไมโออวด และมีความรู
จริงในสิ่งที่พูด ความไมประมาทในธรรม หมายถึง เปนผูมีสติพรอม ไมประมาท ไมหุนหันพลันแลน ปฏิบัติตน
ในทางที่ดี ความเปนผูมีสัมมาคารวะ หมายถึง ใหความเคารพในบุคคลที่ควรแกการเคารพ ทั้งตอหนาและ  
ลับหลัง การถอมตัว หมายถึง มีมารยาท สงบเสงี่ยม ไมหยิ่งผยองตน จะทำใหไมเสียคน และไมเสียมิตร  
ความสันโดษ หมายถึง พึงพอใจในสิ ่งที ่ตนเองมี ไมนอยเนื ้อต่ำใจ ยินดีตามกำลังทรัพยของตน และ  
ความกตัญู หมายถึง เปนผูรูคุณ รูจักตอบแทนบุญคุณผูที่มีพระคุณ และมีผูที่เมตตาในยามเดือดรอน 

3. ความสุขขั้นสูง (เจตคติ) ประกอบดวยหลักธรรมที ่เปนมงคล 8 ประการ ไดแก ความ มีตบะ  
(ใชความเพียรเผาผลาญกิเลส) หมายถึง ฝกปฏิบัติตนใหกิเลสหมดไป สำรวมกายใจ ไมยึดติดในสัมผัสภายใน
นอกเกินไป การประพฤติพรหมจรรย หมายถึง เวนจากการเสพเมถุน สวนฆราวาสใหยึดปฏิบัติโดยการใหทาน 
ชวยเหลือผูอ่ืนตามสมควร และรักษาศีล การเห็นแจงในอริยสัจ หมายถึง เห็นความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ 
คือ อริยสัจ 4 อันเปนมูลเหตุแหงการเกิดทุกข และวิธีทำใหทุกขหมดไป ทำนิพพานใหแจง หมายถึง ปฏิบัติตน 
ใชหลักธรรมดับทุกข และความไมสบายใจ ระลึกถึงคุณแหงพระนิพพาน การมีจิตไมหวั่นไหวในโลกธรรม 
หมายถึง การฝกจิตใจตนใหไมหลงในลาภ ยศ และการสรรเสริญเยินยอ การมีจิตไมเศราโศก หมายถึง การใช
ปญญาพิจารณาความเศรา และความอาลัยอาวรณ การมีจิตปราศจากกิเลส หมายถึง ฝกปฏิบัติตนใหหางไกล
จากกิเลส และสิ่งที่ทำใหจิตใจเศราหมอง และการมีจิตเกษม หมายถึง การรักษาไวซึ่งสภาพที่มีจิตใจเปนสุข  
ละแลวซึ่งกิเลส ไมยินดีในวัตถุ ในภพ ในอวิชชาทั้งหลาย 

ดังนั้น การสรางความสุขตามหลักหลักมงคลสูตร จึงเปนการพัฒนาที่ครอบคลุมทั้งทางดานความรู 
ทักษะ และเจตคติ กลาวคือ เปนการพัฒนาตนเองตามลำดับจากขั้นพื้นฐาน คือ การปรับองคความรู เชน  
การคบบัณฑิต การศึกษาศิลปะวิทยา การใชชีวิตที ่มีความสัมพันธกับคนในสังคมตั้งแตระดับครอบครัว  
ญาติมิตร และสังคมวงกวาง จากนั้นจึงกาวสูการพัฒนาทางดานทักษะ คือความอดทน ความประพฤติปฏิบัติ 
ตนเองในสถานการณการตางๆ และพัฒนาสูการพัฒนาขั้นสูงสุดคือการพัฒนาทางจิต การพัฒนาตนเองที่ 
ครอบคลุมองคประกอบทั้ง 3 ประการนี้ มีความสอดคลองกับกันแนวคิดเรื่องไตรสิกขาในพระพุทธศาสนา คือ 
ศีล สมาธิ และปญญา จึงทำใหมงคลสูตรเปนสูตรการพัฒนาตนเองที่เหมาะสมตอการนำมาประยุกตใชใน
ชีวิตประจำวัน 
 
สรุป 

แมวาความสุขจะเปนสิ่งที่มนุษยทุกคนปรารถนา แตก็มิใชวาทุกคนจะสมปรารถนา การดำเนินชีวิตให
มีความสุขนั้น จะตองอาศัยทั ้งปจจัยภายใน ไดแกทัศนะคติที่ดี การมองโลกในแงดี รวมถึงการเขาใจใน



211 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 3 No. 1 (January - April 2025) 

ปรากฎการณที่เกิดขึ้นกับชีวิต และปจจัยภายนอก ไดแก การมีปฏิสัมพันธกับบุคคลรอบขางในชุมชนและสังคม 
ในทางพระพุทธศาสนา ความสุขถือเปนหนึ่งในองคประกอบของหลักโลกธรรม 8 ที่กลาวถึงการมีความสุข
ควบคูไปกับการมีความทุกข ซึ่งหากมนุษยเขาใจและสามารถจัดการกับความสุขและความทุกขที่เกิดขึ้นนั้น  
ก็จะทำให เก ิดการยอมรับและสามารถปลอยวางได  ในขณะเด ียวกัน การสรางความสุขให เกิดขึ้น  
ในทางพระพุทธศาสนาก็ไดกลาวถึงหลักการที ่เรียกวา มงคล หรือหลักธรรมแหงความสุข ที ่จะนำไปสู  
ความเจริญในชีวิต หลักมงคล 38 ประการ เปนหลักธรรมที่กลาวถึงแนวทางในการดำเนินชีวิตใหเกิดความสุข 
ทั้งความสุขที ่เกิดขึ ้นภายในจิตใจ และความสุขที่ไดรับจากการปฏิสัมพันธกับบุคคลอื่น การปฏิบัติตาม  
หลักมงคลชีวิต 38 ประการนั้น ไมจําเปนตองปฏิบัติเรียงลําดับจากขอที่ 1 ไปหาขอที่ 38 แตสามารถเลือก
มงคลชีวิตขอตางๆ มาปฏิบัติไดตามความเหมาะสม ดังนั้น ความสุขมนุษยสามารถสรางและจัดการไดดวย
ตัวเอง การสรางและจัดการความสุขจึงเปนกระบวนการที่สำคัญ ที่จะสงผลใหมนุษยสามารถดำรงชีวิตไดอยาง
มีความสุขในชีวิต  
 
เอกสารอางอิง 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2563). สู ความเกษมสันตน ิร ันดรกาล ความสุข 5 ชั ้น. 

กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภาจัดพิมพเผยแพร. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2566). ความสุขที่สมบูรณ. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภาจัดพิมพ

เผยแพร. 
พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2540). ความสุขที่แทจริง. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภาจัดพิมพเผยแพร. 
พื้น ดอกบัว. (2545). ปวงปรัชญาอินเดีย. พิมพครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพศยาม  
พระมหาคมสัน วิสุทฺธญาโณ (เนียมคชบาล). (2560). วิธีปฏิบัติเพื่อใหเขาถึงความสุขตามหลักพระพุทธศาสนา. 

ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา . บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

Easterlin, R.A. (2001). Income and happiness: towards a unified theory. Economic Journal. 111 
(473): 465-484. 

Easterlin, R.A. (2005). Is there an iron law of happiness?. Unpublished working paper. 
Department of Economics. University of Southern California. 

Gray, R.S., Rukumnuaykit, P., Kittisuksathit, S. & Thongthai, V. (2008a). Inner happiness among 
Thai elderly. Journal of Cross-Cultural Gerontology. (23): 211-224 

Veenhoven, R. (1991). Is happiness relative?. Social Indicators Research. 24: 1-34. 


