
 

 

 

วิเคราะหเปรียบเทียบวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆ 
ในสมัยพุทธกาลและในสังคมไทยปจจุบนั 

A Comparative Analysis of The Ways of Conduct in The Alms of The Monks 
in Probably the Buddha and The Monks in Thai Society 

 

พระมุทิตา านธมฺโม1, พระครูสุนทรธรรมนิทัศน2, พระสมุหอนุสรณ กิตฺติวณฺโณ3 
Phra Mutita thanadhammo1, Phrakru Soontorndhammanithat2,  

Phrasamu Anusorn Kittiwanno3 
 

วิทยาลัยสงฆแพร, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1, 
วิทยาลัยสงฆแพร, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย2, 
วิทยาลัยสงฆแพร, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย3 

Phrae Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University1, 
Phrae Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University2, 
Phrae Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University3 

E-mail: Mutita.thana@hotmail.com
 

(Received: Jan 23, 2024; Revised: Feb 27, 2024; Accepted: Feb 29, 2024) 
 

บทคัดยอ  
การว ิจัยครั ้งนี ้ม ีวัตถุประสงค 3 ประการ คือ (1) เพื ่อศึกษาวัตรปฏิบัติและระเบียบขอปฏิบัติ

การบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาล (2) เพื ่อศึกษาสภาพและปญหาวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของ
พระสงฆในสังคมไทยปจจุบัน (3) วิเคราะหเปรียบเทียบวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาล
และในสังคมไทยปจจุบัน ผลการวิจัยพบวา 

1. วัตรปฏิบัติและระเบียบขอปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาลในฐานะที่เปนเปน
กรณียกิจของบรรพชิตที่พ ึงประพฤติปฏิบัต ิเป นกิจวัตรประจำวัน เพื ่อการดำรงชีพ สรางอัตตโยชน 
ปรัตถประโยชน และประโยชนทั ้งสองฝาย ตามพุทธานญาตทรงถือปฏิบัติสืบตอกันมาตางก็ ดำรงชีวิตดวย
อาศัยอาหารที่ผู อื่นถวาย เพื่อสรางประโยชนสุขเกื้อกลูเเกสรรพสัตวทั้งปวง  ทรงถือวาการบิณฑบาตเปนการ
โปรดสัตว ชวยใหชาวบานไดมีโอกาสบำเพ็ญทาน ไดฟงธรรมการบิณฑบาตมีความสำคัญในฐานะที่เปนอาชีวป
ริสุทธิ กลาวคือ เปนอาชีพที่บริสุทธิ์สำหรับนันกบวชผูละบานเรือน ไมเกี่ยวของดวยบานเรือนแลว พระภิกษุ
สงฆตองไมดำรงชีวิต ดวยการประกอบอาชีพดุจชาวบาน ดวยการหลอกลวงหรือดวยอาการอื่นใดที่ไมเอื ้อเฟอ
ตอพระธรรมวินัย มีความเปนอยูท ี่เรียบงายไมฟุ มเฟอย สันโดษดวยปจจัย 4  ฉะนั ้น พระพุทธองคจึงทรง
อนุญาตใหพระภิกษุสามเณรสามารถรับนิมนตไดการรับนิมนตไปฉันอาหารที ่บ านของคฤหัสถก็เรียกวา 
การรับบิณฑบาตตางกัน แตไมไดอุมออกไปเดินตามบานของคนน้ันคนน้ีเทาน้ัน 

2. สภาพและปญหาวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสังคมไทยปจจุบัน ในการออกรับอาหาร
บิณฑบาตจะออกเดินไปในหมูบานตอนเวลาเชาโดยจะเดินเรียงตามลำดับอาวุโส เมื่อไปถึงหมูบานที่ชาวบาน
กำลังรออยูก็จะยืนเรียงเปนแถว แตก็จะมีบางพื้นที่บางวัดที่พระสงฆจะออกเดินตามลำพัง ภายหลังมหาเถร
สมาคมไดกำหนดแนวทางในการออกรับบิณฑบาตของพระสงฆตามที่สำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ ได



25 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 2 No. 2 (May - August 2024) 

 

เสนอใหกำหนดแนวทางตักบาตรตามพระธรรมวินัย โดยใหพระสงฆออกบิณฑบาตแลวกลับวัดไมควรเกิน 8 
โมงเชา ไมไปน่ังตามราน เรรอนนอกพื้นที่ ไมเขาแหลงอโคจร ไมถายเทอาหาร-ท้ิงดอกไม ไมแยงรับซองปจจัย 
เปนตน ดังจะเห็นไดวาการออกบิณฑบาตของพระสงฆไทยน้ันมีมาตั้งแตอดีตจนถึงปจจุบัน และการที่พระสงฆ
ไดออกรับบิณฑบาต แลวพุทธศาสนิกชนไดทำบุญตักบาตรเปนปจจัยหนึ่งในการสืบทอดพระพุทธศาสนาทำให
พระพุทธศาสนานั้นมีความม่ันคงและเจริญรุงเรืองมาจนถึงปจจุบัน 

3. วิเคราะหเปรียบเทียบวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาลและในสังคมไทย
ปจจุบันเกี่ยวกับการใชบาตรของพระสงฆในสมัยพุทธกาลกับสมัยปจจุบันนั้นในสวนของขอวัตรปฏิบัติยังคงยึด
เอาหลักพระวินัยเปนหลัก แตในสวนของการไดมาซึ ่งบาตรนั้นมีความแตกตางกันตรงที่สมัยพุทธกาลนั้นเปน
เรื่องที่ยากกวาจะไดบาตรมา ในสวนของอาหารที่รับบิณฑบาตของพระสงฆแตเดิมครั้งพุทธกาลเลี้ยงชีพดวย
อาหารบิณฑบาตโดยสมัยพุทธกาลนั้นพระสงฆจะจาริกไปในบานเพื่อขออาหารจากชาวบาน ในสมัยปจจุบัน
ลักษณะของการออกไปขอรับบิณฑบาตก็มีสวนคลายกับสมัยพุทธกาล คือ ถือบาตรออกเดินไปเพื่อขอรับ
อาหาร โดยไมไดเอยปากขอ แตในสวนของอาหารที่ไดมานั้นสวนมากเปนอาหารสำเร็จรูป และอาหารกึ่ง
สำเร็จรูปดวยคานิยมของสังคมที่เปลี่ยนไปโดยเนนความสะดวกสบาย ซึ่งบางครั้งการบริโภคอาหารโดยที่ไม
สามารถเลือกไดของพระสงฆ ทำใหเกิดโรคตาง ๆ ขึ้นกับพระสงฆ เชน ความดัน เบาหวาน น้ำหนักเกิน
มาตรฐาน เปนตน และในสวนของจริยาวัตรในการบิณฑบาตของพระสงฆในพุทธกาลนั้นจะมีความสำรวมระวัง 
ประพฤติปฏิบัติตามพระธรรมวินัยอยางเครงครัดมากกว าสมัยปจจุบัน โดยสมัยพุทธกาลนั ้นจะเปน
การบิณฑบาตเพื่อเลี้ยงชีพจริง ๆ ไมมีวัตถุประสงคอ่ืนแอบแฝง ในสมัยปจจุบนัมีพระสงฆบางรูปท่ีไมปฏิบัติตาม
พระธรรมวินัย มีการออกรับบิณฑบาตโดยมุ งหวังลาภสักการะหรือบางรูปเลือกรับเฉพาะเงิน ซึ ่งทำใหเกิด
ความเสื ่อมศรัทธาในหมู พุทธศาสนิกชนบางคนดูขาวแลวถึงกับไมอยากจะทำบุญกับพระสงฆไปเลยก็มีใน
ประเด็นนี ้ผู ศึกษาจึงอยากใหคณะสงฆ รวมกับฝายปกครองรวมกันสอดสองดูแลพระสงฆที่ประพฤติตนไม
ถูกตองตามหลักพระธรรมวินัยและควรมีบทลงโทษเพื่อใหเกิดความกลัว และเพื่อไมใหเปนเยื่องอยางแกผู อ่ืน
ตอไป
คำสำคัญ: วัตรปฏิบัติ, การบิณฑบาต, พระสงฆในสมัยพุทธกาล 

Abstract 
This research has three objectives: (1 )  to study the practice and rules of conduct of 

monks during the Buddha's time; (2) to study the conditions and problems of monks' alms-
alms practice in modern Thai society; (3) Comparative analysis of the practice of alms-alms 
practice of monks in the time of the Lord Buddha and in modern Thai society. It is a 
documentary research study. By collecting information from Tripitaka, Atthakatha, Deka, 
research documents academic article and summarized to present the information The results 
showed that 
 1. The practice and rules of conduct for the monks in the Buddha's time as a case of 
monks who had to perform their daily routine. for living create an autonomous utility and 
benefit both sides According to the Buddha's traditions, each of them lived their lives by 
relying on food offered by others. To create benefits and happiness for all beings His Highness 
regarded alms-giving as favoring animals. Helping villagers have the opportunity to make merit 
Listening to the alms round is important as a pure occupation. In other words, it was a pure 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2567) l 26 

profession for a priest who had left his home. It's not related to the house anymore. A monk 
must not live with a career like a villager by deceit or by any other acts that are unfavorable 
to the Dharma and Vinaya having a simple life, not extravagant, secluded by four factors the 
Lord Buddha therefore allowed the monks and novices to accept the invitation to have a 
meal at the house of a layman. different acceptance of alms but did not carry them out to 
walk around the house of this person only. 

2 .  Conditions and problems in the practice of alms-alms practice of monks in Thai 
society today. In the morning, the almsmen will walk through the village in order of seniority. 
When they reached the village where the villagers were waiting, they would stand in a line. 
But there will be some areas in some temples where monks will walk alone. After that, the 
Sangha Sangha has set guidelines for receiving alms for monks according to the National 
Buddhism Office. proposed to set a guideline for giving food to monks according to the 
Dhamma and discipline by asking the monks to give alms and return to the temple should 
not be later than 8 o'clock in the morning, not to sit in the shop. wandering outside the area 
does not enter the orbital source Do not transfer food - discard flowers. Do not compete for 
factor envelopes, etc. As can be seen that the issuance of alms by Thai monks has existed 
from the past to the present. and that the monks received alms Then Buddhists have made 
merit and give alms to the inheritance of Buddhism, making Buddhism stable and prosperous 
until now. 

3 .  Analyze and compare the practice of alms-alms practice of monks in the time of 
the Lord Buddha and in modern Thai society regarding the use of monks' alms bowls in the 
time of the Lord Buddha and the present time. But in terms of obtaining an alms bowl, there 
is a difference in that in the Buddha's time it was more difficult than obtaining an alms bowl. 
As for the food that the monks received for alms, originally in the Lord Buddha's life by alms 
food, in the Buddha's time, the monks would pilgrimage to the house to beg the villagers for 
food. In modern times, the manner of going out to receive alms is similar to that of the 
Buddha's time. Olding alms bowls and going out to ask for food without asking but in terms 
of food, most of them are ready-made food. and semi-finished food with the values of society 
that have changed with an emphasis on convenience which sometimes the consumption of 
food without the choice of the monks causing various diseases to the monks, such as high 
blood pressure, diabetes, overweight, etc. And in the part of the monks' conduct in the alms 
round in the Buddha's time, there will be carefulness. behave in accordance with the Dharma 
and Discipline more strictly than in the present day in the time of the Lord Buddha, it was 
actually alms giving for a living without any other hidden purpose. But in the present day, 
there are some monks who do not follow the discipline. There is an offering of alms with the 
expectation of fortune or worship or some choose to receive only money. which caused a 
decline in faith among Buddhists. Some people even watched the news and did not want to 
make merit with the monks at all. in conjunction with the administration to monitor the monks 



27 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 2 No. 2 (May - August 2024) 

 

who misbehave in accordance with the principles of the Dharma and Discipline and should 
have punishments to instill fear and in order not to be disrespectful to others 
  
บทนำ 

บิณฑบาต หมายถึง อาหารที ่ใสลงในบาตรพระ ในภาษาไทยใชในความหมายวา รับของใสบาตร 
พระที ่ไปบิณฑบาต คือ ไปรับอาหารที่เขาจะใสบาตร (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) , 2557 : 182) 
การบิณฑบาต ถือเปนหนาที่หลักของผูเขามาบรรพชาอุปสมบทในพระพุทธศาสนา คำสอนเก่ียวกับการปฏิบัติ
ตัวของผูเขามาสูรมกาสาวพัสตรท่ีถือวาเปนปฐมฤกษ ที่พระอุปชฌายสอนคืออนุศาสน 8 ประการ ซึ่งมีทั้งขอ
พึงปฏิบัติ และขอท่ีพึงละเวน ซึ่งขอแรกไดกลาวถึงเรื่องบิณฑบาต เพื่อใหผูเขามาบวชใชเปนเคร่ืองมือเลี้ยงชีพ 
ดังพระบาลีวา ปณฺฑิยาโลปโภชนํ นิสฺสาย ปพฺพชฺชา, ตตฺถ เต ยาวชีวํ อุสฺสาโห กรณีโย, (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 197) แปลวา บรรพชาอาศัยโภชนะ คือ คำขาวที่ไดมาดวยกำลังปลีแขง เธอพึงทำอุตสาหะ
ในสิ่งนั้นตลอดชีวิต ฯ การออกรับบิณฑบาตถือวาเปนกิจหรือเปนหนาที ่ของพระภิกษุสามเณร เพราะเปน
การปฏิบัติตามพระวินัย อีกทั ้งยังเปนกุศโลบายในการเผยแผพระพุทธศาสนา และถือเปนการสงเคราะห
อนุเคราะหมนุษยโลก ใหรูจักการใหทานการเสียสละ การทำบุญเพื่อลดความโลภ เปนการสรางปฏิสัมพันธอัน
ดีระหวางพระภิกษุสงฆสามเณร กับชาวบาน โดยเมื ่อชาวบานนั ้นไดถวายปจจัย 4 มาแลว พระภิกษุสงฆ
สามเณรก็จะตอบแทนดวยการใหธรรม หรือใหพร เปนตน  

ในสมัยพุทธกาลเวลาที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาทรงสนทนากับหมูพระภิกษุทั ้งหลายมักจะตรัส
ถามดวยขอความที่วา “ภิกษุทั ้งหลาย เธอทั้งหลายยังสบายดีหรือ ยังพอเปนอยู ไดหรือพวกเธอเปนผู พรอม
เพรียงกัน รวมใจกัน ไมทะเลาะกัน อยูจำพรรษาเปนผาสุกหรือ และบิณฑบาตไมลำบากหรือ” (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539 : 177) น่ีถือเปนพุทธประเพณีที่ช้ีชัดใหเห็นวาเรื่องการบิณฑบาตน้ันมีความสำคัญใน
สมัยพุทธกาลพระภิกษุถือเปนกำลังหลักในการออกเผยแผหลักคำสอน เผยแผศาสนา ในการที่จะเผยแผ
พระศาสนาไดดีนั ้นตองอาศัยกำลังใจที ่ม ุ งมั ่น ขณะเดียวกันกำลังกายก็สำคัญไมนอยไปกวากัน ดังน้ัน
ความสำคัญของอาหารบิณฑบาตถือวาเปนสิ่ งสำคัญตอการยังชีพของพระภิกษุมาตั้งแตสมัยพุทธกาล 
การบิณฑบาตสมัยพุทธกาลถือวาเปนการเผยแผพระศาสนาไดเปนอยางดี ดังเชน ทานพระอัสสชิเถระ 
ผูม ีกิริยามารยาทงามเรียบรอย ไดเดินบิณฑบาตในกรุงราชคฤห ม ีความสำรวมในการกาวไป ถอยกลับ 
แลเหลียว คูแขน เหยียดแขน นาเลื่อมใส มีนัยนตาอันทอดลง ถึงพรอมดวยอิริยาบถ ขณะนั้น อุปติสสมาณพ 
ไดเห็นทานแลวเกิดความเลื ่อมใสเปนอยางยิ่ง จึงตามไปขอถาม “อินทรียทานผองใส ผิวพรรณทานบริสุทธ์ิ
ผุดผอง ทานบวชเฉพาะใคร หรือทานชอบใจธรรมของใครขอรับ”  (ธรรมสภา, ม.ป.ป. : 30) เหตุนั้นทำให
อุปติสสมาณพเกิดความเลื่อมใสขอเขามาบวชในพระพุทธศาสนา เปนตน

สมัยปจจุบันการบิณฑบาตก็ยังถือวาเปนกิจสำคัญท่ีพระสงฆสามเณรพึงปฏิบัติ แตวิถีชีวิตของพระสงฆ
สามเณรสมัยปจจุบัน กับสมัยอดีตมีความแตกตางกันมากท้ังในเรื่องของการเปนอยู และการดำรงชีวิต ซึ่งก็เปน
การปรับตัวตามยุคตามสมัย เม่ือครั้งพุทธกาลพระภิกษุสงฆมีกิจ และความจำเปนที่จะตองออกรับบิณฑบาต
เพื่อใหไดซึ่งอาหารมาบริโภคในการยังชีวิตอยู แตสมัยปจจุบัน การออกรับบิณฑบาต จะมีชาวบานนำของมาใส
บาตรตาง ๆ กันไป เชน อาหารสด อาหารแหง สังฆทาน เครื ่องใชตาง ๆ ตลอดถึงมีการถวายเงิน เปนตน 
ซึ่งบางทีทำใหเกิดปญหาขึ้น สำหรับพระสงฆสามเณรบางรูปที ่ไมเขาใจพระธรรมวินัย ไดประพฤติตนไม
เหมาะสม มีการนุ งห มไมเรียบรอย เขาไปบิณฑบาตในสถานที่ไม เหมาะสม หรือเปนสถานที่อโคจร ไมมี
ความสำรวมระวังในการแสดงออกทางกิร ิยาอาการ การรับอาหารบิณฑบาตเกินความพอดีที่จะนำมาฉัน 
เลือกรับเฉพาะเงิน เปนตน บางคร้ังทำใหชาวบานถึงกับขาดความเลื่อมใสในพระสงฆสามเณร และเปนเหตุใหผู



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2567) l 28 

ที่มีความเลื่อมใสศรัทธาอยูแลวเกิดความทอใจ เพราะไดเห็นการออกรับบิณฑบาตที่ไมเปนไปตามพระธรรม
วินัย และไมเปนไปเพื ่อการเผยแผพระพุทธศาสนา แตเปนไปเพื่อการแสวงหาลาภสักการะอันพระภิกษุ
สามเณรไมพึงกระทำ 

การออกรับบิณฑบาตนี้เปนเรื่องที่เกี่ยวของกับพระภิกษุสงฆโดยตรงมาตั้งแตสมัยพุทธกาลจนถึงสมัย
ปจจุบัน ถือวาเปนสมบัติอันล้ำคาที่องคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาได ใหไวแกพระภิกษุสามเณรไดใชเปน
เครื ่องเลี้ยงชีวิตสืบมาจนถึงปจจุบัน ดังนั้นผูวิจัยเห็นประโยชนเรื ่องการศึกษาวิเคราะหเปรียบเทียบ
การบิณฑบาตของพระสงฆ ในสม ัยพ ุทธกาลก ับการบิณฑบาตของพระสงฆในส ังคมไทย เพ ื ่อเปน
การเปรียบเทียบและนำเอาแนวทางที่ถูกตองในการบิณฑบาตมาเผยแพรเพื่อใหพระภิกษุสามเณรผูใครศึกษา
ไดนำไปเปนหลักในการดำรงชีวิตในสมณเพศตอไป 
 
วัตถุประสงคของการวิจัย 

1. เพื่อศึกษาวัตรปฏิบัติและระเบียบขอปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาล
2. เพื่อศึกษาสภาพและปญหาวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสังคมไทยปจจุบัน 
3. วิเคราะหเปรียบเทียบวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาลและในสังคมไทย

ปจจุบัน  
 
การทบทวนวรรณกรรม

การวิจัยเรื่อง “วิเคราะหเปรียบเทียบวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาลและใน
สังคมไทยปจจุบัน” ผูวิจัยไดศึกษาคนควาช้ันปฐมภูมิ ไดแก พระไตรปฎก และอรรถกถา และชั้นทุติยภูมิ ไดแก 
ตำราวิชาการ หนังสือเอกสาร บทความ หรืองานวิจัยที่เกี่ยวของ ดังนี้ 

1. เอกสารที่เก่ียวของ 
พุทธทาสภิกขุ ไดกลาวเอาไวในหนังสือ คำสอนสำหรับผูบวชใหม วาพระภิกษุจะตองมี ชีวิตอยู ดวย

การพิจารณา คือ ปจจเวกขณ บรรพชาน้ีอาศัยการบิณฑบาต พูดถึงกิจวัตร 10 ประการ อันมีบิณฑบาตเปนขอ
แรก วามีความมุงหมาย อยางไร มีเจตนารมณถึงการไมหุงขาวกิน แมแต สะสมอาหารไวก็ไมได เปนตน (พุทธ
ทาสภิกขุ, 2543 : 52-56) 

เสถียรพงษ วรรณปก ไดกลาวเอาไวในหนังสือ พุทธศาสนาทรรศนะและว ิจารณ วาชาวพุทธมี
ความเชื่ออยูวาพระพุทธเจานั้นไมไดมีพระองคเดียว แตมีหลายพระองคซึ่งจะอุบัติมาโปรด ชาวโลกเปนยุคสมัย 
ยุคหนึ่งจะมีองคหนึ่ง เรียกวา พุทธกาล สิ ้นยุคพระพุทธเจาองคหนึ่งแลว จะมีชวงวางระยะเวลาหนึ่งกอนองค
ใหมจะมาเรียกวา พุทธันดร และผู ที ่มาบวชในบวรพุทธศาสนา จะตองถือนิสสัยอยางเครงครัด ไดแก 
บิณฑิยาโลปโภชนะ บิณฑบาตเลี้ยงชีพ ใหพิจารณาคุณคาแท ของอาหาร คือ เพื่อหลอเลี้ยงรางกาย คุณคา
เทียม คือ ความอรอย ความหรูหรา ทุมเฟอย ความมัน ความสนุกสนาน (เสถียรพงษ วรรณปก, 2543 : 68) 

พระธรรมปฎก ไดกลาวเอาไวในหนังสือ สอนนาค-สอนฑิต ชีวิตพระ-ชีวิตพุทธ วา วิธีการรักษา
พระพุทธศาสนาที ่ดีที่สุดก็คือ การบวชเขามาประพฤติปฏิบัติ ตนตามหลักธรรมคำสั ่ง สอน ใหพระธรรมและ
พระวินัยเขามาอยูในชีวิตจิตใจของตน พระอุปชฌายก็จะบอกบริขารที่ จำเปนสำหรับเลี้ยงชีพ วาการบรรพชา
นี ้ตองอาศัยอาหารจากชาวบานโดยการบิณฑบาตและยังเปนการตอบแทนบุญคุณของพอแมดวย โดยตั ้งใจ
ประพฤติปฏิบัติใหดีท่ีสุด พอแมเห็นลูกชายนุงหม ผาเหลืองสำรวมระวังเรียบรอยมาบิณฑบาตก็มีความปติอ่ิม
ใจ (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2542 : 15) 

จำนงค ทองประเสริฐ ไดกลาวเอาไวในหนังสือ พระพุทธศาสนากับสังคมและการเมือง วาอาหารเปน



29 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 2 No. 2 (May - August 2024) 

 

ปจจัยที่สำคัญอยางที่สุดของชีวิต ถาหากไมมีอาหารก็ไมสามารถดำรงชีวิตอยูได เรื่อง อาหารมีความสัมพันธ
เกี่ยวของกับความสุขหรือศีลธรรมในสังคม ตราบใดที่ทองของประชาชนยัง วางอยูยังมีความหิวโหยอยู จะให
คนมีศีลธรรมเปนไปไมได พระพุทธเจาไมใหเทศนาสอนแกคนท่ีกำลังหิว เพราะคนท่ีกำลังหิวนั้นสมาธิไมมี แตก็
ไมไดใหกินอาหารอยางฟุมเฟอย ทรงสอนให พิจารณากอนฉัน วาที ่ฉันไปนั้นไมใชเพื่อมัวเมา ไมใชเพื่อเลน 
แตวาเพื่อยังชีวิตใหเปนไปท่ีจะทำ ประโยชนใหแกสังคมตอไปเทาน้ัน (จํานงค ทองประเสริฐ, 2535 : 103) 

สมทรง ปุญญฤทธิ ์ ไดกลาวเอาไวในหนังสือ มารยาทชาวพุทธ วาชาวพุทธควรปฏิบัติตอกันดวย
มารยาทที่ดีงามถูกตองทั้งทางกายวาจาและใจ ไดบอกวิธีการจัดภัตตาหารถวายพระสงฆ การถวายปจจัย
เครื ่องไทยธรรม พิธีกรรมักบชาวพุทธ การใสบาตร การกรวดน้ำ อนุโมทนา และการแผเมตตา เปนตน 
การทำบุญใสบาตรพระสงฆน้ัน นับวาเปนสวนหนึ่งที่จะดำรง พระพุทธศาสนาไวใหยั่งยืน ทั้งยังเปนการสราง
บารมีใหมากข้ึนเฉพาะตนอีกดวย อยางไรก็ดี การ ทำบุญตักบาตรน้ัน จะตองใหถูกวิธีดวย มิฉะนั้นจะกลับเปน
การทำลายพระพุทธศาสนาเสียเอง พระพุทธเจาทรงสอนวา สมณะจะตองเปนผูไมโลภ ไมสะสม (สมทรง 
ปุญญฤทธิ์, 2535 : 13) 

ปญญา ใชบางยาง และคณะ ไดกลาวไวใน พระวินัย 22) พุทธบัญญัติจากพระไตรปฎกวาการขาด
อธิษฐานของบาตยอมมีได ดวยการให 1 หมุนไปผิด 1 ลาสิกขา 1 กระทำกาลกิริยา 1 เพศกลับ 1 ปจจุทธรณ 
1 เปนที ่ 7 กับชองทะลุ 1 ดังนี้ แมเพราะโจรลักและการถือเอาโดยวิสาสะ บาตรก็ขาดอธิษฐานเหมือนกัน 
จะขาดอธิษฐานดวยชองทะลุพอเมล็ดขาวฟางลอดออกไดและลอดเขาไปได บรรดาธัญชาติ 2 ชนิด เมล็ดขาว
ฟางนี้เปนเมล็ดธัญชาติอยางเล็ก เมื่อชองน้ันอุดให กลับเปนปกติดวยผงเหล็ก หรือดวยห มุด แลงจึงอธิษฐาน
บาตรนั้นใหมภายใน 10 วัน (ปญญา ใชบางบาง, 2548 : 224) 

พุทธทาสภิกขุ กลาวไวในหนังสือ สุญญตา วาใจความสำคัญแหงธาตุปจจเวกขณ คือ ขอที ่วา 
บิณฑบาตก็ดี บุคคลผู บริโภคบิณฑบาตนั้นก็ดี เปนสักวาธาตุ วางจากตัวตน นั ้นเอง ขอนี้ หมายความวา 
แกงกับผลไมตาง ๆ วางอยูตรงหนาเรานั้น ไดรับความรูสึกจากเราแตเพียงวา มันเปนเพียงสักวาตุ แลวมันก็
หมดเรื่องกัน แตถารู สึกวา เปนอาหารแลวมันก็มีความหมายมาก มีเรื ่องมากตามสวน แตก็ไมรายแรงอะไรนัก 
ถาหากวามันไดลดสวนนอยลงไปจนถึงวา ขาวนั่น แกงนี่ แกงน่ัน ผลไมนั้น ผลไมนี้ ดังนี้ ดังน้ันแลว มันมีคา
เทากับถูกงูกัดตายแลว หรือเทากับถูก ยมบาลจับเขาใสกระทะตมสุกแลวเทานั ้นเอง เพราะฉะนั้นคาถาที่วา 
ธาตุมตฺตโก นิสฺสตฺโต นิชฺชี โว สุฺโญ จึงเปนภาษาประเสริฐสุดสำหรับเรา (พุทธทาสภิกขุ, 2543 : 158) 

2. งานวิจัยที่เกี่ยวของ 
วีรพล พิชนาหะรี ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาการใชบาตรในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ผลจากการวิจัย

พบวา ประวัติความเปนมาของบาตรนั้น เริ่มมีการใชมากอนสมัยพุทธกาล โดยนักบวชสันยาสีไดนำผลน้ำเตา
บาง เมล็ดมะมวงหิมพานตบางซึ่งแหงและมีขนาดใหญโดยเอาเมล็ดออก บางทีเปนดินเผา บางคร้ังเปนกะโหลก
ผี แลวใชเชือกรอยเปนหวงสำหรับใชถือ หิ ้ว หรือคลองบาประสงคเพื ่อรับอาหาร สวนบาตรใบแรกของ
พระพุทธเจา คือ บาตรที่ฆฎิการพรหมนำมาถวาย คราวเสด็จออกบวช พระวินัยปฎกจุลวรรคกลาวถึงบาตรที่
อนุญาตไว 2 ชนิด คือบาตรดินและบาตรเหล็กจากหลักฐานทางประวัติศาสตรชี้ใหเห็นไดวา การทำบาตรใน
ประเทศไทยมีมาตั ้งแตในสมัยรัชกาลที ่ 1 แหงรัตนโกสินทรปจจุบันการทำบาตรแบงเปน 3 ประเภท ไดแก 
(1) การทำบาตรใหม (2) การนำบาตรเกามาปรับปรุงสภาพ และ (3) การซอมแซมบาตร (วีรพล พิชนาหะรี, 
2560) 

พระสุร ิยนต ทสฺสนีโย (นอยสงวน) ไดศึกษาวิจัยเรื ่อง “ศึกษาวิเคราะห บ ิณฑบาตในฐานะเปน
เครื่องมือหนุนชีวิตและกุศโลบายในการเผยแผพระพุทธศาสนา” กลาวถึงการบิณฑบาต วาเปนกุศโลบายใน
การเผยแผพระพุทธศาสนา 3 ดาน คือ 1) ดานอัตตประโยชนไดแกประโยชนแกพระภิกษุสามเณรเอง คือ 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2567) l 30 

เพื่อการดำรงชีพ   เพื่อพัฒนากาย ใหแข็งแรง และใหมีกายสงบสำรวมมีความสงางาม เพื ่อพัฒนาจิต คือ 
เกื้อหนุนพัฒนาจิตใหมีสมาธิ มีสติสัมปชัญญะและมีความสันโดษ และเพื่อพัฒนาปญญา คือ รูคุณคาอาหาร 
ละการสะสม และรูจักปลอยวาง  2) ดานปรัตถประโยชนไดแกประโยชนแกผู อื ่น คือ เพื ่อแสดงธรรมโปรด
ชาวบาน เปนหนาท่ีเปนการอนุเคราะหชาวบานใหมีความรูในการดำเนินชีวิต และเพื่อสงเสริมชาวบานบำเพ็ญ
บุญ ใหทาน ลดความตระหน่ี เพื่อความสุขในภพนี้และภพหนา และ 3) ดานศาสนประโยชน ไดแกการสืบทอด
และการเผยแพรพระพุทธศาสนา ไดแก ประโยชนในทางศาสนามี คือ เพื ่อสืบทอดพระวินัย โดยการประพฤติ
ปฏิบัติตามสิกขาบทที่ทรงบัญญัติเอาไว เพื่อความสำรวมและความผาสุกของหมูสงฆ และเพื่อการเผยแผ
พระพุทธศาสนา ทำใหประชาชนไดละความชั่ว ตั ้งอยู ในความดี ทำจิตใจใหบริสุทธิ์ผ องใส (พระสุร ิยนต 
ทสฺสนีโย (นอยสงวน), 2554)  

สุภกฤษ บุตรจันทร ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาพฤติกรรมการทำบุญใสบาตรของพุทธศาสนิกชนชาว
ตําบลบางลูกเสือ อำเภอองครักษ จังหวัดนครนายก” ผลการวิจัยพบวา การทำบุญตักบาตรนี้มีสวนสำคัญอยาง
มากในการท่ีจะดูแลบำรุงพระพุทธศาสนา เพราะ เปนการถวายกำลังแกพระภิกษุ สามเณรไดมีโอกาสศึกษา 
เลาเรียน ปฏิบัติตามพระธรรมวินัย และ ส่ังสอนประชาชน เปนการสืบตอพระพุทธศาสนา ใหมั่นคงถาวรสืบไป 
ท้ังนี้จะเปนผลดีแกผูปฏิบัติ ดวย เพราะทำใหเปนผูมีใจเปนบุญกุศลเปนการสงเสริมคุณธรรม ใหเกิดขึ้นในจิตใจ 
เนื่องจากวิถี ชีวิตของชาวตําบลบางลูกเสือ อำเภอองครักษ จังหวัดนครนายก ตางก็มีความรูความเขาใจ และ 
เปาหมายในการทำบุญใสบาตรแตกตางกันไป (สุภกฤษ บุตรจันทร, 2560) 

พระมหาเสรีชน นริสฺสโรและคณะ ได ศ ึกษาวิจัยเรื ่อง “แนวทางการปองกันและแกไขปญหา
การละเมิดพระธรรมวินัยของพระสงฆที่สงผลตอวิกฤติศรัทธาของชาวพุทธตามหลักนิติปรัชญาเชิงบูรณาการ” 
ผลการวิจัยพบวา ในสังคมไทยปจจุบันที่มีลักษณะสำคัญคือวัตถุนิยมและบริโภคนิยม สงผลใหพระสงฆละเมิด
พระวินัยใน 2 รูปแบบ คือ การประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย และการทำพระธรรมวินัยใหวิปริต ซึ ่งมี
สาเหตุและปญหา 10 ประการ คือ 1) ผูไมมีความละอาย 2) กระทำไปโดยไมรู  3) ภูมิหลังจากหลากหลาย
วัฒนธรรม ชุมชน สังคม เชน ความเชื่อเร่ืองอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย 4) ศรัทธาท่ีมีตอพระพุทธศาสนา 5) บรรพชา
คามใจกิเลส 6) ตั ้งใจกระทำแมร ู ว าละเมิด เชน แปลงบุญเพื ่อตอบสนองว ัตถุนิยม และบริโภคนิยม 
7) ไมเครงครัดในหลักไตรลักษณ 8) การไมกวดขัน ปลอยปละละเลยของอุปขฌาย และพระเถระในสังฆะ 
9) ออนไหวตอกิเลส ไมตั้งใจบวชเพื่อฝกฝนตนใหมีคุณคา 10) พระธรรมวินัยเปนกรอบดำรงการบรรพชา 
หากไมตั้งใจปฏิบัติจะสงผลตอศรัทธาชาวพุทธ โดยที ่วิกฤติศรัทธา หมายถึง ลักษณะความเชื่อและความ
เลื่อมใสอยูในชวงหัวเลี้ยวหัวตอของความคงอยูและความเส่ือมถอย เกิดความลังเลสงัสย ไมมีศรัทธาในความดี 
ความชั่ว และการทำจิตใจใหบริสุทธิ์ และจากการสำรวจอาหารจากการทำบุญใสบาตรและถวายภัตตาหาร
ทั้งหมด 163 รายการ พบวาเปนอาหารที่ซื้อ 113 รายการคิดเปนรอยละ 69.3 ซึ่งมีมากกวาอาหารปรุงเองใน
ครัวเรือน 50 รายการ รอยละ 31.7 ประกอบไปดวยแปง ไขมันซึ ่งเปนอาหารที่อยูในโซนสีแด งสงตอการเกิด
โรคทางระบบหัวใจ และหลอดเลือดและสุขภาพของพระสงฆ อาทิเชน บะหม่ีกึ่งสำเร็จรูป แคบหมู อาทิอาหาร
ผัด แกงกะทิ นมรสหวาน และขนมหวานเชน แตงไทยกะทิสด  (รัชนีกร ตาเสน และ ทรงวุฒิตวงรัตนพันธ, 
2562) 

รว ิ จ ิระปาน และ สรุสิทธ ิ ์  ลอจ ิตรอำนวย ได ศ ึกษาวิจัยเ รื ่อง “การพัฒนาสัญลักษณแนะนำ
การตักบาตรที่เหมาะสมสำหรับพระสงฆที่เปนโรคไมติดตอเรื้อรัง” ผลการศึกษาพบวา ตัวอยางสวนใหญตัก
บาตร ถวายอาหารพระสงฆเพื่ออุทิศบุญใหตนเอง ญาติและครอบครัวเปนหลัก ตัวอยางเห็นดวยวา อาหารที่
นิยมนำมาตักบาตรลวนเปนปจจัยเสี่ยงที่ทำใหพระสงฆที่ปวยเปนโรค และไมสามารถควบคุมสภาวะของโรคได 
ซึ่งสอดคลองกับผลจากการศึกษาเรื่องพฤติกรรมการถวาย อาหารของประชาชน และขอมูลดาน สุขภาพที่



31 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 2 No. 2 (May - August 2024) 

 

พบวา พระสงฆปวยเปน NCD เพิ ่มขึ ้นอยางตอเนื ่อง สำหรับแหลงที่มาของอาหารเพื ่อตักบาตร พบวา 
สวนใหญประชาชนนิยมนำอาหารสำเร็จรูปมาทำบุญตักบาตรเอง ในสวนเหตุผลในการเลือกอาหารสำหรับ
การตักบาตรพบวา ประชาชนจะเนนที ่ความสะดวกเปนหลัก ในขณะที่คุณภาพอาหารเปนเรื ่องรองลงมา 
(รวิ จิระปาน และ สรุสิทธิ์ ลอจิตรอำนวย, 2562)  

พระครูสังฆรักษบุญเสริม กิตฺติวณฺโณ และคณะ ไดศึกษาวิจัยเรื ่อง “สุขภาวะพระสงฆ : การพัฒนา
รูปแบบการเสริมสรางสุขภาวะตามแนววิถีพุทธโดยการบูรณาการสาธารณสุขชุมชนเพื่อคุณภาพชีวิตที่ดีใน
ภาคเหนือตอนบน” ผลการวิจัยพบวา ปญหาของการเสริมสรางสุขภาวะของพระสงฆ ไดแก ดานโภชนาการ 
รางกาย จิตใจ ความรับผิดชอบตอสุขภาพ การจัดสิ่งแวดลอมและสุขอนามัยภายในวัด และการมีสวนรวมและ
สนับสนุนของภาคีในการเสริมสรางสุขภาวะของพระสงฆ กระบวนการเสริมสรางสุขภาวะของพระสงฆ ตาม
แนววิถ ีพุทธในการบูรณาการสาธารณสุขชุมชนเพื ่อคุณภาพชีวิตที่ดีในภาคเหนือตอนบน ได แก การใชยา
สมุนไพรพื้นบาน ใชยาแผนปจจุบัน และการใชระบบสาธารณสุขในการเสริมสรางสุขภาวะของพระสงฆตาม
แนววิถีพุทธโดยการบูรณาการสาธารณสุขชุมชน ไดแก หลักการ 4 และ วิธ ีการ 6 การพัฒนารูปแบบ
การเสริมสรางสุข ภาวะของพระสงฆตามแนววิถีพุทธโดย การบูรณาการสาธารณสุขชุมชนเพื่อคุณภาพชีวิตท่ีดี
ในภาคเหนือตอนบน สงผลใหพระสงฆมีสุขภาพดีขึ้น (พระครูสังฆรักษบุญเสริม กิตฺติวณฺโณ และคณะ, 2561) 

วิธีดำเนินการวิจัย 
งานวิจัยเรื่อง “วิเคราะหเปรียบเทียบวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาลและใน

สังคมไทยปจจุบัน” มีขั้นตอนในการดำเนนิการวิจัยตามลำดับดังนี้  
1. รูปแบบการวิจัย  
การวิจัยครั้งนี้ใชกระบวนวิธีการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) เปนเครื่องมือสำคัญ 

โดยผูวิจัยคัดเลือกเอกสารระดับปฐมภูมิ คือ ทฤษฎีที่เกี่ยวของและสอดคลองกับวัตถุประสงคของการวิจัย 
ประกอบดวย คัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา และคัดเลือกเอกสารระดับทุติยภูมิ คือ ดุษฎีนิพนธ วิทยานิพนธ 
บทความวิจัยและงานวิชาการตาง ๆ ที่ไดรับการตีพิมพเผยแพร 

2. การเก็บรวบรวมขอมูล 
1) เอกสารปฐมภูมิ (Primary Sources) ไดแก พระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา พรอมทั้งคัมภีรอื ่น ๆ 

ท่ีเกี่ยวของทางพระพุทธศาสนา 
2) เอกสารทุติยภูม ิ (Secondary Sources) คือ หนังสือ ตำรา งานวิจ ัย เอกสาร และบทความ 

ท่ีเกี่ยวของกับการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาลและการบิณฑบาตของพระสงฆในสังคมไทย 
3. การวิเคราะหขอมูล  
ผูวิจัยนำขอมูลทั ้งหมดที่ไดศึกษามาวิเคราะห สังเคราะหสาระสำคัญ เนื่องจากการวิจัยครั้งนี้เปน

การว ิจัยเชิงเอกสาร จะวิเคราะหขอมูลที ่ไดจากเอกสารตาง ๆ โดยวิเคราะหและตีความ และโยงไปถึง
ความสอดคลองกันของขอมูล แนวคิด ทฤษฎีสาระสำคัญเรื ่องที่เกี่ยวกับการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัย
พุทธกาล กับการบิณฑบาตของพระสงฆในสังคมไทย และวิธีบทบัญญัติตาง ๆ เกี่ยวกับการบิณฑบาตตามแนว
พระพุทธศาสนา เพื่อเขียนงานวิจัยพรอมเสนอแนวคิดของผูวิจัยโดยใหเปนไปตามวัตถุประสงคและตอบปญหา
ท่ีตองการทราบ 

4. สรุปผลการศึกษาวิจัยและขอเสนอแนะ 
นำผลการศึกษาที่ไดจากการศึกษาในเชิงเอกสาร มาอธิบาย และสรุปเปนหมวดหมู  เพื่อตอบตาม

วัตถุประสงค ในลักษณะของการพรรณนาตามเนื้อหาสาระสำคัญที่กำหนดไว และมีขอเสนอแนะจากองค



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2567) l 32 

ความรูเพื่อนำไปพัฒนาในเชิงนโยบายและเชิงปฏิบัติการ ตลอดจนถึงขอเสนอแนะในการวิจัยครั้งตอไป 
 
ผลการวิจัย 

การวิจัยในครั้งน้ี ผูวิจัยไดนำเสนอผลการวิจัยดังน้ี 
1. วัตรปฏิบัติและระเบียบขอปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาล  
การบิณฑบาตมีความสำคัญ อยางย่ิงตอการดำรงชีวิตของพระภิกษุสามเณร พระพุทธองค ทรงตรัสให

พระภิกษุสามเณรเปนอยูดวยอาหารบิณฑบาตที่ชาวบานเขาถวาย เพราะฉะนั้น การออกบิณฑบาตจึงเปนวิถี
การดำรงชีวิตที่เหมาะสมสำหรับบรรพชิต จึงมีความสำคัญในฐานะที่เป นเปนกรณียกิจของบรรพชิตที่พึง
ประพฤติปฏิบัติเปนกิจวัตรประจำวัน เพื่อการดำรงชีพ สรางอัตตโยชน ปรัตถประโยชน และประโยชนทั้งสอง
ฝาย ตามพุทธานญาต พระพุทธเจาในอดีตทุก ๆ พระองคก็ประพฤติปฏิบัติกิจวัตรขอบิณฑบาตนี้เชนเดียวกัน 
ไมวาจะเปนพระทีปงกรพุทธเจา พระโกณฑัญญพุทธเจา พระมังคลพุทธเจา พระสุมนพุทธเจา โสภิตพุทธเจา
เปนตน ทรงถือปฏิบัติสืบตอกันมาตางก็ดำรงชีวิตดวยอาศัยอาหารที่ผูอื่นถวาย เพื่อสรางประโยชนสุขเกื้อกูล
เเกสรรพสัตวทั้งปวง การบิณฑบาตจึงมีความสำคัญในฐานะที ่เปนพุทธวงศ พระสัมมาสัมพุทธเจาผูเปนถึง
ศาสดาก็ใหความสำคัญ กับการบิณฑบาตในฐานะเปนพุทธกิจ คือ กิจที่พระองคปฏิบัติเปนกิจวั ตรประจำวัน 
ไมวาพระพุทธองคจะเสด็จไปประทับ ณ แหงหนตำบล ใดก็ม ิไดทรงละกิจขอบิณฑบาตนี้ การเสด็จออก
บิณฑบาตของพระพุทธองคน้ันมีประโยชนมากมาย ทรงถือวาการบิณฑบาตเปนการโปรดสัตว ชวยใหชาวบาน
ไดมีโอกาสบำเพ็ญทาน ไดฟงธรรมการบิณฑบาตมีความสำคัญในฐานะที่เปนอาชีวปริสุทธิ กลาวคือเปนอาชีพท่ี
บริสุทธิ์สำหรับันกบวชผู ละบานเรือน ไมเกี ่ยวของดวยบานเรือนแลว พระภิกษุสงฆตองไมดำรงชีวิต ดวย
การประกอบอาชีพดุจชาวบาน ดวยการหลอกลวงหรือดวยอาการอื ่นใดที่ไม เอื ้อเฟ อตอพระธรรมวินัย 
มีความเปนอยูที่เรียบงาย ไมฟุมเฟอย สันโดษดวยปจจัย 4 มุงกระทำกิจอยางสูงคือการฝกจิตใหหลุดพนจาก
กิเลสทั้งปวง นอกจากนี้การบิณฑบาตยังมีความสำคัญ ในฐานะท่ีเปนธุดงควัตรอันเปนการฝกหัดพัฒนาทางจิต 
ไดแก การสมาทานองคแหงผูถือเที่ยวบิณฑบาตเปนวัตร สมาทานองคแหงผู ถือเที ่ยวบิณฑบาตไปตามลำดับ
เปนวัตร สมาทานองคแหงผูถือนั่งฉัน ณ อาสนะเดียวเปนวัตร สมาทานองคแหงผูถือฉันเฉพาะในบาตรเปนวัตร 
สมาทานองคแหงผู ถือหามภัตที่ถวายภายหลังเปนวัตรเปนตน เพื่อความเปนอยูอยางสมถะ เรียบงาย มักนอย 
สันโดษ เกื้อกูลตอการประพฤติปฏิบัติธรรมอยางไรก็ตาม ถึงแมวาการบิณฑบาตจะมีความสำคัญในหลาย ๆ 
ดานดังที่ไดกลาวมา แตการบิณฑบาตก็เปนวัตรปฏิบัติของพระภิกษุสามเณร ไมใชเปนศีล ไมใชเปนขอบังคับ 
ฉะนั้น พระพุทธองคจึงทรงอนุญาตใหพระภิกษุสามเณรสามารถรับนิมนตไดการรับนิมนตไปฉันอาหารที่บาน
ของคฤหัสถก็เรียกวาการรับบิณฑบาตตางกัน แตไมไดอุมออกไปเดินตามบานของคนนั้นคนน้ีเทาน้ัน 

2. สภาพและปญหาวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสังคมไทยปจจุบัน  
การบิณฑบาต หรือ การถวายอาหารบิณฑบาต ของพระสงฆไทยมีปรากฏรองรอยที ่สืบคนไดตั้งแต

สมัยอยุธยาถึงตนรัตนโกสินทร คือมีการนำอาหารหอกระทงใบตองใสบาตรพระสงฆธรรมเนียมไทยสมัยอยุธยา 
ขาวใสในบาตร สวนกับขาวท่ีหอกระทง พระสงฆจะหงายฝาบาตรเพื่อใหวางกับขาวบนฝาบาตร จึงมีศัพทท่ีใช
เรียกของท่ีวางบนฝาบาตรวา “ของปากบาตร” และมีพัฒนาการของการบิณฑบาต รวมไปถึงการถวายอาหาร
บิณฑบาตเริ่มมีการเปลี่ยนแปลง จากเดิมท่ีเปนกับขาว เพิ่มมาเปนยา เครื่องใชไมสอย ดอกไมธูปเทียน เปนตน  
โดยพุทธศาสนิกชนชาวไทยมีความเชื่อเรื่องการใสบาตรพอสรุปไดคือ ทำบุญตักบาตรตามโอกาสพิเศษ เชน 
วันครบรอบวันเกิด ทำบุญตักบาตรเพื่ออุทิศถึงผูลวงลับ เพื่อลดความตระหนี่ เพื่อเปนการตอบุญตอลาภใหแก
ตนเอง เปนการรักษาขนบธรรมเนียมประเพณีวัฒนธรรม เปนแบบอยางใหแกลูกหลานสืบตอจากรุ นสูรุน 
และเปนการชวยสืบตออายุพระพุทธศาสนา โดยมีความเชื ่อวาเปนการชวยกันทำหนาที ่อุบาสกอุบาสิกา



33 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 2 No. 2 (May - August 2024) 

 

ทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาโดยการถวายภัตตาหารแดพระสงฆเพื่อท่ีจะไดมีกำลังประพฤติวัตรปฏิบัติธรรม   
ธรรมเนียมของพระสงฆไทยในการออกรับอาหารบิณฑบาตจะออกเดินไปในหมูบานตอนเวลาเชาโดย

จะเดินเรียงตามลำดับอาวุโส เม่ือไปถึงหมูบานที่ชาวบานกำลังรออยูก็จะยืนเรียงเปนแถว แตก็จะมีบางพื้นที่
บางวัดท่ีพระสงฆจะออกเดินตามลำพัง ภายหลังมหาเถรสมาคมไดกำหนดแนวทางในการออกรับบิณฑบาตของ
พระสงฆตามที่สำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ ไดเสนอใหกำหนดแนวทางตักบาตรตามพระธรรมวินัย
โดยใหพระสงฆออกบิณฑบาตแลวกลับวัดไมควรเกิน 8 โมงเชา ไมไปนั่งตามราน เรร อนนอกพื้นที่ ไมเขา
แหลงอโคจร ไมถายเทอาหาร-ทิ้งดอกไม ไมแยงรับซองปจจัย เปนตน ดังจะเห็นไดวาการออกบิณฑบาตของ
พระสงฆไทยนั้นมีมาตั้งแตอดีตจนถึงปจจุบัน และการที่พระสงฆไดออกรับบิณฑบาต แลวพุทธศาสนิกชนได
ทำบุญตักบาตรเปนปจจัยหนึ่งในการสืบทอดพระพุทธศาสนาทำใหพระพุทธศาสนานั้นมีความมั ่นคงและ
เจริญรุงเรืองมาจนถึงปจจุบัน 

3. วิเคราะหเปรียบเทียบวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาลและในสังคมไทย
ปจจุบัน 

การใชบาตรของพระสงฆในสมัยพุทธกาลกับสมัยปจจุบันน้ันในสวนของขอวัตรปฏิบัติยังคงยึดเอาหลัก
พระวินัยเปนหลัก แตในสวนของการไดมาซึ่งบาตรนั้นมีความแตกตางกันตรงท่ีสมัยพุทธกาลน้ันเปนเร่ืองท่ียาก
กวาจะไดบาตรมา ซึ ่งปรากฏในเรื ่องของพระพาหิยะ ที่แมได ฟงธรรมจากพระพุทธเจ าจนสำเร็จเปน
พระอรหันตแลว หากแตวายังไมมีบาตร ทำใหไมสามารถบวชได จึงออกแสวงหาบาตรเปนเหตุใหถูกโคแมลูก
ออนขวิดเสียชีวิต  แตในสมัยปจจุบันนั้นการไดมาซึง่บาตรน้ันเปนเรื่องไมยากเกินไปนักเพราะสามารถหาซื้อได
ตามรานสังฆภัณฑตาง ๆ ได อีกทั้งการผลิตบาตรนั ้นก็งายกวาสมัยพุทธกาลเพราะมีเทคโนโลยีเขามาชวย 
ในสวนของอาหารที ่ร ับบิณฑบาตของพระสงฆแตเดิมครั ้งพุทธกาลนั ้นพระสงฆทั ้งปวงแมแตองคสมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจาก็ทรงเลี้ยงชีพดวยอาหารบิณฑบาตโดยสมัยพุทธกาลนั้นพระสงฆจะจาริกไปในบานเพื่อ
ขออาหารจากชาวบาน การขอในที่นี้หมายถึงไปเดินไปเฉย ๆ ไมไดเอยปากขอ แลวผูที่มีศรัทธาก็จะนำอาหาร
มาถวายใสบาตร ซึ่งอาหารที่ไดมานั้นก็จะเปนประเภทอาหารที่ปรุง หรือทำใหสุกแลว  เพราะดวยพระธรรม
วินัยไมอนุญาตใหพระสงฆทำอาหารเองได ฉะนั้นแลวพระสงฆก็จะฉันอาหารตามที่ชาวบานถวายมา ในสมัย
ปจจุบันลักษณะของการออกไปขอรับบิณฑบาตก็มีสวนคลายกับสมัยพุทธกาลคือถือบาตรออกเดินไปเพื่อขอรับ
อาหาร โดยไมไดเอยปากขอ แตในสวนของอาหารที ่ไดมาน้ันสวนมากเปนอาหารสำเร็จรูป และอาหาร
กึ่งสำเร็จรูปดวยคานิยมของสังคมที่เปลี่ยนไปโดยเนนความสะดวกสบาย ซึ่งบางครั้งการบริโภคอาหารโดยที่ไม
สามารถเลือกไดของพระสงฆ ทำใหเกิดโรคตาง ๆ ขึ ้นกับพระสงฆ เชน ความดัน เบาหวาน น้ำหนักเกิน
มาตรฐาน เปนตน ในสวนของจริยาวัตรในการบิณฑบาตของพระสงฆในพุทธกาลนั ้นจะมีความสำรวมระวัง 
ประพฤติปฏิบัติตามพระธรรมวินัยอยางเครงครัดมากกว าสมัยปจจุบัน โดยสมัยพุทธกาลนั ้นจะเปน
การบิณฑบาตเพื่อเลี้ยงชีพจริงๆ ไมมีวัตถุประสงคอ่ืนแอบแฝง แตในสมัยปจจุบันนั้นสวนใหญของพระสงฆก็จะ
เปนการบิณฑบาตเพื่อเลี ้ยงชีพเหมือนพุทธกาล แตมีพระสงฆบางรูปที่ไมปฏิบัติตามพระธรรมวินัย กลาวคือมี
การออกรับบิณฑบาตโดยมุงหวังลาภสักการะ บางทั้งดังปรากฏตามขาววาพระบางรูปรับอาหารบิณฑบาตเกิน
ความพอดีมีการนำเอาอาหารที ่ไดไปขายใหกับแมคา หรือบางรูปเลือกรับเฉพาะเงิน  ซึ ่งทำใหเกิดความ
เสื่อมศรัทธาในหมูพุทธศาสนิกชนบางคนดูขาวแลวถึงกับไมอยากจะทำบุญกับพระสงฆไปเลยก็มี ในประเด็นนี้ผู
ศึกษาจึงอยากใหคณะสงฆ รวมกับฝายปกครองรวมกันสอดสองดูแลพระสงฆที่ประพฤติตนไมถูกตองตาม
หลักพระธรรมวินัยและควรมีบทลงโทษเพื่อใหเกิดความกลัว และเพื่อไมใหเปนเยื่องอยางแกผูอ่ืนตอไป 

 
 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2567) l 34 

อภิปรายผล 
การวิเคราะหเปรียบเทียบวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาลและในสังคมไทย

ปจจุบันสรุปไดดังนี้ 
การใชบาตรของพระสงฆในสมัยพุทธกาลกับสมัยปจจุบันนั ้นในสวนของขอวัตรปฏิบัติยังคงยึดเอา

หลักพระวินัยเปนหลัก แตในสวนของการไดมาซึ่งบาตรน้ันมีความแตกตางกันตรงที่สมัยพุทธกาลน้ันเปนเรื่องที่
ยากกวาจะไดบาตรมา ซึ่งปรากฏในเรื ่องของพระพาหิยะ ที ่แมไดฟงธรรมจากพระพุทธเจาจนสำเร็จเปน
พระอรหันตแลว หากแตวายังไมมีบาตร ทำใหไมสามารถบวชได จึงออกแสวงหาบาตรเปนเหตุใหถูกโคแมลูก
ออนขวิดเสียชีวิต (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 183) แตในสมัยปจจุบันนั้นการไดมาซึ่งบาตรนั้นเปน
เร่ืองไมยากเกินไปนักเพราะสามารถหาซื้อไดตามรานสังฆภัณฑตาง ๆ ได อีกท้ังการผลิตบาตรน้ันก็งายกวาสมัย
พุทธกาลเพราะมีเทคโนโลยีเขามาชวย ในสวนของอาหารที่รับบิณฑบาตของพระสงฆแตเดิมคร้ังพุทธกาลน้ัน
พระสงฆท้ังปวงแมแตองคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาก็ทรงเล้ียงชีพดวยอาหารบิณฑบาตโดยสมัยพุทธกาลน้ัน
พระสงฆจะจาริกไปในบานเพื่อขออาหารจากชาวบาน การขอในที่นี้หมายถึงไปเดินไปเฉย ๆ ไมไดเอยปากขอ 
แลวผูท่ีมีศรัทธาก็จะนำอาหารมาถวายใสบาตร ซึ ่งอาหารที่ไดมานั้นก็จะเปนประเภทอาหารที่ปรุง หรือทำให
สุกแลว เพราะดวยพระธรรมวินัยไมอนุญาตใหพระสงฆทำอาหารเองได ฉะนั้นแลวพระสงฆก็จะฉันอาหาร
ตามที่ชาวบานถวายมา ในสมัยปจจุบันลักษณะของการออกไปขอรับบิณฑบาตก็มีสวนคลายกับสมัยพุทธกาล
คือถือบาตรออกเดินไปเพื่อขอรับอาหาร โดยไมไดเอยปากขอ แตในสวนของอาหารที่ไดมานั้นสวนมากเปน
อาหารสำเร็จรูป และอาหารกึ่งสำเร็จรูปดวยคานิยมของสังคมที ่เปลี ่ยนไปโดยเนนความสะดวกสบาย 
ซึ่งบางครั้งการบริโภคอาหารโดยที่ไมสามารถเลือกไดของพระสงฆ ทำใหเกิดโรคตาง ๆ ขึ้นกับพระสงฆ เชน 
ความดัน เบาหวาน น้ำหนักเกินมาตรฐาน เปนตน ในสวนของจริยาวัตรในการบิณฑบาตของพระสงฆใน
พุทธกาลนั้นจะมีความสำรวมระวัง ประพฤติปฏิบัติตามพระธรรมวินัยอยางเครงครัดมากกวาสมัยปจจุบัน 
โดยสมัยพุทธกาลนั้นจะเปนการบิณฑบาตเพื่อเลี ้ยงชีพจริงๆ ไมมีวัตถุประสงคอื่นแอบแฝง แตในสมัยปจจุบัน
นั้นสวนใหญของพระสงฆก็จะเปนการบิณฑบาตเพื่อเลี้ยงชีพเหมือนพุทธกาล แตมีพระสงฆบางรูปที่ไมปฏิบัติ
ตามพระธรรมวินัย กลาวคือมีการออกรับบิณฑบาตโดยมุ งหวังลาภสักการะ บางทั ้งดังปรากฏตามขาววา
พระบางรูปรับอาหารบิณฑบาตเกินความพอดีมีการนำเอาอาหารที่ไดไปขายใหกับแมคา หรือบางรูปเลือกรับ
เฉพาะเงิน ซึ ่งทำใหเกิดความเสื่อมศรัทธาในหมูพุทธศาสนิกชนบางคนดูขาวแลวถึงกับไมอยากจะทำบุญกับ
พระสงฆไปเลยก็มี ในประเด็นน้ีผูศึกษาจึงอยากใหคณะสงฆ รวมกับฝายปกครองรวมกันสอดสองดูแลพระสงฆ
ที ่ประพฤติตนไมถกูตองตามหลักพระธรรมวินัยและควรมีบทลงโทษเพื่อใหเกิดความกลัว และเพื่อไมใหเปน
เย่ืองอยางแกผูอื่นตอไป 

 
ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

การศึกษาเรื่อง “วิเคราะหเปรียบเทียบวัตรปฏิบัติการบิณฑบาตของพระสงฆในสมัยพุทธกาลและใน
สังคมไทยปจจุบัน” มีขอเสนอจากการวิจัยใน 2 ประเด็น ดังตอไปนี้ 

1. ขอเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช 
เพื่อนำมากำหนดแนวทางการบิณฑบาตของพระสงฆไทยในปจจุบันใหเข ากับสถานการณที ่มี

การเปลี่ยนแปลงทางดานวัตถุ สงผลตอคานิยมและคติความเชื่อของประชาชน และใหประชาชนเกิด
ความศรัทธาตอพระสงฆขณะบิณฑบาตที่ม ีจริยวัตรที ่งดงาม อยู ในกรอบของพระธรรมวินัยที่สอดคลองกับ
สภาพบริบทของแตละพื้นที ่

 



35 l Journal of MCU Kosai Review Vol. 2 No. 2 (May - August 2024) 

 

2. ขอเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งตอไป 
1) ควรศึกษาวิจัยเรื่องที่เกี่ยวกับ พฤติกรรมการใสบาตรของประชาชน 
2) ควรศึกษาวิจัยเรื่องที่เกี่ยวกับ การดูแลสุขภาพของพระสงฆกับการบิณฑบาต
3) ควรศึกษาวิจัยเรื ่องที ่เกี ่ยวกับ แนวทางการบิณฑบาตที่ถูกตองตามหลักพระธรรมวินัยใน

สถานการณปจจุบัน 
 

เอกสารอางอิง 
จํานงค ทองประเสริฐ. (2535) . พระพุทธศาสนากับสังคมและการเมือง. พิมพครั้งที ่ 2. กรุงเทพมหานคร: 

บริษัทตนออแกรมมีจํากัด. 
ธรรมสภา. (ม.ป.ป.). อสีติมหาเถระสาวก. กรุงเทพมหานคร: สถาบันบันลือธรรม. 
ปญญา ใชบางบาง. (2548). พระวินัย 227 พุทธบัญญัติจากพระไตรปฎก . พิมพครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: 

ธรรมสภาสถาบันบันลือธรรม. 
พระธรรมปฎก (ป.อ.ปย ุต ฺโต). (2542). สอนนาค-สอนทิด ชีว ิตพระ-ชีว ิตชาวพุทธ . พ ิมพคร ั ้งที ่ 2. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมิกจํากัด. 
พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2557). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั ้งที่ 22. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระครูสังฆรักษบุญเสริม กิตฺติวณฺโณ และคณะ. (2561). “สุขภาวะพระสงฆ : การพัฒนารูปแบบการ

เสร ิมสรางสุขภาวะตามแนววิถีพุทธโดยการบูรณาการสาธารณสุขชุมชนเพื่อค ุณภาพชีวิตที ่ด ีใน
ภาคเหนือตอนบน” . รายงานการวิจัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระสุริยนต ทสฺสนีโย (นอยสงวน). (2554). “ศึกษาวิเคราะห บิณฑบาตในฐานะเปนเคร่ืองมือหนุนชีวิตและกุศ
โลบายในการเผยแผพระพุทธศาสนา” . วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. 
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2543). สุญญตา. สุราษฎรธานี: พิมพโดยกองตําราคณะธรรมทาน สวน โมกขพลาราม.
_________. (2543). คําสอนสําหรับผูบวชใหม. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพธรรมสภา. 
มหาจุฬาลงกรณราชว ิทยาลัย. (2539) . พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .                  

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
รัชนีกร ตาเสน และ ทรงวุฒิตวงรัตนพันธ. (2562). “ความเชื ่อและพฤติกรรมการทำบุญใสบาตรและถวาย

ภัตตาหารของชาวพุทธที่เอื้อตอ สุขภาพของพระสงฆ : กรณีศึกษาในจังหวัดนาน”. รายงานการวิจัย. 
คณะสาธารณสุขศาสตร: มหาวิทยาลัยเชียงใหม.  

รวิ จิระปาน และ สรุสิทธิ์ ล อจิตรอำนวย. (2562). “การพัฒนาสัญลักษณแนะนำการตักบาตรที่เหมาะสม
สำหรับพระสงฆที่เปนโรคไมติดตอเรื้อรัง”.  รายงานการวิจัย. ภาควิชาเภสัชกรรมชุมชน คณะเภสัช
ศาสตร: มหาวิทยาลัยศิลปากร.  

วีรพล พิชนาหะรี. (2560) . “ศึกษาการใชบาตรในพระพุทธศาสนาเถรวาท”.  วิทยานิพนธพุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เสถียรพงษ วรรณปก. (2543). พุทธศาสนาทรรศนะและวิจารณ. พิมพครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ
มติชน. 

สมทรง ปุญญฤทธ์ิ. (2535). มารยาทชาวพุทธ. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพธรรมสภา. 
 



วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2567) l 36 

สุภกฤษ บุตรจันทร. (2560). “ศึกษาพฤติกรรมการทําบุญใสบาตรของพุทธศาสนิกชน ชาวตําบลบางลูกเสือ 
อําเภอองครักษ จังหวัดนครนายก”. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. 
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 


