
วเิคราะห์หลักบญัญตัพิระวนิยั 10 ประการ: กรณศีกึษา 

การตดัสนิปญัหาพระวนิยัชว่งสงัคายนาครัง้ที ่1 ของ 

พระมหากัสสปะ และการพจิารณาปญัหาคณะสงฆใ์นยุคปจัจบุนั

Analyzing the Ten Purposes of Monastic Legislation: A 

Case Study of Disciplinary Judgment during the First 

Council of the Elder Mahākassapa and Reflection on 

Contemporary Sangha Issues

พระมหาธัญสัณห์ กิตฺติสาโร 

Phramaha Thunsun Kittisaro

นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

Doctor of Education students, Buddhism graduate school,

Mahachulalongkornrajavidyalaya University

Email: thunsun@gmail.com

ตอบรับบทความ (Received) : 12 กรกฎาคม 2566

เริ่มแก้ไขบทความ (Revised) : 27 กรกฎาคม 2566

รับบทความตีพิมพ์ (Accepted) : 20 สิงหาคม 2566

เผยแพร่ออนไลน์ (Available Online) : 27 สิงหาคม 2566



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)2

บทคัดย่อ

ปัญหาท่ีเกิดข้ึนแกค่ณะสงฆต์ัง้แต่อดตีถงึปจัจบุนัสาเหตใุหญอ่ยา่งหนึง่เกิดจาก

การผิดพระวินัย เมื่อปัญหาใด ๆ เกิดแก่คณะสงฆ์แล้วเป็นหน้าที่ของผู้ปกครองที่จะ

ด�ำเนินการตัดสินปัญหานั้น ๆ หลักการอย่างหนึ่งที่สามารถน�ำมาใช้พิจารณาปัญหา

ด้านพระวินัยคือ หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ดังนั้น

บทความนีจ้งึมุง่น�ำเสนอการวิเคราะห์หลักบญัญัติพระวินยั 10 ประการ เพือ่น�ำมาศกึษา

การตัดสินปัญหาพระวินัยช่วงท�ำสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะตลอดจนน�ำ

มาใชพ้จิารณาปญัหาของคณะสงฆ์ในยคุปัจจบัุน โดยรวบรวมหลกัฐานจากเอกสารชัน้

ปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎกและเอกสารที่เกี่ยวข้อง แล้วน�ำมาศึกษาวิเคราะห์ร่วมกัน 

ผลการศึกษาพบว่า ประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย 10 ประการ ได้แก่ 1) 

เพื่อความยอมรับว่าดีแห่งสงฆ์ 2) เพื่อความส�ำราญแห่งสงฆ์ 3) เพื่อข่มบุคคลผู้เก้อ

ยาก 4) เพื่ออยู่ส�ำราญแห่งภิกษุผู้มีศีลเป็นที่รัก 5) เพื่อป้องกันอาสวะอันจะบังเกิดใน

ปัจจุบัน 6) เพื่อก�ำจัดอาสวะอันจักบังเกิดในอนาคต 7) เพื่อความเลื่อมใสของชุมชน

ที่ยังไม่เลื่อมใส 8) เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว 9) เพื่อความตั้งมั่นแห่ง

พระสทัธรรม 10) เพือ่ถอืตามพระวนิยั จากหลกับญัญตัพิระวินัยดงักลา่ว สามารถจัด

ลงได ้5 ประการหลกั คอื 1) ปรารภประโยชนเ์พือ่ความงดงามและอยูเ่ปน็สขุแห่งสงฆ์ 

2) ปรารภประโยชน์เพ่ือขม่และยกยอ่งแหง่บคุคล 3) ปรารภประโยชน์เพือ่การปอ้งกนั

และก�ำจัดกิเลสอาสวะ 4) ปรารภประโยชน์เพื่อความเลื่อมใสแห่งชุมชน 5) ปรารภ

ประโยชนเ์พือ่ความตัง้มัน่สบืไปแหง่พระธรรมวนิยั หลกัการนีส้งัเคราะหเ์ขา้กนัไดก้บั

การตดัสนิปญัหาพระวนิยัชว่งท�ำสงัคายนาครัง้ที ่1 ของพระมหากสัสปะ และสามารถ

น�ำมาใช้พิจารณาปัญหาของคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบันได้

ค�ำส�ำคัญ: พระวินัย  พระมหากัสสปะ  สังคายนาครั้งที่ 1  หลักการตัดสินปัญหา  

พระพุทธศาสนา



3

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

Abstract

The problem that has arisen among the Sangha from the past to 
the present is, to a significant extent, caused by a breach in discipline. 
Whenever issues arise within the Sangha, it becomes the responsibility of 
the guardians to address and resolve those problems. One concept that 
can be employed to address disciplinary issues is the Ten Principles - the 
purposes of monastic legislation - laid out by Lord Buddha. This article aims 
to analyze the Ten Principles in order to study their application in resolving 
disciplinary issues during the first Buddhist Council and to use them as a 
framework to examine contemporary Sangha issues. The evidence compiled 
for this study includes primary sources such as the Tripiṭaka (Buddhist 
canon) and related documents, which have been collectively analyzed. 

The study finds that observing the Ten Principles yields the following 
benefits: 1) Acknowledging the virtuous qualities of the Sangha 2) Finding 
joy in living within the Sangha community 3) Restraining individuals who 
lack shame 4) Finding joy in the company of virtuous monks 5) Preventing 
current misconduct 6) Eliminating future misconduct 7) Instilling confidence 
in those who have not yet gained confidence 8) Boosting the confidence 
of those who are already confident 9) Establishing a firm foundation for the 
true doctrine 10) Supporting the maintenance of discipline. 

These principles can be categorized into five main benefits: 1) 
Enhancing the goodness and happiness of the Sangha 2) Restraining and 
honouring individuals 3) Preventing and eradicating defilements 4) Boosting 
community confidence 5) Establishing discipline and doctrinal firmness. 

These principles can be harmonized with the decision-making process 
used to resolve disciplinary issues during the first Buddhist Council. 
Furthermore, they can also be applied to investigate current Sangha problems.

Keywords: Vinaya, Mahākassapa, First Council, Diagnosing Problems, 

Buddhism



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)4

1. บทน�ำ
บรรดาปญัหาความขดัแย้งทีเ่กิดขึน้กบัคณะสงฆ์ท่ีมสีาเหตจุากทฏิฐสิามญัญตา

และสีลสามัญญตานั้น ปัญหาที่มีสาเหตุจากสีลสามัญญตา ย่อมมีเพียงพระสัมมาสัม

พทุธเจา้เท่านัน้ทีส่ามารถตดัสนิปัญหาชีข้าดลงไปได ้หลงัพุทธปรินพิพาน คณะสงฆ์ได้

ประชมุรว่มกนัเพือ่ท�ำสงัคายนาครัง้ที ่1 น�ำโดยพระมหากสัสปะและพระอรหันต์เถระ 

500 รูป ท�ำให้พระธรรมวินัยได้ถูกรวบรวม และจัดหมวดหมู่ไว้อย่างชัดเจนเป็นครั้ง

แรก จากนั้นการท�ำสังคายนาคร้ังต่อ ๆ มาก็ได้ท�ำอยู่บนพื้นฐานของพระธรรมวินัย

ที่เกิดจากการสังคายนาครั้งแรกนี้เอง จนท�ำให้พระธรรมวินัยไม่สูญหายไปตามกาล

เวลา เปน็เหตุใหพ้ทุธศาสนกิชนรุน่หลงัตอ่มาไดมี้โอกาสศกึษาพระธรรมวนิยัของพระ

สัมมาสัมพุทธเจ้าดังเช่นปัจจุบัน ดังนั้นการท�ำสังคายนาครั้งที่ 1 จึงมีความส�ำคัญต่อ

การศึกษาในหลายแง่มุม เช่น ศึกษาสาเหตุของการท�ำสังคายนา วิธีการท�ำสังคายนา 

ประเด็นความขัดแย้งที่เกิดขึ้น ตลอดจนถึงผลกระทบที่เกิดจากการท�ำสังคายนาครั้ง

นี้ เป็นต้น ประเด็นหนึ่งที่น่าสนใจ คือ ตั้งแต่เริ่มต้นจนกระทั่งหลังท�ำสังคายนาเสร็จ

แลว้ ไดเ้กดิประเดน็ความขดัแยง้เร่ืองพระวนิยัขึน้หลายประการ ซ่ึงประเดน็ปญัหาทาง

พระวินัยบางข้อ แม้พระเถระที่ประชุมท�ำสังคายนาทั้ง 500 รูปจะหมดกิเลสเป็นพระ

อรหันต์ทุกรูปแล้วก็ตามก็ยังวินิจฉัยแตกต่างกันออกไป แต่พระมหากัสสปะได้เสนอ

แนวทางการแก้ปัญหาเอาไว้ ท�ำให้การแก้ปัญหาพระวินัยเหล่านั้นลุล่วงไปได้ด้วยดี

ดังนั้นในบทความนี้ผู้เขียนต้องการศึกษาถึงหลักการวินิจฉัย ปัญหาทางพระ

วินัยที่อยู่บนพื้นฐานความเห็นที่แตกต่างกันว่า มีแนวทางการวินิจฉัยปัญหาอย่างไร 

โดยอาศัยการศึกษาการวินิจฉัยปัญหาจากพระมหากัสสปะ เพื่อเป็นแนวทางในการ

บรรเทาความขัดแย้งเรื่องพระวินัยในหมู่พระภิกษุสงฆ์สาวกที่จะตามมาในภายหลัง 

อกีทัง้พุทธศาสนกิชนยคุหลงัจะไดต้ระหนกัถงึคณุคา่ของพระธรรมวนัิยทีพ่ระอรหนัต์

และพระเถรานุเถระในอดีตได้รักษาอนุรักษ์สืบมารุ่นต่อรุ่นจนกระทั่งมาถึงปัจจุบัน 

และจะได้ศึกษาเพ่ือเป็นแนวทางในการท�ำนุบ�ำรุงพระพุทธศาสนา ธ�ำรงรักษาพระ

ธรรมวินัยนี้ให้สืบต่อไปอย่างยาวนาน



5

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

2. หลักการบัญญัติพระวินัยของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า

2.1 ลักษณะความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในคณะสงฆ์

พระพุทธศาสนาในสมยัพทุธกาล ถงึแมจ้ะยงัมพีระสมัมาสมัพทุธเจ้าเปน็ประมขุ

ปกครองคณะสงฆ์อยู่ แต่ก็ยังมีความขัดแย้งเกิดขึ้นเสมอ ซึ่งสาเหตุของความขัดแย้ง

นั้นมีอย่างน้อย 2 สาเหตุ1 ได้แก่ 1) ทิฏฐิสามัญญตา ทิฏฐิไม่เสมอกัน คือ มีความ

เห็นความเข้าใจในหลักธรรมไม่ตรงกัน 2) สีลสามัญญตา ความประพฤติไม่เสมอกัน 

คือ มีความเห็นความเข้าใจพระวินัยไม่ตรงกัน

2.1.1 ทิฏฐิสามัญญตา 

คอื ความเหน็ หรอืค�ำอธบิายในเรือ่งหลกัธรรมทีพ่ระสมัมาสมัพระพุทธเจา้ตรสั

เทศน์สอน ซึ่งเรื่องที่มีความเห็น หรือความเข้าใจในหลักธรรมต่างกันนี้ก็มีเกิดขึ้นอยู่

หลายครั้ง ดังที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกหลายแห่ง เช่น

ในมหาตณัหาสงัขยสตูร ภกิษชุือ่สาตผิูเ้กวฏัฏบตุร (บตุรชาวประมง) มทีฏิฐว่ิา เรา

ยอ่มรูท้ัว่ถงึธรรมตามทีพ่ระผูม้พีระภาคเจา้ทรงแสดงวา่ วญิญาณนีน้ัน่แหละยอ่มเทีย่วไป 

แลน่ไป ไม่ใชอ่ืน่ เม่ือเหลา่ภิกษทุราบเขา้จงึไดไ้ปเฝา้พระผู้มพีระภาคเจา้แลว้กราบทลูเรือ่ง

นีเ้พือ่อาราธนาใหไ้ปปลดเปลือ้งทฎิฐนิีแ้กท่า่นสาตผิูเ้กวฏัฏบตุร พระผูม้พีระภาคเจา้จงึ

ตรัสว่า “วิญญาณอาศัยปัจจัยประชุมกันเกิดขึ้น เรากล่าวแล้วโดยปริยายเป็นเอนก 

ความเกิดแห่งวิญญาณ เว้นจากปัจจัยมิได้มี” จากนั้นจึงทรงขยายความเรื่องนี้ต่อไป2

ในพหเุวทนยิสตูร นายชา่งไมช้ือ่ปญัจกงัคะกบัพระอทุายมีคีวามเหน็เร่ืองเวทนา

ตา่งกนัวา่ พระอทุายบีอกว่าพระผูมี้พระภาคตรสัเวทนาไว ้3 ประการ สว่นนายชา่งไม้

ปัญจกังคะบอกว่าพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสเวทนาไว้ 2 ประการ เมื่อพระอานนท์ได้

สดับถ้อยค�ำเจรจาของท่านพระอุทายีกับนายช่างไม้ชื่อปัญจกังคะ จึงเข้าไปเฝ้าพระ

ผู้มีพระภาคเจ้า ถวายบังคมแล้วได้กราบทูลเร่ืองน้ี พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสว่า 

พระองค์ตรัสเวทนาไว้เป็น 2, 3, 5, 6, 18, 36 หรือ 108 ประการ ก็มี3

	 1.	 เสถียร โพธนินัทะ, ประวตัศิาสตร์พระพทุธศาสนา, (กรงุเทพฯ: มหามกฏุราชวทิยาลยั, 2543), 35.

	 2.	 ม.มู. 12/440/330 (ไทย.มมร)

	 3.	 ม.ม. 13/98/75 (ไทย.มมร)



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)6

ในยมกสูตร พระยมกะเกิดทิฏฐิว่า พระขีณาสพเมื่อตายไปแล้ว ย่อมขาดสูญ 

ยอ่มพนิาศ ยอ่มไมเ่กดิอกี เมือ่ภกิษทุัง้หลายทราบเขา้จงึไดเ้ขา้ไปหาพระสารบีตุรเพือ่

ขอใหไ้ปอนเุคราะหพ์ระภกิษยุมกะ พระสารีบตุรจงึเข้าไปหาพระยมกะแลว้กลา่วสอน

เรื่อง รูป เวทนา สัญญาณ สังขาร วิญญาณ จนพระยมกะยอมสละทิฏฐิเดิม4

เรือ่งทิฏฐนิัน้ในสมยัพทุธกาลยงัมพีระอรหนัตอ์ยู่มาก เมือ่เกดิปญัหาขอ้สงสยัใน

ธรรมะทั้งปฏิบัติและปฏิเวธ ก็สามารถสอบถามพระอรหันต์เหล่านั้นได้ ซึ่งพระภิกษุ

สงฆ์เมื่อบรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์แล้วท่านย่อมมีความรู้ความเห็นในเรื่องธรรมะ

ปฏิบัติเหล่านี้เหมือนกัน เพราะฉะนั้นปัญหาต่าง ๆ จึงสามารถหาข้อยุติได้

2.1.2 สีลสามัญญตา 

คือ แนวทางการปฏิบัติในเร่ืองพระวินัย ซึ่งเรื่องวินัยนี้มีรายละเอียดปลีกย่อย

มากมายยากทีจ่ะตดัสินเจาะจงลงไปไดว้า่แคไ่หนถงึจะเรยีกวา่พอด ีไม่ตึงไปไมห่ยอ่นไป 

คงมีแตพ่ระสมัมาสมัพทุธเจา้เทา่นัน้ทีท่รงคอยบญัญัติพระวินยัใหค้ณะสงฆ์ไดป้ฏบิตัิ

รว่มกนั ซึง่แมแ้ตพ่ระอรหนัตท์ัง้หลายกว็นิจิฉยัปญัหาพระวนิยัทีเ่กดิขึน้ใหมไ่มเ่หมอืน

กัน ดังเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นภายหลังการท�ำสังคายนาที่ได้กล่าวมาแล้ว นอกจากนี้ยังมี

เหตุการณ์ตัวอย่างที่เป็นเรื่องในท�ำนองนี้อีก เช่น

ในอุโปสถขันธกะ เรื่องมหากัปปินวัตถุ พระมหากัปปินเถระเกิดความสงสัยขึ้น

มาว่า เราควรไปท�ำอุโบสถหรือควรไปท�ำสังฆกรรมหรือไม่ เพราะความที่ตนนั้นหมด

กเิลสเปน็พระอรหันตแ์ลว้ จนพระสมัมาสมัพทุธเจา้ตอ้งเสด็จมาตกัเตอืนวา่ “ถา้พวก

เธอไม่สักการะ ไม่เคารพ ไม่นับถือ ไม่บูชา ซึ่งอุโบสถ เป็นเช่นนี้ใครเล่าจักสักการะ 

เคารพ นับถือ บูชา ซึ่งอุโบสถ ... เธอจงไปท�ำอุโบสถ ... เธอจงไปท�ำสังฆกรรม”5 

ในกีฏาคิริสูตร พระอัสสชิและพระปุนัพพสุกะฉันอาหารในเวลาวิกาล คือ ฉัน

ทั้งเวลาเย็น เวลาเช้า และเวลาวิกาลกลางวัน ถึงแม้คณะสงฆ์จะทักท้วงอย่างไรท่านก็

ไม่ฟัง คณะสงฆ์จึงเข้าไปกราบทูลพระผู้มีพระภาคเจ้า พระองค์จึงทรงกล่าวตักเตือน

ด้วยการแสดงเวทนา 36

	 4.	 สงฺ.ข. 17/198/106 (ไทย.มมร)

	 5.	 วิ.ม. 4/153/171 (ไทย.มมร)

	 6.	 ม.ม. 13/222/173 (ไทย.มมร)



7

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

จากตวัอยา่งท่ียกมานีจ้ะเหน็ได้ว่า ในเรือ่งพระวนิยัคงมแีตพ่ระสมัมาสมัพุทธเจ้า

เท่านั้นที่จะตัดสินชี้ขาดได้ว่า สิ่งนี้ควร สิ่งนี้ไม่ควรแก่ภิกษุสงฆ์ ซึ่งข้อปฏิบัติปลีกย่อย

บางอย่างพระอรหันต์ถึงแม้จะหมดกิเลสแต่ก็ยังไม่สามารถตัดสินได้เช่นกัน

2.2. หลักการบัญญัติพระวินัยของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า

ขอ้ปฏบิตัเิรือ่งวนิยันี ้พระสมัมาสมัพทุธเจา้ไมไ่ดบ้ญัญติัไวต้ายตัว วนัิยบางข้อแม้

ทรงบัญญัติแล้วก็ตาม แต่เมื่อเห็นว่าสิ่งนั้นไม่ขัดต่อธรรม ก็มีการยืดหยุ่นปรับแก้อยู่

เสมอ ๆ เพื่อเป็นการปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อม และวัฒนธรรมประเพณีท้อง

ถิน่7 เพราะการเผยแผพ่ระพทุธศาสนาจะขยายไปได้ตอ้งมกีารปรบัตวัใหเ้ขา้กบัสภาพ

แวดลอ้มของท่ีน้ัน ๆ ยกตวัอยา่งวิธกีารบญัญตัพิระวินยัของพระสมัมาสมัพุทธเจา้ เชน่ 

เรือ่ง การอนญุาตไตรจวีร โดยการครองผา้ผนืเดยีวประทับน่ังอยู่กลางแจ้งในฤดู

หนาว เมือ่ปฐมยามผา่นไป เกิดความหนาวข้ึน จึงห่มจวีรผนืท่ีสอง เมือ่มชัฌมิยามผา่น

ไป เกิดความหนาวขึ้น จึงห่มจีวรผืนที่สาม เมื่อปัจฉิมยามผ่านไป เกิดความหนาวขึ้น 

จึงห่มจีวรผืนที่สี่ พระองค์ด�ำริว่ากุลบุตรในธรรมวินัยนี้ท่ีเป็นคนขี้หนาว ก็อาจด�ำรง

อยู่ได้ด้วยผ้าสามผืน จึงทรงอนุญาตไตรจีวร8 ได้แก่ สังฆาฏิ9 (ผ้าพาดบ่า) อุตราสงค์ 

(ผ้าจีวรส�ำหรับห่ม) และอันตรวาสก (ผ้าสบงส�ำหรับนุ่ง) พระองค์เอาสภาพอากาศใน

ภมูปิระเทศนัน้เปน็เครือ่งก�ำหนดว่าตอ้งใช้ผ้าก่ีผนืจึงปอ้งกันความหนาวได ้ซึง่เปน็การ

ปฏิบัติแบบทางสายกลางไม่ตึงไปไม่หย่อนไป เพราะบางครั้งการปฏิบัติแบบเดียวกัน

แตอ่ยู่ในภูมปิระเทศหนึง่อาจเปน็การปฏบิตัทิีต่งึไป แต่ในภมิูประเทศหนึง่อาจเปน็การ

ปฏิบัติที่หย่อนไป 

	 7.	 ประพันธ์ ศุภษร, สัมมนาพระไตรปิฎกและอรรถกถา, (กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2562), 67.

	 8.	 วิ.ม. 5/150/161 (ไทย.มมร)

	 9.	 สังฆาฏิ คือ ผ้าที่ซ้อนทับจีวรอีกชั้นหนึ่งท�ำนองเป็นผ้าคลุมส�ำหรับป้องกันความหนาวในฤดูหนาว 

เมื่อห่มทาบจีวรก็จะเป็นผ้าสองชั้น ท�ำให้อบอุ่นขึ้นเมื่อห่ม จึงเรียกว่า ผ้าสังฆาฏิ (ผ้าซ้อน, ผ้าทาบ). 

(พระธรรมกิตติวงศ์, ค�ำวัด, (กรุงเทพฯ: เลี่ยงเชียง, 2548), 1056.)

			   ในที่นี้ถึงแม้พระองค์ก�ำหนดว่า สามารถใช้ผ้า 4 ผืนเพื่อป้องกันความหนาวได้ก็จริง แต่กลับ

อนุญาตผ้าไตรจีวร โดยก�ำหนดให้สังฆาฏิมีค่าเท่ากับผ้า 2 ผืน



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)8

เรื่อง การที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงอนุญาตเร่ืองภัตตาหารที่เมืองเวสาลีใน

ช่วงอัตคัดอาหาร ทรงอนุญาตอาหาร 7 ประเภท ได้แก่ 1.อาหารที่เก็บไว้ภายในที่อยู่ 

2.อาหารทีห่งุตม้ภายในทีอ่ยู ่3.อาหารทีห่งุตม้เอง 4.อาหารท่ีจบัตอ้งแลว้ประเคนใหม่ 

5.อาหารทีท่ายกน�ำมาจากท่ีนิมนตน้ั์น 6.อาหารท่ีรบัประเคนฉันในปเุรภัต10 7.อาหารที่

เกิดในปา่และเกดิในสระบวั แตเ่มือ่ถึงคราวทีเ่มอืงนัน้มภีตัตาหารสมบรูณจ์งึไดบ้ญัญตัิ

วินัยเพิ่มเติม คือ ภิกษุใดฉันอาหารที่เก็บไว้ภายในที่อยู่ อาหารที่หุงต้มภายในที่อยู่ 

อาหารที่หุงต้มเอง อาหารที่จับต้องแล้วประเคนใหม่ ต้องอาบัติทุกกฏ ส่วนอาหารที่

ทายกน�ำมาจากทีน่มินต์ อาหารทีร่บัประเคนฉนัในปุเรภตั อาหารทีเ่กดิในปา่และเกดิ

ในสระบัว ยังไม่เป็นเดน ภิกษุฉันเสร็จ ห้ามภัตแล้วฉันอีก ให้ปรับอาบัติตามธรรม11

เรื่อง การย้อมจีวรที่ทรงอนุญาตให้ใช้น�้ำย้อม 6 ชนิด ได้แก่ 1.น�้ำย้อมเกิดแต่

รากหรือเง่า 2.น�้ำย้อมเกิดแต่ต้นไม้ 3.น�้ำย้อมเกิดแต่เปลือกไม้ 4.น�้ำย้อมเกิดแต่ใบไม้ 

5.น�้ำย้อมเกิดแต่ดอกไม้ 6.น�้ำย้อมเกิดแต่ผลไม้12 ซึ่งจะเห็นว่า พระองค์ไม่ได้จ�ำเพาะ

เจาะจงลงไปว่าจีวรจะต้องเป็นสีอะไรแต่บอกเพียงว่าสีจีวรท�ำมาจากอะไร เพ่ือว่า

ในทางปฏิบัติแล้วแต่ละภูมิประเทศมีสภาพแวดล้อมแตกต่างกัน ถ้าก�ำหนดสีเฉพาะ

เจาะจงลงไปก็จะท�ำให้คณะสงฆ์บางแห่งที่อยู่ห่างไกลจากความเจริญเกิดความยาก

ล�ำบากในการจัดหาจีวรที่ถูกต้องตามพระวินัย

เรือ่ง การอปุสมบท กุลบตุรชือ่โสณกฏุกิณัณะมคีวามเลือ่มใสอยากจะอปุสมบท

แต่ต้องหาพระภิกษุเพื่อให้ครบจ�ำนวน 10 รูป เพื่อให้ครบองค์สงฆ์เป็นเวลาถึง 3 ปี 

เมื่อมีโอกาสท่านจึงเข้าไปกราบทูลพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์จึงทรงอนุญาตให้

พระภิกษุ 5 รูป ประกอบพิธีอุปสมบทในปัจจันตชนบทได้13

	 10.	 ปุเรภัต: ก่อนภัต, ก่อนอาหาร หมายถึง เวลาก่อนฉันของภิกษุรูปใดรูปหนึ่งก็ได้ แต่เมื่อพูดอย่าง

กว้าง หมายถึง ก่อนหมดเวลาฉัน คือ เวลาเช้าจนถึงเที่ยง ซึ่งเป็นระยะเวลาท่ีภิกษุฉันอาหารได้. 

(พระหรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท,์ พิมพ์ครั้งที่ 11, 

(กรุงเทพฯ: เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ�ำกัด, 2551), 247.)

	 11.	 วิ.ม. 5/81/85 (ไทย.มมร)

	 12.	 วิ.ม. 5/147/158 (ไทย.มมร)

	 13.	 วิ.ม. 5/20/23 (ไทย.มมร)



9

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

เรื่อง การลดทอนพระวินัยนี้ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสกับพระอานนท์ไว้อย่าง

ชดัเจนวา่ “อานนทเ์มือ่เราลว่งไปสงฆห์วงัอยูก่พ็งึถอนสกิขาบทเลก็นอ้ยได”้14 จะเหน็

ได้ว่า พระองค์ทรงอนุญาตให้ถอนสิกขาบทเล็กน้อยได้แต่ว่าต้องให้สงฆ์เห็นพ้องต้อง

กนั คอื พระองคท์รงใหค้วามส�ำคญักบัความเปน็สงัฆะหรือหมู ่คอืไมไ่ดใ้หส้ทิธขิาดแก่

ภิกษุรูปใดรูปหนึ่ง ดังที่พระองค์เคยด�ำริในสมัยที่ทรงตรัสรู้ใหม่ ๆ ว่า “ภิกษุทั้งหลาย

การที่เราทราบการเชื้อเชิญของพรหมและสักการะเคารพ อาศัยธรรมที่เราตรัสรู้แล้ว

นั่นแลอยู่เป็นการสมควรแก่เรา แต่เมื่อใดสงฆ์ประกอบด้วยความเป็นใหญ่เมื่อนั้นเรา

ก็มีความเคารพในสงฆ์”15

จากตัวอย่างที่ยกมาแสดงให้เห็นว่า การบัญญัติพระวินัยเพื่อให้คณะพระภิกษุ

สงฆ์ได้ยึดถือปฏิบัตินั้นมีความสอดคล้องเหมาะสมกับสภาพแวดล้อม สถานที่ บุคคล 

เพื่อให้การด�ำรงชีวิตของพระภิกษุสงฆ์ทั้งหลายเป็นไปได้โดยสะดวกเหมาะแก่การ

บ�ำเพ็ญสมณะธรรม

2.3 ประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย

ในพระวินัยปิฎกได้แสดงไว้ว่า เมื่อพระสัมมาสัมพระพุทธเจ้าทรงบัญญัติพระ

วินัย พระองค์จะทรงตรัสว่าพระองค์บัญญัติพระวินัยนี้โดยอาศัยประโยชน์ 10 

ประการ16 ได้แก่

	 1.	 เพื่อความยอมรับว่าดีแห่งสงฆ์ 

	 2.	 เพื่อความส�ำราญแห่งสงฆ์ 

	 3.	 เพื่อข่มบุคคลผู้เก้อยาก 

	 4.	 เพื่ออยู่ส�ำราญแห่งภิกษุผู้มีศีลเป็นที่รัก 

	 5.	 เพื่อป้องกันอาสวะอันจะบังเกิดในปัจจุบัน 

	 6.	 เพื่อก�ำจัดอาสวะอันจักบังเกิดในอนาคต 

	 7.	 เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่ยังไม่เลื่อมใส 

	 8.	 เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว 

	 14.	 วิ.จู. 7/620/250 (ไทย.มมร)

	 15.	 องฺ.จตุกฺก. 21/21/20 (ไทย.มมร)

	 16.	 วิ.มหา. 1/20/26 (ไทย.มมร)



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)10

	 9.	 เพื่อความตั้งมั่นแห่งพระสัทธรรม 

	 10.	 เพื่อถือตามพระวินัย 

จะเห็นได้วา่ ประโยชน ์10 ประการนี ้เปน็ไปเพือ่ความเอือ้เฟือ้ตอ่การประพฤติ

ปฏิบัติในพระธรรมวินัย ถ้าสงฆ์จะวินิจฉัยปัญหาพระวินัยท่ีเกิดขึ้นโดยยึดถือตาม

หลักการนี้ ซึ่งมีวัตถุประสงค์เพื่อให้การประพฤติธรรมเป็นไปได้อย่างเหมาะสมกับ

สภาพแวดล้อมที่เป็นอยู่ ย่อมจะไม่มีปัญหาเกิดขึ้นเลย เพราะว่าตราบใดที่สงฆ์ยึดถือ

หลักการที่ถูกต้อง ถึงแม้จะสมาทานสิกขาบทต่างกันไปบ้างแต่สุดท้ายถ้าบรรลุธรรม 

สามารถขจัดกเิลสอาสวะเปน็พระอริยบคุคล ยอ่มนับไดว้า่เปน็ผูท้ีส่ามารถยดึเอาแกน่

ของพระศาสนาไว้ได้ 

2.3.1 ประโยชนแ์หง่การบญัญตัพิระวินยั 10 ประการ โดยเหตผุล 5 ประการ

ประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย 10 ประการนี้ หากพิจารณาโดยการน�ำ

แตล่ะขอ้มาจดักลุม่เปน็พวกเดยีวกนัแลว้จะเหน็ไดว้า่มเีนือ้หาแบง่ออกไดเ้ปน็ 5 เรือ่ง

ใหญ่ ๆ ได้แก่ 1) เรื่องสงฆ์ 2) เรื่องบุคคล 3) เรื่องอาสวะ 4) เรื่องชุมชน 5) เรื่องพระ

ธรรมวินัย ดังนั้นอาจวิเคราะห์ได้ว่าพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงบัญญัติพระวินัยโดย

ปรารภเหตุ 5 ประการ คือ

1) ทรงปรารภสงฆ ์ได้แก่ ประโยชน์ข้อที่ 1–2

2) ทรงปรารภบุคคล ได้แก่ ประโยชน์ข้อที่ 3–4

3) ทรงปรารภการก�ำจัดอาสวะ ได้แก่ ประโยชน์ข้อที่ 5–6

4) ทรงปรารภชุมชน ได้แก่ ประโยชน์ข้อที่ 7–8

5) ทรงปรารภพระธรรมวินัย ได้แก่ ประโยชน์ข้อที่ 9–10

สามารถน�ำประโยชนแ์หง่การบญัญตัพิระวนิยั 10 ประการ โดยการปรารภเหตุ 

5 ประการ มาแสดงเป็นแผนภาพได้ดังนี้



11

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

แผนภาพที ่1 แสดงประโยชนแ์หง่การบัญญัตพิระวนิยั 10 ประการ โดยการปรารภเหต ุ5 ประการ

2.3.2 ประโยชนแ์หง่การบญัญตัพิระวนิยั 10 ประการ โดยประโยชน ์2 ประการ

ประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย 10 ประการ นอกจากจะจัดเป็นเหตุ 5 

ประการแลว้ ในคมัภรีว์นิยกักมจนัทกิายงักลา่วถงึประโยชนข์องการบญัญตัพิระวนิยั

ทั้ง 10 ข้อว่า แบ่งได้เป็นประโยชน์ 2 ด้าน คือ 

1) ประโยชน์ในปัจจุบัน ได้แก่ ประโยชน์ข้อที่ 1, 3, 5, 7, 9 

2) ประโยชน์ในอนาคต ได้แก่ ประโยชน์ข้อที่ 2, 4, 6, 8, 1017 

สามารถน�ำประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย 10 ประการ โดยประโยชน์ 2 

ประการ มาแสดงเป็นแผนภาพได้ดังนี้

	 17.	 คมัภร์ีวนิยกักมจันทกิา -/22/235, อ้างจาก ทศพร ศรีค�ำ/กลมเกลียว, พระไตรปิฎกและการตคีวาม, 

(ม.ป.ท.: ม.ป.พ., ม.ป.ป.), 82–53.



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)12

แผนภาพที ่2 แสดงประโยชน์แหง่การบญัญัตพิระวนิยั 10 ประการ โดยประโยชนใ์นปจัจบุนัและอนาคต

จากที่น�ำเสนอมา จะเห็นได้ว่าประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย 10 ประการ

นี้ เมื่อน�ำมาแยกแยะแล้วจะพบว่าสามารถพิจารณาได้โดย 2 มิติ คือ 1) โดยการ

ปรารภเหตุ 5 ประการและ 2) โดยประโยชน์ 2 ประการ ซึ่งสามารถน�ำประโยชน์แห่ง

การบัญญิติพระวินัยทั้ง 2 มิตินี้มาแสดงความสัมพันธ์เป็นตาราง ได้ดังนี้

ตารางที ่1 แสดงการเปรยีบเทยีบเหต ุ5 และประโยชน ์2 แหง่ประโยชนข์องการบญัญตัพิระวนิยัตามรายขอ้

การบัญญตัพิระวนิยั ประโยชน์ในปัจจุบัน ประโยชน์ในอนาคต

ปรารภสงฆ์ 1.เพือ่ความยอมรับว่าดีแหง่สงฆ์ 2.เพื่อความส�ำราญแห่งสงฆ์

ปรารภบุคคล 3.เพื่อข่มบุคคลผู้เก้อยาก 4.เพือ่อยูส่�ำราญแห่งภกิษุผู้มศีีลเปน็ท่ีรัก

ปรารภการก�ำจัด

อาสวะ

5.เพือ่ปอ้งกนัอาสวะอนัจะบงัเกิด

ในปัจจุบัน

6.เพือ่ก�ำจัดอาสวะอันจักบังเกิดในอนาคต

ปรารภชุมชน 7.เพ่ือความเลือ่มใสของชมุชนที่

ยังไม่เลื่อมใส

8.เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่

เลื่อมใสแล้ว

ปรารภพระธรรมวนิยั 9.เพ่ือความตัง้มัน่แห่งพระสทัธรรม 10.เพื่อถือตามพระวินัย



13

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

3. ปัญหาเรื่องพระวินัยในการท�ำสังคายนาครั้งที่ 1

3.1 ข้อมูลพื้นฐานทั่วไป

การท�ำสังคายนาครัง้ที ่1 มบีนัทกึในปญัจสตกิขนัธกะ แหง่พระวนัิยปฎิก จลุวรรค18 

มีรายละเอียดโดยสังเขป ดังนี้

ช่วงเวลา: หลังพุทธปรินิพพาน 3 เดือน

สถานที่: ณ ถ�้ำสัตตบรรณคูหา เขาภารบรรพต เมืองราชคฤห์ แคว้นมคธ

ประธานสงฆ์: พระมหากัสสปะเป็นผู้ถาม พระอุบาลีเป็นผู้ตอบพระวินัย พระ

อานนท์เป็นผู้ตอบพระธรรม

ผู้อุปถัมภ์: พระเจ้าอชาตศัตรู

ระยะเวลา: 7 เดือน จึงแล้วเสร็จ

3.2 มูลเหตุของการท�ำสังคายนาครั้งที่ 1

การสังคายนาครั้งที่ 1 เกิดขึ้นเพราะท่านพระมหากัสสปะชักชวนคณะสงฆ์ร่วม

กันท�ำสังคายนาโดยปรารภเหตุดังนี้

1) เรื่องสุภัททะภิกษุเฒ่า ได้กล่าวจ้วงจาบพระธรรมวินัยว่า “พอเถิด ท่านทั้ง

หลาย อย่าโศกเศร้าร�่ำไรไปเลย พวกเราพ้นไปดีแล้วจากพระมหาสมณะนั้น ด้วยว่า

พวกเราถูกเบียดเบียนว่า สิ่งนี้ควรแก่พวกเธอ สิ่งนี้ไม่ควรแก่พวกเธอ ก็บัดนี้ พวกเรา

ปรารถนาจะท�ำสิ่งใด ก็ท�ำสิ่งนั้นได้ ไม่ปรารถนาจะท�ำสิ่งใด ก็ไม่ท�ำสิ่งนั้น”19

2) ปรารภที่จะท�ำให้พระธรรมรุ่งเรืองอยู่สืบไป ในอรรถกถาบันทึกว่า20 พระ

มหากัสสปะคิดว่า “ข้อที่พวกปาปภิกษุ จะพึงเป็นผู้ส�ำคัญเสียว่า ‘ปาพจน์มีพระ

ศาสดาล่วงไปแล้ว’ ดังนี้ ได้พรรคพวกแล้วพึงยังพระสัทธรรมให้อันตรธานได้ไม่นาน

เลย เรื่องนี้เป็นฐานะที่มีได้แน่” ความจริงพระวินัยยังตั้งอยู่ตราบใด ปาพจน์ยังมีพระ

ศาสดาไมล่ว่งไปแลว้ตราบน้ัน สมด้วยพระด�ำรสัว่า “อานนท ์ธรรมวนิยัใดอนัเราแสดง

แลว้ บญัญตัแิล้วแกเ่ธอ ธรรมและวนิยันัน้จกัเปน็ศาสดาของเธอทัง้หลายโดยกาลลว่ง

	 18.	 วิ.จู. 7/614–628/246–257 (ไทย.มมร)

	 19.	 วิ.จู. 7/614/246 (ไทย.มมร)

	 20.	 วิ.มหา.อ. 1/24 (ไทย.มมร)



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)14

ไปแห่งเรา”21 อย่ากระนั้นเลย เราพึงสังคายนาพระธรรมและพระวินัย ซึ่งจะเป็นวิธีที่

พระศาสนาจะพึงด�ำรงตั้งมั่นอยู่สิ้นกาลนาน

3) พจิารณาวา่พระสมัมาสมัพระพทุธเจา้ทรงมอบหมายใหต้นเป็นผูส้บืทอด

พระสทัธรรมตอ่ไป ในอรรถกถาบนัทกึวา่22 พระมหากัสสปะคดิถงึความทีพ่ระสมัมา

สัมพุทธเจ้าทรงอนุเคราะห์ตนด้วยสาธารณบริโภคในจีวรด้วยค�ำว่า “กัสสป! เธอจัก

ทรงผ้าบังสกุลอันท�ำด้วยป่านของเรา ซ่ึงเราใช้นุ่งห่มแล้วหรือ”23 และด้วยการทรง

ยกย่องไว้เทียบเทียมพระองค์ในอุตริมนุสธรรมมีอนุปุพพวิหารเก้าและอภิญญาหก 

ว่า “ภิกษุทั้งหลาย! เราจ�ำนงอยู่เพียงใด เราสงัดแล้วจากกามทั้งหลายเทียว ฯลฯ ย่อม

เข้าถึงพร้อมซึ่งปฐมฌานอยู่ได้เพียงนั้น ภิกษุทั้งหลาย! แม้กัสสปจ�ำนงอยู่เพียงใด เธอ

สงัดจากกามทั้งหลาย ฯลฯ ย่อมเข้าถึงพร้อมซึ่งปฐมฌานอยู่ได้เพียงนั้นเหมือนกัน” 

เปรียบเหมือนพระราชาทรงทราบพระราชโอรสผู้จะด�ำรงวงศ์สกุลของพระองค์แล้ว 

ทรงอนุเคราะห์ด้วยการทรงมอบเกราะของพระองค์และพระอิสริยยศฉะนั้น

พระมหากัสสปะจึงได้ชักชวนเหล่าภิกษุท�ำสังคายนา ว่า “ท่านทั้งหลาย พวก

เราจงสงัคายนาพระธรรมและพระวนิยัเถดิ ในภายหน้าสภาวะมใิช่ธรรมจกัรุง่เรอืง 

ธรรมจักเสื่อมถอย สภาวะมิใช่วินัยจักรุ่งเรือง วินัยจักเสื่อมถอย ภายหน้าอธรรม

วาทีบุคคลจะมีก�ำลัง ธรรมวาทีบุคคลจักเสื่อมก�ำลัง อวินยวาทีบุคคลจักมีก�ำลัง 

วนิยวาทบุีคคลจักเส่ือมก�ำลงั” จงึได้รวบรวมพระอรหันต ์500 รปูมพีระมหากสัสปะ 

(ตนเอง) เป็นประธานและเป็นผู้ถาม พระอุบาลีเป็นผู้วิสัชนาพระวินัย พระอานนท์

เป็นผู้วิสัชนาพระธรรม24

3.3 ประเด็นปัญหาเรื่องอาบัติเล็กน้อย

ภายหลังจากท�ำสังคายนาเสร็จ พระอานนท์ได้แจ้งต่อพระเถระทั้งหลายว่าเมื่อ

พระผู้มีพระภาคเจ้าใกล้จะปรินิพพานได้ตรัสไว้ว่า “อานนท์ เมื่อเราล่วงไป สงฆ์หวัง

อยู่จะพึงถอนสิกขาบทเล็กน้อยเสียก็ได้”25 แต่พระอานนท์ไม่ได้ทูลถามว่าสิกขาบท

	 21.	 ที.ม. 10/141/123 (ไทย.มมร)

	 22.	 วิ.มหา.อ. 1/25 (ไทย.มมร)

	 23.	 สํ.นิ. 16/524/214–215 (ไทย.มมร)

	 24.	 วิ.จู. 7/614/246 (ไทย.มมร), วิ.มหา.อ. 1/24 (ไทย.มมร)

	 25.	 วิ.จู. 7/620/250 (ไทย.มมร)



15

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

ไหนเป็นสิกขาบทเล็กน้อย26 ในที่ประชุมนั้นเหล่าพระอรหันต์เถระได้แสดงความคิด

เห็นที่แตกต่างกัน 6 ประการ คือ 

1) เว้นปาราชิก 4 นอกนั้นเป็นสิกขาบทเล็กน้อย

2) เว้นปาราชิก 4 เว้นสังฆาทิเสส 13 นอกนั้นเป็นสิกขาบทเล็กน้อย

3) เวน้ปาราชกิ 4 เวน้สงัฆาทเิสส 13 เวน้อนยิต 2 นอกนัน้เปน็สกิขาบทเลก็นอ้ย

4) เว้นปาราชิก 4 เว้นสังฆาทิเสส 13 เว้นอนิยต 2 เว้นนิสสัคคยปาจิตตีย์ 30 

นอกนั้นเป็นสิกขาบทเล็กน้อย

5) เว้นปาราชิก 4 เว้นสังฆาทิเสส 13 เว้นอนิยต 2 เว้นนิสสัคคยปาจิตตีย์ 30 

เว้นปาจิตตีย์ 92 นอกนั้นเป็นสิกขาบทเล็กน้อย

6) เว้นปาราชิก 4 เว้นสังฆาทิเสส 13 เว้นอนิยต 2 เว้นนิสสัคคยปาจิตตีย์ 30 

เว้นปาจิตตีย์ 92 เว้นปาฏิเทสนียะ 4 นอกนั้นเป็นสิกขาบทเล็กน้อย

การทีพ่ระอรหนัตท์ัง้หลายมคีวามเหน็เรือ่งอาบติัเลก็นอ้ยต่างกนันัน้สภุาพรรณ 

ณ บางช้างใหค้วามเหน็วา่ อาจเป็นเพราะพระอรหนัตแ์ต่ละรูปมอีปุนิสยัทางธรรมต่าง

กัน คือ แต่ละรูปเป็นเลิศด้านต่าง ๆ เช่น พระมหากัสสปะเป็นเลิศด้านธุดงค์ เป็นต้น 

ท�ำให้เกิดความเห็นเรื่องอาบัติเล็กน้อยไม่ตรงกัน27 เมื่อเป็นเช่นนี้พระมหากัสสปะจึง

ได้ประกาศญัตติทุติยกรรมวาจาว่า “สงฆ์ไม่บัญญัติส่ิงที่ไม่ทรงบัญญัติ ไม่ถอนพระ

บญัญตัทิีท่รงบญัญตัไิวแ้ลว้ สมาทานประพฤตใินสกิขาบททัง้หลายตามทีท่รงบญัญติั

แลว้ ชอบแกส่งฆ ์เหตนุัน้จงึนิง่ ขา้พเจา้ทรงความนีไ้วด้ว้ยอาการอยา่งนี”้ หมายความ

ว่า เมื่อพระมหากัสสปะเสนอญัตติขึ้นมาอย่างนี้ในท่ามกลางสงฆ์ คณะสงฆ์ทั้งหลาย

พิจารณาแลว้เหน็สมควรให้ยึดถอืพระวินยัตามอย่างญตัติทีพ่ระมหากัสสปะเสนอมา

จงึแสดงอาการนิง่ ไมล่กุขึน้คดัคา้น ดังนัน้ ในบทความนีจ้ะไดน้�ำวธิกีารวนิจิฉยัปญัหา

พระวินัยเรื่องการก�ำหนดอาบัติเล็กน้อยของพระมหากัสสปะมาร่วมวิเคราะห์ด้วย

	 26.	 ในคมัภร์ีฎกีาอธบิายว่า พระองค์ตรสัดงันีเ้พราะเหน็ว่าในเวลาสงัคายนา พระมหากสัสปะจกัไม่ยอม

ถอนเป็นอันขาด เป็นการตรัสตามอัธยาศัยของบุคคล คือ พระอรหันต์ทั้งหลายย่อมรักษาสิกขาบท

ประหนึ่งชีวิตตน ไม่มีอัธยาศัยจะถอน. (วิ.จู.ฎี. 8/236 (ไทย.ปุ้ย))

	 27.	 สภุาพรรณ ณ บางชา้ง, ประวติัวรรณคดีบาลีในอนิเดียและลังกา, (กรงุเทพฯ: จฬุาลงกรณม์หาวทิยาลยั, 

2526), 33–34.



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)16

4. วิเคราะห์การแก้ปัญหาพระวินัยในคราวท�ำสังคายนาครั้งที่ 1 ของ

พระมหากัสสปะ
ในการท�ำสังคายนาครั้งที่ 1 ตั้งแต่เริ่มจนกระทั่งท�ำสังคายนาเสร็จ คณะสงฆ์

ล้วนแต่ประสบกับปัญหาเกี่ยวกับพระวินัยเสียเป็นส่วนใหญ่ ส่วนเร่ืองพระธรรมนั้น

ไมค่อ่ยจะเปน็ปญัหา ทัง้นีเ้พราะในชว่งนัน้พระอรหันตเ์ถระผูใ้หญ่ยงัมีอยูม่าก ซ่ึงเม่ือ

บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์แล้วย่อมรู้เห็นธรรมเหมือนกัน เมื่อมีปัญหาเกี่ยวกับพระ

ธรรมเกดิขึน้ พระอรหนัต์ท้ังหลายต่างวนิิจฉยัปญัหาน้ันเหมอืน ๆ กนั ปญัหานัน้ยอ่ม

จบไป แต่ปัญหาด้านพระวินัย คงมีแต่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเท่านั้นที่สามารถตัดสิน

ชี้ขาดลงไปได้ พระอรหันต์ทั้งหลายหมดกิเลสรู้เห็นธรรมเหมือนกันแม้ก็จริง ถึงอย่าง

นัน้แตล่ะทา่นกลบัวนิจิฉยัปญัหาพระวนิยัไมเ่หมอืนกนั เมือ่เปน็เชน่นีป้ญัหาเร่ืองพระ

วินัยที่เกิดขึ้นย่อมไม่อาจจบลงได้โดยง่าย 

4.1 ปัญหาพระวินัยในคราวท�ำสังคายนาครั้งที่ 1

ปัญหาพระวินัยที่ท่านพระมหากัสสปะได้มีส่วนอย่างมากในการวินิจฉัยและ

ตัดสิน คือ ในคราวก่อนท�ำสังคายนาท่ีพระสุภัททะภิกษุเฒ่ากล่าวจ้วงจาบพระวินัย

และในคราวหลังท�ำสังคายนาที่คณะสงฆ์วินิจฉัยเร่ืองอาบัติเล็กน้อย ประเด็นปัญหา

พระวินัยทั้ง 2 เรื่องนั้น ดังต่อไปนี้

1) เรื่องภิกษุสุภัททะกล่าวจ้วงจาบพระวินัย จากค�ำที่พระสุภัททะภิกษุเฒ่า

กล่าวหลังจากที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเสด็จดับขันธปรินิพพานว่า “พอเถิด ท่านทั้ง

หลาย อย่าโศกเศร้าร�่ำไรไปเลย พวกเราพ้นไปดีแล้วจากพระมหาสมณะนั้น ด้วยว่า

พวกเราถูกเบียดเบียนว่า สิ่งนี้ควรแก่พวกเธอ สิ่งนี้ไม่ควรแก่พวกเธอ ก็บัดนี้ พวกเรา

ปรารถนาจะท�ำสิง่ใด กท็�ำสิง่นัน้ได ้ไมป่รารถนาจะท�ำสิง่ใด กไ็ม่ท�ำสิง่น้ัน”28 จะเหน็วา่

ท่านประสงค์จะท�ำตามใจตนเอง ไม่ต้องการสมาทานสิกขาบททั้งหลายอีกต่อไป นับ

เป็นการละเมิดพระวินัยโดยแท้ เมื่อเป็นเช่นนี้ท่านพระมหากัปปสะจึงได้ปรารภเรื่อง

นีเ้ปน็อาท ิกอรปกบัด�ำรถิงึความทีต่นตอ้งการใหพ้ระธรรมวนัิยสบืทอดต่อไปยาวนาน 

จึงแก้ปัญหานี้โดยการชักชวนคณะสงฆ์ให้ท�ำสังคายนาพระธรรมวินัย

	 28.	 วิ.จู. 7/614/246 (ไทย.มมร)



17

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

2) เรื่องอาบัตเิล็กน้อย หลงัจากทีค่ณะสงฆ์ท�ำสังคายนาเสรจ็แล้ว พระอานนท์

ไดแ้จง้กบัเหลา่พระอรหนัต์วา่ พระสมัมาสมัพทุธเจ้าทรงอนญุาตใหส้งฆถ์อนสกิขาบท

เลก็นอ้ยได ้ซึง่ในทีป่ระชมุของพระอรหนัตเ์ถระ 500 รปูนัน้ไดต้คีวามสกิขาบทเลก็นอ้ย

ไว้ต่างกันถึง 6 ประการดังกล่าวแล้วข้างต้น แต่ถึงแม้ว่าพระอรหันต์เถระทั้งหลายจะ

มีความเห็นไม่ตรงกันก็ตาม แต่หากพิจารณาแล้วจะเห็นว่า พระเถระทั้งหมดมีความ

เห็นตรงกันอยู่ 3 เรื่อง คือ 

ก) อาบัติปาราชิก ไม่ใช่อาบัติเล็กน้อย (เป็นอาบัติใหญ่)

ข) อาบัติเสขิยวัตร เป็นอาบัติเล็กน้อย29

ค) พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงอนุญาตว่า หากสงฆ์หวังอยู่ก็พึงถอนสิกขาบท

เล็กน้อยได้30

แต่ในท้ายที่สุดท่านพระมหากัสสปะก็ได้เสนอญัตติทุติยกรรมวาจา ไม่บัญญัติ

สิ่งที่ไม่ทรงบัญญัติ ไม่ถอนบัญญัติที่ทรงบัญญัติแล้ว สมาทานประพฤติในสิกขาบท

ทั้งหลายตามที่ทรงบัญญัติไว้แล้ว โดยมีใจความในญัตติ ดังนี้

“ท่านทั้งหลาย ขอสงฆ์จงฟังข้าพเจ้า สิกขาบทของพวกเราที่รู้กันในหมู่คฤหัสถ์ 

มีอยู่ แม้พวกคฤหัสถ์ก็รู้อยู่ว่า “สิ่งนี้ควรแก่พวกพระสมณะเชื้อสายศากยบุตร สิ่งนี้ไม่

ควร” ถา้พวกเราจะถอนสกิขาบทเลก็นอ้ย กจ็ะมผีูก้ลา่วว่า “พระสมณะโคดมบญัญตัิ

สิกขาบทแก่พวกสาวกชั่วกาลแห่งควันไฟ” สาวกพวกนี้ศึกษาสกิขาบทอยูต่ลอดเวลา

ที่พระศาสดาของตนยังมีชีวิตอยู่ พอพระศาสดาของพวกเธอปรินิพพานไปแล้ว บัดนี้

พวกเธอกไ็มศึ่กษาสกิขาบท” ถา้สงฆพ์รอ้มแลว้กไ็มพึ่งบญัญติัสิง่ทีไ่มไ่ดท้รงบญัญตั ิไม่

พึงถอนพระบัญญัติที่ทรงบัญญัติไว้ พึงสมาทานประพฤติตามสิกขาบทที่ทรงบัญญัติ

ไว้แล้ว นี่เป็นญัตติ”31

	 29.	 ในคมัภร์ีมลิินทปัญหาอธบิายว่า ขุททกสกิขาบท ได้แก่ ทุกกฎฯ อนขุทุทกสกิขาบท ได้แก่ ทพุภาษติฯ. 

(มิลินทปัญหา ฉบับพร้อมด้วยอรรถกถา ฎีกา, แปลโดย ปุ้ย แสงฉาย, (กรุงเทพฯ: ลูก ส.ธรรมภักดี, 

2511), 204–206.)

	 30.	 พระมหาสมชาย �านวุฑฺโฒ, “สิกขาบทในพระปาฏิโมกขเ์กดิขึ้นเมื่อใด”, วารสารธรรมธารา, ปทีี่ 1 

ฉบับที่ 1 (มกราคม–ธันวาคม 2558), 39.

	 31.	 วิ.จู. 7/621/251 (ไทย.มมร)



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)18

ซึ่งสงฆ์ทั้งปวงในที่นั้นล้วนเห็นสมควรตามญัตตินี้ และญัตตินี้ได้ถูกน�ำมาใช้

เป็นแนวทางการปฏิบัติของคณะสงฆ์นิกายเถรวาทในกาลต่อมา ในขณะท่ีคณะสงฆ์

ทัง้หมดเองกท็ราบวา่พระสัมมาสัมพุทธเจา้ทรงอนญุาตใหส้งฆถ์อนสกิขาบทเลก็นอ้ย 

คือ สกิขาบทหมวดเสขิยวัตรได้ ดังนัน้ เมือ่เวลาผ่านไป ในบางทอ้งทีม่เีหตจุ�ำเปน็คณะ

สงฆ์บางนิกายจึงได้มีการปรับสิกขาบทหมวดเสขิยวัตรขึ้น32

4.2 วิเคราะห์การวินิจฉัยปัญหาพระวินัยของพระมหากัสสปะ

จากการศึกษาจะเห็นว่า ประเด็นปัญหาพระวินัยทั้งการที่พระมหากัสสปะ

ชักชวนคณะสงฆ์เพื่อท�ำสังคายนาก็ดี การตัดสินไม่ถอดถอนบัญญัติแห่งพระวินัยก็ดี 

ล้วนเป็นเพราะท่านปรารภเหตุ 5 ประการ ดังเช่นที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงอาศัย

ประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย คือ

1) ปรารภประโยชน์เพื่อความงดงามและอยู่เป็นสุขแห่งสงฆ์ คือ แม้พระ

มหากัสสปะเห็นว่าคณะสงฆ์ควรท่ีจะไม่เพิ่ม ไม่ถอน และให้ประพฤติสมาทานตาม

บัญญัติแห่งพระวินัยที่ทรงบัญญัติไว้แล้วก็ตาม แต่ท่านก็ไม่ได้ก�ำหนดข้อตกลงนี้ขึ้น

มาให้คณะสงฆ์ปฏิบัติตามโดยพลการด้วยถือตัวว่าตนเป็นประธานสงฆ์ แต่กลับใช้วิธี

ญัตติทุติยกรรมวาจา คือ ตั้งญัตติขึ้นมาแล้วให้สงฆ์ทั้งหมดพิจารณา ถ้าหากมีภิกษุ

แม้เพียงรูปเดียวในที่ประชุมไม่เห็นสมควร ญัตตินี้เป็นอันตกไป ในเรื่องนี้พึงระลึกไว้

เสมอว่าคณะสงฆ์ที่ท�ำการประชุมในคราวนั้นล้วนเป็นพระอรหันต์ท้ังสิ้น เป็นผู้หมด

กิเลส ย่อมปราศจากอคติ 4 คือ ไม่ถึงฉันทาคติ (อคติเพราะรัก) โทสาคติ (อคติเพราะ

โกรธ) โมหาคติ (อคติเพราะหลง) ภยาคติ (อคติเพราะกลัว) เพราะฉะนั้นย่อมเป็นที่

มั่นใจได้ว่า ญัตติเรื่องอาบัติเล็กน้อยที่พระมหากัสสปะตั้งขึ้นมาในที่ประชุมนั้น คณะ

สงฆย์อ่มเหน็สมควรแลว้จงึยอมรบั หาใชย่อมรบัเพราะเหน็แกห่นา้ประธานสงฆ ์หรอื

เปน็เพราะพวกมากลากไปไม ่ซึง่การทีพ่ระมหากสัสปะไดป้ระกาศในญตัตทิตุยิกรรม

วาจาว่า “ท่านรูปใดเห็นด้วยกับการไม่บัญญัติ... ท่านรูปนั้นพึงนิ่ง ท่านรูปใดไม่เห็น

ดว้ย ทา่นรปูนัน้พงึทกัท้วง สงฆ์ไมบ่ญัญัติ... สงฆ์เหน็ด้วย เพราะเหตนุัน้จงึนิง่ ขา้พเจา้

	 32.	 ศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมใน พระมหาสมชาย �านวุฑฺโฒ, “สิกขาบทในพระปาฏิโมกข์เกิดขึ้นเมื่อ

ใด”, วารสารธรรมธารา, ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม–ธันวาคม 2558), 13–54.



19

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

ขอถอืความนิง่นัน้เป็นมตอิยา่งนี”้ ยอ่มแสดงให้เห็นว่าพระมหากสัสปะตดัสนิพระวนิยั

โดยอาศัยการถือเอามติของสงฆ์เป็นใหญ่

2) ปรารภประโยชน์เพื่อข่มและยกย่องแห่งบุคคล คือ ต้ังแต่เริ่มต้นปรารภ

เหตุแห่งการสังคายนา พระมหากัสสปะได้ปรารภถึงพระสุภัททภิกษุเฒ่าที่ได้กล่าว

จ้วงจาบพระธรรมวินัย จึงด�ำริว่า ข้อที่พวกปาปภิกษุจะคิดว่าเมื่อพระศาสดาล่วงไป

แล้วพระพุทธพจน์ย่อมสูญไปด้วย แล้วรวบรวมพรรคพวกท�ำให้พระสัทธรรมหายไป

ในเวลาไม่นานย่อมเกิดขึ้นได้ นอกจากนี้ยังมีปรากฏในคราวที่ชักชวนเหล่าภิกษุท�ำ

สังคายนาว่า “ท่านทั้งหลาย พวกเราจงสังคายนาพระธรรมวินัยเถิด ภายหน้าอธรรม

วาทีบุคคลจะมีก�ำลัง ธรรมวาทีบุคคลจักเสื่อมก�ำลัง อวินยวาทีบุคคลจักมีก�ำลัง วินย

วาทีบุคคลจักเส่ือมก�ำลัง” หมายความว่า ท่านต้องการสังคายนาเพ่ือให้พระธรรม

วนิยันีข้ม่อธรรมวาทบีคุคลและอวนิยวาทบีคุคล เพือ่สง่เสรมิธรรมวาทบีคุคลและวนิย

วาทีบุคคลให้มีความอยู่เป็นสุขส�ำราญในพระธรรมวินัยนี้ สมดังพระพุทธพจน์ที่ว่า 

“นคิคฺณเฺห นคิคฺหารห ํปคคฺณเฺห ปคคฺหารห ํขม่คนทีค่วรขม่ ยกยอ่งคนทีค่วรยกยอ่ง”33

3) ปรารภประโยชน์เพื่อการป้องกันและก�ำจัดอาสวะกิเลส คือ ในคราวที่

พระมหากัสส‍ปะได้ชักชวนเหล่าภิกษุเพื่อท�ำสังคายนาว่า “ในภายหน้าสภาวะมิใช่

ธรรมจักรุ่งเรือง ธรรมจักเสื่อมถอย สภาวะมิใช่วินัยจักรุ่งเรือง วินัยจักเสื่อมถอย” 

หมายความว่า ท่านต้องการท�ำสังคายนาพระธรรมวินัยเพื่อให้สภาวะมิใช่ธรรมมิใช่

วินัยเสื่อมไป และต้องการให้สภาวะที่เป็นธรรมเป็นวินัยเจริญรุ่งเรืองยิ่งขึ้นไป เพราะ

ท่านปรารภประโยชน์แห่งการป้องกัน และก�ำจัดอาสวะกิเลสอันจะบังเกิดข้ึนทั้งใน

ปัจจุบันและอนาคต

4) ปรารภประโยชน์เพื่อความเลื่อมใสแห่งชุมชน คือ ค�ำที่พระมหากัสสปะ

ยกขึ้นมาในญัตติทุติยกรรมวาจา โดยอ้างถึงพวกคฤหัสถ์ว่ามีผู้รู้พระวินัยของสงฆ์อยู่ 

หากสงฆ์จะสมาทานสิกขาบทเฉพาะช่วงที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงพระชนน์ชีพอยู่

เทา่นัน้ และยกเลกิไมส่มาทานสกิขาบทเมือ่พระศาสดาดับขันธปรนิพิพานไปแลว้ ย่อม

ถูกพวกคฤหัสถ์ติเตียนเอาได้ น่ันย่อมไม่ใช่ทางเพ่ือความเลื่อมใสของชุมชนท่ียังไม่

	 33.	 ขุ.ชา. 27/2442/532 (บาลี.มมร)



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)20

เลือ่มใส และไมใ่ชท่างเพือ่ความเลือ่มใสยิง่ขึน้ไปของชมุชนท่ีเลือ่มใสแลว้ ดังนัน้ ทา่น

จงึตัง้ญตัตทิตุยิกรรมวาจา ใหส้งฆไ์ม่บญัญัต.ิ.. ไม่ถอนบญัญติั... พึงสมาทานประพฤติ

ตามสิกขาบทที่ทรงบัญญัติแล้ว ทั้งนี้เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่ยังไม่เลื่อมใส เพื่อ

ความเลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของชุมชนที่เลื่อมใสแล้วนั่นเอง 

5) ปรารภประโยชน์เพื่อความตั้งมั่นสืบไปแห่งพระธรรมวินัย คือ พระมหา

กัสสปะปรารภเหตุแห่งการท�ำสังคายนาว่า พระวินัยยังตั้งอยู่ตราบใด ปาพจน์มีพระ

ศาสดาไม่ล่วงไปแล้วตราบนั้น ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า “อานนท์ ธรรมวินัยใดอันเรา

แสดงแล้ว บัญญัติแล้วแก่เธอ ธรรมและวินัยนั้นจักเป็นศาสดาของเธอทั้งหลายโดย

กาลล่วงไปแห่งเรา” และด้วยความที่ท่านด�ำริว่าตนเป็นผู้ที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า

มอบหมายให้เป็นผู้สืบทอดพระธรรมวินัยต่อไป เพราะเหตุว่าทรงอนุเคราะห์ตนด้วย

สาธารณบริโภคในจีวร และทรงยกย่องไว้เทียบเทียมพระองค์ในอุตริมนุสธรรมจึงได้

ชกัชวนสงฆท์�ำสงัคายนาพระธรรมวินยั ทัง้นีเ้พ่ือความตัง้มัน่สบืไปแห่งพระธรรมวนิยั

ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า

สามารถน�ำหลักการวินิจฉัยปัญหาพระวินัยของพระมหากัสสปะทั้ง 5 ประการ

มาเขียนเป็นแผนภาพได้ดังนี้

แผนภาพที่ 3 แสดงหลักการวินิจฉัยปัญหาพระวินัย 5 ประการของพระมหากัสสปะ



21

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

เมื่อน�ำหลักการวินิจฉัยปัญหาพระวินัยในคราวท�ำสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระ

มหากัสสปะมาวิเคราะห์เปรียบเทียบกับประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย (แบ่ง

กลุ่มได้เป็นเหตุผล 5 และประโยชน์ 2 ดังที่แสดงมาข้างต้นแล้ว) จะเห็นว่า มีความ

สอดคล้องกันอย่างมาก สามารถน�ำมาเปรียบเทียบเป็นตาราง ดังนี้

ตารางที่ 2 แสดงการเปรียบเทียบประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัยและการวินิจฉัยปัญหาพระ

วินัยของพระมหากัสสปะ

ประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย การแก้ปัญหาพระวินัยของพระมหากัสสปะ

ปรารภสงฆ์

1.เพื่อความยอมรับว่าดีแห่งสงฆ์

2.เพื่อความส�ำราญแห่งสงฆ์

เพื่อความงดงามและอยู่เป็นสุขแห่งสงฆ์

ตั้งญัตติทุติยกรรมวาจาเพื่อขอมติเรื่องการก�ำหนด

อาบัติเล็กน้อย

ปรารภบุคคล

3.เพื่อข่มบุคคลผู้เก้อยาก 

4.เพื่ออยู่ส�ำราญแห่งภิกษุผู้มีศีลเป็นที่รัก 

เพื่อข่มและยกย่องแห่งบุคคล

การท�ำสังคายนาพระธรรมวินัยเพื่อข่มอธรรมวาที 

อวินยวาทบีคุคล และเพือ่สง่เสรมิธรรมวาทวีนิยวาที

บุคคลให้อยู่อย่างสุขส�ำราญ

ปรารภการก�ำจัดอาสวะ

5.เพือ่ปอ้งกนัอาสวะอนัจะบงัเกดิในปจัจบุนั

6.เพือ่ก�ำจดัอาสวะอนัจกับงัเกิดในอนาคต 

เพื่อการป้องกันและก�ำจัดอาสวะกิเลส

การท�ำสังคายนาพระธรรมวินัยเพื่อประโยชน์แห่ง

การป้องกันและก�ำจัดอาสวะกิเลสอันจะบังเกิดขึ้น

ทั้งในปัจจุบันและอนาคต

ปรารภชุมชน

7.เพือ่ความเลือ่มใสของชมุชนท่ียงัไมเ่ลือ่มใส

8.เพือ่ความเลือ่มใสของขมุชนทีเ่ลือ่มใสแลว้

เพื่อความเลื่อมใสแห่งชุมชน

ก�ำหนดแนวทางเรือ่งอาบตัเิลก็นอ้ยว่า สงฆไ์มบ่ญัญตัิ 

ไม่ถอนบัญญัติ สมาทานประพฤติตามสิกขาบท

ที่ทรงบัญญัติแล้ว เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่

ยังไม่เลื่อมใส และเพื่อความเลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของ

ชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว

ปรารภพระธรรมวินัย

9.เพื่อความตั้งมั่นแห่งพระสัทธรรม

10.เพื่อถือตามพระวินัย

เพื่อความตั้งมั่นสืบไปแห่งพระธรรมวินัย

ท�ำสังคายนาด้วยเหตุว่าพระวินัยต้ังอยู่ตราบใด 

ปาพจน์มีพระศาสนาไม่ล่วงไปแล้วตราบนั้น



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)22

5. พิจารณาหลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการกับการแก้ไขปัญหาคณะ

สงฆ์ในยุคปัจจุบัน
คณะสงฆไ์ม่ว่ายคุใดสมยัใดกม็กัจะเกดิปญัหาน้อยใหญเ่กดิขึน้เรือ่ยมา คณะสงฆ์

ยุคปัจจุบันก็เช่นกันมีปัญหาเกิดขึ้นเป็นระยะ ๆ ด้วยสาเหตุต่าง ๆ ไม่ว่าจะมาจากตัว

บุคคล คณะสงฆ์ สังคม เศรษฐกิจ ฯลฯ ต่อไปจะได้วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 

ประการ โดยเหตุ 5 ประการ กับการแก้ปัญหาของคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

5.1 ปรารภประโยชน์เพื่อความงดงามและอยู่เป็นสุขแห่งสงฆ์ 

สังคมยุคปัจจุบันย่อมแตกต่างจากสังคมยุคพุทธกาลอยู่มาก ไม่ว่าจะเป็นเรื่อง

ค่านิยม ประเพณี วัฒนธรรม กฏหมาย เทคโนโลยี ฯลฯ ดังนั้น คณะสงฆ์เองก็จ�ำเป็น

ต้องปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัยปัจจุบันอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ เพื่อให้สามารถอยู่ในสังคม

สมยัใหมไ่ดอ้ยา่งกลมกลนื แต่ถงึอยา่งนัน้การปรบัตวัจ�ำเปน็ตอ้งอยูบ่นพืน้ฐานของพระ

ธรรมวนิยัด้วย สิง่ทีจ่ะท�ำใหค้ณะสงฆเ์กดิความงดงามและอยูร่ว่มกนัอยา่งปกตสิขุ คอื 

ความเคร่งครดัในปาฏโิมกขศ์ลี 227 สกิขาบท ทีผ่่านมามตีวัอยา่งปัญหาเรือ่งปาฏโิมกข์

ศลีเกิดขึน้ในคณะสงฆ ์คอื กรณทีีพ่ระอธกิารคกึฤทธิ ์โสตถฺผิโล เจา้อาวาสวดันาปา่พง 

อ.ล�ำลกูกา จ.ปทมุธาน ีไดต้ดัปาฏโิมกขศ์ลี และท�ำสงัฆกรรมสวดปาฏิโมกขเ์พียง 150 

ข้อ ได้แก่ ปาราชิก 4 สังฆาทิเสส 13 นิสสัคคียปาจิตตีย์ 30 ปาจิตตีย์ 92 ปาฏิเทสนี

ยะ 4 อธิกรณสมถะ 7 โดยตัด อนิยต 2 และเสขิยวัตร 75 ทิ้งเสีย โดยอาศัยหลักฐาน

ที่ปรากฏอยู่ในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต 4 สูตร คือ วัชชีปุตตสูตร 

เสขสูตรที่ 2 เสขสูตรที่ 3 และเสขสูตรที่ 4 ว่า “สาธิกมิทํ ภิกฺขเว ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสตํ 

อนฺวฑฺฒมาสํ อุทฺเทสํ อาคจฺฉติฯ สิกขาบท 150 ถ้วนนี้ย่อมมาสู่อุเทศทุกกึ่งเดือน”34 

ทางมหาเถรสมาคมได้ชี้แจง และตัดสินปัญหาประเด็นนี้ไว้ว่า คําในต้นฉบับ

ภาษาบาลีที่เป็นเหตุแห่งการแปลว่า “ถ้วน” คือ คําว่า “สาธิกํ” ซึ่งค�ำนี้สามารถแปล

ว่า “เกินกว่า” ก็ได้ ซึ่งอรรถกถาหลายแห่งกําหนดให้แปลว่า “เกินกว่า” เช่น คําว่า 

“สาธิกนวุติ” ให้หมายถึง “อติเรกนวุติ” แปลว่า “เกินกว่า 90” และอรรถกถาวัชชี

บุตรสูตรระบุว่า เป็นการกล่าวถึงจํานวนสิกขาบทเท่าที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ใน

	 34.	 องฺ.ติกฺก. 20/524/296, 20/526/297, 20/527/299, 20/528/301 (บาลี.มมร) 



23

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

เวลาที่แสดงพระสูตรนี้เท่านั้น นั่นหมายถึงว่า หลังจากที่ทรงแสดงพระสูตรนี้ ก็ได้มี

การบัญญตัสิิกขาบทในพระปาตโิมกข์เพ่ิมเติมจนครบ 227 ขอ้ ดงัทีพ่ระวนิยัปฎิกเลม่

ที่ 8 คัมภีร์บริวารบันทึกไว้ว่า พระอุบาลีได้ทูลถามพระพุทธเจ้าว่า สิกขาบทในพระ

ปาตโิมกขมี์จํานวนเทา่ไร พระพุทธเจา้ตรสัตอบว่า มี 220 ขอ้ เมือ่รวมกบัอธิกรณสมถะ

ตามคัมภีร์มหาวิภังค์อีก 7 ข้อ ก็ได้สิกขาบทในพระปาติโมกข์จํานวน ทั้งสิ้น 227 ข้อ 

ดังนั้นที่ประชุมมหาเถรสมาคมวันที่ 27 สิงหาคม 2557 จึงมีมติ ดังนี้ 

1. อาศัยอํานาจตามมาตรา 15 ตรี (4) แห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 

2505 แก้ไขเพิ่มเติมโดยพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ (ฉบับที่ 2) พ.ศ.2535 ที่กําหนด

ให้มหาเถรสมาคมมอีาํนาจหนา้ทีร่กัษาหลกัพระธรรมวินัยของพระพทุธศาสนา จงึให้

คณะสงฆ์ไทยถือปฏิบัติตามพระวินัยปิฎก ด้วยการสวดพระปาติโมกข์ 227 สิกขาบท

2. เพือ่การนี ้ใหท้าํเป็นประกาศมติมหาเถรสมาคม และมอบใหส้าํนกังานพระพทุธ

ศาสนาแห่งชาติแจ้งเจ้าคณะใหญ่ เจ้าคณะภาคเพื่อทราบ แจ้งเจ้าคณะจังหวัดทั้งสอง

ฝ่ายเพื่อแจ้งวัดในเขตปกครองทราบ และถือปฏิบัติอย่างเคร่งครัด ให้ดําเนินการได้

ทันที โดยไม่ต้องรอรับรองรายงานการประชุม35

การตัดสินปัญหานี้ของมหาเถรสมาคม ได้ยึดหลักพระธรรมวินัยโดยค�ำนึง

ถึงความงดงาม และความอยู่เป็นสุขแห่งสงฆ์ เพราะเสขียวัตร 75 ข้อ ในพระปาฏิ

โมกข์เป็นข้อบัญญัติ 4 หมวด คือ 1) หมวดสารูป (การส�ำรวมอิริยาบถ การนุ่งห่ม) 2) 

หมวดโภชนปฏิสังยุต (การรับบิณฑบาต การขบฉัน) 3) หมวดธรรมเทสนาปฏิสังยุต 

(มารยาทในการแสดงธรรม) 4) หมวดปกิณกะ (มารยาทการขับถ่าย) ทั้ง 4 หมวดนี้

เปรียบเสมือนเป็นมารยาทของพระภิกษุเมื่อเข้าไปอยู่ในที่ชุมชน เป็นวัตรปฏิบัติที่จะ

น�ำความงดงามมาสู่คณะสงฆ์36 และเมื่อคณะสงฆ์มีข้อวัตรปฏิบัติที่เหมือนกันย่อมน�ำ

มาซึ่งความอยู่เป็นสุขแก่คณะสงฆ์ในที่สุด

นอกจากนี้โดยวิสัยของพระอริยทั้งหลายย่อมมีความรักในวินัยย่ิงชีวิต ดังเช่น

ในกรณทีีพ่ระสัมมาสมัพทุธเจา้ตรสัไวก้อ่นดบัขนัธปรนิพิพานวา่ ถา้สงฆ์หวงัอยูจ่ะพึง

	 35.	 Isranews, ฉบับเต็ม!มติมหาเถรสมาคม ว่าด้วยสวดพระปาติโมกข์ 150 ข้อ ‘พระอธิการคึกฤทธิ์’, 

ออนไลน,์ https://www.isranews.org/isranews/35159-buddhist_571217.html. [17 ธนัวาคม 

2557].

	 36.	 พระธรรมกิตติวงศ์, ค�ำวัด, (กรุงเทพฯ: เลี่ยงเชียง, 2548), 1154.



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)24

ถอนสกิขาบทเลก็นอ้ยเสยีกไ็ด้37 แตพ่ระอานนทไ์มไ่ดต้รสัถามวา่สกิขาบทเลก็นอ้ยคอื

อะไร ในฎีกาอธิบายว่า เพราะอัธยาศัยของพระอริยเจ้าไม่มีความคิดที่จะยกเลิกพระ

วนิยัจงึไมไ่ดถ้าม38 เมือ่เปน็เชน่นัน้พระมหากสัสปะจึงเสนอญตัตวิา่ จะไมถ่อนและไม่

บญัญตัเิพ่ิม คมัภีรม์ลิินทปญัหาไดอ้ธบิายประเดน็นีไ้วอ้ยา่งนา่สนใจวา่ เปรยีบเสมอืน

พระเจ้าจักรพรรดิตรัสแก่พระโอรสว่า บ้านเมืองอันใหญ่นี้ เป็นของปกครองยาก เมื่อ

บิดาล่วงลับไปแล้ว จงสละปัจจันตประเทศตามประสงค์เถิด แต่พระราชกุมารเหล่า

นั้นย่อมไม่สละ มีแต่จะหาเพิ่มขึ้นเพราะความโลภฉันใด พระพุทธบุตรท้ังหลายมี

แต่จะเพิ่มสิกขาบทอื่นเข้าไปอีก ด้วยความโลภในพระธรรม เพ่ือความหลุดพ้นจาก

ทุกข์ฉันนั้น39 ดังนั้น ในประเด็นปัญหาเรื่องปาฏิโมกข์ศีลระหว่าง 150 ข้อและ 227 

ข้อนี้ โดยอัธยาศัยแห่งพระพุทธบุตรแล้วย่อมยินดีในปาฏิโมกข์ศีล 227 ข้อมากกว่า

5.2 ปรารภประโยชน์เพื่อข่มและยกย่องแห่งบุคคล 

ความขัดแย้งของหมู่สงฆ์ที่เกิดจากการมีสีลสามัญญตา และทิฏฐิสามัญญตาที่

ไม่เสมอกันนั้น มิใช่เพิ่งเกิดขึ้นหลังพุทธปรินิพพานเท่านั้น แม้ในสมัยพุทธกาลที่พระ

สมัมาสัมพุทธเจ้ายงัมีพระชนนชี์พอยูก่เ็กดิความขดัแยง้อนัเกดิจากการมสีลีสามญัญตา 

และทฏิฐสิามญัญตาทีไ่มเ่สมอกนัเชน่กนั ดงัตวัอยา่ง เชน่ การที่พระเทวทตัเสนอวตัถุ 

5 ประการ อันมีการอยู่ป่าตลอดชีวิต เป็นต้น40 ในปัจจุบันนี้ก็เช่นกัน เมื่อพระสัมมา

สัมพุทธเจา้ และพระอรหนัตท้ั์งหลายไดดั้บขนัธปรนิพิพานไปหมดแลว้ เหลา่สงฆส์าวก

ทั้งหลายล้วนได้แต่ประพฤติตามจารีตของสายครูบาอาจารย์ตนเองบ้าง ศึกษาจาก

พระไตรปฎิก ต�ำราตา่ง ๆ เองบ้าง เมือ่เป็นเชน่นีย่้อมท�ำใหข้อ้วตัรปฏบิตัติลอดจนการ

ตีความหลักธรรมของแต่ละส�ำนักมีความแตกต่างกันไปมากบ้างน้อยบ้าง แต่เมื่อใดมี

ส�ำนักที่ได้มีลูกศิษย์นับถือเลื่อมใสมาก แต่มีข้อวัตรปฏิบัติ และการตีความหลักธรรม

ที่ผิดไปจากแนวจารีตนิยมเดิม ย่อมท�ำให้เกิดปัญหาขึ้น เพราะพระราชบัญญัติคณะ

สงฆ์ พ.ศ. 2505 แก้ไขเพิ่มเติมโดยพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ (ฉบับที่ 4) พ.ศ. 2561 

	 37.	 วิ.จู. 7/620/308 (ไทย.มมร)

	 38.	 วิ.จู.ฎีกา. 8/236–239 (ไทย.ปุ้ย)

	 39.	 มิลินฺท.ฎีกา. 1/204–205 (ไทย.ปุ้ย)

	 40.	 วิ.มหา. 1/590/710 (ไทย.มมร)



25

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

มาตรา 20 ก�ำหนดให้คณะสงฆ์ต้องอยู่ภายใต้การปกครองของมหาเถรสมาคม และ

การจดัระเบยีบการปกครองคณะสงฆ ์ใหเ้ปน็ไปตามทีก่�ำหนดในกฎมหาเถรสมาคม41 

ดังเช่น กรณีของส�ำนักสันติอโศกซึ่งน�ำโดยพระโพธิรักษ์ มีหลักค�ำสอนที่ส�ำคัญ

ในเรือ่งเกีย่วกบัความเครง่ครดัในศลี มคีวามขยนั มธัยสัถ ์ไมบ่รโิภคเนือ้สตัว ์มุง่พฒันา

ตนเองและสังคม เป็น‍ต้น แต่ความที่มีความมุ่งหมายเพื่อเป็นปฏิกิริยาต่อวัตรปฏิบัติ

ของคณะสงฆ์ไทย และชาวพุทธทั่วไปที่เห็นว่าย่อหย่อน ประกอบกับการได้รับความ

นิยมเลื่อมใสจากประชาชนในวงกว้าง ท�ำให้ส�ำนักสันติอโศกพบกับอุปสรรคและ

ปัญหา จากความขัดแย้งกับคณะสงฆ์ และชาวพุทธฝ่ายจารีตนิยมอย่างมาก ด้วย

ประเด็นจากข้อปฏิบัติปลีกย่อยบางประการ เช่น การไม่โกนคิ้ว การถือมังสวิรัติ การ

ท�ำตัวเคร่งครัดเกินพอดี เป็นต้น ตลอดจนข้อกล่าวหาเรื่องการตีความพระธรรมวินัย

ผิดไปจากแนวจารีตนิยม จนกระทั่งในที่สุดส�ำนักสันติอโศกก็ได้ประกาศลาออกจาก

มหาเถรสมาคม เมื่อวันที่ 6 ส.ค. 2518 ซึ่งกรณีนี้มีผู้พิพากษาท่านหนึ่งให้ทัศนะใน

เรื่องนี้ว่า “การลาออกจากการปกครองของหาเถรสมาคมเป็นการสั่นคลอนสถาบัน

และระบบศักดินา” นี้จึงเป็นเหตุให้พระโพธิรักษ์ได้ถูกจับด�ำเนินคดี ทั้งโดยทางมหา

เถรสมาคมและโดยทางศาล ในที่สุดพระโพธิรักษ์ถูกตัดสินให้มีความผิดฐานแต่งกาย

เลียนแบบสงฆ์ สนับสนุนและบวชให้โดยไม่มีอ�ำนาจตามกฏหมายคณะสงฆ์ ลงโทษ

จ�ำคุก 54 เดือน รอลงอาญา 2 ปี และห้ามประพฤติผิดซ�้ำอีก โดยให้มีการคุมความ

ประพฤติ แต่พระโพธิรักษ์และลูกศิษย์มิได้คิดว่าตนท�ำผิดต่อรัฐและศาสนา กลับคิด

ว่าตนเองถูกข่มเหงรังแก ซึ่งถือว่าเป็นการเสริมสร้างบารมีธรรมให้แกร่งกล้ายิ่งขึ้น42

การตัดสินโดยอาศัยแห่งการข่มและยกย่องบุคคลนี้เหมือนดาบสองคม ถ้าผู้

ปกครองเป็นอนุรักษ์นิยม ขาดความริเร่ิมสร้างสรรค์ ขาดภาวะผู้น�ำ จะท�ำให้พระ

สงฆ์ที่มีความคิดก้าวหน้า เป็นนักพัฒนามักแยกตัวออกมาท�ำงานอิสระโดยไม่รอการ

สนบัสนนุจากมหาเถรสมาคม สว่นข้อดี คือ ความมเีอกภาพ มกีารปกครองเป็นล�ำดบั

	 41.	 มหาเถรสมาคม, มหาเถรสมาคมกับการปกครองคณะสงฆ,์ ออนไลน์, http://mahathera.onab.

go.th/index.php?url=content1&id=6. [26 ก.ค. 2564].

	 42.	 รศ. ดร.ภัทรพร สิริกาญจน, “ส�ำนักสันติอโศก: ความเป็นมาและบทบาททางศาสนาในสังคมไทย”, 

งานวิจัยทุนสนับสนุน, (ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2540), 102–108.



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)26

ชั้น จึงด�ำเนินกิจการต่าง ๆ ได้อย่างพร้อมเพรียงกัน ดังนั้น ถ้าพิจารณาโดยรอบด้าน 

พระเถระผู้ใหญ่ผูท้�ำหนา้ทีป่กครองควรมคีวามคดิรเิริม่สรา้งสรรค ์สนบัสนนุกจิกรรม

ที่ก้าวหน้าพัฒนา และมุ่งมั่นแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นอย่างจริงจัง เพ่ือร่วมมือประสาน

พลังช่วยกันท�ำให้พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองสืบไป43

การตัดสินอธิกรณ์โดยมุ่งประโยชน์เพื่อข่ม หรือยกย่องแห่งบุคคล จ�ำเป็นต้อง

กระท�ำด้วยความปราศจากอคติ และเป็นไปเพ่ือป้องกันและก�ำจัดอาสวะกิเลสด้วย 

และที่ส�ำคัญ คือ ต้องประกอบด้วยปัญญาพิจารณาบุคคลนั้น ๆ ว่าสมควรจะข่มหรือ

ยกย่อง ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า “นิคฺคณฺเห นิคฺคหารหํ ปคฺคณฺเห ปคฺคหารหํฯ ข่มคนที่

ควรข่ม ยกย่องคนที่ควรยกย่อง”44 หาไม่แล้วการตัดสินโดยมุ่งข่ม หรือยกย่องบุคคล

โดยปราศจากปญัญาก�ำกบั อนัเป็นไปเพยีงเพราะบคุคล หรอืคณะนัน้มขีอ้วตัรปฏบัิติ

ผิดแผกไปจากตน หรือจากแนวจารีตที่ตนยึดถือ ย่อมเป็นไปเพื่อลุแก่อ�ำนาจ หรือ

ประโยชนข์องตน ในทีสุ่ดอาจจะกอ่ใหเ้กดิโทษอนัรา้ยแรงแกพ่ระพุทธศาสนาโดยไมรู้่ตวั

5.3 ปรารภประโยชน์เพื่อการป้องกันและก�ำจัดอาสวะกิเลส 

พระธรรมวินัยที่พระสัมมาสัมพุทธทรงแสดงและบัญญัติ ล้วนเป็นไปเพื่อการ

ฝกึหดัขดัเกลาตนเองใหห้มดกเิลส เขา้สูพ่ระนพิพาน อนัเปน็เปา้หมายสงูสดุในพระพุทธ

ศาสนา พระภิกษุผู้บวชเข้ามาในพระพุทธศาสนานั้น มีหน้าที่อยู่ 2 ประการ ได้แก่ 1) 

คนัถธรุะ คอื การเรยีนนกิายหนึง่กดี็ สองนกิายกด็ ีจบพทุธวจนะ คอื พระไตรปฎิกก็ดี 

ตามสมควรแกป่ญัญาของตนแลว้ทรงไว ้กลา่วบอกพทุธวจนะนัน้ 2) วปิสัสนาธรุะ คอื 

การเริม่ต้ังความสิน้ และความเสือ่มไวใ้นอตัภาพ ยังวปิสัสนาใหเ้จรญิ ดว้ยอ�ำนาจแหง่

การติดต่อแล้ว ถือเอาพระอรหัตของภิกษุผู้มีความประพฤติแคล่วคล่อง ยินดียิ่งแล้ว

ในเสนาสนะอันสงัด45 ดังนั้น เมื่อเกิดปัญหาใดขึ้นแก่คณะสงฆ์ ผู้ปกครองจึงพึงตัดสิน

ปญัหานัน้ ๆ โดยให้เป็นไปเพ่ือการปอ้งกันและก�ำจดักเิลสอาสวะ ทัง้นัน้เพือ่ใหเ้ปน็ไป

ตามเปา้หมายสงูสดุแห่งพระพทุธศาสนา คอื การก�ำจดักิเลส เขา้สูพ่ระนพิพานนัน่เอง

	 43.	 เรื่องเดียวกัน, 107.

	 44.	 ขุ.ชา. 27/2442/532 (บาลี.มมร)

	 45.	 ขุ.ธ.อ. 40/11–12 (ไทย.มมร)



27

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

ปัญหาที่มักจะเกิดขึ้นในคณะสงฆ์อย่างหนึ่ง คือ การที่พระภิกษุบวชมาแล้วไม่

ได้ปฏิบัติตามหน้าที่ 2 ประการตามพระพุทธโอวาท แต่กลับมุ่งปฏิบัติมิจฉาอาชีวะ 

คือ เดรัจฉานวิชา เช่น ทายอวัยวะ ทายฝัน ดูดวง ปลุกเสกของขลัง ฯลฯ46 บรรดา

มจิฉาอาชวีะ หรอืเดรจัฉานวชิาเหลา่นีเ้ปน็สิง่ทีอ่ยู่คู่กบัคนไทยมานาน ได้ผสมเปน็เนือ้

เดียวกับพระพุทธศาสนา จนผู้ที่ไม่ได้รับการศึกษาทางพระพุทธศาสนาแยกแยะไม่

ออกว่า วัตถุหรือพิธีกรรมนั้น ๆ เป็นค�ำสอนในพระพุทธศาสนาหรือไม่ พิธีกรรมบาง

อย่างพัฒนาจนกลายมาเป็นประเพณีของชาวพุทธก็มี เนื่องจากมิจฉาอาชีวะเหล่านี้ 

บางอย่างผิดกฎหมาย บางอย่างก็ไม่ผิดกฎหมาย สิ่งที่ผิดกฎหมายย่อมตัดสินได้ง่าย

ดว้ยตวับทกฏหมายทีม่ขีัน้ตอนด�ำเนนิการชดัเจน แตส่ิง่ทีไ่มผิ่ดกฎหมาย และเปน็เนือ้

เดียวกับพระพุทธศาสนาในสังคมยุคปัจจุบัน เป็นการยากที่จะหาข้อปฏิบัติอันสมดุล

ระหว่าง ศีล-ธรรม ประเพณี-กฎหมาย

ปญัหาเรือ่งพระภกิษปุระกอบมจิฉาอาชวีะนีอ้ยูคู่ก่บัคณะสงฆไ์ทยต้ังแตใ่นอดตี

จนกระทั่งปัจจุบัน จะมีกรณีให้เป็นข่าวครึกโครมเป็นระยะ ๆ เช่น กรณีของเณรแอ 

(สามเณรหาญ รักษาจติร)์ แหง่วัดหนองระก�ำ จ.สระบรุ ีแมว้า่อายจุะถงึเกณฑส์ามารถ

อปุสมบทไดแ้ลว้ แตก่ไ็มอ่ปุสมบทเปน็พระภิกษ ุกลบัเลอืกถอืครองเพศสามเณรเพ่ือที่

จะร�ำ่เรยีนไสยศาสตรม์นตด์�ำจากอาจารยเ์ขมร จนมคีวามเชีย่วชาญในการท�ำพธีิทาง

ไสยศาสตร์ ในชว่งป ีพ.ศ. 2537 ไดใ้ชใ้ตถ้นุเมรวุดัหนองระก�ำท�ำพธิปีลกุเสกกมุารทอง 

โดยมีขั้นตอนของการย่างศพเด็ก เมื่อได้รับการสอบสวนจึงถูกกรมการศาสนาจับสึก

พร้อมแจ้งจับข้อหาอวดอุตตริมนุษยธรรมที่ไม่มีในตัว ถูกตัดสินจ�ำคุกข้อหาขโมยศพ 

เป็นเวลา 1 ปี47 เป็นต้น นอกจากนี้ยังพบเห็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนาเปิดส�ำนัก

ไสยศาสตร์ตั้งอยู่ทั่วไปเป็นปกติ เพื่อวัตถุประสงค์ต่าง ๆ เช่น ดูดวงบ้าง ใบ้หวยบ้าง 

ปลุกเสกบ้าง สะเดาะเคราะห์บ้าง เป็นต้น เหล่านี้ล้วนเป็นวิถีทางที่ท�ำให้ห่างจาก

หนทางแห่งการป้องกันและก�ำจัดกิเลสอาสวะทั้งสิ้น

	 46.	 ที.สี. 9/114–121/133–136 (ไทย.มมร)

	 47.	 Sanook, ยอ้นอดตีเณรแอ จอมขมงัเวทย์, ออนไลน,์ https://www.sanook.com/news/945041. 

[23 มิ.ย. 2553].



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)28

มิจฉาอาชีวะที่ผิดกฎหมายนั้นสามารถให้กฎหมายจัดการได้โดยง่าย แต่มิจฉา

อาชีวะบางอย่าง เช่น ดูดวง ใบ้หวย ปลุกเสก สะเดาะเคราะห์ เป็นต้น นอกจากจะ

ไม่ผิดกฎหมายแล้ว ยังถูกปลูกฝังเป็นวิถีชีวิตประจ�ำวัน เป็นประเพณีคู่คนไทยมา

ช้านาน จนคนท่ัวไปแยกแยะไม่ออกว่าสิ่งใดใช่ หรือไม่ใช่ค�ำสอนของพระสัมมาสัม

พุทธเจ้า ซึ่งมิจฉาอาชีวะเหล่านี้ เป็นสิ่งที่ท�ำให้พุทธศาสนิกชนออกห่างจากเส้นทาง

มรรคผลนิพพานไปเรื่อย ๆ ดังนั้น ค�ำถามส�ำหรับพุทธบริษัททุกท่าน คือ ท�ำอย่างไร

จึงจะสามารถลดละเลิกมิจฉาอาชีวะทั้งที่ผิดกฏหมายและถูกกฏหมาย ให้แยกออก

จากพระพุทธศาสนาโดยไม่ทอดทิ้งชาวพุทธผู้ยังลุ่มหลงด้านไสยศาสตร์ไว้เบื้องหลัง 

เพ่ือใหค้ณะสงฆท์ัง้สงัฆมณฑลตลอดจนคฤหสัถช์าวพทุธทัง้หลายเขา้มาอยูใ่นเสน้ทาง

แห่งการท�ำทาน รักษาศีล เจริญภาวนา อันเป็นวิธีการก�ำจัดกิเลสโลภะ โทสะ โมหะ 

ซึ่งเป็นหนทางสู่พระนิพพานที่แท้จริง

5.4 ปรารภประโยชน์เพื่อความเลื่อมใสแห่งชุมชน 

พระพทุธศาสนาจะเจริญรุ่งเรอืงไดจ้�ำเป็นต้องอาศัยศรทัธาจากประชาชน พระ

ภกิษสุงฆจ์�ำเปน็ตอ้งประพฤตตินให้เปน็ทีต่ัง้แหง่ความเลือ่มใสศรทัธา จะเหน็ไดว้า่พระ

วินัยบางส่วน พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงบัญญัติให้สอดคล้องกับประเพณีวัฒนธรรม

ของสังคมนั้น ๆ ทั้งนี้เพื่อให้เกิดความเลื่อมใสศรัทธาแก่หมู่ชนที่ยังไม่เลื่อมใส และยัง

ความเลื่อมใสศรัทธาให้เกิดยิ่ง ๆ ขึ้นไปแก่หมู่ชนที่เลื่อมใสแล้ว พฤติกรรมบางอย่าง

ของพระภกิษสุงฆ ์บางสงัคมไม่ใสใ่จ ในขณะเดยีวกนับางสงัคมอาจถอืเป็นเรือ่งส�ำคญั 

เชน่ การพักค้างในสถานทีไ่มใ่ชว่ดั การประกอบอาหารฉนัเอง เป็นตน้ เนือ่งจากสงัคม

ไทยเป็นสังคมท่ีมีฐานคิดแบบจารีตนิยม ท�ำให้ภิกษุผู้อยู่อย่างสมถะ แสดงออกถึง

ความเคร่งครัดในพระธรรมวินัยจะได้รับความเลื่อมใสศรัทธาจากสังคมไทย ดังนั้น

ความศรัทธาพระพุทธศาสนาในสังคมไทยโดยมากจึงผูกกับตัวบุคคล เนื่องจากการ

ผูกศรัทธาไว้กับตัวบุคคลมีความไม่แน่นอน ถ้าบุคคลนั้นท�ำผิดท�ำพลาดจะด้วยตั้งใจ 

หรือถูกกลั่นแกล้งก็ดี ย่อมท�ำให้เกิดวิกฤตศรัทธาจนอาจน�ำมาสู่ความเสื่อมศรัทธา

ต่อคณะสงฆ์ทั้งสังฆมณฑลได้



29

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

ปัญหาที่เกิดขึ้นกับพระช่ือดังท้ังหลายเป็นข่าวใหญ่รู้กันในสังคมวงกว้าง มักมี

เรื่องสตรีเข้ามาเกี่ยวข้องด้วยเสมอ เช่น กรณีพระใบฎีกานิกร ธรรมวาที (พ.ศ. 2534) 

พระนักเทศน์ช่ือดงัถกูกล่าวหาว่า ไดเ้สพเมถนุตอ้งปาราชิก ศาลสงฆมี์มตริะบุความผิด

วา่เปน็ปฐมปาราชกิ ใหข้าดจากความเปน็พระ หรือกรณีพระยนัตระ อมโรภกิขุ (พระ

วนิยั อมโร) (พ.ศ. 2537) ถูกกลา่วหาว่ามีการเสพเมถุนตอ้งปาราชกิ มหาเถรสมาคมมี

มตใิหข้าดจากความเปน็พระ แต่ไมย่อมรับมติสงฆ์ ได้หลบหนไีปประเทศสหรัฐอเมรกิา

และได้รับสถานะผู้ลี้ภัยทางการเมือง48 หรือพระภาวนาพุทโธ (พระมหาจ�ำลอง กิตติ

ปัญโญ) (พ.ศ. 2538) ถูกกล่าวหาว่ากระท�ำอนาจารและข่มขืนเด็กชาวเขา ถูกตัดสิน

จ�ำคุก 50 ปี49 แต่ต้องโทษจริงราว 20 ปี50 เป็นต้น ถึงแม้กรณีเหล่านี้จะถูกตัดสินว่ามี

ควาสมผิดจริง แต่มีที่น่าสังเกตว่าพระภิกษุผู้ถูกกล่าวหาเหล่านี้ต่างปฏิเสธไม่ยอมรับ

ขอ้กลา่วหา และปฏญิาณตนเป็นบรรพชติ ไมท้ิ่งการปฏบิตัธิรรมตราบกระทัง่ปจัจบุนั

หรือบางท่านตราบกระทั่งสิ้นชีวิต แต่ละท่านต่างมีลูกศิษย์ท้ังบรรพชิตและคฤหัสถ์

มาร่วมปฏิบัติธรรมเป็นสักขีพยานร่วมรู้เห็นจริยวัตรเหล่านี้มากมาย51 การประพฤติ

ปฏิบัติตนอยู่ในเส้นทางการปฏิบัติธรรมตลอดชีวิต ซ่ึงอยู่ในสายตาลูกศิษย์มากมาย

นัน้เปน็เคร่ืองยนืยนัพฤติกรรมของแตล่ะท่านได้เปน็อยา่งด ีดงัพระพทุธภาษิตวา่ “ศลี

พึงรู้ได้ด้วยการอยู่ร่วมกัน ความสะอาดพึงรู้ได้ด้วยถ้อยค�ำ ก�ำลังใจพึงรู้ได้ในอันตราย 

ปัญญาพึงรู้ได้ด้วยการสนทนา”52 ไม่ว่าความจริงจะเป็นเช่นไร แต่สุดท้ายแล้วส่ิงท่ี

ตนท�ำไว้ตลอดชีวิตนั่นแหละจะเป็นสิ่งพิสูจน์ตนเองได้ดีที่สุด ดังสุภาษิตว่า “หนทาง

พิสูจน์ม้า กาลเวลาพิสูจน์คน”

	 48.	 Springnews, สรปุให ้ยอ้นรอย “อดตีพระยนัตระ” จากพระชือ่ดงั ถกูแฉ ลว่งละเมดิสกีา, ออนไลน,์ 

https://www.springnews.co.th/feature/817378. [22 ตุลาคม 2564].

	 49.	 MGR Online, ฎกีาพพิากษายืนคุก 50 ป ี“ภาวนาพทุโธ” ขม่ขนืเดก็!, ออนไลน,์ https://mgronline.

com/crime/detail/9520000050952. [7 พฤษภาคม 2566].

	 50.	 Amarin, เปิดความลับ “ภาวนาพุทโธ” ใช้ 14 ล้านสร้างบุญ ญาติรอกลับบ้านฝังศพพ่อ (คลิป), 

ออนไลน์, https://www.amarintv.com/news/detail/77866. [1 พฤษภาคม 2566].

	 51.	 มิลา บายันต์, เกิดอะไรขึ้นกับเมืองพุทธ!!! หรือขบวนการล้มล้างมีอยู่จริง!!!, ออนไลน์, http://

clearmai.blogspot.com/2016/06/blog-post_21.html. [31 กรกฎาคม 2566].

	 52.	 องฺ.จตุกฺก. 21/192/216–219 (ไทย.มมร)



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)30

หากพจิารณาในอกีแงม่มุหนึง่ อธกิรณเ์หลา่นีส้ว่นหนึง่มต้ีนเหตจุากการไมส่�ำรวม

ในข้อวัตรปฏิบัติเกี่ยวกับสตรี ดังโอวาทของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่เคยให้ไว้แก่พระ

อานนท์ก่อนเสด็จดับขันธปรินิพพานในเรื่องสตรีว่า ไม่ควรเห็น ถ้าเห็น ไม่ควรเจรจา 

ถ้าเจรจา ต้องตั้งสติไว้53 ข้อวัตรปฏิบัติที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ให้เหล่า

พระภิกษุได้ประพฤติปฏิบัติตาม คือ ภูมิคุ้มกันที่ดีที่สุดในการป้องกันทั้งกิเลสที่จะ

เกดิขึน้ในจติใจตนเอง และภยัทีจ่ะเกดิขึน้จากภายนอกทัง้หลาย เพราะถา้พระภกิษมุี

ความส�ำรวมระวงัโดยเฉพาะในเร่ืองสตรีแลว้ กเ็ปรียบเสมอืนมเีกราะปอ้งกนัภยัอยา่ง

ดีจากการใส่ร้ายป้ายสีจากผู้ไม่หวังดีทั้งหลาย

ปจัจบุนันีช้าวพทุธมคีวามศรทัธาในตวับคุคลมากกว่าความเปน็หมูส่งฆ ์เมือ่เกดิ

ปัญหาข้ึนกับพระภิกษุผู้เป็นศูนย์รวมความศรัทธานั้น ย่อมกระทบต่อความเลื่อมใส

ศรัทธาของชาวพุทธในวงกว้าง54 การแก้ไขเรื่องนี้ในระยะยาว คือ การปลูกฝังให้

เหล่าพุทธศาสนิกชนเกิดความศรัทธาในหมู่สงฆ์มากกว่าตัวบุคคล ดังนั้น คณะสงฆ์

โดยเฉพาะพระเถระผู้ใหญ่ชั้นปกครองต้องท�ำตนให้เป็นที่เลื่อมใสศรัทธา คือ ต้องมี

ภาวะผู้น�ำ มีความคิดก้าวหน้า ประยุกต์หลักธรรมให้เหมาะสมกับสังคมยุคใหม่เพื่อ

ดึงดูดใจคนรุ่นใหม่ได้ โดยไม่ทิ้งประเพณีวัฒนธรรมอันดีงามไว้ข้างหลัง เพื่อรักษาคน

รุ่นใหญ่เอาไว้ให้ได้ด้วยเช่นกัน เหนือสิ่งอื่นใดต้องมีความมุ่งมั่น จริงจัง จริงใจในการ

แก้ไขปัญหาใด ๆ อันเกิดขึ้นในคณะสงฆ์อย่างเป็นธรรม อย่าให้สังคมเห็นว่ามีอคติ 4 

คือ ฉันทาคติ ล�ำเอียงเพราะรัก โทสาคติ ล�ำเอียงเพราะโกรธ โมหาคติ ล�ำเอียงเพราะ

หลง ภยาคต ิล�ำเอยีงเพราะกลัว อันจะน�ำความวิบัติสู่ตนเองและผูอ้ืน่55 การปราศจาก

อคติของคณะสงฆ์ผู้ปกครองย่อมน�ำมาซึ่งความเชื่อมั่นต่อกระบวนการยุติธรรม เมื่อ

เป็นเช่นนี้ ไม่ว่าจะมีอธิกรณ์น้อยใหญ่ใดเกิดขึ้น อธิกรณ์นั้นย่อมสงบลงได้ด้วยดีโดย

กระบวนการยุติธรรม และได้รับการยอมรับจากทุกฝ่าย

	 53.	 ที.มหา. 10/132/114 (ไทย.มมร)

	 54.	 พระมหาด�ำรงค ์ปชโฺชตชโย, “รูปแบบการแก้ไขวกิฤติศรัทธาในพระสงฆต์ามหลกัปุคคลปัปสาทสตูร”, 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร, ปีที่ 5 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2565), 195.

	 55.	 เกษม ฐิติสิทธา, “อคติ 4: หลักการบริหารจัดการของผู้น�ำ”, วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศ,์ ปีที่ 1 

ฉบับที่ 2 (กรกฏาคม–ธันวาคม 2561), 85.



31

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

นอกจากนีต้อ้งมปีฏบิตักิารเผยแผธ่รรมะเชิงรกุมุง่เนน้ใหพ้ทุธศาสนกิชนเลือ่มใส

ในพระรัตนตรัย ไดแ้ก ่1) พระพทุธ คอื มคีวามเคารพกราบไหวพ้ระสมัมาสมัพทุธเจา้ 

ไม่ใช่เจ้าพ่อ เจ้าแม่ ที่ไหน 2) พระธรรม คือ กระตุ้นให้เกิดการศึกษาหลักธรรมโดย

เฉพาะพระไตรปิฎก ไมใ่ชเ่ดรจัฉานวชิา มนต ์คาถาอืน่ ๆ 3) พระสงฆ์ คือ สงัฆะหรอืหมู่

สงฆ ์โดยแยกแยะใหอ้อกวา่พระดพีระแท ้คอื พระทีมุ่ง่ประพฤตปิฏบิตัติามพระธรรม

วินัย ไม่ใช่พระเกจิอาจารย์ที่ดูดวงแม่น ให้หวยแม่น เขียนยันต์เก่ง หรือเสกของขลัง

เกง่ เปน็ตน้ เชน่นีจึ้งเปน็การสร้างความเล่ือมใสศรัทธาในพระพทุธศาสนาอยา่งยัง่ยนื

5.5 ปรารภประโยชน์เพื่อความตั้งมั่นสืบไปแห่งพระธรรมวินัย 

พระธรรมทีท่รงแสดง และพระวนิยัทีท่รงบญัญตัเิปรยีบเสมอืนพระศาสดาแทน

พระองค์ ดังนั้น ตราบใดที่พระธรรมวินัยยังตั้งมั่นอยู่เพียงใด พระพุทธศาสนาก็จะ

ยังมั่นคงสืบไปเพียงนั้น ดังนั้น การช่วยกันรักษาพระธรรมวินัยให้ตั้งมั่นสืบไปจึงนับ

ว่าเป็นงานส�ำคัญยิ่งของพุทธศาสนิกชนทั้งหลายทั้งที่เป็นบรรพชิตและคฤหัสถ์ แต่

จากประวตัศิาสตรใ์นอดีตจนกระทัง่ปจัจุบนั ปญัหาความขดัแยง้ทีเ่กดิขึน้ในคณะสงฆ์

ล้วนมาจากความมีสีลสามัญญตา และทิฏฐิสามัญญตาไม่เสมอกัน ดังเช่นในกรณีที่มี

ผู้ร้องเรียนวัดพระธรรมกาย 4 เรื่อง คือ 1) การก่อสร้างศาสนสถานใหญ่โต 2) การ

ประชาสัมพันธ์อย่างกว้างขวาง 3) การกล่าวอวดอ้างถึงอภินิหารของหลวงพ่อสด 4) 

การรวบรวมเงินบริจาคจ�ำนวนมาก ในการนี้มหาเถรสมาคมจึงได้มอบหมายให้พระ

พรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร) เจ้าคณะภาค 1 วัดยานนาวา ไปด�ำเนินการ เมื่อพระ

พรหมโมลี พิจารณาอย่างถี่ถ้วนแล้ว สรุปให้วัดพระธรรมกายด�ำเนินการ 4 ประการ 

คือ 1) ให้วัดพระธรรมกายเปิดการสอนพระอภิธรรม เพื่อให้มีศักยภาพในด้านการ

ศึกษาขั้นสูงสุดทางด้านปริยัติและคันถธุระ 2) แนะให้ปฏิบัติบ�ำเพ็ญวิปัสสนากัมมัฏ

ฐาน 3) แนะใหส้�ำรวมระวงัในพระธรรมวนิยั 4) ใหว้ดัพระธรรมกายปฏิบัตติามกฎ มส. 

ข้อบังคับ ระเบียบ ค�ำสั่ง มติ ประกาศ พระบัญชาสมเด็จพระสังฆราช อย่างเคร่งครัด 

ในการประชุม มส. วันที่ 22 มี.ค. 2542 มีสมเด็จพระสังฆราช เป็นประธานที่ประชุม 

พิจารณาเรื่องนี้แล้วมีมติว่า “ที่เจ้าคณะภาค 1 ด�ำเนินการนั้นชอบแล้ว”56 

	 56.	 สมาน สดุโต, วบิากกรรมวดัพระธรรมกาย ธมัมชโย และ มส., ออนไลน,์ https://www.posttoday.

com/politics/416106. [14 กุมภาพันธ์ 2559].



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)32

เมื่อวัดพระธรรมกายได้รับค�ำแนะน�ำจากเจ้าคณะภาค 1 ตั้งแต่ ปี 2542 จึงได้

ด�ำเนินการจัดการเรียนการสอนพระอภิธรรมขึ้น เพิ่มเติมจากโครงการโรงเรียนพระ

ปรยิตัธิรรมทีม่กีารเรยีนการสอนนกัธรรมและบาลี โดยเฉพาะการเรยีนการสอนบาล ีที่

มมีาตัง้แตป่ ีพ.ศ. 2528 มผีลการสอบมาเปน็อนัดบั 1 มากกวา่ 10 ครัง้ มรีายละเอยีด

บางส่วนในการด�ำเนินการตามค�ำแนะน�ำจากเจ้าคณะภาค 1 ดังนี้57

1) ให้วัดพระธรรมกายเปิดการสอนพระอภิธรรม เพื่อให้มีศักยภาพในด้าน

การศกึษาขัน้สงูสดุทางดา้นปรยัิตแิละคันถธรุะ วัดพระธรรมกายไดด้�ำเนนิการตาม

ค�ำแนะน�ำนี้หลายประการ เช่น 

(ก) โครงการโรงเรยีนพระปรยิตัธิรรม เริม่เปดิใหม้กีารเรียนการสอนบาลต้ัีงแต่ 

ปี พ.ศ. 2528 เป็นต้นมา จนกระทั่งถึง พ.ศ. 2556 มีบรรชิตสอบผ่าน ป.ธ. 9 จ�ำนวน 

65 รูป และมีฆราวาสสอบผ่านบาลีศึกษา 9 จ�ำนวน 5 ท่าน 

(ข) โครงการนักธรรมและธรรมศึกษา เริ่มเปิดให้มีการเรียนการสอนนักธรรม

ตรี โท เอก ตั้งแต่ พ.ศ. 2528 เป็นต้นมา จนกระทั่งถึง พ.ศ. 2556 มีจ�ำนวนผู้เรียน

ธรรมศึกษาหลายพันคน โดยในปี พ.ศ. 2555 มีนักเรียนผู้เป็นบรรพชิต 1,976 รูป 

ฆราวาส 2,939 ท่าน 

(ค) โครงการอภิธรรมศึกษา เริ่มเปิดให้มีการเรียนการสอนพระอภิธรมตามค�ำ

แนะน�ำของเจ้าคณะภาค 1 ตั้งแต่ พ.ศ. 2542 เป็นต้นมา จนกระทั่งถึง พ.ศ. 2556 

มีผู้สอบผ่านหลักสูตรพระอภิธรรมบัณฑิตนับตั้งแต่ชั้นต้นจนถึงชั้นสูงสุดรวมทั้งสิ้น 

1,191 ท่าน และมีผู้สอบผ่านหลักสูตรอภิธรรมศึกษาทางไกล นับตั้งแต่ต้นจนถึงปี 

พ.ศ. 2556 จ�ำนวนกว่า 2,000 ท่าน เป็นต้น58  

	 57.	 ข้อมูลน�ำมาจากหนังสือ “70 ปี พระเทพญาณมหามุนี (หลวงพ่อธัมมชโย) กับ 100 กว่าโครงการ

ฟื้นฟูศีลธรรมโลก” ซึ่งมีข้อมูลถึง พ.ศ. 2556 ถึงแม้จะเป็นข้อมูลท่ีผ่านมาแล้วระยะหนึ่ง แต่ใน

บทความนี้ผู้เขียนมุ่งน�ำเสนอการวิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการเป็นส�ำคัญ และเห็น

ว่าเนื้อหานี้เป็นข้อมูลทางสถิติจากหนังสือท่ีจัดพิมพ์โดยวัดพระธรรมกายเอง จึงมีความน่าเชื่อ

ถือมากกว่าข้อมูลจากแหล่งภายนอกอื่น แต่ถ้าเมื่อใดทางวัดพระธรรมกายได้จัดท�ำเอกสารที่เป็น

ทางการ และมีข้อมูลที่เป็นปัจจุบันมากกว่านี้ เมื่อนั้นผู้เขียนจะได้น�ำมาเสนอในโอกาสต่อไป

	 58.	 วัดพระธรรมกาย, 70 ปี พระเทพญาณมหามุนี (หลวงพ่อธัมมชโย) กับ 100 กว่าโครงการฟื้นฟูศีล

ธรรมโลก, (ปทุมธานี: มูลนิธิธรรมกาย, 2557), 129–131.



33

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

2) แนะให้ปฏิบัติบ�ำเพ็ญวิปัสสนากัมมัฏฐาน วัดพระธรรมกายได้จัดให้มี

การปฏิบัติเจริญสมาธิภาวนาเป็นประจ�ำทุกวันอาทิตย์ ตลอดจนสั่งสอนการบ�ำเพ็ญ

วิปัสสนากัมมัฏฐานผ่านโครงการต่าง ๆ ที่ส�ำคัญ เช่น 

(ก) โครงการอุปสมบทหมู ่1 แสนรูป ครั้งที่ 1 (ภาคฤดูร้อน) ม.ค.–มี.ค. 2553, 

ครั้งที่ 2 (ภาคเข้าพรรษา) ก.ค.–พ.ย. 2553, ครั้งที่ 3 (ภาคฤดูร้อน) มี.ค.–เม.ย. 2554, 

ครั้งที่ 4 (ภาคเข้าพรรษา) มิ.ย.–พ.ย. 2554, ครั้งที่ 5 (ภาคฤดูร้อน) มี.ค.–พ.ย. 2555, 

ครั้งที่ 6 (ภาคเข้าพรรษา) ก.ค.–พ.ย. 2555, ครั้งที่ 7 (ภาคฤดูร้อน) มี.ค.–พ.ค. 2556, 

ครั้งที่ 8 (ภาคเข้าพรรษา) ก.ค.–พ.ย. 255659 

(ข) โครงการบวชอุบาสกแก้ว 29–31 ม.ค. 2542 จ�ำนวนกว่า 200,000 คน 

(ค) โครงการบวชอุบาสิกาแก้วหน่ออ่อน 1 ล้านคน ครั้งที่ 1 7–9 ส.ค. 2541 

จ�ำนวนกว่า 140,000 คน, ครั้งที่ 2 8–15 มี.ค. 2553, ครั้งที่ 3 16–29 เม.ย. 2553, 

ครั้งที่ 4 16–29 ธ.ค. 2553, ครั้งที่ 5 29 พ.ค.–5 มิ.ย. 2554 เป็นต้น60

ส่วนในข้อแนะน�ำที่ 3–4 คือ 3) แนะให้ส�ำรวมระวังในพระธรรมวินัย 4) ให้

วัดพระธรรมกายปฏิบัติตามกฎ มส. ข้อบังคับ ระเบียบ ค�ำสั่ง มติ ประกาศ พระ

บญัชาสมเด็จพระสงัฆราช อยา่งเครง่ครดั นัน้ เปน็สิง่ทีท่างผูบ้รหิารวดัพระธรรมกาย

คงไดน้�ำไปยดึถอืปฏบิตั ิและก�ำชบัแก่ลกูวดัใหยึ้ดถือปฏิบตัติาม คงมไิดม้กีารแสดงออก

ผ่านโครงการใด ๆ ของวัดอย่างเป็นรูปธรรม จึงมิได้น�ำเสนอในที่นี้

จะเห็นได้ว่า ตั้งแต่คณะผู้ปกครองสงฆ์สูงสุด คือ มหาเถรสมาคมก็ดี พระพรหม

โมลี เจ้าคณะภาค 1 ผู้ด�ำเนินการพิจารณาอธิกรณ์ก็ดี ตลอดจนถึงวัดพระธรรมกาย

ผูร้บัขอ้เสนอแนะของผูป้กครองมาปฏิบตั ิล้วนด�ำเนนิการโดยตัง้อยูบ่นประโยชนแ์หง่

การตั้งมั่นสืบไปแห่งพระธรรมวินัย เพราะเมื่อพุทธบริษัท 4 ทั้งบรรพชิตและฆราวาส 

ยงัมกีารศกึษาพระพทุธศาสนาทัง้ภาคปรยิตัแิละภาคปฏบิตัอิยูต่ราบใด พระธรรมวินยั

ย่อมยังคงเจริญรุ่งเรืองอยู่ตราบนั้น

	 59.	 เรื่องเดียวกัน, 32–47.

	 60.	 เรื่องเดียวกัน, 80–88.



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)34

6. สรุป
หลังจากพุทธปรินิพพานไม่นาน ได้มีประเด็นปัญหาว่ามีภิกษุสุภัททะกล่าวจ้วง

จาบพระวนิยั พระมหากสัสปะจงึชกัชวนคณะสงฆใ์หท้�ำสงัคายนาท�ำใหพ้ระธรรมวนิยั

ตั้งมั่นด�ำรงอยู่มาตราบเท่าทุกวันนี้ และหลังจากท�ำสังคายนาเสร็จแล้วก็ยังมีปัญหา

พระวนิยัเรือ่งอาบตัเิลก็นอ้ย ท่ีคณะสงฆม์คีวามเหน็ไม่ตรงกัน พระมหากัสสปะจึงเสนอ

ญัตติทุติยกรรมวาจา ไม่บัญญัติสิ่งที่ไม่ทรงบัญญัติ ไม่ถอนบัญญัติที่ทรงบัญญัติแล้ว 

สมาทานประพฤตใินสกิขาบททัง้หลายตามทีท่รงบญัญตัไิวแ้ลว้ ซึง่สงฆ์ทัง้ปวงในทีน่ัน้

ล้วนเห็นสมควรตามญัตตินั้น ซึ่งญัตตินี้ได้ถูกน�ำมาเป็นแนวทางปฏิบัติของคณะสงฆ์

นกิายเถรวาทในกาลต่อมา โดยหลักการทีพ่ระมหากสัสปะใชว้นิจิฉยัปญัหาพระวนิยัที่

เกิดขึ้นนี้ สามารถน�ำมาวิเคราะห์เทียบเคียงได้กับประโยชน์แห่งการบัญญัติพระวินัย 

10 ประการของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ โดยแบ่งได้ 5 ข้อ คือ 1) ปรารภประโยชน์

เพื่อความงดงามและอยู่เป็นสุขแห่งสงฆ์ 2) ปรารภประโยชน์เพื่อข่มและยกย่องแห่ง

บคุคล 3) ปรารภประโยชนเ์พ่ือการป้องกนัและก�ำจดัอาสวะกเิลส 4) ปรารภประโยชน์

เพือ่ความเลือ่มใสแหง่ชมุชน 5) ปรารภประโยชนเ์พือ่ความต่ังมัน่สบืไปแหง่พระธรรม

วินัย หลักทั้ง 5 ประการนี้สามารถน�ำมาใช้พิจารณากับปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในยุค

ปัจจุบันได้ด้วย ดังนั้น ถ้าสงฆ์วินิจฉัยปัญหาพระวินัยโดยยึดถือตามหลักการนี้ ซึ่งมี

วตัถุประสงคเ์พือ่ให้การประพฤติธรรมเป็นไปไดอ้ยา่งเหมาะสมกับสภาพแวดลอ้มทีเ่ปน็

อยู่ ย่อมจะไม่มีปัญหาเกิดขึ้นเลย เพราะว่าการวินิจฉัยนั้นย่อมเป็นไปเพื่อก�ำจัดกิเลส

อาสวะบรรลุธรรมเป็นพระอรหนัตอ์ันเปน็แก่นแท้ของพระพทุธศาสนาโดยสว่นเดยีว



35

วิเคราะห์หลักบัญญัติพระวินัย 10 ประการ: กรณีศึกษาการตัดสินปัญหาพระวินัย 

ช่วงสังคายนาครั้งที่ 1 ของพระมหากัสสปะ และการพิจารณาปัญหาคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบัน

รายการอ้างอิง

เกษม ฐิติสิทธา. “อคติ 4: หลักการบริหารจัดการของผู้นำ�”. วารสาร มจร ปรัชญา

ปริทรรศ.์ ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (กรกฏาคม–ธันวาคม 2561). 85–99.

ทศพร ศรีคำ�/กลมเกลียว. พระไตรปิฎกและการตีความ. ม.ป.ท.: ม.ป.พ., ม.ป.ป.

ประพันธ์ ศุภษร. สัมมนาพระไตรปิฎกและอรรถกถา. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย, 2562.

ปุ้ย แสงฉาย. พระไตรปิฎก มหาวิตถารนัย ๕๐๐๐ กัณฑ์. กรุงเทพฯ: ลูก ส.ธรรม

ภักดี, 2528.

____. มลินิทปัญหา ฉบบัพร้อมดว้ยอรรถกถา ฎกีา. กรงุเทพฯ: ลกู ส.ธรรมภกัด,ี 2511.

พระธรรมกิตติวงศ์. คำ�วัด. กรุงเทพฯ: เลี่ยงเชียง, 2548.

พระมหาดำ�รงค์ ปชฺโชตชโย. “รูปแบบการแก้ไขวิกฤติศรัทธาในพระสงฆ์ตามหลัก

ปุคคลัปปสาทสูตร”. วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร. ปีที่ 5 ฉบับ

ที่ 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2565). 196–205.

พระมหาสมชาย านวุฑฺโฒ. “สิกขาบทในพระปาฏิโมกข์เกิดขึ้นเมื่อใด”. วารสาร

ธรรมธารา. ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม–ธันวาคม 2558). 13–54.

พระหรหมคณุาภรณ ์(ป.อ. ปยตุโฺต). พจนานกุรมพทุธศาสน ์ฉบบัประมวลศพัท.์ พมิพ์

ครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ: เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำ�กัด, 2551.

ภัทรพร สิริกาญจน. “สำ�นักสันติอโศก: ความเป็นมาและบทบาททางศาสนาในสังคม

ไทย”. งานวจิัยทุนสนับสนุน. ศูนย์พทุธศาสน์ศกึษา: จุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลัย, 

2540.

มหามกุฏราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกสยามรัฐ ภาษาไทย. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย, 2539.

____. พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหา

มกุฏราชวิทยาลัย, 2555.

____. สฺยามรฏฺฐสฺส เตปิฏกํ. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2552.



วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online) ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม–สิงหาคม 2566)36

มหาเถรสมาคม. มหาเถรสมาคมกบัการปกครองคณะสงฆ์. ออนไลน.์ http://mahathera.

onab.go.th/index.php?url=content1&id=6. [26 กรกฎาคม 2564].

มิลา บายันต์. เกิดอะไรขึ้นกับเมืองพุทธ!!! หรือขบวนการล้มล้างมีอยู่จริง!!!. ออนไลน์. 

สืบค้นเมื่อ. http://clearmai.blogspot.com/2016/06/blog-post_21.html. 

[31 กรกฎาคม 2566].

วัดพระธรรมกาย. 70 ปี พระเทพญาณมหามุนี (หลวงพ่อธัมมชโย) กับ 100 กว่า

โครงการฟื้นฟูศีลธรรมโลก. ปทุมธานี: มูลนิธิธรรมกาย, 2557.

สมาน สุดโต. วิบากกรรมวัดพระธรรมกาย ธัมมชโย และ มส. ออนไลน์. https://

www.posttoday.com/politics/416106. [14 กุมภาพันธ์ 2559].

สภุาพรรณ ณ บางชา้ง. ประวตัวิรรณคดบีาลใีนอนิเดยีและลังกา. กรงุเทพฯ: จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, 2526.

เสถยีร โพธนินัทะ. ประวตัศิาสตรพ์ระพทุธศาสนา. กรงุเทพฯ: มหามกฏุราชวทิยาลยั, 

2543.

Amarin. เปิดความลับ “ภาวนาพุทโธ” ใช้ 14 ล้านสร้างบุญ ญาติรอกลับบ้านฝังศพ

พ่อ (คลิป). ออนไลน์. https://www.amarintv.com/news/detail/77866. 

[1 พฤษภาคม 2566].

Isranews. ฉบับเต็ม! มติมหาเถรสมาคม ว่าด้วยสวดพระปาติโมกข์ 150 ข้อ ‘พระ

อธิการคึกฤทธิ์’. ออนไลน์. https://www.isranews.org/isranews/35159-

buddhist_571217.html. [17 ธันวาคม 2557]. 

MGR Online. ฎีกาพิพากษายืนคุก 50 ปี “ภาวนาพุทโธ” ข่มขืนเด็ก!. ออนไลน์. 

https://mgronline.com/crime/detail/9520000050952. [7 พฤษภาคม 2566].

Sanook. ย้อนอดีตเณรแอ จอมขมังเวทย.์ ออนไลน์. https://www.sanook.com/

news/945041. [23 มิ.ย. 2553].

Sping. สรุปให้ ย้อนรอย “อดีตพระยันตระ” จากพระชื่อดัง ถูกแฉ ล่วงละเมิดสีกา. 

ออนไลน์. https://www.springnews.co.th/feature/817378. [22 ตุลาคม 

2564].


