
วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     100 

 

ประวัติศาสตร์และศิลปกรรมวัดเชียงมั่น : วดัแห่งแรกของเมืองเชียงใหม่ 

THE HISYORY AND ART OF WAT CHIANG MAN : THE FIRST TEMPLE OF CHIANG 

MAI 
 

วรรณิดา ธีระทัศนานันต์ , หลี่ ฉ้านซง 

Wannida Teeratusananan, Li Cansong 

มหาวิทยาลัยครุศาสตรย์ูนนาน 

Yunnan Normal University 

*Corresponding author, e-mail: faiy.confidant@gmail.com 

          Received: 22 April 2025, Revivsed: 5 May 2025, Accepted: 13 May 2025 

 

บทคัดย่อ 

 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์ประวัติศาสตร์และศิลปกรรมของวัดเชียงมั่นใน

ฐานะมรดกทางวัฒนธรรมที่สำคัญของอาณาจักรล้านนา  วัดเชยีงมั่นเป็นวัดแหง่แรกและเก่าแก่ที่สุดใน

เมืองเชียงใหม่ สถาปนาขึ้นพร้อมกับการก่อตั้งเมืองในปี พ.ศ. 1839 โดยพญามังราย พระองค์ได้ทรง

ถวายตำหนักที่ประทับขณะสร้างเมืองให้เป็นพระอารามหลวงแห่งแรก และพระราชทานนามว่า “วัด

เชยีงมั่น” มาจากความเชื่อเรื่องการสร้างเมืองที่ต้องมีวัดอันเป็นที่มั่นของเมือง การศึกษาเชิงคุณภาพนี้

ใช้การวิเคราะห์เอกสารชั้นต้นและชั้นรอง รวมถึงการสำรวจภาคสนามเพื่อศึกษาโบราณสถานและ

โบราณวัตถุ ผลการศึกษาพบว่า วัดเชียงมั่นมีรากฐานทางประวัติศาสตร์ที่ลึกซึ้ง หลักฐานสำคัญคือ 

ศิลาจารึกวัดเชียงมั่น ซึ่งระบุว่าพญามังราย พญางำเมืองแห่งอาณาจักรพะเยา และพญาร่วงแห่ง

อาณาจักรสุโขทัย ร่วมกันสถาปนาวัดเชียงมั่นแห่งนี้ขึ ้น นอกจากนี้ วิวัฒนาการของวัดเชียงมั่นยัง

สะท้อนถึงประวัติศาสตร์การเปลี่ยนแปลงของล้านนาได้อย่างชัดเจน ตั้งแตยุ่คราชวงศ์มังรายจนถึงการ

ฟื้นฟูครั้งสำคัญในสมัยพระยากาวลิะ ในมิตทิางสถาปัตยกรรมและศลิปกรรม วัดเชียงมั่นเป็นแหล่งรวม

ผลงานที่มีคุณค่าและความหลากหลาย องค์ประกอบที่สำคัญ ได้แก่ เจดีย์ช้างลอ้ม เป็นสถาปัตยกรรม

สำคัญในศิลปะล้านนา และมีโบราณวัตถุอันล้ำค่า เชน่ พระเสตังคมณ ี(พระแก้วขาว) และ พระพุทธรูป 

ปางทรมานช้างนาฬาคีรี การวิเคราะห์โบราณวัตถุเหล่านี้แสดงให้เห็นว่าวัดเชียงมั่นเป็นจุดสำคัญใน

เครือข่ายการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ และสะท้อนความเป็นพหุ

วัฒนธรรมของอารยธรรมล้านนา ในฐานะมรดกทางวัฒนธรรม วัดเชียงมั่นมีคุณค่าหลายมิติ ทั้ งใน

ฐานะสัญลักษณ์ทางประวัติศาสตร์ แหล่งเรียนรู้ทางศิลปกรรม และพื้นที่ทางจิตวิญญาณ การศึกษานี้

เสนอแนะให้มีการพัฒนาฐานข้อมูลดิจิทัล ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชน และพัฒนาโปรแกรม



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     101 

 

การศกึษาเพื่อการอนุรักษ์และสืบทอดมรดกทางวัฒนธรรมนีอ้ย่างยั่งยืน การทำความเข้าใจวัดเชียงมั่น

จงึเป็นการสร้างพื้นฐานสำหรับการพัฒนาที่มคีุณค่าทางวัฒนธรรมสำหรับอนาคต 

 

คำสำคัญ: วัดเชียงมั่น; ศลิปกรรมล้านนา; มรดกทางวัฒนธรรม 

Abstract  

 This academic article aims to analyze the history and art of Wat Chiang Man as a significant 

cultural heritage of the Lanna Kingdom. Wat Chiang Man is the first and oldest temple in Chiang 

Mai, established concurrently with the city's founding in 1839 B.E. by King Mengrai. He dedicated 

his temporary residence, where he stayed while overseeing the city's construction, to become the 

first royal monastery and bestowed upon it the name "Wat Chiang Man," derived from the belief 

that a city must have a temple as its stronghold. This qualitative study employs the analysis of 

primary and secondary sources, along with field surveys to examine ancient sites and artifacts. The 

findings reveal that Wat Chiang Man has profound historical foundations. Key evidence includes the 

Wat Chiang Man inscription, which states that King Mengrai, King Ngam Mueang of the Phayao 

Kingdom, and King Ruang of the Sukhothai Kingdom jointly established this temple. Furthermore, 

the evolution of Wat Chiang Man clearly reflects the historical changes of Lanna, from the Mengrai 

dynasty era to the significant restoration period during the reign of Chao Kawila. In terms of 

architecture and art, Wat Chiang Man serves as a repository of valuable and diverse works. Key 

components include the Elephant-surrounded Chedi, an important architectural feature in Lanna 

art, and precious artifacts such as Phra Setangkhamani (the White Jade Buddha) and the Buddha 

image in the posture of subduing the elephant Nalagiri. The analysis of these artifacts demonstrates 

that Wat Chiang Man was a crucial point in the cultural exchange network of Southeast Asia and 

reflects the multicultural nature of Lanna civilization. As a cultural heritage site, Wat Chiang Man 

holds multidimensional value as a historical symbol, a center for artistic learning, and a spiritual 

space. This study recommends developing digital databases, promoting community participation, 

and creating educational programs for the sustainable conservation and transmission of this cultural 

heritage. Understanding Wat Chiang Man thus establishes a foundation for culturally valuable 

development for the future. 
 

Keywords: Wat Chiang Man; Lanna Art; Cultural Heritage 

 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     102 

 

บทนำ 

วัดเชียงมั่น ถือเป็นวัดที่มีคุณค่าทางประวัติศาสตร์และศิลปกรรมอันล้ำค่าของอาณาจักร

ล้านนา วัดแห่งนี้มีความสำคัญเป็นพิเศษในฐานะที่เป็นวัดแห่งแรกและเก่าแก่ที่สุดในเมืองเชียงใหม่ ซึ่ง

ถูกสถาปนาขึ้นพร้อมกับการก่อตั้งเมืองเชียงใหม่ในปี พ.ศ. 1839 โดยพญามังราย ผู้ก่อตั้งราชวงศ์มัง

รายแห่งล้านนา ตำแหน่งทางภูมิศาสตร์ของวัดที่ตัง้อยู่ในใจกลางเมอืงเก่าของเชียงใหมส่ะท้อนให้เห็นถึง

ความสำคัญทางยุทธศาสตรแ์ละสัญลักษณ์ในการปกครอง การเลือกสถานที่นีเ้ป็นที่ตั้งวัดแหง่แรกไม่ใช่

เรื ่องบังเอิญ แต่เป็นการวางแผนอย่างรอบคอบที่สะท้อนถึงหลักการปกครองแบบธรรมราชาที่

ผสมผสานระหว่างอำนาจทางโลกกับอำนาจทางจิตวิญญาณ ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของอารยธรรม

ล้านนาที่ยึดมั่นในพระพุทธศาสนาเป็นหลัก 

ประวัติการก่อตั้งวัดเชียงมั ่นมีความเชื่อมโยงอย่างลึกซึ้งกับประวัติศาสตร์การสร้างเมือง

เชียงใหม่ เมื่อพญามังรายทรงมีพระราชดำริในการสร้างเมืองใหม่ที่จะเป็นศูนย์กลางทางการเมืองและ

วัฒนธรรมของอาณาจักรล้านนา พระองค์ได้ทรงถวายตำหนักที่ทรงประทับอยู่ในขณะควบคุมการสร้าง

เมืองให้เป็นพระอารามหลวงแหง่แรก โดยพระราชทานนามว่า “วัดเชียงมั่น” มาจากความเชื่อเรื่องการ

สร้างเมืองที่ต้องมีวัดอันเป็นที่มั่นของเมือง (ศักดิ์ชัย สายสิงห,2563) การกระทำนี้สะท้อนให้เห็นถึง

วิสัยทัศนแ์ละความปรารถนาของพระองค์ที่ต้องการให้เมอืงใหม่นีเ้ป็นดินแดนที่มั่นคงและเจริญรุ่งเรือง 

ขณะเดียวกันก็แสดงถึงความเชื่อของชาวล้านนาที่ถือว่าศาสนสถานเป็นศูนย์กลางของชุมชนและเป็น

สัญลักษณ์ของความเจริญรุ่งเรือง หลักฐานสำคัญที่ยืนยันถึงความเป็นมาของวัดแห่งนี้ปรากฏในศิลา

จารึกวัดเชียงมั่น ซึ่งระบุชัดเจนถึงการสถาปนาวัดโดยพญามังราย พญางำเมือง และพญาร่วง ทั้งสาม

พระองค์ร่วมกัน การร่วมมือของกษัตริย์ทั ้งสามพระองค์ในการสร้างวัดแห่งนี ้แสดงให้เห็นถึง

ความสำคัญและการสรา้งพันธมิตรทางการเมอืงผา่นพระพุทธศาสนา 

จากมิติทางศิลปกรรมและสถาปัตยกรรม วัดเชียงมั่นเป็นแหล่งรวมผลงานศิลปกรรมล้านนาที่

มีคุณค่าระดับชาติและเป็นตัวแทนของการผสมผสานทางวัฒนธรรมที่หลากหลาย องค์ประกอบที่

สำคัญประกอบด้วย เจดีย์ช้างล้อม ตัวอย่างที่โดดเด่นของสถาปัตยกรรมล้านนาแบบดั้งเดิม พระเสตัง

คมณี (พระแก้วขาว) พระพุทธรูปคู่บ้านคู่เมอืงของจังหวัดเชียงใหม่ ซึ่งมีประวัติการเดินทางอันยาวนาน

จากหริภุญไชยและเป็นสัญลักษณ์ของความต่อเนื ่องทางวัฒนธรรมระหว่างอาณาจักรทั ้งสอง 

พระพุทธรูปปางทรมานช้างนาฬาคีรี อัญเชิญมาจากหริภุญไชย เป็นผลงานศิลปกรรมที่ได้รับอิทธิพล

แบบศิลปะอินเดียสมัยคุปตะที่แสดงให้เห็นถึงการเชื่อมโยงทางวัฒนธรรมระหว่างเอเชียใต้กับเอเชีย

ตะวันออกเฉียงใต้ในยุคโบราณ วัดเชียงมั่นมีพัฒนาการที่สะท้อนประวัติศาสตร์การเปลี่ยนแปลงของ

ล้านนาผ่านยุคสมัยต่างๆ อย่างชัดเจน ตั้งแต่สมัยของราชวงศ์มังราย ผ่านช่วงการปกครองของพม่าที่

วัดถูกทอดทิ้งให้เป็นวัดร้าง จนกระทั่งการฟื้นฟูในสมัยเจ้าฟามังทรา (สมเด็จพระมหาธรรมิกราชเจ้า) 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     103 

 

และการบูรณะครั้งสำคัญในสมัยพระยากาวิละ การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ทำให้วัดเชียงมั่นกลายเป็น

พิพิธภัณฑธ์รรมชาติที่บันทึกรอยประวัติศาสตร์ของล้านนาไว้อย่างครบถ้วน 

นอกจากนี้ การที่วัดแห่งนี้ปรากฏในตำนานพระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกู่คำ ซึ่งเป็นหนึ่งใน 8 วัด

สำคัญที่มคีวามศักดิ์สทิธิ์ ยิ่งเสริมสร้างมติิทางจติวิญญาณและความเชื่อของประชาชนที่มีตอ่วัดแหง่นี้ 

ในบริบทของการศึกษาประวัติศาสตร์และศิลปกรรมล้านนา วัดเชียงมั่นจึงมีบทบาทสำคัญในฐานะ

แหล่งข้อมูลทางประวัติศาสตร์ที่สามารถสะท้อนให้เห็นถึงวิวัฒนาการทางสังคม วัฒนธรรม ความเชื่อ 

และศิลปกรรมของอาณาจักรล้านนาตั้งแต่ยุคแรกเริ่มจนถึงปัจจุบัน ความหลากหลายทางศิลปกรรมที่

ปรากฏในวัดแห่งนี้ ไม่ว่าจะเป็นอิทธิพลจากหริภุญไชย ศิลปะคุปตะ และการผสมผสานระหว่างศิลปะ

ท้องถิ่นกับศิลปะจากภายนอก ล้วนแสดงให้เห็นถึงเส้นทางการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมและการ

พัฒนาทางศิลปกรรมของล้านนาอย่างต่อเนื่อง การศึกษาวัดเชียงมั่นจึงไม่เพียงแต่ให้ความรู้เกี่ยวกับ

ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น แต่ยังเป็นการเปิดหน้าต่างสู่ความเข้าใจในมรดกทางวัฒนธรรมที่ลึกซึ้งและ

หลากหลายของอารยธรรมล้านนาไทย ในยุคที่โลกกำลังเผชิญกับการสูญเสียเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม

จากกระแสโลกาภิวัตน์ การศึกษาและทำความเข้าใจวัดเชียงมั่นจึงมีความหมายที่ลึกซึ้ งกว่าการเก็บ

รักษาอดีต แต่เป็นการสร้างพื้นฐานสำหรับการพัฒนาที่ยั ่งยืนและมีคุณค่าทางวัฒนธรรมสำหรับ

อนาคต 

 

2. รากฐานทางประวัติศาสตร์ของวัดเชียงมั่น 

2.1 การก่อกำเนดิและรากฐานแห่งความมั่นคง 

การก่อตั้งวัดเชียงมั่นเป็นเหตุการณ์ที่ผูกพันอย่างลึกซึ้งกับประวัติศาสตร์ที่สำคัญที่สุดของ

ล้านนา คือการสถาปนาเมืองเชยีงใหม่ในปี พ.ศ. 1839 ความเป็นมาของวัดแหง่นี้จึงไม่อาจแยกออกจาก

วิสัยทัศน์อันยิ่งใหญ่ของพญามังราย ผู้ที่มองเห็นอนาคตของอาณาจักรล้านนาในฐานะศูนย์กลางแห่ง

อำนาจที ่ผสมผสานระหว่างความเข้มแข็งทางการเมืองและการเจริญรุ ่งเร ืองทางจิตวิญญาณ 

(คณะอนุกรรมการตรวจสอบและชำระตำนานพื้นเมืองเชียงใหม่ , 2538; กองแผนและงบประมาณ 

องค์การบริหารจังหวัดเชียงใหม่, 2558) เมื่อพญามังรายทรงมีพระราชดำริในการสร้างเมืองใหม่ 

พระองค์ได้กระทำสิ่งที่แสดงออกถึงปรัชญาการปกครองที่ลึกซึ้ง นั่นคือการถวายตำหนักที่ทรงประทับ

ชั่วคราวระหว่างการควบคุมการก่อสร้างเมืองให้เป็นพระอารามหลวงแห่งแรก การกระทำนี้ไม่ใช่เพียง

แค่การแสดงความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาเท่านั้น แตเ่ป็นการปลูกฝังแนวคิดที่ว่าอำนาจทางโลกและ

อำนาจทางจิตวิญญาณต้องเดินไปด้วยกัน เป็นการวางรากฐานให้เมืองใหม่มีจิตวิญญาณที่มั่นคงตั้งแต่

เริ่มต้น (ดิเรก อินจันทร์, 2563) ชื่อ “เชียงมั่น” ที่พระองค์ทรงพระราชทานแก่วัดแห่งนี้มีความหมายที่

ลึกซึ้งกว่าการเป็นเพียงชื่อเรียก คำว่า “เชียงมั่น” สะท้อนถึงความเชื่อพื้นฐานของชาวล้านนาที่ว่าการ



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     104 

 

สร้างเมอืงต้องมีวัดอันเป็นที่มั่นของเมอืง (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2563) ซึ่งหมายความว่าศาสนสถานไม่ได้

เป็นเพียงสถานที่สำหรับการประกอบศาสนกิจ แต่เป็นหัวใจและจิตวิญญาณที่ทำให้ชุมชนมีความ

เข้มแข็งและมั่นคงในทุกมิติ การตั้งชื่อนี้จึงเป็นการประกาศเจตนารมณ์ของพญามังรายที่ต้องการให้

เมืองเชยีงใหม่เป็นดินแดนที่มคีวามมั่นคงครบถ้วนสมบูรณ์ ทั้งทางการเมอืง เศรษฐกิจ และจิตวญิญาณ 

2.2 เสียงสะท้อนจากอดีต: หลักฐานและตำนานที่เล่าเรื่อง 

  การติดตามรอยประวัติศาสตร์ของวัดเชียงมั ่นเป็นการเดินทางข้ามเวลาที่ต้องพึ่ งพาเสียง

กระซิบจากอดีตในรูปแบบของหลักฐานที่หลากหลาย ศลิาจารึกที่เกี่ยวข้องกับวัดแหง่นี้เป็นสักขีพยานที่

สำคัญ โดยเฉพาะการปรากฏของพระนามพญามังราย ผู้ก่อตั้งเมืองเชียงใหม่ ในเอกสารเหล่านี้ (ดิเรก 

อินจันทร์, 2563) นอกจากนี้ยังมีการกล่าวถึงบุคคลสำคัญอื่นๆ ที่มีส่วนร่วมในการสถาปนาวัด ซึ่ง

สะท้อนให้เห็นถึงลักษณะของการร่วมมือกันในการสร้างสรรค์โครงการที่ยิ่งใหญ่ในยุคนั้น  การที่มี

ผูป้กครองหลายท่านเขา้มามีสว่นร่วมในการก่อตั้งวัดแหง่นี้เป็นประเด็นที่น่าสนใจ เนื่องจากแสดงให้เห็น

ถึงมิติทางการเมืองที่ซับซ้อนของการสร้างวัด การสร้างศาสนสถานในยุคนั ้นไม่ได้เป็นเพียงการ

แสดงออกทางความเชื่อเท่านั้น แต่ยังเป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างสัญลักษณ์ของการรวมตัวทาง

การเมืองและการสร้างพันธมิตรระหว่างผู้ปกครองในภูมิภาค เป็นกลยุทธ์ที่ชาญฉลาดในการสร้าง

ความมั่นคงและชอบธรรมทางการเมอืง (สุรพล ดำริห์กุล, 2561) นอกจากศลิาจารึกแลว้ วัดเชียงมั่นยัง

ปรากฏในตำนานพระเจ้าเลียบโลกฉบับวัดกู่คำ ซึ่งเป็นเอกสารที่มีคุณค่าล้ำค่าของล้านนา ตำนานที่

จารึกด้วยอักษรธรรมล้านนาและประกอบด้วย 12 ผูกนี้เป็นมากกว่าเอกสารทางประวัติศาสตร์ แต่เป็น

กระจกที่สะท้อนโลกทัศน์และความเชื่อของชาวล้านนาในยุคนั้น การที่วัดเชียงมั่นปรากฏในผูกที่ 9 ของ

ตำนานนี้ โดยมีการเล่าถึงการที่พระเจ้าเลียบโลกเสด็จมาจาริกและประทับใต้ต้นไม้ เป็นภาพที่เต็มไป

ด้วยนัยยะเชิงสัญลักษณ์ที ่สะท้อนถึงความเชื ่อมโยงระหว่างผู ้ปกครองกับธรรมชาติ และการให้

ความสำคัญแก่สถานที่ศักดิ์สทิธิ์ทางจิตวญิญาณ (กตัญญู ชูชื่น, 2525) 

2.3 การเปลี่ยนแปลงตามกาลเวลา: จากความรุ่งเรืองสู่การฟื้นคนืชีพ 

ประวัติศาสตร์ของวัดเชียงมั ่นเป็นเรื ่องราวของการขึ ้นๆ ลงๆ ตามการเปลี่ยนแปลงทาง

การเมืองของอาณาจักรล้านนา ในสมัยของพระเจ้าติโลกราช กษัตริย์ราชวงศ์มังรายลำดับที่ 10 วัด

ได้รับการดูแลอย่างต่อเนื่อง เมื่อเจดีย์เดิมพังลงมา พระองค์ได้โปรดให้สร้างขึ้นใหม่ด้วยศิลาแลง ในปี 

พ.ศ. 2014 (สุรพล ดำริห์กุล , 2545) การบูรณะครั ้งนี ้แสดงให้เห็นถึงความต่อเนื ่องในการให้

ความสำคัญกับวัดแห่งนี้ และสะท้อนถึงบทบาทที่สำคัญของวัดในจิตใจของผู้ปกครอง แต่แล้วความ

มั่นคงนี้ก็ต้องสั่นคลอนเมื่อกระแสการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองพัดผ่านมา ในปี พ.ศ. 2094 เมื่อเมือง

เชียงใหม่ตกเป็นเมืองขึ้นของพม่า วัดเชียงมั่นจึงถูกทอดทิ้งให้เป็นวัดร้าง ช่วงเวลานี้เป็นบทเรียนที่

เจ็บปวดที่แสดงให้เห็นว่าสถาบันศาสนาและการเมืองเชื่อมโยงกันอย่างลึกซึ้ง เมื่ออำนาจทางการเมือง



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     105 

 

เปลี่ยนมอื สถาบันศาสนาก็ได้รับผลกระทบตามมา (สุรพล ดำริห์กุล, 2561) อย่างไรก็ตาม ความมืดมิด

นีก้็มีแสงสว่างสอ่งทาง ในปี พ.ศ. 2101 เจ้าฟามังทราหรอืสมเด็จพระมหาธัมมกิราชาธิราชแห่งพม่า ซึ่ง

ทรงมีพระราชศรัทธาในพุทธศาสนา ได้โปรดให้พระยาแสนหลวงสร้างเจดีย์ วิหาร อุโบสถ หอไตร และ

สิ่งปลูกสร้างอื่นๆ ขึน้ที่วัดเชียงมั่น (วัดเชียงมั่น, 2565) การฟื้นฟูครั้งนี้แสดงให้เห็นว่าแมอ้ำนาจทางการ

เมืองจะเปลี่ยนแปลง แต่คุณค่าทางจิตวิญญาณของสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ยังคงได้รับการยอมรับข้ามกรอบ

ของชาติพันธุ์และอำนาจ การฟื้นฟูที่สำคัญอีกครั้งเกิดขึน้ในสมัยพระยากาวิละ (พ.ศ. 2324-2358) ผู้ที่

ได้ทำการบูรณปฏิสังขรณ์วัดเชียงมั่นขึ้นมาอีกครั้ง และในสมัยของเจ้าอินทวโรรส (พ.ศ. 2440-2452) 

วัดแหง่นี้ได้กลายเป็นสถานที่แรกที่พระธรรมยุตนิกายมาจำพรรษา แสดงให้เห็นถึงการปรับตัวและการ

เปิดรับการเปลี่ยนแปลงทางศาสนาที่เกิดขึน้ในยุคนั้น (วัดเชียงมั่น, 2565) 

2.4 จติวิญญาณแห่งการเรียนรู้และศรัทธา 

บทบาทของวัดเชียงมั่นในฐานะศูนย์กลางทางจิตวิญญาณและการศึกษาของล้านนาเป็นสิ่งที่

ปรากฏชัดเจนตั้งแต่ยุคแรกเริ่ม วัดแห่งนี้ไม่ได้เป็นเพียงสถานที่ประดิษฐานพระพุทธรูปสำคัญเท่านั้น 

แต่ยังทำหน้าที่เป็นศูนย์การเรียนรู้และการสืบทอดภูมิปัญญาท้องถิ่น โดยเฉพาะในด้านการศึกษาพระ

ปริยัตธิรรมและการพัฒนาวรรณกรรมล้านนา (พรรณเพ็ญ เครือไทย, 2540) การที่วัดแห่งนี้กลายเป็น

หนึ่งในแปดวัดที่ปรากฏในตำนานพระเจ้าเลียบโลกสะท้อนใหเ้ห็นถึงสถานะพิเศษในจิตใจของประชาชน

ชาวล้านนา (สุดแดน วิสุทธิลักษณ์ และวัลลภ ทองอ่อน, 2559) ความสำคัญของวัดเชียงมั่นในฐานะ

สถานที่จาริกแสวงบุญเป็นมิติที่แสดงใหเ้ห็นถึงบทบาททางจิตวิญญาณที่ลกึซึ้ง การที่ประชาชนเดินทาง

มาสักการะและแสวงหาความสงบสุขที่นี ่ไม่ได้เป็นเพียงกิจกรรมทางศาสนาธรรมดา แต่เป็นการ

เชื่อมโยงกับประวัติศาสตร์และอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเอง เป็นการสืบทอดความเชื่อและ

ประเพณีที่สั่งสมมาจากรุ่นสู่รุ่นดินทางมาสักการะและแสวงหาความสงบสุขที่นี่ไม่ได้เป็นเพียงกิจกรรม

ทางศาสนาธรรมดา แตเ่ป็นการเชื่อมโยงกับประวัติศาสตร์และอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเอง เป็น

การสบืทอดความเชื่อและประเพณีที่สั่งสมมาจากรุ่นสู่รุ่น 

2.5 สัญลักษณ์แห่งการวางแผนเมืองและเครือข่ายศาสนา 

การเลือกตำแหน่งของวัดเชียงมั ่นในแผนผังเมืองเชียงใหม่เป็นเรื ่องที ่ม ีความหมายเชิง

สัญลักษณ์ลกึซึง้ การที่พญามังรายทรงเลอืกทำเลนี้เป็นที่ตัง้วัดแห่งแรกไม่ได้เป็นการกระทำโดยบังเอิญ 

แต่เป็นผลจากการคำนึงถึงหลักฮวงจุ้ยและความเชื่อเรื่องผีเมืองของล้านนา (เกรียงไกร เกิดศิริ, 2551) 

การตั้งวัดในบริเวณใกล้กับพระราชวังเป็นการสร้างสัญลักษณ์ของความเป็นเอกภาพระหว่างอำนาจ

ทางโลกและอำนาจทางจิตวิญญาณ ซึ่งเป็นแก่นแท้ของการปกครองแบบธรรมราชาในอาณาจักร

ล้านนา ความสัมพันธ์ระหว่างวัดเชียงมั่นกับวัดสำคัญอื่นๆ ในเมืองเชียงใหม่เป็นอีกมิติที่น่าสนใจ การ

จัดวางวัดทั้งแปดแหง่ในตำนานพระเจา้เลียบโลกมีรูปแบบและความหมายเชิงสัญลักษณ์ที่สะท้อนความ



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     106 

 

เชื่อทางศาสนาและการจัดระเบียบพื้นที่เมืองตามหลักธรรมะ (สุดแดน วิสุทธิลักษณ์ และวัลลภ ทอง

อ่อน, 2559) วัดเชียงมั่นในฐานะวัดแห่งแรกจึงมีบทบาทเป็นจุดศูนย์กลางที่เชื่อมโยงกับวัดอื่นๆ ใน

เครือข่ายทางศาสนาของเมือง สร้างความสมบูรณ์ในระบบความเชื่อและการปฏิบัติทางศาสนาของ

ชุมชนล้านนา การอยู่รอดและเจริญเติบโตของวัดเชียงมั่นผ่านการเปลี่ยนแปลงครั้งใหญ่ทางการเมือง

และสังคมหลายครั้งเป็นเครื่องพิสูจน์ถึงความยืดหยุ่นและการปรับตัวที่ชาญฉลาด ขณะเดียวกันก็ยังคง

รักษาเอกลักษณ์และความสำคัญทางประวัติศาสตร์ไว้ได้อย่างต่อเนื่อง วัดแห่งนี้จึงไม่ใช่เพียงสถานที่

แห่งอดีต แต่เป็นสะพานเชื่อมที่นำพาคุณค่าทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณจากอดีตสู่ปัจจุบันและ

อนาคต (วิโรจน ์อินทนนท์, 2556) 

 

3. สถาปัตยกรรมและองค์ประกอบทางศิลปกรรม 

วัดเชียงมั่นในฐานะวัดแห่งแรกของเมืองเชียงใหม่ เป็นสมบัติทางศิลปกรรมที่สะท้อนถึงความ

งดงามและความลึกซึ ้งของอารยธรรมล้านนาอย่างครบถ้วน การก้าวเท้าเข้าสู ่บริเวณวัดแห่งนี้

เปรียบเสมือนการเดินทางข้ามกาลเวลา ผ่านชั้นความทรงจำของศิลปกรรมที่สั ่งสมมากว่า 700 ปี 

องค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมแต่ละชิ้นไม่เพียงแต่เป็นผลงานศิลปะที่งดงาม แต่ยังเป็นบันทึก

ประวัติศาสตร์ที่เล่าเรื่องราวของการเปลี่ยนแปลง การสร้างสรรค์ และการสืบทอดวัฒนธรรมล้านนา

จากยุคหนึ่งสู่อกียุคหนึ่ง 

3.1 เจดยี์ช้างล้อม : จุดศูนย์กลางแห่งศิลปกรรมล้านนา 

 เจดีย์ช้างล้อมของวัดเชียงมั่นเป็นสัญลักษณ์ที่โดดเด่นที่สุดของสถาปัตยกรรมล้านนา ความ

งดงามและความสมบูรณ์แบบของเจดีย์องค์นี้ทำให้กลายเป็นต้นแบบและเป็นแรงบันดาลใจสำหรับการ

สร้างเจดีย์ในแบบเดียวกันในภายหลัง เจดีย์นี้สร้างขึ้นในช่วงการก่อตั้งวัดโดยพญามังราย และได้รับ

การดูแลรักษาจากผู้ปกครองเชียงใหม่สืบมา จนได้รับการขึ้นทะเบียนเป็นโบราณสถานที่มีคุณค่าทาง

ประวัติศาสตร์และศิลปกรรม (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2563) โครงสรา้งของเจดีย์แสดงให้เห็นถึงความเข้าใจ

อันลึกซึ้งของช่างศิลป์ล้านนา ฐานของเจดีย์เป็นรูปสี่เหลี่ยมจัตุรัสที่ซ้ อนลดหลั่นกันสองชั้น สร้าง

ความรูส้ึกของการเคลื่อนไหวขึ้นสู่ฟ้า บนฐานประดับด้วยปูนปั้นรูปช้างครึ่งตัวล้อมรอบเจดีย์จำนวน 15 

เชอืก และมีช้างประจำมุมด้วย มุมละ 1 เชอืก การจัดวางช้างเหล่านีไ้ม่ได้เป็นเพียงการตกแต่งเพื่อความ

สวยงาม แต่มีความหมายเชิงสัญลักษณ์ที่ลึกซึ้ง ช้างในวัฒนธรรมล้านนาเป็นสัญลักษณ์ของความ

แข็งแกร่ง ความสง่างาม และการปกป้อง การที่ช้างเหล่านี้โอบล้อมเจดีย์จึงหมายถึงการให้ความ

คุ้มครองแก่สิ่งศักดิ์สิทธิ์ (สันติ เล็กสุขุม, 2538) ช้างปูนปั้นแต่ละตัวมีการประดับด้วยเสาที่มีลวดลาย

ประณีต ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะของศิลปกรรมล้านนาที่ผสมผสานอิทธิพลจากศิลปะหริภุญไชยและเขมร



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     107 

 

เข้าด้วยกัน แต่ยังคงรักษาเอกลักษณ์เฉพาะของตนไว้ได้อย่างชัดเจน การออกแบบและการก่อสร้างที่

ประณีตนี้สะท้อนถึงระดับความเจรญิทางเทคนิคและศลิปกรรมของช่างล้านนาในยุคนั้น 

3.2 วิหารหลวงและวิหารจตุรมุข : เรื่องราวของการเปลี่ยนแปลงและความต่อเน่ือง  

วิหารทั้งสององค์ในวัดเชียงมั่นเป็นสัญลักษณ์ของการเปลี่ยนแปลงทางสถาปัตยกรรมที่สะท้อน

ประวัติศาสตร์ของวัด วิหารจตุรมุข หรือที่เรียกว่าวิหารเล็ก เป็นวิหารเดิมของวัดที่สร้างขึ้นในช่วง

แรกเริ่ม ตั้งอยู่ด้านทิศเหนือ ภายในเป็นที่ประดิษฐานพระพุทธรูปสำคัญสององค์ คือพระเสตังคมณี 

(พระแก้วขาว) และพระพุทธรูปปางทรมานช้างนาฬาคีรี ซึ่งทั้งสององค์นี้มีประวัติการเดินทางอัน

ยาวนานจากหริภุญไชยและเป็นที่เคารพสักการะของชาวเชียงใหม่มาแต่โบราณ ส่วนวิหารหลวง หรือ

พระวิหารใหญ่ สร้างขึ้นในช่วงหลังเพื่อรองรับการขยายตัวของกิจกรรมทางศาสนาและจำนวนผู้มา

ประกอบพิธีกรรมที่เพิ่มขึน้ ตั้งอยู่ทางดา้นทิศใต้ของวัด ถัดจากหอไตร วิหารหลวงมีขนาดใหญ่กว่าและ

มีรูปทรงสถาปัตยกรรมแบบล้านนาที่สมบูรณ์แบบ ภายในประดับด้วยจิตรกรรมฝาผนังที่งดงาม เขียนสี

ทองบนพื้นแดงอย่างวิจิตร บรรยายเรื่องราวการสร้างเมืองและการก่อตั้งวัดของพญามังราย (วัดเชียง

มั่น, 2565) การมีวิหารสองหลังที่สร้างในช่วงเวลาต่างกันแสดงให้เห็นถึงการเจริญเติบโตและการ

ปรับตัวของวัดตามกาลเวลา การออกแบบทั้งสองวิหารสะท้อนถึงความประณีตและความเข้าใจใน

สุนทรียศาสตร์ของช่างศิลป์ล้านนา โดยเฉพาะการใช้สัดส่วนที่กลมกลืนและการประดับตกแต่งที่มี

ความหมายเชิงสัญลักษณ์ ลวดลายต่างๆ ไม่ได้มีไว้เพื่อความสวยงามเพียงอย่างเดียว แตย่ังสื่อถึงความ

เชื่อทางพุทธศาสนาและภูมิปัญญาท้องถิ่นที่ผสมผสานเข้าด้วยกันอย่างลงตัว (พรรณงาม ชพานนท์ , 

2526) 

3.3 พระอุโบสถและหอไตรกลางน้ำ : สถาปัตยกรรมแห่งการฟื้นคนืชีพ  

พระอุโบสถและหอไตรกลางน้ำเป็นสถาปัตยกรรมที่สะท้อนถึงการฟื้นคืนชีพของวัดหลังจาก

ช่วงเวลาที่ถูกทอดทิง้ องค์ประกอบทั้งสองนีม้ีประวัติการสร้างที่เชื่อมโยงกับความพยายามในการฟื้นฟู

วัดในช่วงเวลาต่างๆ อุโบสถเดิมสร้างขึ้นตั้งแต่สมัยราชวงศ์มังราย และได้รับการบูรณะครั้ งสำคัญใน

สมัยเจา้ฟามังทรา ผูท้ี่โปรดให้พระยาแสนหลวงสร้างเจดีย์ วิหาร อุโบสถ หอไตร และสิ่งปลูกสร้างอื่นๆ 

ขึ้นใหม่ (กรมศิลปากร, 2540) ต่อมาในสมัยพระยากาวิละ วัดได้รับการบูรณปฏิสังขรณ์ครั้งใหญ่อีก

ครั้งหนึ่ง ทำให้สถาปัตยกรรมต่างๆ กลับมาสวยงามและใช้งานได้อย่างสมบูรณ์ พระอุโบสถที่เราเห็นใน

ปัจจุบันจึงเป็นผลของการสร้างสรรค์และการบูรณะหลายครั้ง มีลักษณะเป็นอาคารทรงล้านนา โถง

ด้านหน้ามีศิลาจารึกวัดเชียงมั่นตั้งอยู่ ซึ่งเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่สำคัญ หอไตรกลางน้ำเป็น

สถาปัตยกรรมที่มเีอกลักษณ์พิเศษ เป็นอาคารสองช้ัน ช้ันลา่งก่อด้วยอิฐถือปูน ส่วนช้ันบนเป็นเครื่องไม้

ตามแบบสถาปัตยกรรมล้านนาดั้งเดิม การออกแบบแบบผสมผสานระหว่างวัสดุก่อสร้างนี้แสดงให้เห็น

ถึงความชาญฉลาดของช่างสมัยนั้นในการเลือกใช้วัสดุให้เหมาะสมกับการใช้งาน ชั้นล่างที่แข็งแรง



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     108 

 

ทนทานเหมาะสำหรับรับน้ำหนัก ส่วนช้ันบนที่เป็นเครื่องไม้เหมาะสำหรับเก็บรักษาคัมภีร์ธรรมล้านนาที่

ต้องการความแหง้และการระบายอากาศที่ดี 

3.4 หอครูบาเจ้าศรวีิชัย : การผสมผสานระหว่างประเพณีและสมัยใหม่ 

 หอครูบาเจ้าศรีวิชัยเป็นสิ่งปลูกสร้างที่เพิ่มขึน้ในยุคร่วมสมัย สร้างขึ้นเมื่อ พ.ศ. 2505 เพื่อเป็น

ที่ประดิษฐานรูปเหมือนของครูบาศรีวิชัย สิริวิชโย นักบุญแห่งล้านนาไทยที่เป็นที่เคารพของประชาชน 

หอแห่งนี ้ตั ้งอยู ่ด้านทิศใต้ของพระวิหารหลวง และถึงแม้จะเป็นสิ่งปลูกสร้างใหม่ แต่ก็ได้รับการ

ออกแบบให้กลมกลืนกับสถาปัตยกรรมล้านนาโดยรอบ การเพิ่มสิ่งปลูกสร้างใหม่นี้เป็นตัวอย่างที่ดีของ

การปรับตัวและการพัฒนาของวัดใหท้ันต่อความต้องการของสังคมร่วมสมัย ขณะเดียวกันก็ยังคงรักษา

เอกลักษณ์และความกลมกลืนทางสถาปัตยกรรมไว้ได้ การออกแบบที่คำนึงถึงบริบททางวัฒนธรรม

และประวัติศาสตร์ของสถานที่แสดงให้เห็นถึงความเข้าใจและความเคารพต่อมรดกทางสถาปัตยกรรม

ของบรรพบุรุษ 

3.5 การผสมผสานทางศิลปกรรม: บทสรุปของความหลากหลาย 

เมื่อพจิารณาองค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมของวัดเชียงมั่นในภาพรวม จะเห็นได้ชัดเจนว่าวัด

แห่งนี้เป็นเสมือนพิพิธภัณฑ์สถาปัตยกรรมล้านนาที่มีชีวิต ซึ่งบันทึกและแสดงให้เห็นถึงการพัฒนาและ

การเปลี่ยนแปลงของศิลปกรรมท้องถิ่นผ่านช่วงเวลาที่ยาวนาน การดำรงอยู่ของสถาปัตยกรรมจาก

หลายยุคสมัยในพื้นที่เดียวกันสร้างความรู้สึกของความต่อเนื่องทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม 

อิทธิพลจากภายนอก โดยเฉพาะจากหริภุญไชย เขมร และพม่า ได้ถูกนำเข้ามาผสมผสานกับเอกลักษณ์

ของล้านนาอย่างลงตัว การผสมผสานนี้ไม่ได้เป็นการเลียนแบบอย่างง่ายๆ แต่เป็นการคัดเลือก 

ปรับแต่ง และสร้างสรรค์ใหม่ให้เหมาะสมกับบริบทท้องถิ่น ผลลัพธ์ที่ได้คือศิลปกรรมที่มีเอกลักษณ์

เฉพาะตัวและมีความงดงามที่เป็นของตนเอง (สุรพล ดำริห์กุล , 2561) การที่วัดเชียงมั่นยังคงมีความ

เก่าแก่และความทันสมัยอยู่ร่วมกันแสดงให้เห็นถึงลักษณะพิเศษของสถาปัตยกรรมไทยที่สามารถ

ปรับตัวและรองรับการเปลี่ยนแปลงได้โดยไม่สูญเสียตัวตน ศลิปกรรมแตล่ะช้ินในวัดล้วนมีเรื่องราวและ

ความหมายของตนเอง แตเ่มื่อรวมกันแลว้กลับสร้างความสมบูรณ์และความกลมกลืนที่งดงาม ทำให้วัด

เชยีงมั่นเป็นมากกว่าเพียงสถานที่ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา แตเ่ป็นสัญลักษณ์ของความรุ่งเรืองทาง

วัฒนธรรมและจติวิญญาณของล้านนาไทยที่ยังคงดำรงอยู่ในโลกสมัยใหม่ 

 

4. โบราณวัตถุและศิลปกรรมล้ำค่า 

วัดเชียงมั ่นวัดเชียงมั ่นเป็นสมบัติแห่งมรดกทางวัฒนธรรมที ่เก็บรักษาโบราณวัตถุและ

ศิลปกรรมล้ำค่าไว้อย่างครบถ้วน สิ่งของเหล่านี้ไม่ได้เป็นเพียงสมบัติทางศิลปกรรมที่งดงาม แต่ยังเป็น

สื่อกลางที่เชื่อมโยงเรื่องราวของอดีตกับปัจจุบัน เป็นสักขีพยานของการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมและ



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     109 

 

ความเชื่อในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่ทอดยาวมากว่า 700 ปี แต่ละชิ้นล้วนมีเรื่องราวและ

ความหมายทางประวัตศิาสตร์ที่เป็นเอกลักษณ์ สะท้อนให้เห็นถึงการเดินทางของศิลปกรรมข้ามดินแดน

และการผสมผสานทางวัฒนธรรมที่ทำให้ล้านนาเป็นจุดหมายปลายทางแห่งความหลากหลายทาง

ศิลปกรรม 

4.1 พระเสตังคมณี: พระแก้วขาวแห่งล้านนา 

พระเสตังคมณี หรือที ่ชาวเชียงใหม่เรียกขานด้วยความเคารพว่า “พระแก้วขาว” เป็น

พระพุทธรูปที ่มีความศักดิ์สิทธิ ์และเป็นคู ่บ้านคู ่เมืองของจังหวัดเชียงใหม่มาตั ้งแต่สมัยโบราณ 

พระพุทธรูปองค์นี้สร้างจากแก้วสีขาวบริสุทธิ์ เป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย ทรงพระเนตรหลับใน

อิริยาบถของการทรงสมาธิอันลึกซึ้ง ภายในพระพุทธรูปนี้ได้บรรจุพระบรมสารีริกธาตุไว้ในจุดสำคัญสี่

แห่ง คือ พระโมลี พระนลาต พระอุระ และพระโอษฐ์ ซึ่งเป็นการบรรจุที่สะท้อนถึงความเลื่อมใสอย่าง

ลึกซึ้งของผู้สร้าง ตามความเชื่อและตำนานท้องถิ่นของชาวล้านนา พระแก้วขาวองค์นี้มีที่มาที่ยาวนาน

และเต็มไปด้วยเรื่องราวอันน่าเลื่อมใส ตำนานเล่าว่าพระพุทธรูปองค์นี้มีการเชื่อมโยงกับเหตุการณ์ใน

อดีตกาลอันไกลโพ้น โดยมีการกล่าวถึงฤาษีสุเทวที่ได้ขึน้ไปสู่สวรรคช้ันดาวดึงส์และได้รับการบอกกล่าว

จากพระอินทร์เกี่ยวกับการสร้างพระพุทธปฏิมากรด้วยแก้วขาว แม้ว่าเรื่องราวเหล่านี้จะเป็นตำนานที่

ไม่อาจยืนยันได้ทางประวัติศาสตร์ แต่ก็สะท้อนให้เห็นถึงความศรัทธาอันลึกซึ้งและการให้ความสำคัญ

กับพระพุทธรูปองค์นีข้องชาวล้านนา (ธนพร เรอืนคำ,อุเทน ลาพงิคและประทีป พืชทองหลาง, 2565) 

ประวัติการเดินทางของพระแก้วขาวจากหริภุญไชยมายังเชียงใหม่เป็นเรื ่องราวที่มีหลักฐานทาง

ประวัติศาสตร์ที่ชัดเจนกว่า เมื่อพญามังรายยกทัพไปตีเมืองหริภุญไชย หลังจากการยึดครองเมืองได้

สำเร็จ พระองค์ได้อัญเชิญพระเศตังคมณีมาประดิษฐานที่พระราชมณเฑียรของพระองค์ ซึ่งต่อมาได้

กลายเป็นวัดเชียงมั่น การเดินทางของพระพุทธรูปองค์นี้สะท้อนถึงความสัมพันธ์ทางการเมืองและ

ศาสนาระหว่างสองอาณาจักรที่สำคัญในภาคเหนือของไทย และเป็นสัญลักษณ์ของการสืบทอดความ

เจริญทางศาสนาจากหริภุญไชยสู่ล้านนา (จากลำพูนสู่เชียงใหม่ ตามรอย “พระแก้วขาว” แห่งล้านนา, 

2551) ในรัชสมัยต่อมา พระเศตังคมณีได้รับการดูแลรักษาอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะในสมัยพระเจ้าติ

โลกราช ซึ่งมีพระราชดำริในการจัดการเรื่องพระพุทธรูปสำคัญต่างๆ ของเมือง ปัจจุบันพระแก้วขาว

ประดิษฐานอยู่ในพระมณฑปด้านหลังพระประธานในพระวิหารจตุรมุข ได้รับการปกป้องด้วยกรงเหล็ก

ที่แข็งแรง ซึ่งแม้จะเป็นการป้องกันที่จำเป็น แต่ก็ทำให้ผู้มาสักการะต้องชมความงดงามจากระยะไกล

แทน 

4.2 พระพุทธรูปปางทรมานช้างนาฬาคีร:ี ศิลปกรรมคุปตะแห่งล้านนา 

พระพุทธรูปปางทรมานช้างนาฬาคีรีเป็นอีกหนึ่งสมบัติล้ำค่าที่อัญเชิญมาจากหริภุญไชย ซึ่ง

แสดงให้เห็นถึงการเป็นจุดหมายปลายทางของศิลปกรรมจากหลากหลายแหล่งในสมัยโบราณ 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     110 

 

พระพุทธรูปศิลาองค์นี้เป็นตัวอย่างที่โดดเด่นของศิลปกรรมแบบคุปตะ ซึ่งสะท้อนถึงอิทธิพลของ

ศิลปกรรมอินเดียที่เดินทางเข้ามายังเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ผ่านเส้นทางการค้าและการแลกเปลี่ยน

ทางศาสนาในสมัยโบราณ ตามตำนานที่เล่าสืบต่อกันมา พระพุทธรูปศิลาองค์นี้มีความเชื่อมโยงกับ

เหตุการณ์ในสมัยพระพุทธกาล โดยกล่าวว่าพระเจ้าอชาตศัตรูแห่งนครราชคฤห์มีพระประสงค์ที่จะ

สร้างพระพุทธรูปเพื่อรำลึกถึงเหตุการณ์ที่พระพุทธเจ้าทรงปราบช้างนาฬาคีรี พระองค์จึงทรงให้นำหิน

จากทะเลมาแกะสลักเป็นพระพุทธรูปปางเสด็จบิณฑบาต ในฉากที่พระพุทธเจา้ทรงปราบชา้งดุร้ายด้วย

พระเมตตาธรรม แมว้่าเรื่องราวนีจ้ะเป็นตำนานที่ไม่อาจยืนยันได้ทางประวัติศาสตร์ แต่ก็สะท้อนให้เห็น

ถึงความเข้าใจเรื่องพุทธประวัติและการให้ความหมายทางศาสนาแก่งานศิลปกรรม (ธนพร เรือนคำ,อุ

เทน ลาพงิคและประทีป พืชทองหลาง, 2565) การวิเคราะหศ์ลิปกรรมของพระพุทธรูปศลิาองค์นี้แสดง

ให้เห็นถึงความประณีตของเทคนิคการแกะสลักและความเข้าใจอันลึกซึ้งเกี่ยวกับการจัดองค์ประกอบ 

พระพุทธรูปทรงนั่งในอิริยาบถสงบ พระกรซ้ายทอดยาวลงมาข้างพระวรกาย ส่วนพระหัตถ์ขวายกขึ้น

ในระดับบั้นพระองค์ ฝ่าพระหัตถ์คว่ำลงยื่นออกมาข้างหน้าในลักษณะของมุทราลูบตระพองช้าง การ

แสดงท่าทางนี้มีความหมายเชิงสัญลักษณ์ที่ลึกซึ้ง สื่อถึงความเมตตาและพระปรีชาญาณที่สามารถ

เปลี่ยนความดุร้ายให้เป็นความสงบได้ ซึ่งเป็นหลักคำสอนพุทธศาสนาพื้นฐานเรื่องการใช้ความอดทน

และความเมตตาแทนความรุนแรง (สันติ เล็กสุขุม, 2538) รูปช้างนาฬาคีรีที่นอนหมอบอยู่ทางด้านขวา

และพระอานนท์ที่ถือบาตรยืนอยู่ทางด้านซ้ายเป็นส่วนประกอบที่ทำให้พระศลิาองค์นี้มีความสมบูรณ์ใน

การเล่าเรื่องผ่านศิลปกรรม การที่ช่างผู้สร้างสามารถแกะสลักรูปทั้งสามในแผ่นหินเดียวกันแสดงให้

เห็นถึงฝีมอืการแกะสลักระดับสูงและการวางแผนการสร้างสรรค์ที่รอบคอบ 

4.3 ศิลาจารกึวัดเชียงมั่น: เสียงจากอดีตกาล 

ศลิาจารึกของวัดเชยีงมั่นเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตรท์ี่มคีุณค่าล้ำค่าระดับชาติ เป็นเอกสาร

ที่บันทึกเหตุการณ์สำคัญและให้ข้อมูลอันมีค่าเกี่ยวกับประวัติศาสตร์เมืองเชียงใหม่และการก่อตั้งวัด

เชียงมั ่น ศิลาจารึกเหล่านี ้ไม่เพียงแต่เป็นหลักฐานการดำรงอยู่ของเหตุการณ์ใ นอดีต แต่ยังเป็น

แหลง่ขอ้มูลสำคัญเกี่ยวกับภาษา ตัวอักษร และวัฒนธรรมของล้านนาในยุคแรกเริ่ม ศิลาจารึกที่สำคัญ

ที่สุดคือจารึกที่กล่าวถึงการสถาปนาวัดโดยพญามังรายร่วมกับพญางำเมืองและพญาร่วง การร่วมมือ

ของผู้ปกครองทั้งสามท่านนี้ในการสร้างเมืองเชียงใหม่และการก่อตั้งวัดเชียงมั่น รวมถึงการทำนุบำรุง

วัดจากกษัตริย์และพระราชวงศ์ในยุคต่อมา เนื้อหาของจารึกระบุถึงการที่พญามังรายโปรดสร้างเจดีย์

ขึ้นในที่ประทับและการสถาปนาพระราชมณเฑียรเป็นวัดเชียงมั่น ซึ่งสอดคล้องกับประวัติการก่อตั้งที่

เล่าสืบต่อกันมา (ดิเรก อินจันทร์, 2563) นอกจากคุณค่าทางประวัติศาสตร์แล้ว ศิลาจารึกยังมี

ความสำคัญอย่างยิ่งในด้านภาษาศาสตร์และการศกึษาวิวัฒนาการของการเขียนในภูมิภาคนี ้การศึกษา

ภาษาและตัวอักษรจากจารึกช่วยให้นักวิชาการเข้าใจถึงการพัฒนาของภาษาไทยถิ่นเหนือและอิทธิพล



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     111 

 

จากภาษาอื่นๆ ในภูมิภาค ไม่ว่าจะเป็นภาษาบาลี สันสกฤต หรือภาษาท้องถิ่นอื่นๆ ที่มีอิทธิพลต่อการ

พัฒนาของภาษาและวรรณกรรมล้านนา เป็นหลักฐานที่แสดงใหเ้ห็นถึงความเจริญทางวรรณกรรมและ

การศกึษาในสมัยนั้น (ประเสริฐ ณ นคร และปวงคำ ตุ้ยเขียว, 2537) 

4.4 จติรกรรมฝาผนัง: เรื่องราวบนผนังแห่งเวลา 

จิตรกรรมฝาผนังภายในวิหารหลวงเป็นศิลปกรรมที่มีคุณค่าทั ้งในแง่สุนทรียศาสตร์และ

ประวัติศาสตร์ ผลงานที่เขียนด้วยสีทองบนพื้นแดงอย่างวิจิตรงดงามเหล่านี้ไม่เพียงแต่เป็นการตกแต่ง

เพื่อความสวยงาม แต่ยังเป็นสื่อการสื่อสารที่บอกเล่าเรื่องราวสำคัญของการสร้างเมืองและการก่อตั้ง

วัดของพญามังราย ด้วยเทคนิคการเขียนที่ประณีตและการใช้สีสันที่สดใส จิตรกรรมเหล่านี้สะท้อนถึง

ความเจริญของศิลปกรรมล้านนาในด้านจิตรกรรม ลวดลายและรูปแบบการนำเสนอในจิตรกรรมมี

ลักษณะเฉพาะที่แตกต่างจากจิตรกรรมในภูมิภาคอื่นของประเทศไทย แสดงให้เห็นถึงเอกลักษณ์ทาง

ศลิปกรรมของล้านนาที่มกีารพัฒนาเฉพาะตัว การจัดองค์ประกอบ การเลือกใช้สสีัน และการถ่ายทอด

เรื่องราวล้วนมีรูปแบบที่เป็นเอกลักษณ์ และสะท้อนถึงโลกทัศนแ์ละค่านิยมของสังคมล้านนาในยุคนั้น 

4.5 เครือข่ายแห่งการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม 

การศึกษาโบราณวัตถุและศิลปกรรมของวัดเชียงมั่นในภาพรวมเผยให้เห็นภาพที่น่าทึ่งของการ

เป็นจุดสำคัญในเครือข่ายการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ การมีอยู่

ของศิลปกรรมที่มตี้นกำเนิดจากหลากหลายแหล่ง ทั้งจากหริภุญไชย อินเดีย และการสรา้งสรรค์เฉพาะ

ของลา้นนาเอง สะท้อนถึงลักษณะพหุวัฒนธรรมและการผสมผสานที่กลมกลืน ซึ่งเป็นจุดเด่นของอารย

ธรรมล้านนา ความสามารถของชาวล้านนาในการดูดซับ ปรับประยุกต์ และพัฒนาต่อยอดองค์ความรู้

และศิลปกรรมจากภายนอกมาผสมผสานกับภูมิปัญญาท้องถิ่นได้อย่างสร้างสรรค์ เป็นบทเรียนที่

สำคัญที่แสดงให้เห็นว่าความเจรญิทางวัฒนธรรมไม่ได้เกิดจากการปิดตัวหรือการยึดติดกับสิ่งเดิมๆ แต่

เกิดจากการเปิดใจรับสิ่งใหม่ การเรียนรู้ และการสร้างสรรค์อย่างต่อเนื่อง (สุรพล ดำริห์กุล , 2561)

โบราณวัตถุแตล่ะช้ินในวัดเชยีงมั่นจึงไม่ได้เป็นเพียงสิ่งของที่สวยงามหรอืมีอายุที่เก่าแก่ แต่เป็นสื่อกลาง

ที่เช่ือมโยงเรื่องราวของมนุษย์ข้ามกาลเวลาและพรมแดน เป็นเครื่องบันทึกที่ไม่มีตัวอักษรแต่เต็มไปด้วย

ความหมายและข้อความที่รอให้ผู ้คนในยุคปัจจุบันได้อ่านและเข้าใจ การเก็บรักษาและการศึกษา

โบราณวัตถุเหล่านี้จึงเป็นการดูแลรักษามรดกทางวัฒนธรรมที่มีคุณค่าล้ำค่าสำหรับคนรุ่นต่อไปได้

เรียนรู้และเขา้ใจถึงรากเหง้าทางวัฒนธรรมของตนเอง 

 

 

 

 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     112 

 

5. คุณค่าและมรดกทางวัฒนธรรม 

วัดเชียงมั ่นในฐานะวัดแห่งแรกของเมืองเชียงใหม่ เป็นสมบัติทางวัฒนธรรมที ่มีคุณค่า

หลากหลายมิติ ทั้งในฐานะสัญลักษณ์ทางประวัติศาสตร์ แหล่งเรียนรู้ทางศิลปกรรม และพื้นที่ทางจิต

วิญญาณที่เชื่อมโยงอดีตกับปัจจุบัน การดำรงอยู่อย่างต่อเนื่องของวัดแห่งนี้มากว่า 720 ปี สะท้อนให้

เห็นถึงความยืดหยุ่นและการปรับตัวของสังคมล้านนาต่อการเปลี่ยนแปลงทางการเมอืง เศรษฐกิจ และ

สังคมที่เกิดขึ้นตลอดประวัติศาสตร์อันยาวนาน วัดแห่งนี้จึงไม่ใช่เพียงอาคารสถานที่เก่าแก่ แต่เป็น

สถาบันทางวัฒนธรรมที่มชีีวติและยังคงมบีทบาทสำคัญในสังคมร่วมสมัย 

5.1 สมบัติทางประวัติศาสตร์และความหมายเชิงสัญลักษณ์ 

คุณค่าของวัดเชียงมั่นในฐานะสมบัติทางประวัติศาสตร์มีความโดดเด่นในหลายประการ วัดแห่ง

นี้เป็นสัญลักษณ์ของการก่อกำเนิดเมืองเชียงใหม่และเป็นจุดเริ่มต้นของอารยธรรมล้านนาในยุคใหม่ 

การที่พญามังรายทรงถวายตำหนักส่วนพระองค์เพื่อสร้างเป็นวัดแสดงใหเ้ห็นถึงปรัชญาการปกครองที่

ให้ความสำคัญกับพระพุทธศาสนาในฐานะรากฐานของสังคม และการสรา้งเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่

แตกต่างจากอาณาจักรอื่นในภูมิภาค (สุรพล ดำริห์กุล , 2561) หลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่อุดม

สมบูรณ์ในวัด โดยเฉพาะศลิาจารึกและโบราณวัตถุต่างๆ ทำให้วัดเชียงม่ันกลายเป็นแหล่งข้อมูลที่ล้ำค่า

สำหรับการศึกษาประวัติศาสตร์ล้านนา การเมือง สังคม และวัฒนธรรมในยุคต่างๆ ศิลาจารึกที่บนัทึก

เรื่องราวการสถาปนาเมืองและวัดไม่เพียงแต่เป็นเอกสารทางประวัติศาสตร์ แต่ยังเป็นหลักฐานสำคัญ

เกี่ยวกับการพัฒนาภาษาและการเขียนของล้านนาในยุคแรกเริ่ม (ประเสริฐ ณ นคร และปวงคำ ตุ้ย

เขียว, 2537) การเป็นสถานที่ที่เช่ือมโยงกับบุคคลสำคัญทางประวัติศาสตร์หลายยุคสมัย ตั้งแต่พญามัง

รายผู้ก่อตัง้ พระเจา้ติโลกราชผูบู้รณะ ไปจนถึงพระยากาวิละผูฟ้ื้นฟู ทำให้วัดมีบทบาทเป็นสะพานเชื่อม

ระหว่างอดตีกับปัจจุบัน และเป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดเรื่องราวประวัติศาสตร์จากรุ่นสู่รุ่น 

5.2 เอกลักษณ์ทางศิลปกรรมและความโดดเด่นของศิลปะล้านนา 

ศลิปกรรมล้านนาที่ปรากฏในวัดเชียงมั่นมีลักษณะเฉพาะที่น่าสนใจและมีคุณค่าระดับชาติ การ

ผสมผสานระหว่างอิทธิพลจากหลายแหล่ง ทั้งจากหริภุญไชย อินเดีย เขมร และพม่า แต่ยังคงรักษา

เอกลักษณ์ของตนเองไว้ได้อย่างชัดเจน เป็นตัวอย่างที่โดดเด่นของการดูดซับวัฒนธรรมภายนอกมาปรับ

ใช้อย่างสร้างสรรค์ (มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2550) การใช้วัสดุท้องถิ่น เทคนิคการสร้างที่เหมาะสมกับ

สภาพอากาศ และลวดลายที่สะท้อนความเชื่อและวิถีชีวิตของชาวล้านนา ทำให้ศิลปกรรมที่นี่มีความ

แตกต่างจากศิลปกรรมในภูมิภาคอื่นอย่างชัดเจน โดยเฉพาะในด้านสัดส่วนที่กลมกลืน การใช้สีที่

อ่อนโยน และรูปแบบการตกแต่งที่มีความนุ่มนวลและกลมกลืนกับธรรมชาติ  ศิลปกรรมในวัดเชียงมั่น

ไม่ได้มีไว้เพื่อความสวยงามเพียงอย่างเดียว แต่ยังเป็นสื่อในการถ่ายทอดความหมายทางศาสนาและ

สังคม ลวดลายและสัญลักษณ์ต่างๆ สื่อถึงหลักธรรมทางพุทธศาสนา ความเชื่อพื้นบ้าน และปรัชญา



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     113 

 

การดำเนินชีวิตของชาวล้านนา (ยุพิน เข็มมุกด์, 2527) การที่ศิลปกรรมเหล่านี้ยังคงดำรงอยู่และได้รับ

การดูแลรักษามาจนถึงปัจจุบัน แสดงให้เห็นถึงการให้คุณค่าและความต่อเนื่องทางวัฒนธรรมของ

ชุมชนล้านนา 

5.3 การสะท้อนวิถีชวีิตและโลกทัศน์ของสังคมล้านนา 

วัดเชียงมั่นทำหน้าที่เป็นกระจกที่สะท้อนให้เห็นถึงโลกทัศน์และค่านิยมของชาวล้านนาในแต่ละ

ยุคสมัย การปรากฏของพระพุทธรูปจากแหล่งต่างๆ การผสมผสานระหว่างพุทธศาสนากับความเชื่อ

พื้นบ้าน และการให้ความสำคัญกับการศึกษาและการสืบทอดภูมิปัญญา ล้วนสะท้อนถึงลักษณะของ

สังคมลา้นนาที่เปิดกว้าง ยืดหยุ่น และให้ความสำคัญกับการเรียนรู้ (วิโรจน ์อินทนนท์, 2556) การที่วัด

ยังคงทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางของชุมชนและเป็นสถานที่สำคัญในพิธีกรรมต่างๆ แสดงให้เห็นถึงความ

เข้มแข็งของสายสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับวิถีชีวิตประจำวันของประชาชน วัดไม่ได้เป็น เพียงสถานที่

ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา แต่ยังเป็นพื้นที่สำหรับการเรียนรู้ การแลกเปลี่ยนความคิดเห็น และการ

สร้างความสามัคคีในชุมชน จากมุมมองทางมานุษยวิทยาวัฒนธรรม วัดเชียงมั่นเป็นพื้นที่ที่เกิดการ

เจรจาทางวัฒนธรรมระหว่างกลุ ่มคนต่างๆ ทั ้งในระดับท้องถิ ่นและระดับภูมิภาค การมีอยู ่ของ

โบราณวัตถุและศิลปกรรมจากแหล่งต่างๆ ไม่ได้เป็นเพียงการรวบรวมสิ่งของ แต่เป็นกระบวนการ

สร้างอัตลักษณ์และการแสดงความเป็นผู้นำทางวัฒนธรรมของผูป้กครอง (พรรณงาม ชพานนท์, 2526) 

5.4 บทบาทในยุคปัจจุบันและความท้าทายในการอนุรักษ์ 

ในยุคที่โลกเผชิญกับความท้าทายจากกระแสโลกาภิวัตน์และการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยี 

วัดเชียงมั่นต้องปรับตัวให้สามารถคงคุณค่าทางวัฒนธรรมไว้ได้ ขณะเดียวกันก็ต้องสามารถตอบสนอง

ความต้องการของสังคมร่วมสมัย ความท้าทายหลักประกอบด้วยการรักษาความเป็นแท้ของ

โบราณวัตถุและสถาปัตยกรรม การจัดการจำนวนนักท่องเที่ยวที่เพิ่มขึ้น และการสร้างความเข้าใจที่

ถูกต้องเกี่ยวกับคุณค่าทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม การอนุรักษ์วัดเชยีงมั่นในยุคปัจจุบันต้องอาศัย

ความร่วมมือจากหลายฝ่าย ทั้งภาครัฐ ภาคเอกชน ชุมชนท้องถิ่น และนักวิชาการ การสร้างความ

ตระหนักรู้เกี่ยวกับความสำคัญของมรดกทางวัฒนธรรมเป็นพื้นฐานสำคัญที่จะนำไปสู่การดูแลรักษาที่

ยั่งยืน 

5.5 แนวทางการพัฒนาและการสืบทอดสู่อนาคต 

การพัฒนาวัดเชียงมั่นให้เป็นแหล่งเรียนรู้ทางประวัติศาสตร์และศลิปกรรมที่มีประสิทธิภาพควร

ดำเนนิการในหลายมิติ การจัดทำระบบฐานข้อมูลดิจทิัลที่ครอบคลุมโบราณวัตถุและศิลปกรรมทั้งหมด

จะช่วยในการศกึษาวิจัยและการเผยแพร่ความรู้ใหก้ว้างขวางยิ่งขึ้น การใชเ้ทคโนโลยีสมัยใหม่ เช่น การ

สแกนสามมิติ การสร้างแบบจำลองดิจิทัล และระบบแสดงผลแบบเสมือนจริง สามารถช่วยให้ผู้เยือน

ได้รับประสบการณ์การเรียนรู้ที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น การส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชนในการดูแลรักษาเป็น



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     114 

 

อีกแนวทางสำคัญ การสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับคุณค่าและความสำคัญของมรดกทางวัฒนธรรม การ

ฝึกอบรมมัคคุเทศก์ท้องถิ่น และการพัฒนาผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมที่มีคุณภาพ จะช่วยสร้างรายได้

ให้กับชุมชนและเสริมสรา้งความภาคภูมใิจในเอกลักษณ์ท้องถิ่น 

การพัฒนาโปรแกรมการศึกษาที่หลากหลายและเหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมายต่างๆ เป็นกุญแจ

สำคัญในการสบืทอดความรูสู้่คนรุน่ใหม่ โปรแกรมสำหรับนักเรียนควรเน้นการเรียนรู้ผ่านประสบการณ์

ตรง สำหรับนักศึกษาควรมุ่งเน้นการวิจัยและการศึกษาเชิงลึก ส่วนสำหรับประชาชนทั ่วไปและ

นักท่องเที่ยวควรเป็นการนำเสนอที่เข้าใจง่ายและน่าสนใจ การพัฒนาเครือข่ายความร่วมมือกับ

สถาบันการศึกษา พิพิธภัณฑ์ และองค์กรทางวัฒนธรรมอื่นๆ จะช่วยสร้างการเรียนรู้ที่มีคุณภาพและ

ยั่งยืน การแลกเปลี่ยนความรู ้การวิจัยร่วม และการจัดกิจกรรมร่วมกันจะช่วยยกระดับการอนุรักษ์และ

การเผยแพร่วัฒนธรรมใหม้ีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2527) การ

ดำเนินการตามแนวทางเหล่านี้จะช่วยให้วัดเชียงมั่นสามารถคงความเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่มีชีวิต 

ขณะเดียวกันก็สามารถเป็นแหล่งเรียนรู้และแรงบันดาลใจสำหรับคนรุ่นใหม่ในการเข้าใจและภาคภูมิใจ

ในเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเอง วัดเชียงมั่นจึงไม่ใช่เพียงสถานที่เก็บรักษาอดีต แต่เป็นสะพาน

เชื่อมที่นำพาคุณค่าทางวัฒนธรรมจากอดีตสู่ปัจจุบันและอนาคต เป็นแรงบันดาลใจในการสร้างสรรค์

และพัฒนาสังคมให้มีความสมดุลระหว่างการเจริญก้าวหน้าทางวัตถุกับการรักษาคุณค่ าทางจิต

วิญญาณและวัฒนธรรม 

 

บทสรุป 

การศึกษาวัดเชียงมั่นตั้งอยู่ใจกลางเมืองเก่าเชียงใหม่ เป็นสถานที่ที่มีความสำคัญทางประวัติ 

ศาสตร์และวัฒนธรรมอย่างยิ่งต่ออาณาจักรล้านนา การศึกษาครั้งนี้ได้เผยให้เห็นถึงบทบาทหลาก 

หลายของวัดแห่งนี้ที่ไม่เพียงแค่เป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา แต่ยังเป็นจุดศูนย์กลางของ

การปกครอง การเรียนรู ้และการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน วัดเชียงมั่นเป็น

วัดแห่งแรกของเมืองเชียงใหม่ที่สถาปนาขึ้นในปี พ.ศ. 1839 โดยพญามังรายพร้อมกับการก่อตั้งเมือง 

การที่พระองค์ทรงถวายตำหนักส่วนตัวเพื่อสร้างเป็นวัดสะท้อนถึงแนวคิดการปกครองแบบธรรมราชา

ที่ผสมผสานอำนาจทางโลกและทางจิตวิญญาณ ความพิเศษของวัดเชียงมั ่นอยู่ที่การเป็นสถานที่

รวบรวมมรดกทางวัฒนธรรมจากหลากหลายแหล่ง การอัญเชิญพระเสตังคมณีและพระพุทธรูปปาง

ทรมานช้างนาฬาคีรีจากหริภุญไชยมาประดิษฐาน แสดงให้เห็นถึงการสืบทอดและการเชื่อมโยงทาง

วัฒนธรรมระหว่างสองอาณาจักรสำคัญในภาคเหนือ โบราณวัตถุเหล่านีไ้ม่เพียงมีคุณค่าทางศิลปกรรม 

แต่ยังเป็นสัญลักษณ์ของการผสมผสานทางวัฒนธรรมที่เป็นเอกลักษณ์ของล้านนา สถาปัตยกรรมของ

วัดเชียงมั่นเป็นตัวอย่างที่ยอดเยียมของศิลปกรรมล้านนาที่ผสมผสานอิทธิพลจากหลายแหล่งแต่ยังคง



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     115 

 

รักษาเอกลักษณ์เฉพาะตัวไว้ได้ เจดีย์ช้างลอ้มเป็นสัญลักษณ์ที่โดดเด่นที่สุด แสดงให้เห็นถึงความเข้าใจ

อันลึกซึง้ของช่างศิลป์ล้านนาในเรื่องสัดส่วน การจัดองค์ประกอบ และความหมายเชิงสัญลักษณ์ วิหาร

ทั้งสองหลังที่สรา้งในชว่งเวลาตา่งกันสะท้อนถึงการเจรญิเติบโตและการปรับตัวของวัดตามกาลเวลา 

ประวัติศาสตร์ของวัดเชียงมั ่นเป็นเรื ่องราวของความอดทนและการฟื้นคืนชีพ วัดได้ผ่าน

ช่วงเวลาแห่งความรุ่งเรืองในสมัยราชวงศ์มังราย การถูกทอดทิ้งในยุคที่พม่ายึดครองเมืองเชียงใหม่ 

และการฟื ้นฟูหลายครั ้งในสมัยต่างๆ โดยเฉพาะในสมัยเจ้าฟามังทราและพระยากาวิละ การ

เปลี่ยนแปลงเหล่านี ้ทำให้วัดกลายเป็นพยานประวัติศาสตร์ที่บันทึกวิวัฒนาการของล้านนาอย่าง

ครบถ้วน ศิลาจารึกวัดเชียงมั่นเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่มีคุณค่าระดับชาติ ไม่เพียงบันทึก

เหตุการณ์การก่อตั้งเมืองและวัด แต่ยังเป็นแหล่งข้อมูลสำคัญเกี่ยวกับการพัฒนาภาษาและการเขียน

ของลา้นนา การปรากฏของพญามังราย พญางำเมือง และพญารว่งในจารึกแสดงใหเ้ห็นถึงการร่วมมือ

ทางการเมืองและการสร้างพันธมิตรผ่านพระพุทธศาสนา ในฐานะมรดกทางวัฒนธรรม วัดเชียงมั่นมี

คุณค่าหลายมิติ ทั้งเป็นสัญลักษณ์ทางประวัติศาสตร์ แหล่งเรียนรู้ทางศิลปกรรม และพื้นที่ทางจิต

วิญญาณ วัดแห่งนี้สะท้อนให้เห็นถึงโลกทัศน์และค่านิยมของสังคมล้านนาที่เปิดกว้าง ยืดหยุ่น และให้

ความสำคัญกับการเรียนรูแ้ละการผสมผสานทางวัฒนธรรม  

การศึกษาวัดเชียงมั่นจึงเป็นการเปิดหน้าต่างสู่ความเข้าใจในมรดกทางวัฒนธรรมที่ลึกซึ้งและ

หลากหลายของอารยธรรมล้านนา ในยุคที่โลกกำลังเผชิญกับการสูญเสียเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม 

การอนุรักษ์และพัฒนาวัดเชียงมั่นใหเ้ป็นแหล่งเรียนรูท้ี่มีชีวติจงึมีความสำคัญอย่างยิ่ง การใช้เทคโนโลยี

สมัยใหม่ การส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชน และการพัฒนาโปรแกรมการศึกษาที่หลากหลาย จะ

ช่วยให้วัดแห่งนี้สามารถคงความเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่มีชีวิต ขณะเดียวกันก็เป็นแรงบันดาลใจ

สำหรับการสร้างสรรค์และพัฒนาสังคมให้มีความสมดุลระหว่างความเจริญก้าวหน้าทางวัตถุกับการ

รักษาคุณค่าทางจติวิญญาณและวัฒนธรรมสำหรับอนาคต 

 

เอกสารอ้างอิง 

กตัญญู ชูชื่น. (2525). พระเจา้เลียบโลกฉบับล้านนา: บทวิเคราะห์. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2527). ประวัติความเป็นมาของพระพุทธศาสนาและองค์การ 

ศาสนาต่างๆ ในประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร: กรมการศาสนา. 

กรมศิลปากร. (2540). ชินกาลมาลีปกรณ์. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กองแผนและงบประมาณ องค์การบริหารจังหวัดเชยีงใหม่. (2558). เอกสารประกอบการประชุม 

เชยีงใหม่เมืองมรดกโลก. เชยีงใหม่: องค์การบริหารจังหวัดเชยีงใหม่. 

 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     116 

 

เกรียงไกร เกิดศริิ. (2551). ชุมชนกับภูมทิัศน์วัฒนธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 1). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ 

อุษาคเนย์. 

คณะอนุกรรมการตรวจสอบและชำระตำนานพืน้เมืองเชียงใหม่. (2538). ตำนานพืน้เมืองเชยีงใหม่  

ฉบับเชยีงใหม่ 700 ปี. เชยีงใหม่: โรงพมิพ์มิ่งเมือง. 

จากลำพูนสู่เชียงใหม่ ตามรอย "พระแก้วขาว" แห่งล้านนา. (19 ธันวาคม 2551). สืบค้นจาก  

http://www.dhammajak.net/forums/viewtopic.php?f=24&t=19671 

ดิเรก อินจันทร์. (2563). การศกึษาคัมภรี์ใบลาน ปฏิปัสสา และจารึกเพื่อสนับสนุนข้อมูลการท่องเที่ยว 

เชงิประวัตศิาสตร์: กรณีศกึษาวัดเชียงมั่น ตำบลศรภีูม ิอำเภอเมือง จังหวัดเชยีงใหม่. รายงาน 

การวิจัยฉบับสมบูรณ์. มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่. 

ตุลาภรณ์ แสนปรน และ ดลยา แก้วคำแสน (ผูแ้ปรรวรรณ). (ม.ป.พ.). ตำนานพระเจา้เลียบโลกวัดกู่คำ  

ตำบลวัดเกต อำเภอเมือง จังหวัดเชยีงใหม่. ลำปาง: มหาวิทยาลัยราชภัฏลำปาง. 

ธนพร เรอืนคํา, อุเทน ลาพงิค และประทีป พืชทองหลาง. (2565). วัดเชียงมั่น: การพัฒนาตามหลัก 

สัปปายะเพื่อส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงพุทธศาสนาในจังหวัดเชยีงใหม่.วารสารสหวิทยาการวิจัย 

และวิชาการ, 2 (3), 121-136. 

นวรัฐ โอศิร.ิ (2551). ภูมทิัศน์วัฒนธรรมเบือ้งตน้. กรุงเทพมหานคร: ภาควิชาภูมสิถาปัตยกรรม  

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ประเสริฐ ณ นคร และ ปวงคำ ตุ้ยเขียว. (2537). ตำนานมูลศาสนาเชียงใหม่และเชียงตุง.  

กรุงเทพมหานคร: ศักดิ์โสภาการพิมพ์. 

พรรณเพ็ญ เครือไทย. (2540). วรรณกรรมพุทธศาสนาในล้านนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ 

ตรัสวิน. 

พรรณงาม ชพานนท์. (2526). ภูมศิาสตร์วัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: ภาควิชาภูมศิาสตร์ คณะ 

สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

มหาวิทยาลัยศิลปากร. (2550). แนวทางการจัดการภูมิทัศน์วัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: บริษัท อมรินทร์  

พริน้ติง้ แอนด์ พับลิชช่ิง จำกัด (มหาชน). 

ยุพิน เข็มมุกด์. (2527). พระพุทธศาสนาในล้านนาไทยสมัยราชวงศ์มังราย พ.ศ. 1849–2101. 

 กรุงเทพมหานคร: สภาวิจัยแห่งชาติ. 

วัดเชียงมั่น. (2565). วัดเชียงมั่น. สืบค้นจาก https://www.finearts.go.th/fad7/view/10323-วัดเชียงมั่น 

วิโรจน์ อินทนนท์. (2556). "มังคลัตถทีปนี" ใน ตามรอยพระสริิมังคลาจารย์สังฆปราชญ์ล้านนา.  

เชยีงใหม่: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่. 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2563). คู่มือนำชมศลิปกรรมโบราณในล้านนา. นนทบุรี: เมืองโบราณ. 

สรัสวดี อ๋องสกุล. (2553). ประวัติศาสตร์ล้านนา. กรุงเทพฯ: อัมรนิทร์. 

สันติ เล็กสุขุม. (2538). ศลิปะภาคเหนือ: หรภิุญชัย–ล้านนา. กรุงเทพมหานคร: เมืองโบราณ. 

http://www.dhammajak.net/forums/viewtopic.php?f=24&t=19671
https://www.finearts.go.th/fad7/view/10323-%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B9%80%E0%B8%8A%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%87%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B9%88%E0%B8%99


วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN 3057-1804 (ONLINE)     117 

 

สุดแดน วิสุทธิลักษณ์ และ วัลลภ ทองอ่อน. (2559). รูปแบบทางพื้นที่ของตำนานพระเจา้เลียบโลก:  

บทวิเคราะห์ตำนานด้วยระบบสารสนเทศภูมิศาสตร์. วารสารสังคมวิทยามานุษยวิทยา, 35(2),  

21-45. 

สุรพล ดำริห์กุล. (2545). อาณาจักรล้านนา. กรุงเทพฯ: เมอืงโบราณ. 

สุรพล ดำริห์กุล. (2561). ประวัติศาสตร์และศลิปะล้านนา. นนทบุรี: เมืองโบราณ. 

 

 


