
วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     40 

 

ผู้นำเชิงพุทธในศตวรรษที ่๒๑ : แนวทางการเปน็ผู้นำและการปรบัใช้ 

BUDDHIST LEADERSHIP IN THE 21ST CENTURY: LEADERSHIP AND IMPREMENTTATION 

APPROACHES 
 

ชาติชาย อรนิฤทธิ์ 

Chatchai Arinrit 

โรงเรียนผาอินทร์แปลงวิทยา 

Pha-inplangwittaya School 

*Corresponding author, e-mail: chatahaiarinrit@gmail.com 
 

บทคดัย่อ 

  บทความวิชาการนี้นำเสนอแนวทางการพัฒนาทักษะความเข้าใจในการอ่านผ่านการใช้แผนผัง

ความคิด (mind mapping) เป็นเครื่องมือส่งเสริมการเรียนรู้ ความเข้าใจในการอ่านเป็นทักษะพื้นฐานที่

สำคัญสำหรับการศกึษาในทุกระดับ โดยเฉพาะในยุคข้อมูลขา่วสารที่ความสามารถในการวิเคราะห์และ

สรุปข้อมูลสำคัญจากเนื้อหาที่หลากหลายมีความสำคัญอย่างยิ ่ง อย่างไรก็ตาม ผลการประเมิน

ระดับชาติและนานาชาติสะท้อนให้เห็นว่าผู้เรียนไทยจำนวนมากยังประสบปัญหาในการทำความเข้าใจ

และสรุปข้อมูลสำคัญจากบทอ่าน สาเหตุหลักได้แก่ การขาดกลยุทธ์การอ่านที่มีประสทิธิภาพ การสอน

ที่เน้นการท่องจำ เนื้อหาที่ไม่สอดคล้องกับความสนใจของผู้เรียน และการขาดสื่อและนวัตกรรมการ

เรียนรู้ที่เหมาะสม 

  แผนผังความคิดเป็นกลยุทธ์การเรียนรู้ที่สอดคล้องกับทฤษฎีโครงสร้างความรู้ (Schema 

Theory) ทฤษฎีการเรียนรู้อย่างมีความหมาย (Meaningful Learning Theory) และทฤษฎีการเรียนรู้แบบ

สร้างสรรค์นิยม (Constructivist Learning Theory) ช่วยให้ผู ้เรียนจัดระเบียบข้อมูล เชื ่อมโยง

ความสัมพันธ์ของเนื้อหา และสรุปใจความสำคัญอย่างเป็นระบบ 

  บทความนี้นำเสนอแนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับความเข้าใจในการอ่านและแผนผังความคิด 

วิเคราะห์งานวิจัยที่สนับสนุนประสิทธิผลของแผนผังความคิดในการพัฒนาทักษะการอ่าน และแนะนำ

แนวทางการใช้แผนผังความคิด 3 แนวทาง ได้แก่ การทำแผนผังความคิดก่อนการอ่าน การทำแผนผัง

ความคิดระหว่างการอ่าน และการทำแผนผังความคิดหลังการอ่าน พร้อมขั้นตอนการดำเนินการที่

ชัดเจน 

  บทความยังกล่าวถึงประโยชน์ของการใช้แผนผังความคิด ซึ ่งรวมถึงการส่งเสริมการคิด

วิเคราะห์และสังเคราะห์ การเพิ่มความจำและการเรียนรู้ระยะยาว การส่งเสริมการเรียนรู้แบบมีส่วน

ร่วม การตอบสนองต่อความแตกต่างระหว่างบุคคล และการพัฒนาการคิดสร้างสรรค์ รวมถึงข้อจำกัด

ที่ควรพิจารณา 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     41 

 

  นอกจากนี ้บทความยังนำเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้แผนผังความคิดในบริบทการศึกษาไทย 

ซึ่งรวมถึงการบูรณาการในหลักสูตร การพัฒนาสื่อและนวัตกรรม การพัฒนาครู การวิจัยและพัฒนา 

และการสร้างชุมชนแห่งการเรียนรู้ แนวทางเหล่านี้จะเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาคุณภาพการศึกษา

โดยรวมของประเทศ 

  

คำสำคญั: ผูน้ำเชิงพุทธ, ศตวรรษที่ 21, แนวทางการเป็นผู้นำ, การปรับใช้หลักพุทธธรรม 
 

Abstract  

 This academic article presents approaches to developing reading comprehension skills 

through mind mapping as a learning enhancement tool. Reading comprehension is a fundamental 

skill essential for education at all levels, particularly in the information age where the ability to  

analyze and summarize key information from diverse content is crucial. However, national and 

international assessment results reflect that many Thai learners still face challenges in 

understanding and summarizing essential information from texts. The main causes include the lack 

of effective reading strategies, instruction that emphasizes memorization, content that does not 

align with learners' interests, and the absence of appropriate learning media and innovations. Mind 

mapping is a learning strategy that aligns with Schema Theory, Meaningful Learning Theory, and 

Constructivist Learning Theory. It helps learners organize information, connect content relationships, 

and systematically summarize main ideas. This article presents theoretical concepts related to 

reading comprehension and mind mapping, analyzes research supporting the effectiveness of mind 

mapping in developing reading skills, and introduces three mind mapping approaches: pre-reading 

mind mapping, during-reading mind mapping, and post-reading mind mapping, along with clear 

implementation procedures. The article also discusses the benefits of using mind mapping, including 

promoting analytical and synthetic thinking, enhancing memory and long -term learning, 

encouraging participatory learning, responding to individual differences, and developing creative 

thinking, as well as limitations that should be considered. Additionally, it presents approaches for 

applying mind mapping in the Thai educational context, including curriculum integration, 

development of media and innovations, teacher development, research and development, and the 

creation of learning communities. These approaches will benefit the overall improvement of 

educational quality in the country. 
 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     42 

 

Keywords: Buddhist Leadership, 21st Century, Leadership Approach, Application of Buddhist 

Principles 
 

 

บทนำ 

 ภาวะผู้นำ หรือผู้นำในความหมายทางพระพุทธศาสนา หมายถึง ผู้ที่จะมาประสานช่วยให้คน

ทั้งหลายร่วมกันโดยที่ว่าจะเป็นการอยู่ร่วมกันก็ตามหรือการทำการร่วมกันก็ตาม ให้พากันไปด้วยดี 

หรือไปสู่จุดมุ่งหมายที่ดีงาม ความหมายของผู้นำตามหลักพระพุทธศาสนานั้น มีความหมายที่กว้าง

กว้างและลึกมากกว่า ความหมายโดยทั่วไป โดยที่เป้าหมายที่ผู้นำจะะพาไปนั้นนอกเหนือจากถูกต้องดี

งามแล้ว ย ังต ้องถูกต้องตามธรรมเนียมอีกด้วย ผู ้นำที ่ด ีจะต้องมีสติป ัญญา มีความดีงาม  

รู ้ความสามารถของบุคคลอื ่น สามารถที ่จะให้คนทั ้งหลายเข้ามาร่วมกิจกรรมได้ ซ ึ ่งในทาง

พระพุทธศาสนาได้วางคุณสมบัติของผู้นำไว้ คือ 1. ตัวผูน้ำต้องมีคุณสมบัติภายในของตนเองเป็นจุดเริ่ม

และเป็นแกนกลาง 2. ผู้ตามโยงด้วยคุณสมบัติที่สัมพันธ์กับผู้ตามหรือ เราอาจจะไม่เรียกผู้ตามใน

พระพุทธศาสนาก็ได้มินิยมใช้คำว่าผู ้ตามเราอาจจะช้ำคำว่า “ผู้ร่วมไปด้วย” 3. จุดหมายโยงด้วย

คุณสมบัติที่สัมพันธ์กับจุดหมาย เชน่ จะต้องมีความชัดเจนเข้าใจถ่องแท้และแน่วแน่ในจุดหมาย เป็นต้น 

4. หลักการและวิธีการโยงด้วยคุณสมบัติที่สัมพันธ์กับหลักการและวิธีการที่จะทำให้สำเร็จผล บรรลุ

จุดหมาย 5. สิ่งที่จะทำโยงด้วยคุณสมบัติที่สัมพันธ์กับสิ่งที่จะทำ 6. สถานการณ์โยงด้วยคุณสมบัติที่ 

สัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมหรือสิ่งที ่จะประสบซึ่งอยู ่ภายนอกว่าทำอย่างไรจะผ่านไปได้ด้วยดีใน

ท่ามกลางสังคม สิ่งแวดล้อมหรอืสิ่งที่ประสบเช่นปัญหา เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์, 2557) 

  ผู ้นำที ่แท้จริงตามหลักพระพุทธศาสนานั ้นจะต้องถือธรรมเป็นใหญ่ หรือเรียกว่า ยึด

ธรรมาธิปไตย ซึ่งหมายถึง การถือธรรมเป็นใหญ่ ยึดเอาธรรมเป็นสำคัญ เชิดชูกหลักการ ปฏิบัติตาม

และเพื ่อเห็นแก่ความจริง ความถูกต้องดีงาม ผู ้นำที ่ดีตามหลักพระพุทธศาสนานั้นต้องไม่เป็น

อัตตาธิปไตยและไม่เป็นโลกาธิปไตย คือ การเอาธรรม หรือเอาข้อเท็จจริง ความถูกต้อง ความดีงาม

เอาหลักการเป็นใหญ่ ตัดสินกันด้วยหลักการที่มีความยุติธรรม (อภิชา สุขจีนและคณะ , 2563) มีผู้

กล่าวไว้ว่าผู้นำเชิงพุทธคือผู้นำที่บริหารองค์กรและสังคมโดยใช้หลักธรรมในพระพุทธศาสนา ในการ

บริหารจัดการองค์กรพระพุทธศาสนาปรากฏแนวคิดเรื่องเกี่ยวกับผู้นำ (พระครูสิรจิันทนิวิฐ (บุญจันทร์ 

เขมกาโม), 2549) ซึ่งแนวคิดของการนำและภาวะผู้นำของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั ้น  อาจ

พิจารณาได้ว่าในทางพระพุทธศาสนาพระพุทธองค์ทรงเป็นผู้นำองค์กรการพุทธที่มีทั้งธรรม บารมีและ

ทรงเป็นผู้นำที่ยึดธรรมเป็นหลักในการนำพาสมาชิกในองค์กรไปสู่แนวทางแห่งการหลุดพ้นจากทุกข์    

ทั้งปวง อันเป็นเป้าหมายสุดท้ายในทางพระพุทธศาสนาได้อย่างยอดเยี่ยม (วรรณี อึง้สทิธิพูนพร, 2551) 

ซึ่งแนวคิดเกี่ยวกับผู้นำในทางพระพุทธศาสนานั้นมีรากฐานมาจากแนวทางในการสร้างสรรค์บุคลากร

ในองค์การให้มีบุคลิกลักษณะของความเป็นผู้นำด้วยการใชเ้ทคนิควิธกีารซึ่งคาดหวังถึงผลที่จะสามารถ



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     43 

 

นำมาใช้ในการจูงใจให้บุคคลอื่นประพฤติปฏิบัติตามวัตถุประสงค์ของตนที่ต้องการ โดยพิจารณาถึง

ระดับขึ้นความต้องการภายในของมนุษย์ พุทธวิธีในการนำและภาวะผู้นำขององค์สมเด็จพระสัมมาสัม

พุทธเจ้า ที่ได้ทรงใช้พุทธวิธีในการนำมวลหมู่สมาชิกขององค์การพุทธด้วยการใช้หลักธรรมและการ

ปฏิบัติของพระองค์ นำพาสมาชิกขององค์การไปสู่ทางแห่งความสงบสุขร่มเย็นและมีรากฐานที่มั ่นคง 

ทรงเป็นผู้นำที่เน้นการเปิดโอกาสให้แก่สมาชิกได้เข้ามามีส่วนร่วมในการจัดการกับกิจการของหมู่สงฆ์ 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื่องของการตัดสินใจ สมาชิกสามารถแสดงความคิดเห็นหรือคัดค้านได้โดยอิสระ

เมื่อตนมีความคิดเห็นอื่น ๆ หรือแม้แต่การมีความคิดเห็นที่ไม่ตรงกันก็ตาม (วรรณี อึ้งสิทธิพูนพร , 

2551) ในทางพระพุทธศาสนามีแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับภาวะผู้นำเชิงพุทธ ซึ่งแบ่งได้เป็น 2 ลักษณะคือ  

  1. ผู ้นำแบบธรรมราชา ผู ้นำที ่ได้ช ื ่อว่า ราชา คือ ผู ้นำซึ ่งย ังชนทั ้งหลายให้ย ินดีด ้วย

ทศพิธราชธรรม ดังนั ้นผู ้นำที ่ เป ็นธรรมราชา หมายถึง ผู ้นำทรงไว ้ซ ึ ่งความรู ้ในธรรมของ

พระพุทธศาสนา (พระครูสริิจันทนิวฐิ (บุญจันทร์ เขมกาโม), 2549) ทัศนาะทางพระพุทธศาสนาเห็นว่า

กษัตรยิ์ (ผูน้ำ) มิใช่เป็นเทวราชา แต่ เป็นเพียงมนุษย์ที่มคีุณสมบัติพเิศษบางประการที่ได้รับมอบอำนาจ

ให้เป็นผู้นำการปกครอง ลักษณะธรรมราชา มีกล่าวไว้ในจักกวัตติสูตรอย่างชัดเจน คือ ทรงตั้งอยู่ใน

ธรรม เมื่อประชาชนยึดมั่นในธรรมแล้วก็จะไม่กระทำความผิด ความชั่วต่าง ๆ ทำให้อยู่ร่วมกันอย่าง

สงบสุข (พระครูสิริจันทนิวิฐ (บุญจันทร์ เขมกาโม, 2549) ซึ่งสอดคล้องกับหลักพรหมวิหาร 4 คือ 

หลักการบริหารด้วยเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ซึ่งช่วยส่งเสริมความสมดุล และความสงบสุขใน

การบริหารงาน (พระธรรมปิฎก, 2553) 

  2. ผูน้ำแบบสมมตเิทวราชา พระพุทธศาสนายอมรับความสำคัญของกษัตรยิ์ในแงท่ี่เป็นเทพเจ้า

โดยสมมติคือ โดยการยอมรับของประชาชนไม่ใช่เทพเจ้าบนสวรรค์ตามความเข้าใจของลัทธิพรหามณ์ 

เพราะพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นท่ามกลางประเพณีนิยมอินเดียโบราณ ซึ่งพระพุทธศาสนามีจุดยืนคือ

ความเป็นตัวของตัวเองโดยให้เหตุผลอธิบายการเป็นสมมติเทพของกษัตริย์ ดังนั้นลักษณะสำคัญของ

ผู้นำแบบสมมติเทวราชาคือ การยกอำนาจสิทธิ ์ขาดให้เป็นผู ้ย ิ ่งใหญ่เป็นผู ้ดูแลรักษาความสงบ 

ปราบปรามเหตุการณ์ให้อยู่ในความสงบ ดำเนินการบริหารกิจกรรมต่าง ๆ เพื่อประโยชน์ของส่วนรวม 

พระองค์ผู้เป็นเทวราชาจะมีภาวะหรือคุณธรรมที่เป็นเอกลักษณ์สำคัญคือ มีความกล้าหาญเฉพาะใน 

สิ ่งท ี ่ เป ็นธรรมตามทศพิธราชธรรม (พระครูส ิร ิจ ันทนิว ิฐ  (บุญจันทร์ เขมกาโม , 2549) ซึ่ง

ทศพิธราชธรรม คือ ธรรมของผู้นำที่ดี เช่น การให้ทาน การรักษาศีล ความอดทน และความเป็นธรรม 

ซึ่งเป็นรากฐานของการเป็นผู ้นำที่มีคุณธรรมและจริยธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2555) สิ่งที่

เหมอืนกันในเทวราชาและธรรมราชามิใช่เพียงสถานะสูงสุดในสังคม แตข่ึน้กับเงื่อนใขที่เท่าเทียมกันกับ

ทุก ๆ คนในฐานะสมาชิกร่วมอยู่ในสังคม คือการประพฤติธรรม ในฐานะผู้นำคือพันธกรณีในการดูแล

ทุกข์สุขของประชาชน (พระครูสิริจันทนิวิฐ (บุญจันทร์ เขมกาโม , 2549) อันเปรียบได้กับสังคหวัตถุ 4 

คือ หลักการบริหารที่ช่วยสร้างความสามัคคี ได้แก่ การให้ การพูดจาดี การช่วยเหลือ และการอยู่



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     44 

 

ร่วมกัน ซึ่งสามารถนำมาใช้เพื่อสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในองค์กร (สุเมธ ตันติเวชกุล, 2562) ดังนั้น

ประชาชนคนธรรมดา ถ้ากระทำความดกี็อาจได้รับการยงย่องยอมรับนับถือเป็นสมมตเิทพ  

  ภาวะผู้นำเชิงพุทธหรือผู้นำตามแนวพระพุทธศาสนา จึงต้องมีคุณลักษณะภายในของผู้นำคือ 

เป็นผู้รูห้ลักของสัปปุริสธรรม มีการรูห้ลักเหตุผล มีสตปิัญญา ไม่ประมาท ตื่นตัวทันต่อเหตุการณ์และมี

วิสัยทัศน์ก้าวไกล เป็นคนที่เข้มแข็ง คุณลักษณะภายนอกในการที่จะประสานคนและงานเข้าด้วยกัน 

ต้องมีความรู้ ความสามารถ มีพรหมวิหารธรรม หวังประโยชน์สุขแก่ส่วนรวมและเป็นผู้นำที่น่ารัก     

น่าเคารพ เป็นธรรมาธิปไตย ไม่ลำเอียง การอยู่ร่วมกันเป็นสังคมมนุษย์ใช่ว่าจะมีคุณสมบัติผู้นำได้ทุก

คน มีเพียงบางคนเท่านั้น ที่มีความสามารถจะเป็นผู้นำได้ ผู้นำจึงมีคุณสมบัติบางประการที่คนอื่นไม่มี 

ซึ่งสามารถสรุปได้ดังนี ้(กีรติ กมล ประเทืองกรและสวุฒสัน รักขันโท, 2560)  

  1. คุณลักษณะภายนอก คือมีบุคลิกของความเป็นผู้นำ คือ มีบุคลิกของความเป็นผู้นำ รูปร่าง

สง่างาม น่าเคารพศรัทธาเลื่อมใส ตลอดทั้งมีพละกำลังแข็งแรง สุขภาพดีและมีความเพียร เช่น 

พระพุทธเจ้าซึ่งมีคุณลักษณะพิเศษบางอย่างประกอบด้วยลักษณะบุรุษ 32 ประการและยังมีคุณสมบัติ

ของพระเจ้ามหาวิชิตราช ว่าเป็นผู้ทรงคุณลักษณะของผู้ปกครองที่ดีมีคุณลักษณะ 8 ประการดังกล่าว

มาแล้ว ซึ่งเป็นคุณลักษณะหรือองค์ประกอบของผู้นำที่ดี เนื่องจากว่าผู้นำทุกคนมิใช่จะมีลักษณะหรือ

คุณสมบัติอย่างนี้เสมอไปทุกคนได้  

  2. คุณลักษณะภายใน คือมีความรู้ มีสติปัญญา มีปฏิภาณไหวพริบ มีความเฉลียวฉลาด มี

วิสัยทัศน์กว้างไกล มีความชำนาญในงาน มีมนุษย์สัมพันธ์ที่ดี ประกอบด้วยคุณธรรมซึ่งจะนำไปสู่การ

วางตัวอยู่ในกฎระเบียบที่ถูกต้อง  

  3. มีความแตกต่างจากบุคคลอื่น ซึ่งความแตกต่างนี้จะทำให้ผู้ใต้บังคังบัญชาเกิดความเคารพ

นับถือมีความเชื่อมั่นมีความเชื่อฟังอย่างจริงใจและให้ความร่วมมืออย่างจงรักภักดีซึ่งคุณลักษณะหรือ

คุณสมบัติของผู้นำที่แสดงออกมานั้น ย่อมมอีิทธิพลต่อการสร้างทัศนคติที่ดีและมีผลต่อพฤติกรรมของ

ผูต้ามที่จะสามารถทำให้ปฏิบัติภารกิจให้สำเร็จตามเป้าหมายที่กำหนดไว้และมีประสิทธิภาพได้ 

  พระปลัดพิพัฒน์พงษ์ ภทฺทวํโส (2566) กล่าวว่าผู้นำที่พึงประสงค์ตามหลักพระพุทธศาสนา

สามารถเชื่อมโยงกับคุณลักษณะของผู้นำในยุควิถีใหมเ่ปรียบเทียบได้ดังต่อไปนี้ 

ผู้นำทีพ่ึงประสงค์ในยคุวิถีใหม่ ผู้นำตามหลกัพระพทุธศาสนา 

1. ผูน้ำที่มมีาตรฐานในการครองตน ความไม่เห็นแก่ตัว (Unselfishness)  

ลักษณะท่าทาง (Bearing) 

ความอดทน (Endurance) 

2. ผูน้ำที่มมีาตรฐานในการครองคน ความยุติธรรม (Justice) 

ความเห็นอกเห็นใจ (Sympathy) 

ความเด็ดขาด (Decisiveness) 
 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     45 

 

3. ผูน้ำที่มมีาตรฐานในการครองงาน ความรู ้(Knowledge) 

ความกระตอืรอืร้น (Enthusiasm) 

ความซื่อสัตย์สุจรติ (Integrity) 

 

  ดังนั้นในทางพระพุทธศาสนาผู้นำเชิงพุทธจะต้องเป็นผู้เต็มเปี่ยมไปด้วยความดี ความถูกต้อง 

เพื่อมุ่งไปสู่เป้าหมายอันสูงสุดคือความดีงามสามารถนำพาบุคคลอื่นได้ อันประกอบด้วยคุณลักษณะ

ภายนอกที่เป็นบุคลิกของผู้นำ รูปร่างสง่างามน่าเคารพเลื่อมใส ลักษณะภายในที่มีความรู้ สติปัญญา 

ปฏิภาณไหวพริบ มีความแตกต่างที่โดดเด่นและน่าเคารพนับถือ โดยยึดหลักธรรมในพระพุทธศาสนา

เป็นเครื่องในการประกอบให้เกิดความดีงาม ความสุขสงบ ความถูกต้องและความยุติธรรม หลักธรรม

ที่ประกอบสร้างผู้นำตามหลักพระพุทธศาสนาคอื ทศพิธราชธรรม สังคหวัตถุ 4 พรหมวิหาร 4  

บริบทของศตวรรษที่ 21 และความท้าทายของผู้นำ  

  การพัฒนาทักษะภาวะผู้นำทำให้บุคลากรมีความรู้ความชำนาญเพิ่มขึ้น สามารถติดตามการ  

เปลี่ยนแปลงของวิทยาการ หรอืความรู ้ใหม ่ๆ ซึ่งเป็นการช่วยพัฒนาตนเองให้มีความเจริญก้าวหน้าใน 

ตำแหน่งหน้าที่การงานและยังส่งผลต่อการพัฒนาประสิทธิภาพของหน่วยงานเพื่อให้บรรลุเป้าหมาย

สูงสุด (Campbell & Ellen, 1996) ขณะที่ Hesselbein (1996) แสดงความเห็นว่า การพัฒนาทักษะภาวะ

ผู้นำเป็นกระบวนการในการเรียนรู ้ ไม่ว่าจากการศึกษาหรือการเข้ารับการพัฒนาตามโปรแกรม

ฝึกอบรมซึ่งเป็นการนำความรู ้ ข้อมูลข่าวสาร ทักษะและทัศนคติตลอดจนแนวคิดที่ได้รับรู ้ใหม่ นำไป

ประยุกต์ใช้ ปรับปรุงและเปลี่ยนแปลงเพื่อให้เกิดประโยชน์ในการปฏิบัติงาน การดำรงชีพอยู่ในปัจจบุัน

และต่อไปในอนาคตซึ่งการพัฒนาตนเองนั้นย่อมทำได้หลายวิธีไม่เฉพาะเจาะจงว่าอยู่ในห้องเรียนหรือ

สถานศึกษาเท่านั้น ส่วน Dipaola and Hay (2016) กล่าวถึงความสำคัญในการพัฒนาทักษะภาวะผู้นำ

เพื่อความสำเร็จในอนาคตเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งสำหรับผู้นำในยุคปัจจุบันที่เต็มไปด้วยการแข่งขัน

หลากหลายรูปแบบสถานการณ์ต่าง ๆ ที่เปลี่ยนแปลงไป ดังนัน้ ผูน้ำที่จะประสบความสำเร็จในอนาคต

ได้นั้นจะต้องเป็นนักพัฒนาให้ผู้ใต้บังคับบัญชาแต่ละคนสามารถทำงานได้เองทุกอย่างทั้งงานที่ทำ

ด้วยกันและงานเฉพาะตัว ซึ่งการพัฒนาภาวะผู้นำจึงมีความจำเป็นต่อองค์กรทุกองค์กร เพื่อเตรียม

บุคลากรที่มคีุณภาพพร้อมรับการเปลี่ยนแปลงในโลกของการเปลี่ยนแปลง  

  Sousa (2003) ให้ความสำคัญของการเสริมสร้างทักษะภาวะผู้นำซึ่งเป็นกระบวนการพัฒนา

ความมภีาวะผู้นำที่สมบูรณ์ ไว้ดังนี้  

  1. ช่วยใหร้ะบบและวิธีปฏิบัติงานมปีระสิทธิภาพและมีการติดต่อประสานงานดียิ่งขึ้น เนื่องจาก

การพัฒนาบุคลากรจะช่วยกระตุ้นความสนใจในการปฏิบัติงานของบุคลากรให้มีความสำนึกในหน้าที่

และรับผิดชอบของตนเอง ความรู้ที่ได้จากการพัฒนาบุคลากรจะช่วยทำให้สามารถแก้ไขข้อบกพร่อง

และปรับปรุง วิธีการดำเนินงานของตนได้อย่างมปีระสิทธิภาพและจะส่งผลตอ่ความสำเร็จขององค์กร  



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     46 

 

  2. ช่วยทำให้องค์การเกิดกระบวนการประหยัดลดการสิ้นเปลืองของวัสดุที่ใช้ในการปฏิบัติงาน  

เนื่องจากผู้นำมีประสบการณ์การปฏิบัติงาน สามารถนำโดยการสอนงาน แนะนำการพัฒนางานด้าน

ต่าง ๆ ช่วยลดความผิดพลาดจากการปฏิบัติงานในองค์การ ส่งผลให้รายจ่ายที่ไม่จำเป็นลดลง สมาชิก

องค์การอาจปรับรูปแบบวิธีการจัดงานที่ดี ทำให้เกิดผู้นำย่อย ๆ ในองค์การ  

  3. ผู้นำที่มีความรู้ ความชำนาญงาน สามารถแนะนำบุคลากรในองค์การให้เกิดการเรียนรู้งาน

ที่รวดเร็ว ช่วยลดระยะเวลาของการเรียนรู้งานให้น้อยลง และเกิดกระบวนการเรียนรู้งานระหว่าง

บุคลากรเก่ากับบุคลากรใหม่ ช่วยลดความเสียหายต่าง ๆ ที่อาจเกิดขึ้นจากการทำงานแบบลองผิดลอง

ถูกอีกด้วย  

  4. ช่วยแบ่งเบาภาระหน้าที่ของผู้บังคับบัญชา เนื่องจากบุคลากรเข้าทำงานใหม่หรือเข้ารับ

ตำแหน่งในระยะเวลาเริ่มแรกนั้นย่อมไม่มีความเข้าใจในลักษณะงานมากนัก จึงมักจะขอคำแนะนำจาก

ผูบ้ังคับบัญชาอยู่ตลอดเวลา ซึ่งผูบ้ังคับบัญชาจะต้องคอยตอบคำถามหรอืให้คำแนะนำตลอดเวลา การ

จัดโครงการพัฒนาบุคลากรจะทำให้ผู้บังคับบัญชาได้มเีวลาปฏิบัติงานในหนา้ที่ของตนอย่างเต็มที่  

  5. ช่วยกระตุ้นให้บุคลากรปฏิบัติงานเพื่อความก้าวหน้าในตำแหน่งหน้าที่การงานทั้งนี้เพราะ  

โดยทั่วไปแล้ว เมื่อมีการพิจารณาเลื่อนตำแหน่งที่ได้รับการเลื่อนขั้นซึ่งผู้ที่ได้รับการพัฒนาแล้วย่อมมี

โอกาสมากกว่าผูท้ี่ไม่ได้รับการพัฒนา  

  6. ช่วยให้บุคคลนั้น ๆ มีโอกาสได้รับความรู้ความคิดใหม่ ๆ ทำให้เป็นคนทันสมัยต่อความ  

เจริญก้าวหน้าเทคโนโลยีใหม่ ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ ่งความรู ้เกี่ยวกับหลักการบริหารงาน  อุปกรณ์

เครื่องใช้สำนักงาน ซึ่งมีการคิดค้นและเสนอแนะสิ่งใหม่ ๆ อยู่ตลอดเวลาถ้าหากรู้และสามารถเข้าใจ

อย่างแท้จริงแล้ว ย่อมสามารถเอาไปประยุกต์ใช้ในการปฏิบัติงานในหน้าที่ของตนได้และในที่สุดย่อม

ก่อใหเ้กิดผลดีตอ่องค์กร  

  พระมหาสำราญ ฐานุตฺตโม (2566) กล่าวว่าความสำคัญของการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธใน

ศตวรรษที่ 21 ช่วยใหร้ะบบและวิธีปฏิบัติงานมีประสิทธิภาพและมีการติดต่อประสานงานดียิ่งขึ้น ทำให้

องค์การเกิดกระบวนการประหยัด ลดการสิน้เปลืองวัสดุที่ใชใ้นการปฏิบัติงาน สามารถแนะนำบุคลากร

ในองค์การให้เกิดการเรียนรู้งานที่รวดเร็ว แบ่งเบาภาระหน้าที่ของผู้บังคับบัญชา กระตุ้นให้บุ คลากร

ปฏิบัติงานเพื่อความก้าวหน้าในตำแหน่งหน้าที่การงาน  

  ศตวรรษที่ 21 มีลักษณะเฉพาะที่สร้างความท้าทายให้กับผู้นำ ได้แก่ 1. การเปลี่ยนแปลงทาง 

เทคโนโลยี 2. ปัญญาประดิษฐ์ (AI) และระบบอัตโนมัติเปลี่ยนแปลงรูปแบบการทำงาน ผู้นำจำเป็นต้อง 

ปรับตัวและเรียนรู ้เทคโนโลยีใหม่ ๆ เพื่อให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลง (Smith, 2020) ของโลกยุคโลกาภิ

วัตน์ และความหลากหลายทางวัฒนธรรม องค์กรตอ้งทำงานรว่มกับคนจากหลายเชื้อชาต ิศาสนา และ

วัฒนธรรม ผู้นำต้องมีความเข้าใจและยอมรับความแตกต่างเพื่อสร้างสังคมที่เป็นหนึ่งเดียว (Goleman, 

2017) วิกฤตสิ่งแวดล้อมและศีลธรรม ผู้นำต้องคำนึงถึงความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อมมาก



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     47 

 

ขึ้น การนำหลักพุทธศาสนามาใช้สามารถช่วยให้เกิดความสมดุลระหว่างการเติบโตทางเศรษฐกิจและ

ความยั่งยืนของโลก (Kaplan & Norton, 2021)  

  ดังนัน้ การเป็นผู้นำในศตวรรษที่ 21 จงึเป็นยุคสมัยที่ท้าทาย เนื่องจากผู้นำจะต้องเป็นผู้ที่พัฒนา

ตนเองให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงของโลก การเปลี่ยนแปลงของเทคโนโลยี แล้วนำทักษะต่าง ๆ มา

พัฒนาบุคลากรภายในองค์กรของตนเอง ยอมรับสิ่งใหม่ ๆ และยอมรับความคิดเห็นของผู้อื่นอย่างใจ

กว้าง อีกทั้งต้องทันต่อความหลากหลายทางวัฒนธรรม ความแตกต่างระหว่างสังคมแต่ละสังคมที่

สามารถติดต่อสื่อสารกันได้อย่างสะดวกและรวดเร็ว ผู้นำจะต้องมีความรับผิดชอบต่อสังคมและ

สิ่งแวดล้อมมากขึ้นควบคู่กับการตระหนักถึงศีลธรรมอันดีเพื่อนำพาองค์กรไปสู่การพัฒนาอย่างมี

คุณภาพ 

การนำหลกัพทุธศาสนามาปรบัใช้ในการเปน็ผู้นำยุคใหม่  

  หลักคำสอนของพระพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่ทันสมัย เป็นวิทยาศาสตร์ สามารถพิสูจน์ให้เห็นถึง

หลักการและเหตุผล จงึสามารถนำมาปรับใช้ในการดำรงชีวติและการทำงานในปัจจุบัน โดยเฉพาะเรื่อง

ผู ้นำยุคใหม่ หลักธรรมคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั ้นเกี ่ยวข้องกับผู ้นำและสามารถนำมา

ประยุกต์ใชไ้ด้ (กีรติ กมล ประเทืองกรและสุวัฒสัน รักขันโท, 2560)  

  1. หลักกัลยาณมิตรธรรมหรือธรรมของกัลยาณมิตร 7 ประการ  

  ผู้นำจะต้องให้ความสำคัญกับการสื ่อสารทั ้งภายในและภายนอกองค์กร จึงต้องใช้หลัก

กัลยาณมติรธรรมหรอืธรรมของกัลยาณมิตร 7 ประการ คือ วัตตา หรอืเป็นผู้รูจ้ักพูด โดยการที่จะเป็น

นักพูดที่ดนีั้นต้องพูดให้ผูอ้ื่นสามารถเข้าใจได้ พูดใหผู้อ้ื่นได้ประโยชน์ หรือพูดให้ผู้อื่นช่วยกันสร้างสรรค์

ประโยชน์ ไม่ใช่การพูดเพื่อหาประโยชน์ให้แก่ตนเอง โดยพระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงลักษณะของนัก

สื่อสาร หรือนักพูดที่ดีไว้ 4 ประการ คือ พูดแจ่มแจ้ง หมายถึงการอธิบายให้เข้าใจได้ชัดเจน พูดจูงใจ 

หมายถึง พูดจนคนยอมรับและอยากจะลงมอืทำ พูดเร้าใจ หมายถึง พูดใหเ้กิดความคึกคักกระตอืรือร้น 

และพูดให้ร่าเริง หมายถึง พูดให้เกิดความร่าเริง มีความหวังในผลดีและทางที่จะสำเร็จ นอกจากการ

รู้จักที่จะพูดแล้วยังต้องรู้จักที่จะฟังด้วย โดยท่านใช้คำว่า วจนักขโม แปลว่า  ควรทนหรือฟังต่อถ้อยคำ

ของคนอื่นด้วยตามหลักธรรมที่ว่าไว้ว่า คัมภีรัญจะ กะถัง กัตตา แปลว่ารู้จักแถลงเรื่องราวต่าง ๆ ที่

ลึกซึง้โดยประเด็นหรอืเรื่องราวต่าง ๆ ที่สำคัญ ก็ต้องสามารถอธิบายทำให้ผู้ที่ร่วมงานมคีวามเข้าใจ  

  2. หลักพรหมวิหาร 4 ประการ  

  การบริหารคนและความสัมพันธ์ในองค์กร: ใช้พรหมวิหาร 4 เพื่อสร้างบรรยากาศการทำงานที่

เป็น มิตรและเอือ้เฟื้อกัน ลดความขัดแย้งและสร้างวัฒนธรรมองคก์รที่ด ี(Goleman, 2017)  

  ผู้นำจะต้องมีคุณธรรมพื ้นฐานพรหมวิหาร 4 ประการให้มีอยู ่ประจำใจ เพื่อนำไปสู ่การ

แสดงออกที่ด ีและเหมาะสม สำหรับผู้นำถ้าสามารถแสดงออกได้อย่างดีและเหมาะสมแล้ว ก็จะนำไปสู่

ศรัทธาจากบุคคลต่าง ๆ ในองค์กรและทำให้สามารถนำพาทุกคนไปในทิศทางเดียวกันได้ พรหมวิหาร 4 

ประกอบด้วย เมตตา คือ ความเป็นมิตรไมตรีต่อผู้อื่น มีน้ำใจ ปรารถนาดีต่อผู้อื่น กรุณา คือ ความ



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     48 

 

ต้องการช่วยเหลือให้ผูอ้ื่นพ้นจากความทุกข์ ความเดือดร้อน โดยเมื่อผู้อื่นมีทุกข์นั้นผู้นำจะต้องมีกรุณา 

ช่วยบำบัดทุกข์ให ้มุทิตา คือ เมื่อพนักงาน เพื่อนรว่มงานมคีวามสุข ความสำเร็จมากขึ้น ผูน้ำต้องพลอย

ยินดี ช่วยส่งเสริมสนับสนุน และอุเบกขา คือ การรักษาความเป็นกลาง ไม่ลำเอยีง ไม่เข้าข้างใดข้างหนึ่ง 

หลักพรหมวิหาร 4 เป็นสิ่งที ่ผู ้นำควรจะยืดเป็นหลักธรรมในการบริหารงานเป็นประจำวันทั ่วไป 

โดยเฉพาะกับผู้อื่น ไม่ว่าจะเป็นเพื่อนร่วมงาน ลูกน้อง หรือผู้มีส่วนเกี่ยวข้องต่าง ๆ กับองค์กร โดยเมื่อ

บุคคลอื่นมีปัญหา มีทุกข์ เดือดร้อน ผู้นำต้องมีความกรุณาที่จะแก้ไขปัญหา ในขณะเดียวกันผู้อื่น

ประสบผลสำเร็จ มีความสุข ก็ต้องมีมุทิตาที่จะช่วยส่งเสริมสนับสนุนและยินดีในความสำเร็จของผู้อื่น 

ในช่วงเวลาปกติก็คอยดูแลเอาใจใส่ให้บุคลากรในองค์กรมีความสุขในการทำงาน ในการบริหารงานทุก

อย่างผู้นำจะต้องมีและสามารถรักษาความเป็นกลาง ไม่ลำเอียงเข้าข้างใดข้างหนึ่ง ซึ่งหลักอุเบกขาจะ

คุมเมตตา กรุณา มุทิตาไว้อกีด้วย  

  3. หลักภาวนา 4 ประการ  

  ผู้นำจะต้องมีหลักภาวนา 4 ประการ ซึ่งภาวนา หมายถึง เจริญ หรือทำให้เจริญ ภาวนา 4 จึง 

ประกอบไปด้วย ภาวิตกาย ภาวิตศีล ภาวิตจิต ภาวิตปัญญา (ผู้ได้เจริญกาย ศีล จิตและปัญญาแล้ว) 

ตามหลักพระพุทธศาสนามี 4 อย่าง คือ การพัฒนาด้านศีล (สีลภาวนา) การพัฒนาด้านกาย (กาย

ภาวนา) การพัฒนาด้านจติใจ (จติภาวนา) การพัฒนาด้านปัญญา (ปัญญาภาวนา) ดังตอ่ไปนี้  

    3.1 การพัฒนาด้านศีล (สีลภาวนา) การพัฒนาตนเองด้วยหลักศีล ประเด็นแนวคิดสำคัญ  

ต้องการให้ผู้นำเป็นแบบอย่างที่ดีในองค์การ สามารถนำองค์การอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ตรงกัน  

ข้าม ผู้นำที่ไม่มีศีลธรรม ทุจริตจะสร้างความขัดแย้งในองค์การ องค์การจะอยู่ร่วมกันด้วยความหวาด  

ระแวง ดังนั้น ศีลช่วยพัฒนาผู้นำให้เป็นคนดี สร้างความสงบสุขในองค์การได้และสมาชิกอยู่ร่วมกัน  

เป็นสังคมหรืออยู่ร่วมกับคนอื่นได้อย่างปกติสุขโดยเลือกรักษาศีลที่เป็นสิกขาบทปฏิบัติตามศีลในองค์

มรรค คือ อธิศีลสิกขาก็ได้ การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักการของศีล โดยปฏิบัติตนเองให้เกิดการ  

รักษากาย วาจา ให้เรียบร้อยดีเป็นปกติ สร้างภาวะแวดล้อมในองค์การให้มีความสงบร่มเย็น สมาชิก  

องค์การรู้สึกเย็นกาย เย็นใจ ไม่กลัวภัยเกิดจากผู้นำองค์การ สมาชิกไม่สร้างปัญหาความขัดแย้งแม้มี 

ความเห็นแตกต่าง ไม่มีเวร ไม่มีศัตรู ไม่มีความเดือดร้อน มีแต่ความสงบสุขหลังสมาชิกองค์การรักษา  

ศีลมีกายกรรมสุจริต มีวจีกรรมวจีสุจริต มีคุณธรรมอื่น ๆ เกิดขึ้นมาตามลำดับเช่น ขันติ เมตตา สัจจะ  

สันโดษ วิริยะ ปัญญา (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) , 2546) ผู้นำที่ดีมีลักษณะพยายาม 

นำศีลมาใช้ฝึกฝนอบรมตนปรับความประพฤติทางกาย วาจา กล่าวคือ เป็นต้นแบบรักษาระเบียบ  วินัย 

การอยู่รว่มกับผูอ้ื่นและในสิ่งแวดล้อมต่าง ๆ ด้วยดีเกือ้กูลไม่เบียดเบียน ไม่ทำลายเป็นพื้นฐาน แห่งการ

ฝกึอบรมจิตใจในอธิจิตตสิกขาเรยีกสั้น ๆ ว่า ศลี (พระธรรมปิฎก, (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543)  

   3.2 การพัฒนาด้านกาย (กายภาวนา) การพัฒนาตนเองด้วยการพัฒนากาย ประเด็น 

แนวคิดสำคัญต้องการให้ผู้นำพัฒนาอินทรีย์ เป็นต้นแบบการรับรู้ข้อมูลต่างด้วยความระมัดระวังทาง  

ตา หู จมูก ลิ ้น กายและใจเมื ่อเชื ่อมต่อกับโลกภายนอกผ่านการรับรูป เสียง กลิ ่น รส สัมผัส  



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     49 

 

ธรรมารมณ์ที่ใจรับรู้และผู้นำเมื่อรับรู้ข้อมูลใดๆจะต้องพัฒนาให้เกิดปัญญาส่งผลต่อการพัฒนาภาวะ  

ผู้นำไม่ให้ติดกับดักรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ ชวนให้หลงทางกระทำทุจริต ผลการพัฒนา  

ปัญญาหลังการรับรู้ผู้จะใช้ปัญญาพัฒนาตนเอง ให้สามารถพัฒนาผลงานองค์การ ด้วยเหตุผลดังกล่าว 

กายภาวนา การพัฒนาภาวะผู้นำทางกายสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมทางวัตถุ และทางธรรมชาติ  

ทั้งหมดขององค์การ ผู้นำมีการฝึกพัฒนากาย ฝึกพัฒนาอินทรีย์ โดยการสำรวมอินทรีย์ 6 ใช้เป็น

เครื่องมือพัฒนาภาวะผู้นำให้เกิดความแข็งแกร่งตามหลักของศีล มีความประพฤติสนับสนุนจิตผู้นำมี  

พลังงานมั่นคง เป็นทางให้เจริญปัญญา  

  ผลการพัฒนาปัญญาผู้นำ พฤติกรรมผู้นำที่แสดงออกให้สมาชิกองค์การได้เห็นถึงการพัฒนา  

ปัญญาการรับรู้ เมื่อตอ้งมอบหมายงาน สั่งการ สอนงาน จะกระทำด้วยความเฉียบคม มีความละเอียด 

มีความไว มีความคล่อง มีความจัดเจน คล้ายกับการฝึกทักษะและเพื่อฝึกฝนในด้านการเลือกสิ่งที่มี

คุณค่าและมีประโยชน์มากที่สุด ขณะเดียวกันผู้นำที่มปีัญญามีวิธีหลีกเว้นจากสิ่งที่เป็นภัย เป็นโทษหรือ

สิ่งไม่ดีต่าง ๆ ไม่ให้ทะลักเข้ามาสู่อินทรีย์ภายใน โดยมีใจ (ปัญญา) เป็นตัวรับรู้ทั้งหมด  คอยป้องกัน

ปัญหาไมใ่ห้เกิดขึ้นในอนาคต  

  3.3 การพัฒนาจิต (จิตภาวนา) การพัฒนาตนเองด้วยการพัฒนาจิต ประเด็นแนวคิด สำคัญ 

ต้องการให้ผู้นำพัฒนาตนเองระดับสูง พัฒนาจิตใจตนเองให้สูงกว่าเดิม สามารถเข้าใจตนเอง รู้เท่าทัน

ความรูส้ึกนึกคิด ควบคุมใจตนเองไม่ให้ถูกอกุศลจิตความโลภ ความโกรธ ความหลงครอบงำจิตใจ โดย

นำหลักการอธิจิตตสิกขาในไตรสิกขามาใช้ฝึกปรือในด้านคุณภาพและสมรรถภาพของจิตผู้นำ  ปฏิบัติ

ตามองค์มรรคข้อสัมมาวายามะ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ ฝึกให้มีจิตใจผู้นำให้เข้มแข็ง มั่นคง  แน่วแน่ 

ควบคุมตนได้ดี มีสมาธิ มีกำลังใจสูง จติสงบผอ่งใส เป็นสุขบริสุทธิ์ปราศจากสิ่งรบกวนหรือ ทำให้เศร้า

หมองอยู่ในสภาพเหมาะแก่การใชง้านด้วยความซื่อสัตย์สุจรติ  

  3.4 การพัฒนาด้านปัญญา (ปัญญาภาวนา) การพัฒนาตนเองด้วยการพัฒนาปัญญา ประเด็น

แนวคิดสำคัญ จะเห็นได้ว่าผู้นำมีการพัฒนาตนเองเป็นกระบวนการ เริ่มต้นพัฒนาสติปัญญา  ตาม

หลักการพัฒนาในพระพุทธศาสนาและผลการพัฒนาดังกล่าวสามารถนำมาใช้ในการพัฒนาผู้นำ  ให้

เกิดปัญญาอย่างแท้จริงและถูกต้องเหมาะสมได้มีความหมายตรงกับคำว่า ภาวนา 4 โดยเฉพาะอย่าง

ยิ่งผู้นำมีการพัฒนาปัญญาตนเองอย่างต่อเนื่อง เกิดปัญญาทุกครั้งมีดำเนินงานการเป็นต้นแบบแก่ผู้

ตาม นำปัญญาไปใช้ในกระบวนการพัฒนาทางศีลธรรมของผู้นำ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ป ยุตฺโต), 2540)  

  การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักภาวนา 4 ภาวะผู้นำยุคใหม่ที่ดีควรนำหลักธรรมคำสอนในทาง 

พระพุทธศาสนา ภาวะผู้นำในยุคใหม่ต้องรู้จัดการบริหารจัดการในกลุ่มหรือองค์กรให้มีความยุติธรรม  

โดยเฉพาะความทุกข์ที่เกิดขึ้นทางใจ ผู้นำควรบริหารจัดการให้องค์กรมีความสุข โดยใช้หลักภาวนา 4 

คือ 1) กายภาวนา คือ การเจริญกาย 2) สีลภาวนา คือ การเจริญศีล 3) จิตภาวนา คือ การเจริญจิต  

4) ปัญญาภาวนา คือ การเจรญิปัญญา (พระมหาสำราญ ฐานุตฺตโม, 2566) 

 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     50 

 

  4. หลักทศพิธราชธรรม  

  ทศพิธราชธรรม แปลว่า ธรรมของพระราชาหรือธรรมสำหรับผู้นักปกครอง 10 ประการ ที่ 

พระมหากษัตริย์และผู้ปกครองจะต้องเสริมสร้างให้มีขึ้นเป็นคุณสมบัติประจำตัว เพื่อยึดเหนี่ยวน้ำใจ

สมาชิกในกลุ่ม ให้ดำเนินไปบรรลุถึงเป้าหมาย  

  ทศพิธราชธรรมเป็นหลักการที่ทรงคุณค่าและมีความหมายต่อผู้นำ ในฐานะเป็นหลักปฏิบัติที่  

พระพุทธเจ้าได้ทรงออกแบบขึ้นมาเพื่อเป็นตัวชี้วัดสำหรับผู้นำองค์กรในการกำกับและควบคุมอารมณ์  

(Emotion) เพื่อป้องกันมิให้ผู้นำประพฤติตนผิดพลาดและบกพร่อง ซึ่งจะก่อให้เกิดเชิงลบตามมา เช่น 

การบิดเบือนและใช้อำนาจหน้าที่เกินกว่าระเบียบ ข้อบังคับ กฎเกณฑ์ กติกา และกฎหมาย ที่ได้กำหนด

เอาไว้เพื่อแสวงหาผลประโยชน์ที่มิควรมีควรได้จากหน่วยงานหรือองค์กร ซึ่งจะส่งผลต่อความอยู่รอด

ขององค์กรทั ้งในระยะสั ้นและระยะยาว คุณธรรมของผู ้ปกครองหรือธรรมของพระราชา หรือ 

หลักธรรมที่เป็นคุณธรรมประจำจิตใจของพระราชาและผู้บริหารหรือผู้ปกครองรัฐ หรือ ประเทศชาติ 

รวมถึงผู้นำผู้ปกครองทุกระดับชั้นในสังคมซึ่งสามารถประยุกต์ใช้ในการพัฒนาภาวะผู้นำได้ดังนี้ (พระ

มหาหรรษา ธมฺมหาโส, 2555)  

    1. ทาน คือ ผู้นำเป็นต้นแบบการให้ปัน การช่วยเหลือ เกื้อกูล อนุเคราะห์ให้ผู้ใต้ปกครอง  

ของตนใหม้ีการดำรงชีวติที่ด ี 

   2. ศีล คือ ผู้นำเป็นต้นแบบการประพฤติปฏิบัติตนให้ดีงาม ประกอบด้วยความสุจริตทาง

กาย วาจาและใจให้ดีงามเรียบร้อยถูกต้องตามกฎระเบียบวินัยของสังคม เพื่อเป็นแบบอย่างและเป็นที่  

เคารพนับถือของประชาชนหรอืผูอ้ยู่ใต้ปกครอง  

   3. ปริจจาคะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบการเสียสละอุทิศตนเพื่อประโยชน์สุขของบ้านเมืองหรือ  

การเสียประโยชน์สว่นตนของพวกพ้องเพื่อประโยชน์ของส่วนรวม  

   4. อาชชวะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความซื่อตรง กระทำในสิ่งที่เป็นภาระหน้าที่ของตนด้วย  

ความซื่อสัตย์สุจริต ซื่อตรงจริงใจต่อประชาชน หลักธรรมนี้มุ่งถึงความซื่อตรงต่อตนเองและบุคคลอื่น  

ตลอดถึงหนา้ที่การงานด้วยความสุจรติจรงิใจทั้งตอ่หน้าและลับหลัง  

   5. มัททวะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความสุภาพและอ่อนโยน ต่อกลุ่มคนในทุกระดับของสังคม 

โดยไม่เลอืกปฏิบัติหรอืมีสองมาตรฐาน  

   6. ตปะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความทรงไว้ซึ่งอำนาจ เดชหรือธรรมอยู่ในตัวที่คอยกำกับ  

ยับยั้งช่ังใจไม่ปล่อยใหค้วามช่ัวอกุศลกำเริบ  

   7. อักโกธะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความไม่ลุแก่อำนาจ คือความโกรธ ความมีเมตตา ธรรม  

ประจำจิตใจ กระทำกิจต่าง ๆ โดยยึดหลักเหตุผลเพื่อระงับความโกรธ ความขุ่นเคือง มีความรัก  

ปรารถนาดตี่อประชาชนหรอืผูใ้ต้ปกครองอย่างสม่ำเสมอ  

   8. อวิหงิสา คือ ผูน้ำเป็นต้นแบบความไม่นยิมความรุนแรง แก้ปัญหาโดยสันติวิธีและการใช้ 

เหตุผลเหนืออารมณ ์ 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     51 

 

   9. ขันติ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความอดทน อดกลั้น ได้แก่ ความหนักแน่นและอดทนต่อ  

เหตุการณท์ี่ก่อให้เกิดผลกระทบต่อสังคมและประเทศชาติ  

   10. อวิโรธนะ คือ ผูน้ำเป็นต้นแบบความไม่คลาดไปจากธรรม ดำรงตนอยู่ในความยุติธรรม 

อย่างเหนยีวแน่น ภาวะผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรมเป็นหลักปฏิบัติสำหรับการควบคุม และการพัฒนา

อารมณข์องผู้้นำ ซึ่งผูน้ำทุกคนจะต้องมีจิตใจที่สงบนิ่ง ในขณะที่ตัวเองต้องเผชิญหน้ากับปัญหาต่างๆ ที่

เข้ามากระทบต่อจิตใจ ดังนั้นอารมณ์มีผลต่อการตัดสินใจของผู้นำที่จะพาองค์กรไปสู่ความสำเร็จใน

อนาคต 

   5. หลักอริยมรรคมีองค์ 8  

  ผู้นำเชิงพุทธมีการพัฒนาการนำองค์การแบบสายกลาง เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา วิธีการ

ดำเนินงานองค์การสายกลาง ไม่หย่อนไม่ตึง แต่พอเหมาะกับสภาพแวดล้อมองค์การ มัชฌิมาปฏิปทา 

ลักษณะทางสายกลางในพระพุทธศาสนา จุดหมายที่แน่นอน คือ ความดับทุกข์หรือภาวะหลุดพ้นเป็น

อิสระไร้ปัญหา พระพุทธเจ้าได้ตรัสสรรเสริญการปฏิบัติตามมัชฌิมาปฏิปทาเพราะพระองค์ทรงมุ่งให้ใช้

เป็นหลักประพฤติ ปฏิบัติสำหรับมนุษย์ ทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์ เพื่อให้เป็นหลักธรรมที่สำเร็จประโยชน์

แก่ทุกคนทั้งพระสงฆ์และชาวบ้านทั่วหนา้ (Senge, 2016) กล่าวว่าความยั่งยืนและความสมดุล : ใชห้ลัก

มัชฌิมาปฏิปทา (ทางสายกลาง) ในการบริหารที่คำนึงถึงทั้งผลกำไร คุณธรรมและความยั่งยืน ทำให้

องค์กรเติบโตได้อย่างมั่นคง  

  อริยมรรคมีองค์ 8 ถือว่าเป็นทางเลือกสำคัญที่จะช่วยแก้ไขปัญหาหรือทุกข์ให้กับคนในสังคม

ยุคปัจจุบันเพื่อศกึษาและพัฒนาตนให้ถึงขั้นปฏิบัติจนเกิดผลให้ผูป้ฏิบัติได้บรรลุถึงความเป็นอริยบุคคล

และนำมาพัฒนาภาวะผูน้ำดังนี้ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543)  

  1. สัมมาทิฐิ หมายถึง ผู้มีปัญญาเห็นการดำเนินงานองค์การด้วยเหตุ ด้วยผลตาม อริยสัจ 4 

เห็นไตรลักษณ์ องค์การมกีารเปลี่ยงแปลง เห็นปฏิจจสมุปบาท เหตุปัจจัยเกี่ยวกับองค์การผู้นำองค์การ

ส่งผลแก่กันและกัน  

  2. สัมมาสังกัปปะ หมายถึง จิตผู้นำองค์การควรปรับความนึกคิดในทางสละปลอดจากกาม 

ความนึกคิดปลอดจากพยาบาทและความนึกคิดปลอดจากการเบียดเบียนแก่สมาชิกองค์การ

ผูร้ับบริการ  

  3. สัมมาวาจา หมายถึง ผู้นำมีการพัฒนาตนเองเป็นต้นแบบพูดคำสัตย์ พูดไม่ส่อเสียด พูดคำ  

อ่อนหวาน พูดสิ่งที่มสีาระมีประโยชน์ตอ่การพัฒนาองค์การ  

  4. สัมมากัมมันตะ หมายถึง ผู้นำเมื่อใช้อำนาจบริหารองค์การ ไม่เบียดเบียนชีวิตสัตว์ทั้งหลาย

ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม  

  5. สัมมาอาชีวะ หมายถึง ผู้นำบริหารองค์การด้วยความสุจริต เว้นมิจฉาชีพประกอบสัมมาชีพ 

ปฏิบัติงานด้วยคงามซื่อตรง  



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     52 

 

  6. สัมมาวายามะ หมายถึง ผู้นำมีการวางแผนจัดการงานองค์การ ป้องกันการกระทำทุจริต

เพียรระวังความชั่วไม่ให้เกิดขึ้น เพียรกำจัดความชั่วที่เกิดขึ้นแล้ว เพียรทำความดีให้เกิดขึ้น เพียรรักษา

ความดไีว ้ผลงานองค์การที่เหมาะแก่การเป็นต้นแบบที่ดไีว้  

  7. ส ัมมาสต ิ  หมายถ ึง ผ ู ้นำร ับผลผลการดำเน ินงานอย ่างแจ ่มช ัด เข ้าใจ เข ้าถ ึง

กระบวนการพัฒนา จำแนกผลงานต่างๆ ดังการพิจารณาเห็นกายในกายเวทนาในเวทนาจิตในจิตและ

ธรรมในธรรม  

  8. สัมมาสมาธิ หมายถึง ผู้นำมีจิตใจสงบ ตั้งมั่นไม่หลงติดอยู่กับผลงานที่ผ่านมาพยายาม

พัฒนาตนเอง พัฒนาองค์การอย่างตอ่เนื่อง  

  การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นการประยุกต์เอาหลักความจริงตาม

ธรรมชาติมาประพฤติปฏิบัติในการดำเนินชีวิตที่เป็นกลางและเป็นสากล สามารถนำมาปฏิบัติเพื่อ

แก้ปัญหาผู้นำให้ได้จริง เกิดผลเป็นผู้นำที่ดีมีใจที่สงบเย็นปราศจากความเร่าร้อนจากไฟคือราคะโทสะ

และโมหะ อยู่ด้วยปัญญาที่รู้และเข้าใจความเป็นไปของธรรมชาติที่แปรปรวนเปลี่ยนแปลงไปตามกฎ

ธรรมดา  

  การบริหารองค์กรให้เกิดการพัฒนา หมายถึง การทำให้เจริญขึ้น : ใช้หลักอิทธิบาท 4 ในการ

สร้างแรงจูงใจและประสิทธิภาพในการทำงาน สนับสนุนให้พนักงานมีความสุขและสามารถพัฒนา

ตนเองได้ (Parker, 2018)  

  การตัดสินใจที่มีคุณธรรม: ใช้โยนิโสมนสิการ (การคิดอย่างแยบคาย) ในการวิเคราะห์ปัญหา

อย่างรอบด้าน เพื่อให้เกิดการตัดสินใจที่มีเหตุผลและเป็นธรรม (พระธรรมปิฎก, 2553)  

กรณีศึกษาและตัวอย่าง 

  ผู้นำองค์กรที่นำหลักพุทธศาสนามาใช้: เช่น บริษัทที่เน้นการบริหารแบบมีเมตตาธรรม การ

ทำงานเป็นทีม และให้ความสำคัญกับคุณค่าทางจริยธรรม (Kotler, 2019) พระสงฆ์ที่เป็นนักพัฒนา: 

เช่น หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ และพระอาจารย์ไพศาล วิสาโล ที่ใช้หลักพุทธศาสนาในการพัฒนา

สังคม ส่งเสริมความสงบสุขและความสามัคคี (สุเมธ ตันติเวชกุล, 2562) ผู้นำทางธุรกิจที่ใช้หลักพุทธ

ในการบริหาร: เช่น นักธุรกิจที่นำหลักการของอิทธิบาท 4 และพรหมวิหาร 4 มาใช้เพื่อสร้างองค์กรที่

ประสบความสำเร็จและมีความสุข (Kaplan & Norton, 2021)  

บทสรุปและข้อเสนอแนะ  

  การเป็นผู้นำเชิงพุทธในศตวรรษที่ 21 ไม่ใช่เพียงการนำหลักธรรมมาสอนในองค์กร แต่เป็นการ

นำไปปฏิบัติจริงในทุกระดับของการบริหาร การใช้หลักพุทธศาสนาในภาวะผู้นำสามารถช่วยสร้าง

องค์กรและสังคมที่มีคุณธรรม มีความยั่งยืน และพร้อมรับมือกับการเปลี่ยนแปลงในอนาคต ผู้นำที่

ต้องการพัฒนาในแนวทางนี้ ควรฝึกฝนตนเองตามหลักพุทธ ปลูกฝังวัฒนธรรมองค์กรที่ดี และเป็น

ตัวอย่างของผู้นำที่มศีลีธรรมและปัญญา (พระพรหมคุณาภรณ์, 2555) 

 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     53 

 

เอกสารอ้างอิง 

 

กีรติ กมลประเทืองและสุวัฒสัน รักขันโท. (2560). ภาวะผู้นำตามหลักพระพุทธศาสนา. วารสาร มจร 

มนุษยศาสตร์ปริทรรศน.์ 3(1). มกราคม - มิถุนายน.  

พระครูสิริจันทนิวิฐ (บุญจันทร์ เขมกาโม). (2549). ภาวะผู้นำเชิงพุทธในยุคโลกาภิวัตน์. มหาวิทยาลัย

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2540). พุทธธรรม (พิมพ์ครัง้ที่ 7). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรมกับการพัฒนาชีวติ. ธรรมสภา. 

พระธรรมปิฎก. (2553). พรหมวิหาร 4 หลักธรรมสำหรับการบริหาร. สำนักพิมพ์ศยาม. 

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ). (2546). หลักปฏิบัติสมถะวิปัสสนากรรมฐาน. อมรินทร์ 

พริน้ติง้ แอนด ์พับลิชช่ิง. 

พระพรหมคุณาภรณ์. (2555). ทศพิธราชธรรม: ธรรมสำหรับผูน้ำ. ธรรมสภา. 

พระพรหมคุณาภรณ์. (2557). ภาวะผู้นำ: ความสำคัญต่อการพัฒนาคน พัฒนาประเทศ. สำนักพิมพ์

ธรรมสภา. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2555). พุทธธรรมาภบิาล. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสำราญ ฐานุตฺตโม. (2566). การพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธในศตวรรษที่ 21. วารสารพุทธ

นวัตกรรมและ การจัดการ. 6(6). พ.ย. - ธ.ค. : 198 – 212. 

พระปล ัดพ ิพ ัฒน ์พงษ ์  ภท ฺทว ํ โส. (2566). ผ ู ้นำท ี ่พ ึงประสงค ์ตามหล ักพระพ ุทธศาสนา. 

มหาวิทยาลัยมหิดล. 

วรรณี อึง้สทิธิพูนพร. (2551). ภาวะผู้นำและการพัฒนาองค์การ. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สุเมธ ตันติเวชกุล. (2562). หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงกับภาวะผู้นำเชงิพุทธ. มูลนิธิชัยพัฒนา. 

อภชิา สุขจีน และคณะ. (2563). ธรรมาธิปไตยกับการบริหารองคก์รในยุคดิจิทัล. สถาบันพระปกเกล้า. 

Campbell, P., & Ellen, W. (1996). Leadership Skills for a Changing World. San Francisco: Jossey-

Bass Publishers. 

Dipaola, J., & Hay, G. C. (2016). Leadership Development in the Digital Age. London: Routledge. 

Goleman, D. (2017). Emotional Intelligence for Leaders. New York: Bantam Books. 

Hesselbein, F. (1996). The Leader of the Future. San Francisco: Jossey-Bass Publishers. 

Kaplan, R. S., & Norton, D. P. (2021). Sustainable Leadership: Buddhist Principles in Business. 

Boston: Harvard Business Press. 

Kotler, P. (2019). Leading with Compassion: Buddhist Practices in Modern Management. New York: 

Free Press. 

Parker, S. (2018). The Art of Leadership in the 21st Century. Chicago: University of Chicago Press. 



วารสารสิทธิจินดา     SITTHICHINDA JOURNAL. ISSN: XXXX-XXXX (ONLINE)     54 

 

Senge, P. (2016). The Fifth Discipline: Mindful Leadership. New York: Doubleday. 

Smith, J. (2020). Digital Transformation and Leadership. Boston: MIT Press. 

Sousa, D. A. (2003). The Leadership Brain: How to Lead Today's Schools More Effectively. 

Thousand Oaks, CA: Corwin Press. 


