
รูปแบบการเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปจัจุบัน 
ตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน* 

THE MODEL OF STRENGTHENING THE HAPPILY BENEFITS IN 
TODAY'S SOCIETY BASED ON MAHAYANA BUDDHISM 

 
พระกิจธบุษฐ์ พรเกษมรุ่งโรจน์1, กิตติพงศ์ สุวรรณวงศ์2, สมบูรณ์ บุญโท3, สวัสดิ์ อโณทัย4  

และ กันยาวีร์ สัทธาพงษ์5  
Phra Kidthabud Pornkasemrungroad1, Kittipong Suwannawong2, Somboon Boondo3, Sawat Anothai4  

and Kanyawee Sathapong5  
1-5มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น 

1-5Saint John’s University, Thailand 
Corresponding Author’s Email: kittipong_c1@hotmail.com 

วันที่รับบทความ : 22 ตุลาคม 2568; วนัแก้ไขบทความ 27 ตุลาคม 2568; วันตอบรับบทความ : 29 ตุลาคม 2568  
Received 22 October 2025; Revised 27 October 2025; Accepted 29 October 2025 

  

บทคัดย่อ 
บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับการเสริมสร้างประโยชน์สุข

ในสังคมปัจจุบัน 2) ศึกษาหลักคุณธรรมจริยธรรมของพระโพธิสัตว์ในพระพุทธศาสนามหายาน
ว่าด้วยประโยชน์สุข 3) เสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนา
มหายาน 4) สร้างองค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตาม
หลักพระพุทธศาสนามหายาน เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยวิธีการวิจัยเชิงเอกสาร  ภายใต้
กระบวนการศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน เพ่ือนำไปสู่การสร้างองค์ความรู้ใหม่ทาง
ปรัชญาและพระพุทธศาสนา   

 
*

 พระกจิธบษุฐ์ พรเกษมรุ่งโรจน์, กิตตพิงศ์ สุวรรณวงศ์, สมบูรณ์ บุญโท, สวัสดิ์ อโณทัย และ กันยาวีร์ สัทธาพงษ์. (2568). 
รูปแบบการเสริมสร้างประโยชน์สขุในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน.  

วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่, 3(5), 828-842. 
Phra Kidthabud Pornkasemrungroad, Kittipong Suwannawong, Somboon Boondo, Sawat Anothai  

and Kanyawee Sathapong. (2025). The Model Of Strengthening The Happily Benefits In Today's Society 
Based On Mahayana Buddhism. Modern Academic Development And Promotion Journal, 3(5), 828-842.;  

DOI: https://doi.org/10.   
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/ 

mailto:kittipong_c1@hotmail.com
https://doi.org/10.14456/madpiadp.2024.1
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/


  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 829 

 

          ผลการวิจัยพบว่า 1) การเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบัน คือ การจะดำเนิน
ชีวิต ทำงาน ทำกิจกรรม เพ่ือตนเอง หรือ สังคม โดยสุจริต เป็นธรรม  2) หลักคุณธรรม
จริยธรรมของพระโพธิสัตว์ในพระพุทธศาสนามหายานว่าด้วยประโยชน์สุข คือ มีแนวความคิด
ในเรื่องการสงเคราะห์ช่วยเหลือผู้คนให้พ้นจากความทุกข์ หรือ ความหลุดพ้น 3) การเสริมสร้าง
ประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน คือ ยึดถือความเสียสละ 
นำไปสู่ความกรุณาและมุทิตาในสัตว์ทั้งหลาย 4) องค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการเสริมสร้าง
ประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน คือ เป็นการนำปัญญามาชำระ
จิตเดิมแท้ท่ีถูกแปดเปื้อนด้วยกิเลสต่าง ๆ เพื่อให้เข้าพุทธภาวะแห่งโพธิจิตนั้น 
คำสำคัญ: รูปแบบ, การเสริมสร้างประโยชน์สุข, สังคมปัจจุบัน, พระพุทธศาสนามหายาน 
 

Abstract 
This research article aims to 1 )  Study the concept of promoting 

happiness in today's society. 2 ) Study the principles of morality and ethics of 
Bodhisattvas in Mahayana Buddhism regarding happiness. 3) Promote happiness 
in today's society according to the principles of Mahayana Buddhism. 4) Create 
new knowledge and methods for promoting happiness in today's society 
according to the principles of Mahayana Buddhism. It is a qualitative research 
using documentary research methods under analytical, critical and 
methodological study processes to lead to the creation of new knowledge in 
philosophy and Buddhism. 
 The research results found that 1 )  Promoting happiness in today's 
society means living, working, and doing activities for oneself or society 
honestly and fairly. 2 )  The moral principles of Bodhisattvas in Mahayana 
Buddhism regarding benefits and happiness are the concept of helping people 
to escape from suffering or liberation. 3) Promoting happiness in today's society 
according to the principles of Mahayana Buddhism is to uphold sacrifice, 
leading to compassion and joy for all beings. 4 ) New knowledge and methods 
for enhancing happiness in today's society according to the principles of 



830 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

Mahayana Buddhism, namely, using wisdom to purify the original mind that is 
tainted by various defilements in order to enter the Buddhahood of Bodhicitta. 
Keywords: Pattern, promotion of well-being, modern society, Mahayana 
Buddhism 
 

บทนำ   
 พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่มีพระพุทธเจ้าเป็นพระศาสดา มีพระธรรม คือ ธรรมะที่
พระพุทธเจ้าทรงค้นพบ เกี่ยวกับความจริงตามธรรมชาติของทุกข์ และวิธีการดับทุกข์ ที่
พระองค์ทรงตรัสรู้ชอบด้วยพระองค์เอง และตรัสสอนไว้เป็นหลักคำสอนสำคัญ มีพระสงฆ์ 
(ภิกษุ ภิกษุณี) สาวกผู้ตัดสินใจออกบวชเพ่ือศึกษาปฏิบัติตนตามคำสั่งสอนธรรม-วินัย ของพระ
บรมศาสดา เพ่ือบรรลุสู่จุดหมาย คือ พระนิพพาน และสร้างสังฆะ เป็นชุมชนเพ่ือสืบทอดคำ
สอนของพระบรมศาสดา รวมเรียกว่าพระรัตนตรัย  นอกจากนี้ ในพระพุทธศาสนา ยัง
ประกอบด้วยคำสอนสำหรับการดำรงชีวิตที่ดีงามสำหรับผู้ที่ยังไม่ออกบวช (คฤหัสถ์ - อุบาสก 
และอุบาสิกา) ซึ่งหากรวมประเภทบุคคลที่ที่นับถือ และศึกษาปฏิบัติตนตามคำสั่งสอนของพระ
บรมศาสดาแล้ว จะจำแนกได้เป็น 4 ประเภท คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา หรือ ที่
เรียกว่า พุทธบริษัทสี่ (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/201/220) 
 พระพุทธศาสนามีนิกายหลักอยู่ 2 นิกาย คือ “เถรวาท” ได้แก่ นิกายที่ยอมรับมติของ
พระเถระในสังคายนาครั้งที่ 1 ภายหลังพุทธปรินิพพาน 3 เดือน โดยทั่วไปจะเรียกนิกายนี้ว่า 
“พระพุทธศาสนายุคแรก” (Early Buddhism) ปัจจุบันแพร่หลายในประเทศ ศรีลังกา พม่า 
ไทย ลาว เขมร บังคลาเทศ และอินเดียบางส่วน ส่วนอีกนิกาย คือ นิกาย “มหายาน” ที่พัฒนา
มาจากพระภิกษุกลุ่มหนึ่งที่ไม่ยอมรับมติสังคายนาครั้งที่ 1 โดยทั่วไปจะเรียกนิกายนี้ว่า 
“พระพุทธศาสนายุคหลัง” (Later Buddhism) ปัจจุบันแพร่หลายในประเทศ ทิเบต จีน 
ไต้หวัน เกาหลี มองโกเลีย ญี่ปุ่น ภูฏาน เนปาล เวียดนาม และอินเดียบางส่วน แม้ว่าจะต่าง
นิกาย แต่คำสอนหลักของพระพุทธศาสนาทั้งสองนิกาย ไม่ว่าจะเป็นอริยสัจสี่ ปฏิจจสมุปบาท 
ไตรสิกขา ไตรลักษณ์ และหลักกรรม เป็นต้น ล้วนเป็นคำสอนเดียวกัน แต่การอธิบายของ
มหายานอาจแตกต่างออกไปในบางแง่มุม ทั้งนี้เพราะความเข้าใจแตกต่างกัน และด้วยอิทธิพล
ของสิ่งแวดล้อมที่เกิดขึ้นในภายหลัง และที่สำคัญ คือ พระพุทธศาสนานิกายมหายาน ให้
ความสำคัญต่ออุดมการณ์พระโพธิสัตว์ จากปัญหาที่กล่าวมา ทำให้ผู้วิจัยสามารถสรุปประเด็น



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 831 

 

ปัญหาได้ 4 ด้าน ดังนี้ 1) ด้านร่างกาย คือ การมีปัญหาสุขภาพจากโรคภัยไข้เจ็บ และประพฤติ
ตนในทางที่ไม่ถูกต้องดีงาม 2) ด้านจิตใจ คือ ไม่มีจิตใจเมตตา กรุณา เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อกัน 3) 
ด้านสังคม คือ การอยู่ร่วมกัน โดยไม่คำนึงถึงการถ้อยทีถ้อยอาศัยต่อกัน สร้างความเดือดร้อน 
ทะเลาะวิวาท ไม่ได้อยู่ร่วมกันโดยคำนึงถึงประโยชน์สุขของสังคม 4) ด้านปัญญา คือ ไม่มี
ความรู้ และความคิดที่ถูกต้องดีงาม ใช้อารมณ์ในการแก้ปัญหา ซึ่งเป็นปัญหาที่ทำให้สังคม
ปัจจุบันไม่มีความสุขทั้งกาย และใจ  
 แนวทางการแก้ปัญหาสามารถนำหลักธรรมต่าง ๆ แต่ในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยได้นำหลัก
บารมี 6 ประการ ของพระพุทธศาสนามหายาน เพราะเป็นหลักธรรมที่มีคุณค่า และมี
ความสำคัญในการเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคม การนำแนวทางของพระพุทธศาสนา
มหายานมาเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบัน คือ การนำหลักคุณธรรมจริยธรรมคำสอน
ของพระโพธิสัตว์ในพุทธศาสนามหายาน มาประพฤติปฏิบัติโดยเริ่มที่ตัวบุคคลแล้วชักชวน สอน 
ช่วยเหลือ ให้ผู้อ่ืนปฏิบัติ วิธีที่ผู้คนในสังคมหากประพฤติปฏิบัติตามหลักคุณธรรมจริยธรรม 
ดำรงตนอยู่ในศีล สมาธิ ปัญญา อย่างมั่นคงด้วยขันติ วิริยะ สังคมที่เต็มไปด้วยจิตใจดีงามของ
ผู้คนเช่นนี้จะทำให้เกิดประโยชน์สุข และทุกคนในสังคมจะมีแต่ความสุขได้ ด้วยหลักบารมี 6 
ประการ คือ  
 1) ทานบารมี การให้บริจาค ช่วยเหลือ สงเคราะห์ 
 2) ศีลบารมี การสำรวมระวังกายวาจา ไม่ให้ทำบาปท้ังหลาย  
 3) ขันติบารมี ความอดทนอดกลั้น ไม่ถือโทษ ไม่โกรธตอบและให้อภัย  
 4) วิริยบารมี ความพากเพียร ความพยายาม มุ่งทำความดีเพ่ือช่วยเหลือผู้คนในสังคม 
 5) สมาธิบารมี ความตั้งใจมั่น ความมั่นคงเด็ดเดี่ยวต่อปณิธาน มีความมุ่งมั่นเป็นคนดี 

6) ปัญญาบารมี การสั่งสมอบรมจิตให้ประกอบด้วยปัญญาเสมอ (ขุ.พุทฺธ. (ไทย) 
33/1/414) 
 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงเกิดความสนใจเป็นอย่างยิ่งที่จะวิจัยเรื่อง “รูปแบบการเสริมสร้าง
ประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน” ใน 4 ด้าน ดังนี้ 1) ด้าน
ร่างกาย คือ การมีสุขภาพดี ปลอดพ้นจากโรคภัยไข้เจ็บ อยู่ในสภาพแวดล้อมที่เกื้อกูลต่อ
สุขภาพ มีการเอาใจใส่ดูแลร่างกาย ดำเนินชีวิตไปในทางที่ไม่อันตรายต่อสุขภาพของตนเอง 
และประพฤติดีงาม 2) ด้านจิตใจ คือ การมีจิตใจสดชื่น เบิกบาน ผ่องใส และสงบสุข ไม่กลัด
กลุ้ม กังวล มีกำลังใจ ปราศจากความท้อแท้ หดหู่เศร้าโศก หรือโกรธขึ้ง มีเมตตา กรุณา มี



832 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

ทัศนคติ และการมองโลกในแง่ดี 3) ด้านสังคม คือ การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างราบรื่น กลมกลืน 
มีไมตรีจิตมิตรภาพ ปราศจากสัมพันธภาพร้าวฉาน ไม่ก่อความเดือดร้อน หรือเบียดเบียนผู้อ่ืน 
4) ด้านปัญญา คือ การมีความรู้ และความคิดที่ถูกต้องดีงาม ดำเนินชีวิตได้อย่างมีความสุข 
รู้จักคิด หรือพิจารณาด้วยเหตุผล สามารถแก้ปัญหา หรือหลุดพ้นจากความทุกข์ ตลอดจนรู้จัก
การดำเนินกิจการต่าง ๆ ให้สำเร็จได้ด้วยวิธีการแห่งปัญญา สามารถเป็นที่พ่ึงของตนเองได้ ทั้งนี้ 
เพ่ือสนับสนุนให้เกิดการเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนา
มหายาน ซึ่งจะนำความเอ้ืออาทรเกื้อกูลอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุขในสังคมปัจจุบันได้อย่าง
ยั่งยืน ดังจะได้อภิปรายรายละเอียดต่อไป 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเก่ียวกับการเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบัน 

 2. เพ่ือศึกษาหลักคุณธรรมจริยธรรมของพระโพธิสัตว์ในพระพุทธศาสนามหายานว่า
ด้วยประโยชน์สุข 
 3. เพ่ือเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน 
 4. เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบัน
ตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน 
 

การทบทวนวรรณกรรม 
 แนวคิด ทฤษฎีเกี่วกับการเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบัน 

สุวิญ รักสัตย์ (2555: 48-49) ได้กล่าวถึงประโยชน์สุขในสังคมว่า จำเป็นต้องใช้ศาสนา
เข้ามาขัดเกลาให้แก่สังคมมนุษย์ ซึ่งการเสริมสร้างประโยชน์สุขให้เกิดขึ้นในสังคมตามแนว
หลักธรรมของพระพุทธศาสนามหายาน คือ บารมี 6 และอัปปมัญญา 4 มหาปณิธาน 4 และ
หลักมหาปัญญา เป็นแนวทางที่จะช่วยเสริมสร้างประโยชน์สุข ให้กับสังคมปัจจุบัน เพราะ
พระพุทธศาสนามหายานมุ่งเมตตาให้การช่วยเหลือแก่ผู้ อ่ืน เมตตามีความสำคัญต่อการ
เสริมสร้างประโยชน์สุขและทำให้ผู้คนมีความสุข หากผู้คนในสังคมมีความเมตตาต่อกัน จึงจะ
อยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข ในฐานะที่สังคมไทยเป็นสังคมที่มีผู้ศรัทธาในพระพุทธศาสนา
จำนวนมาก การนำแนวทางปฏิบัติของพระพุทธศาสนามหายานมาปฏิบัติตาม จะเป็นอีก
แนวทางหนึ่งที่ช่วยเสริมสร้างประโยชน์สุขแก่สังคมได้ด้วยดี 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 833 

 

องค์การเพ่ือความร่วมมือและการพัฒนาทางเศรษฐกิจ (2024) รายงานฉบับของ 
OECD (2024) ชี้ให้เห็นว่า การวัดความเป็นอยู่ที่ดี (well-being) ของประชาชนในภูมิภาค
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้และเกาหลี ควรขยายเกินกว่าตัวชี้วัดทางเศรษฐกิจ เช่น GDP โดยเน้น
มิติที่ครอบคลุมสุขภาพ การศึกษา สิ่งแวดล้อม ความสัมพันธ์ทางสังคม และความเท่าเทียม 
รายงานพบว่า หลายประเทศในภูมิภาคนี้มีพัฒนาการทางเศรษฐกิจสูงแต่ยังคงมีความเหลื่อมล้ำ
ด้านคุณภาพชีวิต เช่น การเข้าถึงบริการสาธารณสุขและสิ่งแวดล้อมที่ปลอดภัย การพัฒนา
นโยบายเชิงองค์รวมที่บูรณาการมิติทางสังคมและจิตใจจึงมีความสำคัญ นอกจากนี้ OECD 
เสนอให้ประเทศต่าง ๆ นำกรอบ “Beyond GDP” ไปปรับใช้ในการกำหนดนโยบาย เพ่ือให้
เกิดความสมดุลระหว่างการเติบโตทางเศรษฐกิจและความสุขภาวะของประชาชนในระยะยาว 
ยิ่งไปกว่านั้น ในการเสริมสร้างประโยชน์สุขควรได้นำหลักพระพุทธศาสนาเข้ามากำกับในการ
ขัดเกลาจิตใจแก่สังคมมนุษย์ 

แนวคิด ทฤษฎีเกี่วกับหลักคุณธรรมจริยธรรมของพระโพธิสัตว์ในพระพุทธศาสนา
มหายานว่าด้วยประโยชน์สุข 

พระมหาสายัณห์ วิสุทฺโธ (เทียนครบ) และคณะ (2561) ได้วิจัยเรื่อง โพธิจิตในพระ
พุทธพระพุทธศาสนามหายาน: ศึกษาวิเคราะห์บนฐานพระพุทธศาสนายุคต้น ผลการวิจัยพบว่า 
โพธิจิตในพระพุทธศาสนายุคต้น คือ จิตที่ประกอบด้วยพุทธ-ธรรมบารมี 10 และโพธิปักขิย
ธรรม 37 เป็นองค์ธรรมที่สำคัญแห่งโพธิทำให้รู้ชัดธรรมที่ลึกซึ้ง เห็นได้ยากรู้ตามได้ยากสงบ 
ประณีต เป็นกระบวนธรรมแห่งอิทัปปัจจยตา หรือหลักปฏิจจสมุปบาท 12 อันเป็นกระบวน
ธรรมที่บูรณาการกับหลักอริยสัจ 4 โดยมีอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นกระบวนวิธีที่ทำให้จิตเข้าถึง
ความรู้ชัดความสงบแห่งสังขารทั้งปวง ความสลัดทิ้งอุปธิทั้งปวง ความสิ้นตัณหา วิราคะ นิโรธ 
และนิพพาน โพธิจิตในพระพุทธพระพุทธศาสนามหายานมีสารัตถะ 2 ประการคือ 1) สมมติ
โพธิจิต เป็นโพธิจิตดั้งเดิมมีเมตตากรุณาเป็นแรงจูงใจ โดยปกติแสวงหาความรู้แจ้งเพ่ือ
ประโยชน์แก่สรรพสัตว์เป็นวิธีการบ่มเมล็ดพุทธะของเราและสั่งสมบุญเป็นเหตุนำไปสู่รูปพรรณ 
(นิรมาณ-กาย) ของพระพุทธะ คือ ความเป็นพระพุทธเจ้า และ 2) ปรมัตถโพธิจิต เป็นจิตมี
ปัญญาสูงสุด โดยมีโพธิจิตดั้งเดิมเป็นแรงจูงใจซึ่งหมายถึงจิตรอบรู้ความว่างอันเป็นธรรมชาติ
แท้จริงของทุกสิ่งที่ปรากฏ และเข้าถึงความหลุดพ้นเป็นเหตุนำไปสู่รูปแท้ของพระพุทธเจ้า คือ 
ธรรมกายโพธิจิตในมหายานเป็นโพธิจิตเดิมแท้ท่ีมีความบริสุทธิ์โดยธรรมชาติซึ่งมีพันธุกรรมแห่ง
ความเป็นพุทธะหรือตถาคตอยู่แนวคิดนี้สอดคล้องกับพุทธางกูร (เมล็ดพันธุ์ -พุทธะ) ในยุคต้น 



834 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

การปลุกโพธิจิตขึ้นแล้วปรารถนาความเป็นพระพุทธเจ้าเพ่ือประโยชน์แก่สรรพสัตว์ในมหายาน
ได้มียุคต้นเป็นรากฐาน ดุจครั้งเมื่อพระสุเมธดาบส ได้มีศรัทธาเสื่อมในพุทธคุณของพระทีปังกร
พุทธเจ้า ได้สละชีวิตทอดกายให้พระพุทธเจ้าเสด็จพระดำเนินข้าม พร้อมด้วยเหล่าพระขีณาสพ
แล้วปรารถนาสัพพัญญุตญาณเพ่ือโปรดเวไนยสัตว์เช่นเดียวกัน 

พระปรีชา เถี่ยนกือ (โพธิ์เงิน) (2561) ได้วิจัยเรื่อง แนวทางการเสริมสร้างความเป็น
โพธิสัตว์บนฐานจริยธรรมของพระพุทธศาสนามหายานตามแนวพุทธจิตวิทยา ผลการวิจัยพบว่า 
ศรัทธาบารมี 6 ปณิธาน 4 และ อุดมการณ์ 3 เป็นหลักธรรมที่สามารถนำพามนุษย์ไปสู่
แนวทางความเป็นโพธิสัตว์บนฐานจริยธรรมของพระพุทธศาสนามหายานได้ ความเป็นโพธิสัตว์
บนฐานจริยธรรมของพระพุทธศาสนามหายานตามแนวพุทธจิตวิทยา จริยธรรมของ
พระพุทธศาสนามหายานมีแนวคิดหลักอยู่ที่เรื่องความกรุณาต่อสรรพชีวิตที่จะต้องมีทั้งปัญญา
และกรุณาควบคู่กันไป จึงจะสามารถบรรลุโพธิภาวะได้ ถือเป็นเอกลักษณ์ของฝ่ายมหายาน 
และแนวทางการเสริมสร้างความเป็นโพธิสัตว์บนฐานจริยธรรมของพระพุทธศาสนามหายาน
ตามแนวพุทธจิตวิทยา ใช้กลวิธีการสอนและการใช้เหตุผลเชิงจริยธรรมของโคลเบิร์กมาพัฒนา
เป็นกระบวนการสอน ได้แก่ 1) การประเมินการใช้เหตุผลเชิงจริยธรรมเรื่อง ศรัทธา เป้า
หมายความเป็นโพธิสัตว์ บารมี 6 อุดมการณ์ 3 และปณิธาน 4 2) ดำเนินการสอนได้โดยอุบาย
และกลวิธีการสอนเพ่ือให้พุทธศาสนิกชนจึงให้นำกลับไปปฏิบัติ และ 3) ติดตามผลด้วยการ
ประเมินการใช้เหตุผลเชิงจริยธรรม 

แนวคิด ทฤษฎี เกี่ วกับการเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลัก
พระพุทธศาสนามหายาน 

พระมหาคมสัน วิสุทฺธาโณ (เนียมคชบาล) (2560) ได้วิจัยเรื่อง วิธีปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึง
ความสุขตามหลักพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบว่า หลักความสุข และการเข้าถึงความสุขตาม
หลักพระพุทธศาสนา มี 3 อย่าง คือ ความสุขอย่างหยาบ คือ กามสุข ความสุขอย่างกลาง คือ 
ฌานสุข และ ความสุขอย่างละเอียด คือ นิพพานสุข วิธีปฏิบัติให้ถึงความสุขท้ัง 3 อย่างนั้น คือ 
กามสุข ได้แก่ การให้ทานและการรักษาศีล ฌานสุข ได้แก่ การเจริญสมาธิ และ นิพพานสุข 
ได้แก่ การปฏิบัติในหนทางแห่งมรรค หรือ วิปัสสนากัมมัฏฐาน วิธีปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึงความสุข
ตามหลักพระพุทธศาสนาพบว่า (1) ความสุขทางกาย เป็นความสุขที่เกิดจากการสัมผัสรับรู้
อายตนะภายในกระทบกับอายตนะภายนอก (2) วิธีปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึงกามสุข คือ การ
พิจารณาให้เกิดความรู้ในส่วนที่เป็นคุณและโทษของกามสุขเพ่ือไม่ให้ลุ่มหลงโดยมีศีลเป็น
หลักประกัน (3) วิธีปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึงฌานสุข เป็นความสุขที่เกิดจากการทำสมาธิขั้นอัปปนา



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 835 

 

สมาธิ (4) วิธีปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึงนิพพานสุข เกิดจากปัญญามี 3 ระดับคือปัญญารู้เข้าใจในกาย
และจิตเพ่ือการดำเนินชีวิต ปัญญารู้แจ้งในรูปธรรมและ ปัญญารู้แจ้งใน นามธรรม (5) วิธีการ
พัฒนาตนเพ่ือให้เข้าถึงความสุขอย่างหยาบด้วยทานและศีล (6) วิธีการพัฒนาตน เพ่ือให้เข้าถึง
ความสุขอย่างกลางด้วยสมาธิ (7) วิธีการพัฒนาตนเพ่ือให้เข้าถึงความสุขอย่างละเอียด ด้วย
ปัญญา 

เอกชัย อุไรสินธว์ (2564) ได้วิจัยเรื่อง แนวปฏิบัติตามปฏิปทาของพระโพธิสัตว์ใน
สังคมไทยปัจจุบัน ผลการวิจัยพบว่า พระโพธิสัตว์หมายถึง ผู้ซึ่งตั้งจิตแน่วแน่ในการบำเพ็ญ
เพียรเพ่ือที่จะเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคตด้วยการสร้างสมบารมี 10 ประการ ปฏิปทาของพระ
โพธิสัตว์ในฝ่ายเถรวาทนี้ดำเนินไปในบริบทของบารมี 10 หรือ ทสบารมี เป็นหลัก อีกทั้งยัง
พบว่าพระโพธิสัตว์มีการบำเพ็ญธรรมในหมวดย่อยอ่ืน ๆ นอกเหนือจากบารมี 10 นี้อีกจำนวน
หนึ่ง ปฏิปทาของพระโพธิสัตว์ตามแนวบารมี 10 และหลักธรรมอ่ืน ๆสามารถนำมาประยุกต์ใช้
ในสังคมปัจจุบันสำหรับชาวพุทธและศาสนิกชนอ่ืน ๆ ได้เป็นอย่างดี ตัวอย่างเช่น การบริจาค
ทานในรูปแบบต่าง ๆ ทั้งในรูปแบบของทรัพย์ สิ่งของ การให้ความรู้เป็นทานในสื่อรูปแบบ
หนังสือ หรือโซเชียลมีเดีย และการบริจาคอวัยวะ เช่น การบริจาค โลหิต หรือการบริจาคเสต็ม
เซลล์ เป็นต้น 
 Long, 2025 ได้วิจัย แนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ในพระพุทธศาสนามหายานมีการ
ตีความอย่างหลากหลาย ทั้งในฐานะบุคคลอุดมคติ บุคคลในตำนาน และสัญลักษณ์ของปัญญา
และกรุณาในจิตใจมนุษย์ การศึกษาชี้ให้เห็นว่า พระโพธิสัตว์มิใช่เพียงสัญลักษณ์ทางศาสนา แต่
เป็นแนวคิดที่สะท้อนการพัฒนาเชิงจิตวิญญาณและจริยธรรมเพ่ือประโยชน์สุขของสังคม
สมัยใหม่ ผู้เขียนเสนอให้เข้าใจพระโพธิสัตว์อย่างเป็นองค์รวม (Integral approach) ที่รวมทั้ง
มิติภายนอกและภายใน เพ่ือสร้างแนวทางแห่งการอยู่ร่วมกันด้วยกรุณา ปัญญา และการ
เสียสละ ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้ในการพัฒนาความสุขภาวะของมนุษย์ร่วมสมัยได้อย่างยั่งยืน 
 สรุป การเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลักคุณธรรมจริยธรรมของพระ
โพธิสัตว์ในพระพุทธศาสนามหายาน คือ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมทางกาย ทางใจ และการอยู่
ร่วมกันในสังคม ด้วยความเอ้ืออาทร มีน้ำใจไมตรี มีทัศนคติที่ดีต่อกัน โดยใช้ปัญญาในการ
พิจารณาแยกแยะสิ่งต่าง ๆ อย่างมีเหตุผลถูกต้องตามหลักคุณธรรมจริธรรม 
 
 



836 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

วิธีดำเนินการวิจัย   
 รูปแบบการวิจัย การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ด้วย
วิธีการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary research) ภายใต้กระบวนการวิจัยทางปรัชญาแบบ
วิภาษวิธี (Dialectic method) และการใช้เหตุผลแบบมีวิจารณญาณ (Discursive method) 
ด้วยกระบวนการของการศึกษาเชิงการประยุกต์ใช้ อันประกอบด้วยการวิเคราะห์ (Analysis) 
การวิจักษ์ (Appreciation) และการวิธาน (Application) เพ่ือนำไปสู่การสร้างองค์ความรู้ใหม่
ในทางปรัชญาและพระพุทธศาสนา 

แหล่งข้อมูล 1. เชิงเอกสาร ขอบเขตเนื้อหา ศึกษาเอกสารปฐมภูมิ (Primary source) 
คือ คัมภีร์พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 ข้อมูล
ทุติยภูมิ (Secondary source) คือ หนังสือ เอกสาร วารสาร วิทยานิพนธ์ บทความ และงาน
วิชาการอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้อง 
 การเก็บรวบรวมข้อมูล 
 เรียบเรียงข้อมูลโดยการจัดหมวดหมู่ของข้อมูลที่เกี่ยวข้องกันทั้งในส่วนข้อมูลที่ได้จาก
เอกสารต่าง ๆ ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยที่ตั้งไว้ คือ 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับการ
เสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบัน 2. เพ่ือศึกษาหลักคุณธรรมจริยธรรมของพระโพธิสัตว์
ในพระพุทธศาสนามหายานว่าด้วยประโยชน์สุข 3. เพ่ือเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบัน
ตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน 4. เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่ และรูปแบบการเสริมสร้าง
ประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน 
 การวิเคราะห์ข้อมูล 

เป็นการตรวจสอบความถูกต้องและความน่าเชื่อถือของข้อมูลที่ได้คัดเลือกมาแล้ว ด้วย
การวิเคราะห์จากหลักฐานหรือเอกสารที่เชื่อถือได้แล้วนำมาวิเคราะห์โดยปรับความคิดที่เอน
เอียงออกไปให้มีความเป็นวัตถุวิสัยหรือน่าเชื่อถือมากที่สุด ซึ่งสามารถศึกษาและยืนยันได้จาก
ข้อมูลที่พิสูจน์แล้ว 
 

ผลการวิจัย   
การวิจั ย  เรื่ อ ง รูปแบบการเสริมสร้ างประโยชน์ สุ ข ในสั งคมปั จจุบั นหลั ก

พระพุทธศาสนามหายาน ได้ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์การวิจัย ดังนี้  



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 837 

 

 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 แนวคิดเกี่ยวกับการเสริมสร้างประโยชน์สุขใน
สังคมปัจจุบัน ทำให้เข้าใจได้ว่า การเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบัน คือ การจะดำเนิน
ชีวิต ทำงาน ทำกิจกรรม เพ่ือตนเอง หรือ สังคม โดยสุจริต เป็นธรรม ได้แก่ 1. ทางกาย คือ 
การมีสุขภาพดี ปลอดพ้นจากโรคภัยไข้เจ็บ มีการเอาใจใส่ดูแลร่างกาย และดำเนินชีวิตไป
ในทางที่ไม่อันตรายต่อสุขภาพของตนเอง 2. ทางจิตใจ ได้แก่ การมีจิตใจสดชื่น เบิกบาน มี
เมตตา กรุณา และเข้าถึงจิตใจที่อ่อนโยน สามารถเข้าถึงความสุขที่ประณีตได้ 3. ทางสังคม 
ได้แก่ การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างราบรื่น มีมิตรภาพ ไม่ก่อความเดือดร้อน หรือเบียดเบียนกัน 
4. ทางปัญญา ได้แก่ การมีองค์ความรู้ และความคิดที่ถูกต้องดีงาม รู้จักคิด หรือพิจารณาด้วย
เหตุผล สามารถแก้ปัญหาด้วยวิธีการแห่งปัญญาได้  

ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 ศึกษาหลักคุณธรรมจริยธรรมในพระพุทธศาสนา
มหายานว่าด้วยประโยชน์สุข ทำให้เข้าใจว่า ลักษณะทั่วไปของพระพุทธศาสนา คือ มี
แนวความคิดในเรื่องการสงเคราะห์ช่วยเหลือผู้คนให้พ้นจากความทุกข์ หรือ ความหลุดพ้น 
ความแตกระหว่างพระพุทธศาสนามหายาน กับ เถรวาท คือ พระพุทธศาสนามหายาน ยึดหลัก
คำสอนของพระโพธิสัตว์ในเรื่องของปัญญาและ ความเมตตากรุณาต่อสรรพสัตว์ ในขณะที่
พระพุทธศาสนาเถรวาท เน้นการสอนให้คนมีสติและปัญญา ยึดมั่นในความเป็นที่พ่ึงแห่งตน 
และเข้าถึงการหลุดพ้นจากห้วงความทุกข์  

ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 เพ่ือเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตาม
หลักพระพุทธศาสนามหายาน ทำให้พบว่า มีรากเหง้าของปัญหาที่เกิดจากธรรมชาติของจิต
มนุษย์ ต้องการเอาตัวรอด รักสุขเกลียดทุกข์ เกิดการสะสมขึ้นทุกวัน จนกลายเป็นกิเลสขึ้น
พ้ืนฐาน คือ การอยากมี อยากเป็น จนกลายเป็นความเห็นแก่ตัว เป็นปัญหาสังคมที่สำคัญ การ
ดำเนินชีวิตแบบประโยชน์สุขของพระโพธิสัตว์ที่ยึดถือความเสียสละ คำสอนเรื่องปรัชญาปารมิ
ตาได้นำไปสู่ความกรุณาและมุทิตาในสัตว์ทั้งหลาย เมื่อสัตว์ทั้งหลาย ไม่มีสัตว์ บุคคล ตัวตน 
เรา เขา หลงเหลืออยู่ เมื่อสัตว์ทั้งหลายต่างมีพุทธภาวะ และเมื่อสัตว์ทั้งหลายต่างรักสุข เกลียด
ทุกข์ ต้องการอิสรภาพและความสงบสุข สัตว์ทั้งหลายจึงต้องสร้างความรักแบบพระโพธิสัตว์ให้
มีในตน และช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นทุกข์จากสังสารวัฏ จึงมุ่งมั่นพัฒนาชีวิตของตนเองแบบ
องค์รวมตามหลักไตรสิกขา โดยมีศีล สมาธิ และปัญญาเป็นแนวทางพัฒนาจิตใจ ปัญญา และ
สังคมสิ่งแวดล้อม 
 



838 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

 อภิปรายผล  
การอภิปรายผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 ผลการวิจัยสรุปว่า แนวคิดเกี่ยวกับ

การเสริมสร้างประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบัน จะพัฒนาแบบแยกส่วนในลักษณะการพัฒนาวัตถุ
สิ่งของ พัฒนาด้านเศรษฐกิจเพ่ือการอยู่ดีกินดี และเมื่อประชาชนอยู่ดีกินแล้ว สิ่งอ่ืนจะตามมา
ทั้งการพัฒนาสังคม วัฒนธรรม ตรรกะการพัฒนานี้จะก่อให้เกิดความเสียหายตาม จึงควร
พัฒนาแบบองค์รวมเช่นเดียวกับชีวิตของมนุษย์ที่ประกอบด้วยร่างกายและจิตใจ สอดคล้องกับ 
รายงานฉบับของ OECD (2024) ชี้ ให้ เห็นว่า การวัดความเป็นอยู่ที่ดี (well-being) ของ
ประชาชนในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้และเกาหลี ควรขยายเกินกว่าตัวชี้วัดทางเศรษฐกิจ 
เช่น GDP โดยเน้นมิติที่ครอบคลุมสุขภาพ การศึกษา สิ่งแวดล้อม ความสัมพันธ์ทางสังคม และ
ความเท่าเทียม รายงานพบว่า หลายประเทศในภูมิภาคนี้มีพัฒนาการทางเศรษฐกิจสูงแต่ยังคง
มีความเหลื่อมล้ำด้านคุณภาพชีวิต เช่น การเข้าถึงบริการสาธารณสุขและสิ่งแวดล้อมที่
ปลอดภัย การพัฒนานโยบายเชิงองค์รวมที่บูรณาการมิติทางสังคมและจิตใจจึงมีความสำคัญ 
นอกจากนี้ OECD เสนอให้ประเทศต่าง ๆ นำกรอบ “Beyond GDP” ไปปรับใช้ในการกำหนด
นโยบาย เพ่ือให้เกิดความสมดุลระหว่างการเติบโตทางเศรษฐกิจและความสุขภาวะของ
ประชาชนในระยะยาว  ยิ่ งไปกว่านั้ น  ในการเสริมสร้างประโยชน์สุขควรได้นำหลัก
พระพุทธศาสนาเข้ามากำกับในการขัดเกลาจิตใจแก่สังคมมนุษย์  

การอภิปรายผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 ผลการวิจัยสรุปว่า หลักคุณธรรม
จริยธรรมของพระโพธิสัตว์ในพระพุทธศาสนามหายานว่าด้วยประโยชน์สุข ด้วยเหตุที่มี
แนวความคิดในเรื่องการสงเคราะห์ช่วยเหลือผู้คนให้พ้นจากความทุกข์ จึงได้มีหลักธรรมเพ่ือ
นำมาเสริมสร้างในการประพฤติปฏิบัติที่จะอยู่ร่วมกันในสังคม และนำไปใช้การแก้ปัญหาที่มี
การเปลี่ยนแปลงไปตามสังคม สอดคล้องกับบุญโรจน์ เสรีวัฒนาวุฒิ (2566) ได้วิจัยเรื่อง การ
พัฒนาสังคมในมิติบารมี 6 พบว่า  การพัฒนาสังคมเป็นการเปลี่ยนแปลงสังคมแบบกำหนด
ทิศทาง มีการวางแผนเพ่ือให้เป็นสังคมที่มีคุณภาพ ทั้งรูปแบบ สภาพแวดล้อม ศิลปวัฒนธรรม
และจิตใจ ประชาชนในสังคมที่พัฒนาแล้วย่อมมีความสุข สะดวก สบาย มีสภาพการดำรงชีวิต
ที่ดีทั้งด้านวัตถุและทางจิตใจ ปัจจุบันการใช้เศรษฐกิจอุตสาหกรรม วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี
เป็นตัวชี้วัดการพัฒนาสังคม จึงเกิดปัญหาด้านครอบครัว ความขัดแย้งทางการเมืองและความ
ยากจน คำสอนเรื่องบารมี 6 เป็นหลักการพัฒนาชีวิตและสังคมที่พระพุทธศาสนามหายานใช้ใน



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 839 

 

การดำเนินชีวิต และหากได้ดำเนินรอยตามผู้เป็นต้นแบบอย่างพระโพธิสัตว์จะทำให้เกิดความ
มั่นใจ  

การอภิปรายผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 ผลการวิจัยสรุปว่า การเสริมสร้าง
ประโยชน์สุขในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนามหายาน ถือเป็นการแก้โจทย์ที่สำคัญ 
เพราะกับดักของประโยชน์สุขจะเกิดข้ึนได้ต้องเข้าใจสิ่งที่เป็นปัญหา นั่นคือ ความเห็นแก่ตัวของ
มนุษย์ ที่ต้องการละลายพฤติกรรมด้วยหลักพระพุทธศาสนาในระดับที่แตกต่างกัน สอดคล้อง
กับ Long, 2025 ได้วิจัย อธิบายว่า แนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ในพระพุทธศาสนามหายานมีการ
ตีความอย่างหลากหลาย ทั้งในฐานะบุคคลอุดมคติ บุคคลในตำนาน และสัญลักษณ์ของปัญญา
และกรุณาในจิตใจมนุษย์ การศึกษาชี้ให้เห็นว่าพระโพธิสัตว์มิใช่เพียงสัญลักษณ์ทางศาสนา แต่
เป็นแนวคิดที่สะท้อนการพัฒนาเชิงจิตวิญญาณและจริยธรรมเพ่ือประโยชน์สุขของสังคม
สมัยใหม่ ผู้เขียนเสนอให้เข้าใจพระโพธิสัตว์อย่างเป็นองค์รวม ( Integral approach) ที่รวมทั้ง
มิติภายนอกและภายใน เพ่ือสร้างแนวทางแห่งการอยู่ร่วมกันด้วยกรุณา ปัญญา และการ
เสียสละ ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้ในการพัฒนาความสุขภาวะของมนุษย์ร่วมสมัยได้อย่างยั่งยืน  
 

องค์ความรู้ใหม่  
 

 
ภาพที่  1 2E2C2TMW Model 

 
 

จากภาพสามารถอธิบายแนวความคิดของกระบวนการได้ ดังนี้  



840 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

           E1 ย่อมาจาก Egoism ความเห็นแก่ตัว การมุ่งแสวงหา กอบโกยแต่ประโยชน์ตนเพียง
อย่าง เดียว โดยไม่สนใจว่าการกระทำของตนนั้นสร้างความเดือนร้อนให้แก่บุคคลอื่น หรือส่งผล
กระทบเสียหายแก่สิ่งอ่ืน ขาดการเสียสละเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม 
           E2 ย่อมาจาก Emptiness ศูนยตา สภาวะจิตที่ว่างจากการยึดมั่นถือมั่นสิ่งทั้งปวง 
ว่างจากความ เป็นตัวตนหรือของตน โพธิจิตไม่มีการปรุงแต่งยึดถือเอาเป็นตัวตน ปราศจาก
ความโลภ ความโกรธ ความหลง  

C1 ย่อมาจาก Charity การบริจาค การตั้งตนบำเพ็ญทานบารมีด้วยการให้สิ่งของ การ
ให้ความรู้คำแนะนำที่เป็นประโยชน์ การให้แนวทางการส่งเสริมคุณภาพชีวิต และการยกระดับ
จิตในการให้อภัย ไม่ถือโกรธ อาฆาตจองเวร 

C2 ย่อมาจาก Compassion ความกรุณา มองเห็นความทุกข์ยากลำบากของผู้อ่ืน มี
จิตสงสารอยากช่วยเหลือให้เขาพ้นจากความทุกข์ มีจิตปรารถนาปลดเปลื้องความทุกข์นั้นโดย
ไม่หวังผลตอบแทนใด ๆ  
T1 ย่อมาจาก Trustfulness ความมีสัจจะ การเป็นคนที่มีความซื่อสัตย์ จริงใจ และมีความ 
ความตรง (ประพฤติสุจริต) และความแท้ (ไม่เหลวไหล) การมีสัจจะยังหมายถึงการทำสิ่งใดทำ
จริง ไม่ย่อท้อ และมีความรับผิดชอบต่อสิ่งที่ทำอย่างเต็มที่ มุ่งม่ัน ตั้งใจ ใฝ่ดีที่จะไปให้ถึง 

T2 ย่อมาจาก Treatment การลงมือปฏิบัติ การทำกิจกรรมต่าง ๆ ด้วยตนเอง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งการนำความรู้จากทฤษฎีมาผสมผสานกับการลงมือทำจริง เพ่ือให้เกิดการ
เรียนรู้ผ่านประสบการณ์ตรง ซึ่งรวมถึงการฝึกฝน ทักษะ การแก้ปัญหา และการสร้างสรรค์สิ่ง
ต่าง ๆ การลงมือปฏิบัติเป็นหัวใจสำคัญในการนำไปสู่ความสำเร็จ เพราะเป็นขั้นตอนที่นำ
แนวคิดไปสู่ความเป็นจริง  

M ย่อมาจาก Mind จิตใจ จิตที่มุ่งสู่การตรัสรู้ เพ่ือประโยชน์สุขของสรรพสัตว์ทั้งหลาย 
เป็นความปรารถนาที่จะบรรลุเป็นพระพุทธเจ้าเพ่ือช่วยเหลือผู้อ่ืนให้พ้นทุกข์ และเป็นแนวคิด
สำคัญในพระพุทธศาสนานิกายมหายาน โพธิจิตมี 2 ระดับ คือระดับ สมมติโพธิจิต (ตั้งความ
ปรารถนา) และระดับ ปรมัตถโพธิจิต (การเห็นแจ้งความว่าง)  

W ย่อมาจาก Wisdom ปัญญา ความรอบรู้ ความรู้ทั่ว และความฉลาดที่เกิดจากการ
เรียนรู้และคิด เป็นความสามารถในการคิดและกระทำโดยใช้ความรู้ ประสบการณ์ ความเข้าใจ 
และสามัญสำนึก ในทางพระพุทธศาสนา ปัญญายังหมายถึงการรู้ทั่วถึงเหตุถึงผล รู้สิ่งควรทำ
ควรเว้น และเป็นแสงสว่างที่ขจัดความหลงผิดและนำสู่การพ้นทุกข์ 
 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 841 

 

สรุป/ข้อเสนอแนะ 
 การเสริมสร้างประโยชน์สุขนั้นได้มุ่งเน้นการนำไปประยุกต์ใช้ในสังคมปัจจุบัน จึงได้
มองการเสริมสร้างประโยชน์สุขแบบองค์รวมและมีความสัมพันธ์กันทั้งด้านร่างกาย สังคม จิตใจ
และปัญญา แม้แต่ศาสนพิธีกรรมในพระพุทธศาสนามหายานที่ได้แฝงกุศโลบายของการดำเนิน
ชีวิตด้วยประโยชน์สุข ข้อเสนอแนะเพื่อนำไปใช้ประโยชน์  1) ประยุกต์ใช้อย่างองค์รวม 
งานวิจัยจะเกิดคุณค่าเมื่อทุกฝ่ายร่วมมือ ทั้งบุคคล ภาคประชาสังคม ภาครัฐ ภาคเอกชน และ
หน่วยงานอิสระ เพ่ือสนับสนุนการเผยแผ่หลักพุทธธรรมอย่างมีประสิทธิภาพ 2) บทบาทคณะ
สงฆ ์คณะสงฆ์ควรตรวจสอบและกำกับความเหมาะสมของการเผยแผ่ เพื่อให้สอดคล้องกับหลัก
พระพุทธศาสนาและสืบทอดต่อรุ่นหลังได้อย่างยั่งยืน 3) การใช้ประโยชน์เชิงนโยบาย นำ
งานวิจัยประกอบการวางนโยบายและการอบรมเตรียมความพร้อมพระสงฆ์ไทยในการเผยแผ่
ธรรม เพ่ือเพ่ิมศักยภาพในการปฏิบัติงาน 4) การใช้ประโยชน์เชิงวิชาการและพัฒนาบุคลากร 
สนับสนุนการเรียนรู้ของศาสนทายาทรุ่นใหม่ และส่งเสริมการพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคล 
สังคม และประเทศในบริบทสังคมปัจจุบัน ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้งต่อไป 1) ควรมีการ
ทำวิจัยเกี่ยวกับจริยศาสตร์แบบประโยชน์สุขตามหลักพระพุทธศาสนามหายานกับหลักปรัชญา
ของเศรษฐกิจพอเพียง 2) ควรมีการทำวิจัยเกี่ยวกับสัญวิทยาของศาสนพิธีกรรมใน
พระพุทธศาสนามหายานกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตในสังคมปัจจุบัน  3) ควรมีการทำวิจัย
เกี่ยวกับความแตกต่างของหลักประโยชน์สุขตามแนวพุทธจริยศาสตร์กับกระบวนทรรศน์ทางจ
ริยศาสตร์หลังนวยุค  4) ควรมีการทำวิจัยเกี่ยวกับพุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ว่าด้วย
หลักปฎิจจสมุปบาทในพระพุทธศาสนามหายานและเถรวาท 5) ควรมีการทำวิจัยเกี่ยวกับการ
สังเคราะห์หลักคำสอนเรื่องประโยชน์สุขในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของเยาวชนในสังคมดิจิทัล  
6) ควรมีการทำวิจัยเกี่ยวกับการออกแบบกิจกรรมทั้งในลักษณะการเข้าค่ายคุณธรรมจริยธรรม
ในเรื่องประโยชน์สุขในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของเยาวชนในสังคมดิจิทัล 
 

เอกสารอ้างอิง   
บุญโรจน์ เสรีวัฒนาวุฒิ . (2566). การพัฒนาสังคมในมิติบารมี 6 . วารสารบัณฑิตศาสน์ 

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย, 21(1),400-405. 



842 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

พระปรีชา เถี่ยนกือ (โพธิ์เงิน). (2561). แนวทางการเสริมสร้างความเป็นโพธิสัตว์บนฐาน
จริยธรรม ของพระพุทธศาสนามหายานตามแนวพุทธจิตวิทยา. ใน ดุษฎีนิพนธ์พุทธ
ศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา. มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาคมสัน วิสุทฺธาโณ (เนียมคชบาล). (2560). วิธีปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึงความสุขตามหลัก
พระพุทธศาสนา. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสายัณห์ วิสุทฺโธ (เทียนครบ) และคณะ. (2561). โพธิจิตในพระพุทธพุทธปรัชญา
มหายาน: ศึกษาวิเคราะห์บนฐานพระพุทธศาสนายุคต้น. วารสารธรรมทรรศน์ , 
18(3),342-343. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

สุวิญ รักสัตย์. (2555). พระพุทธศาสนามหายาน. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: บางกอกบล็อก. 
เอกชัย อุไรสินธว์. (2564). แนวปฏิบัติตามปฏิปทาของพระโพธิสัตว์ในสังคมไทยปัจจุบัน. ใน 

วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา. คณะศิลปะศาสตร์
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

Long, D. E. (2 0 2 5 ) .  Elusive notions of Bodhisattvas: Personified, idealized, 
mystified, naturalized and integral. Religions, 16(6), 764. 

Organisation for Economic Co-operation and Development. (2024 ). Measuring 
well-being beyond GDP in Asia, South-East Asia and Korea. OECD 
Publishing. 

 
 
 
 


