
บทบาทของพระสงฆ์กบัความสัมพันธ์ด้านวัฒนธรรมชาวตะวันตก* 
THE ROLE OF MONKS AND THEIR RELATIONSHIP WITH WESTERN 

CULTURE 
                           

จิรารักษ์ อินทนพิชิต1, สมชัย ศรีนอก2 และ พระมหาสมบูรณ์ สุธมฺโม3 

Jirarak Inthanapichit1 Somchai Srinok2 and Phramaha Somboon Sudhammo3 

1-3คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1-3Faculty of Education Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author’s Email: Jiraraki999@gmail.com 
วันที่รับบทความ : 27 กันยายน 2568; วันแก้ไขบทความ 30 กันยายน 2568; วันตอบรับบทความ : 2 ตุลาคม 2568  

Received 27 September 2025; Revised 30 September 2025; Accepted 2 October 2025 

  

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาบทบาทของพระสงฆ์กับความสัมพันธ์ด้าน
วัฒนธรรมของชาวตะวันตก พบว่า พระสงฆ์มีบทบาทความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมตะวันตกด้วย
การใช้หลักธรรมคำสั่งสอนพระพุทธศาสนาในการแผ่ขยายไปสู่ตะวันตกหลายประเทศ เช่น 
เดนมาร์ก ฟินแลนด์ ไอซ์แลนด์ รัสเซีย สวีเดน อังกฤษ เยอรมัน ฝรั่งเศส เนเธอร์แลนด์ เบล
เยี่ยม ออสเตรีย สวิสเซอร์แลนด์ โครเอเชีย โรมาเนีย อิตาลี สเปน ทาจิกิสถาน ยูเครน เป็นต้น 
และบทบาทของพระสงฆ์กับความสัมพันธ์ด้านวัฒนธรรมของชาวตะวันตกด้านต่าง ๆ ได้แก่  
1) ด้านสังคม 2) ด้านวัฒนธรรม 3) ด้านเศรษฐกิจ 4) ด้านการเมือง และ 5) ด้านการศึกษา 
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในตะวันตก มีแนวโน้มในทางที่ดี เช่น องค์การสหประชาชาติ
สนับสนุนการขยายตัวของพระพุทธศาสนาไปยังดินแดนตะวันตกมากยิ่งขึ้น การร่วมมือกันของ

 
*

 จิรารักษ ์อินทนพิชิต, สมชัย ศรีนอก และ พระมหาสมบูรณ์ สุธมโฺม. (2568). บทบาทของพระสงฆ์กับความสัมพันธ์ดา้น
วัฒนธรรมชาวตะวันตก. วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่, 3(5), 194-209. 

Jirarak Inthanapichit Somchai Srinok and Phramaha Somboon Sudhammo. (2025). The Role Of Monks And 
Their Relationship With Western Culture. Modern Academic Development And Promotion Journal, 3(5), 

194-209.;  
DOI: https://doi.org/10.   

https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/ 

https://doi.org/10.14456/madpiadp.2024.1
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/


  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 195 

 

กลุ่มชาวพุทธทั่วโลก ทำให้องค์กรพุทธศาสนาเข้มแข็งขึ้นและผลจากกระบวนทัศน์แบบพุทธ
ศาสนาที่สอดรับกับวัฒนธรรมและสภาพการณ์ในตะวันตก 
คำสำคัญ : บทบาทของพระสงฆ์, พระสงฆ์กับความสัมพันธ์ด้านวัฒนธรรม,  วัฒนธรรม
ชาวตะวันตก 
 

Abstract 
  The purpose of this article is to present a study of  The role of monks 
and their relationship with Western culture. The research results found that 
Buddhism spread to many Western countries such as Buddhism spread to many 
Western countries such as Denmark, Finland, Iceland, Russia, Sweden, England, 
Germany, France, Netherlands, Belgium, Austria, Switzerland, Croatia, Romania, 
Italy, Spain, Tajikistan, Ukraine, etc. and The role of monks and the cultural 
relations of Westerners in various aspects. The results of the research found 
that there are 5 aspects of the role of monks: (1) Social aspect. (2) Cultural 
aspec. ( 3) economic aspect. ( 4) Political aspect and ( 5) Educational aspect. 
There is a positive trend, such as the United Nations supporting the expansion 
of Buddhism into more Western territories. Collaboration of Buddhist groups 
around the world.  This strengthened the Buddhist organization and resulted in 
a Buddhist paradigm that was more in tune with Western culture and 
conditions. 
Keyword : The role of monks, Monks and cultural relations,  Westerner culture 
 

บทนำ 
 ปัจจุบันพระพุทธศาสนากระจายอยู่ในทวีปยุโรปหรือตะวันตกหลายประเทศ  เช่น 
เดนมาร์ก (Denmark) ฟินแลนด์ (Finland) ไอซ์แลนด์ (Iceland) รัสเซีย (Russia) สวีเดน 
(Sweden) อั งก ฤ ษ  (U.K.) เย อ รมั น  (Germany) ฝ รั่ ง เศ ส  (France) เน เธ อ ร์ แ ล น ด์
(Netherlands) เบลเยี่ยม (Belgium) ออสเตรีย (Austria) สวิสเซอร์แลนด์ (Switzerland) 
โครเอเชี ย  (Croatia) โรมาเนี ย  (Romania) อิตาลี  (Italy) สเปน  (Spain) ทาจิกิ สถาน 



196 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

(Tadjikistan) ยูเครน (Ukraine) เป็นต้น พระพุทธศาสนาเผยแผ่ไปในประเทศแถบตะวันตก
เพ่ิมขึ้นเรื่อย ๆ พระสงฆ์ไทยเดินทางไปเผยแผ่หลักคำสอนของพระพุทธศาสนาในตะวันตก     
มีจุดมุ่งหมายในการเผยแผ่ คือ เพ่ือให้ผู้ศึกษาได้นำหลักธรรมไปใช้ในการพัฒนาชีวิตตนเองและ
อยู่ในสังคมอย่างมีความสุข จนสามารถพัฒนาชีวิตตนเองและอยู่ในสังคมอย่างมีความสุข จน
สามารถพัฒนาไปสู่การศึกษาที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น สู่การปฏิบัติเพ่ือความพ้นทุกข์อย่างสิ้นเชิงได้ การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาให้ “กว้างไกลไปในตะวันตกได้มากขึ้น” ด้วยอาศัยปัจจัยหลายประการ 
ทุกวันนี้การติดต่อคมนาคมกับประเทศอ่ืน ๆ ในแถบตะวันตกทำได้สะดวกง่ายขึ้น และ
พระพุทธศาสนาไม่ใช่ของใหม่สำหรับชาวตะวันตกอีกต่อไป ในทวีปยุโรปและอเมริกาได้ศึกษา
และเป็นที่ยอมรับในกลุ่มปัญญาชนชาวตะวันตกว่าพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีเหตุผลน่าฟัง
และมีคำสอนที่ละเอียดลึกซึ้ง  ในปัจจุบันมีชาวตะวันตกสนใจในการทำสมาธิ (Meditation) 
ทุกระดับในสังคมชาวตะวันตกมีความสนใจในหลักธรรมคำสั่งสอนทางพระพุทธศาสนาเพ่ิมขึ้น
อย่างต่อเนื่อง เช่น มีการประกาศให้พระพุทธศาสนาเป็นหนึ่งในศาสนาสำคัญประจำชาติอิตาลี 
(European News, 2001)รวมทั้งเกิดกระแสนิยมการนำหลักการปฏิบัติสมาธิไปประยุกต์ใช้ใน
งานสาขาอาชีพต่าง ๆ ในบางประเทศ เช่น ในประเทศอังกฤษ ได้มีการนำหลักการทำสมาธิใน
เชิงพุทธไปสอนในโรงเรียนประถมศึกษาในประเทศอังกฤษ รวมทั้งได้จัดชั่วโมงการนั่งสมาธิลง
ในตารางเรียนประจำสัปดาห์ในหลายโรงเรียน (BBC News, 2024) ในประเทศแคนาดา มีกลุ่ม
เจ้าหน้าที่ตำรวจบางเขต ได้มีกิจกรรมนั่งสมาธิร่วมกันทุกเช้าก่อนออกไปทำหน้าที่ดูแลรักษา
ความสงบบ้านเมือง เนื่องจากชาวตะวันตกมีความเห็นว่า วิธีผ่อนคลายความตึงเครียดคือการ
ทำสมาธิ ปัญหาของคนที่เจริญในด้านวัตถุส่วนใหญ่แล้วมักจะละเลยการพัฒนาจิตใจ ปัจจุบัน
ชาวตะวันตกกำลังมีความวิตกกังวลเกี่ยวกับสภาพความเสื่อมโทรมของธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม 
และมีความรู้สึกประทับใจในหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาซึ่งเน้นการดำเนินชีวิตให้กลมกลืน
กับธรรมชาติ มีความเมตตากรุณาต่อสรรพสัตว์ทั้งหลาย ชาวตะวันตกเห็นว่า พระพุทธศาสนา
เข้าได้ดีกับอุดมการณ์ของคนที่มีความเป็นห่วงต่อสถานการณ์โลกปัจจุบัน (พระโพธิญาณเถระ 
(ชา สุภทโท), 2544) ชาวตะวันตกยังเน้นการสอนสมาธิแนวดั้งเดิมของไทยคือ อานาปานสติ 
สมถะและวิปัสสนา ที่ได้รับความนิยมมาก จนมีการเปิดสอนปฏิบัติสมาธิตามสถานที่ต่าง  ๆ 
มากมาย ทำให้เกิดความสัมพันธ์อย่างเหนียวแน่นกับแนวทางปฏิบัติทางพระพุทธศาสนาแบบ
ไทย ทุกวันนี้ชาวตะวันตกนิยมเดินทางเข้าเมืองไทยเพ่ือปฏิบัติกรรมฐานขั้นสูงให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น  
(พอล เดนนิสสัน, 2548) 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 197 

 

 ในบทความนี้จะได้นำเอาแนวคิด ทฤษฎีเกี่ยวกับบทบาทของพระสงฆ์กับความสัมพันธ์
ด้านวัฒนธรรมของชาวตะวันตก 
 

พระพุทธศาสนาที่แผ่ขยายไปสู่ตะวันตก 
 พระพุทธศาสนาที่แผ่ขยายไปสู่ตะวันตก มีพัฒนาการและได้รับการตอบรับที่ดีของ
ชาวตะวันตก ซึ่งให้ความสนใจพระพุทธศาสนาในด้านเนื้อหาเพ่ือนำมาใช้ในการดำเนินชีวิต  
ประยุกต์ใช้ในด้านฝึกปฏิบัติอบรมพัฒนาจิตปัญญาและหลักการทางพุทธศาสนาก็เข้าได้ดีกับ
วัฒนธรรมในการแสวงหาปัญญาของชาวตะวันตก เพราะหลักการพุทธศาสนาเน้นการใช้เหตุผล 
ให้อิสระทางความคิด ไม่ผูกขาดทางความคิด ถึงแม้ศาสนาพุทธจะยังไม่เป็นที่แพร่หลายขยาย
วงกว้างทางสังคมในตะวันตก แต่ก็ค่อนข้างเข้ากันได้กับภูมิปัญญาแบบฝรั่งที่มี “คุณค่า” ต่อ
ชีวิตปัจเจกบุคคลและสิ่งแวดล้อม จึงอาจกล่าวได้ว่าสภาพการณ์พระพุทธศาสนาในตะวันตก
เป็นช่วงของการเริ่มต้นที่ได้รับการยอมรับและมั่นคง การไม่ปฏิเสธหรือต่อต้านการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา นับเป็นโอกาสที่ดีของพระพุทธศาสนาที่จะเติบโตในแผ่นดินตะวันตกต่อไป 
การศึกษาเรื่อง บทบาทและความสัมพันธ์ด้านวัฒนธรรมในตะวันตก จะทำให้ทราบถึงภาพรวม
ของพระพุทธศาสนาในเวทีโลกได้กว้างขึ้นยิ่งขึ้น บทความนี้จึงมุ่งศึกษาบทบาทของพระสงฆ์ที่มี
ความสัมพันธ์ด้านวัฒนธรรมกับชาวตะวันตก  
 พระพุทธศาสนาได้เผยแผ่เข้าไปในตะวันตกราวพุทธศตวรรษต้น ๆ ในช่วงแรกยังไม่ได้
รับความนิยมจากชาวยุโรปตะวันตกเท่าใดนัก จนกระทั่งหลังพุทธศตวรรษที่  21 ความ
เจริญก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์เทคโนโลยีทำให้ผู้คนเลิกเชื่อถือศาสนาอย่างงมงาย เมื่อ
ชาวตะวันตกได้ฟังหลักกาลามสูตร ว่าด้วยวิธีปฏิบัติต่อสิ่งที่ตนสงสัย อย่าเชื่อถือคำสอนของ
พระองค์โดยทันที จนกว่าจะได้ทดลองปฏิบัติดูก่อน เมื่อเห็นผลแล้วจึงค่อยเชื่อ ชาวตะวันตก
สนใจในคำสอนของพระพุทธองค์ และปฏิบัติตามคำสอนในพระพุทธศาสนา เมื่อเห็นจริง
ตามนั้นแล้ ว จึ งประกาศตนเป็นพุทธมามกะเพ่ิมขึ้น เรื่อย  ๆ มาจนถึงปัจจุบันทำให้
พระพุทธศาสนาแผ่ขยายไปทั่วตะวันตก ในเวลาต่อมามีการค้นคว้าศึกษาเรื่องราวของ
พระพุทธศาสนาในทั่วทุกมุมโลก ทำให้ชาวตะวันตกสนใจใฝ่ศึกษา และขยายขอบเขตความรู้
ด้านนี้ให้กว้างขวางมากยิ่งขึ้น (การเผยแพร่พระพุทธศาสนา, 2567) 
 จากจุดนี้เองที่ชาวตะวันตกเริ่มแสวงหาหนทางใหม่ให้กับชีวิตของตน โดยเฉพาะ
หนทางใหม่ทางจิตวิญญาณ เป็นการแสวงหาที่ค่อนข้างเห็นได้ชัดเจนมากท่ีสุดของชาวตะวันตก 



198 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

คำวิพากษ์คริสต์ศาสนาของนักปรัชญาชาวเยอรมัน ฟรีดริช นีทเชอ (Friedrich Wilhelm 
Nietzsche) นักปรัชญา นักวิจารณ์วัฒนธรรม คีตกวี นักกวี ปราชญ์ภาษากรีกและละติน และ
นักนิรุกติศาสตร์ชาวเยอรมันที่กล่าวว่า “พระเจ้าตายแล้ว” (Gott is tot!) สะท้อนถึงศรัทธาที่
สั่นคลอนของชาวคริสต์จำนวนมาก ปัญญาชนชาวตะวันตก เริ่มสนใจศาสนาอ่ืนนอกจากคริสต์
ศาสนามากขึ้น โดยเฉพาะคำสอนของศาสนาจากตะวันออก ประกอบกับนักวิชาการทั้งหลาย 
ได้ศึกษาภาษาสันสกฤตและภาษาบาลี รวมทั้งคำสอนของพระพุทธเจ้า ทำให้พระพุทธวจนะ
เริ่มเป็นที่รู้จักในดินแดนตะวันตกมากขึ้น และทำให้หนังสือของ อาร์ทัวร์ โชเพินเฮาเออร์ 
(Arthur Schopenhauer) นักปรัชญาชาวเยอรมันที่ เป็นที่รู้จักกันดีในความแจ่มแจ้งทาง
ปรัชญาและทรรศนิยมของความไม่มีพระเจ้า ที่พยายามอธิบายตีความคำสอนของพระพุทธองค์
จนเป็นที่รู้จักแพร่หลายไปสู่วงวรรณศิลป์ด้วย นักประพันธ์ชาวเยอรมันและชาวยุโรปหลายชาติ 
ประพันธ์นิยาย เรื่องเล่า ตลอดจนตำนาน บทละครที่สอดแทรกแนวคิดคำสอนพระพุทธศาสนา 
หรือเป็นเรื่องราวในประเทศอินเดียสมัยพุทธกาล หรือแม้แต่นักเขียนบางท่าน เช่น คาร์ล เยล
เลอรุพ (Karl Gjellerup) กวีชาวเดนมาร์ก ซึ่งมีผลงานละครตำนานที่เขียนเป็นภาษาเยอรมัน 
คือ ความรักที่สมบูรณ์-ละครตำนาน ประพันธ์เมื่อปี พ.ศ. 2450 (Die Vollendete Liebe - 
Ein Legendendrama, 1907) นับเป็นผลพวงของปฏิสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนาและ
วัฒนธรรมความเชื่อทางศาสนาจากตะวันออกที่พบได้หลายประเทศในทวีปยุโรป สะท้อนการ
รับแนวคิดพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะในเยอรมนียุคต้นสมัยใหม่ (The Early Modern Age) 
ช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 และตอนต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 อันเป็นช่วงเวลาแห่ง “ความ
เสื่อมสู่หายนะ” (fin de siècle) ที่ทั้งปัญญาชน และศิลปินชาวยุโรปต่างตระหนักและรู้สึกได้ 
ชาวยุโรปจำนวนมากเสื่อมศรัทธาในคริสต์ศาสนาและเริ่มแสวงหาความเชื่อใหม่จากตะวันออก 
พระพุทธศาสนาได้กลายเป็นความหวังใหม่ของชาวยุโรปจำนวนมาก โดยเฉพาะสำหรับชาว
เยอรมัน สะท้อนให้เห็นได้ในผลงานวรรณกรรมหลายเรื่อง เช่น ในละครตำนานเรื่อง ความรักที่
สมบูรณ์ใน “เทวีแห่งพระสัพพัญญู” นี้ คาร์ล เยลเลอรุพใช้เวลาเขียนบทละคร เรื่องนี้เพียง 1 
ปีหลังจากงานร้อยแก้ว “กามนิตผู้แสวงบุณย์-นวนิยายตำนาน” (Der Pilger Kamanita-Ein 
Legendenroman ค.ศ.1906) ซึ่ งเป็นที่ รู้จักดีในประเทศไทยในชื่อ “กามนิต -วาสิฎฐี”   
และนวนิยายเรื่อง “สิทธารถะ” (Siddharta, ค.ศ.1922) ของแฮร์มันน์  เฮสเซอ (Hermann 
Hesses) ได้รับการยอมรับจากทั่วโลกว่าเป็น นวนิยายที่ใช้พระพุทธศาสนาเป็นแก่นเรื่องหลัก 
ในนวนิยายทั้งสองเรื่องนี้ ตัวเอกของเรื่องคือ สิทธารถะและกามนิต ล้วนแสวงหา “ความจริง” 
โดยที่ “ความจริง” ของตัวเอกทั้งสองนั้นแตกต่างกัน ในเรื่อง “สิทธารถะ” เราได้พบแนวคิด 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 199 

 

ตัวละครในเรื่องซึ่งมีที่มาจากพระพุทธศาสนา แต่อย่างไรก็ตาม จากการศึกษาวิเคราะห์อย่าง
ละเอียดพบว่า ส่วนประกอบเหล่านี้เป็นเพียงพระพุทธศาสนาแต่เปลือกนอกเท่านั้น นอกจากนี้ 
หนทางแสวงหา “ความจริง” ของกามนิตในงานประพันธ์ของ เยลเลอรุพ (Karl Gjellerup) ยัง
ต่างจากหนทางแสวงหาความจริงของสิทธารถะ นั่นคือ กามนิตมิได้เดินทางค้นหาความจริงผ่าน
การแสวงหาตนเอง เช่น สิทธารถะ แต่กามนิตค้นพบ “ความจริง” โดยอาศัยความรักอันมั่นคง
ของเขาที่มีต่อวาสิฏฐี นางผู้เป็นที่รัก ผู้ซึ่งช่วยให้กามนิตเห็นนิมิตภาพของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
ที่กามนิตได้พบและสนทนาด้วย ก่อนที่จะจบชีวิตโดยไม่รู้เลยว่าเขาได้พบกับองค์สมณโคดมแล้ว 
ส่วนผลงานประพันธ์ของโธมัส มันน์ นั้นแตกต่างจากผลงานของแกร์เลอรุพและเฮสเซอ ตรงที่
ล้วนเป็นงานประพันธ์ที่มีรากหยั่งลึกอย่างมั่นคงในขนบของวัฒนธรรมยุโรป ไม่สามารถเรียกได้
ว่าเป็นวรรณกรรมพระพุทธศาสนา เนื่องจากในงานประพันธ์ของโธมัส มันน์ (Thomas Mann) 
เราไม่พบส่วนประกอบใด ๆ ที่เป็นพุทธโดยตรง อย่างไรก็ดี เป็นที่น่าพิศวงว่า ในงานประพันธ์
ประเภทเรื่องเล่า (Erzählung) หรือ โนเวลเลอ (Novelle หรือนวนิยายขนาดสั้น) ของโธมัส 
มันน์ (Thomas Mann) หลายชิ้นเราได้พบแนวคิดพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับประเด็นเรื่อง “การ
รู้เท่าทันปัจจุบัน” ซึ่งเป็นคุณสมบัติและอุปนิสัยของตัวละครเอก (พรสรรค์ วัฒนางกูร, 2558) 
 ละครตำนานเรื่อง ความรักที่สมบูรณ์ ไม่ใช่ เรื่องราวของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าในแง่
ประวัติศาสตร์ แต่เป็นจินตนาการของผู้ประพันธ์ที่ใช้ฉากเรื่องราวและตัวละครอิงพุทธประวัติ 
มีพระนางยโสธราเป็นตัวละครเอก พระนางทรงมีความรักอย่างแน่วแน่มุ่งมั่นในเจ้าชายสิทธัต
ถะพระสวามี พระเทวีต้องทรงผจญกับสิ่งล่อลวงมากมาย ทรงทนทุกข์ทรมานพระทัยอย่างแสน
สาหัสเนื่องจากพระนางไม่สามารถฉุดรั้งเจ้าชายสิทธัตถะพระสวามีมิให้ทรงออกอุปสมบทและ
ละจาก พระทัยอันแน่วแน่ที่จะบำเพ็ญบารมีสู่การตรัสรู้ได้ พระเทวียโสธราได้ทรงร่วมมือกับ
พระเจ้าสุทโธทนะพระราชบิดาของพระสวามี ต้องทรงยอมเป็นเครื่องมือของพระเทวทัต พระ
ญาติแห่งพระสวามีที่หวังในครอบครองตัวพระนางและราชบัลลังก์ โดยพระนางไม่ได้ทรงเข้า
พระทัยใน “ความเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า” เลย ทรงมุ่งหวังแต่อย่างเดียวที่จะให้องค์พระ
ศาสดาร่วมครองบัลลังก์กับพระนางเท่านั้น ในตอนท้ายที่สุด เมื่อพระเทวียโสธราได้ทรงพบกับ
พระสวามีหลังจากที่ทรงตรัสรู้เป็นองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว พระเทวียโสธราทรงเข้าถึง
ความจริงของชีวิตในที่สุด และทรงบวชและเข้าร่วมทางแห่งพระธรรม (พรสรรค์ วัฒนางกูร, 
2558) การหันเหออกห่างจากคริสต์ศาสนาของเยลเลอรุพ (Karl Gjellerup) และแฮร์มันน์ เฮส
เซอ (Hermann Hesses) นั้นต่างกัน เฮสเซอ ตั้งใจที่จะละจากคำสอนของคริสต์ศาสนาด้วย



200 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

เหตุผลส่วนตัวที่ต้องการค้นหาคำตอบสำหรับวิกฤติในชีวิต และแม้ว่าเฮสเซอจะมีพ้ืนเพ
ครอบครัวมาจากโลกของคริสต์ศาสนา ตั้งแต่รุ่นปู่ย่ารวมทั้งบิดามารดาที่เคยทำงานเป็นผู้
เผยแพร่ศาสนาคริสต์ในประเทศอินเดียก็ตาม แต่เฮสเซอในวัยเยาว์รู้สึกเคลือบแคลงกับคำสอน
ของคริสต์ศาสนาหลายประการ อีกทั้งในบางจุดของคำสอน เฮสเซอถึงกับสะอิดสะเอียนทน
ไม่ได ้(Mein Glauben, 1930) 
 จากการศึกษาเรื่องราวของศาสนาและวัฒนธรรมตะวันออก เฮสเซอได้พบทางออกที่
สงบสำหรับความขัดแย้งระหว่างจิตวิญญาณและชีวิตที่กอรปด้วยรูป รส กลิ่น เสียง ระหว่าง
การประนีประนอมกับการเป็นตัวของตัวเอง และตั้งแต่ ศ.ศ. 1907 เป็นต้นมา เฮสเซอ เริ่ม
ศึกษาเรื่องราวของประเทศอินเดีย วัฒนธรรมอินเดีย และต่อมาก็ศึกษาปรัชญาเล่าจื้อ และ
ขงจื้อของจีน เช่นเดียวกับงานเขียนชิ้นอ่ืน ๆ ของเฮสเซอที่เป็นความพยายามที่จะค้นหาตนเอง 
และจัดการกับความขัดแย้งในตัวเอง “สิทธารถะ” (Siddhartha) วรรณกรรมภาษาเยอรมันที่
ประพันธ์โดย แฮร์มัน เฮ็สเซอ(Hermann Hesse) ผู้ลุ่มหลงและแตกฉานในหลักคิดแนวปรัชญา
ตะวันออก นวนิยายเรื่องนี้มีเนื้อหามุ่งสู่การค้นหาสัจธรรมของการเวียนว่าย ตาย เกิด หมายถึง
ความเพียรที่จะใฝ่รู้ว่า “อัตตา” คือสิ่งใด ชีวิตมนุษย์เกิดขึ้นมาทำไมและเพ่ืออะไร และนิพพาน
คืออะไร โดยในเรื่องนี้สื่อภาพของสังคมของอินเดียในยุคสมัยที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้ายังมี
พระชนม์ชีพอยู่และเสด็จออกเผยแผ่ศาสนาพุทธไปทั่วชมพูทวีป นับเป็นงานประพันธ์อีกชิ้น
หนึ่งในกลุ่มนี้ การแสวงหาตนเองของเฮสเซอนำไปสู่การแสวงหา “ความจริง” ในปรัชญา
ตะวันออกในเรื่อง “สิทธารถะ” และ ในเรื่อง “กามนิตผู้แสวงบุญ” ของเยลเลอรุพ ตัวเอกของ
นิยายทั้งสองเรื่องคือ สิทธารถะและกามนิตต่างแสวงหา “ความจริง” โดย “ความจริง” ตาม
ความเข้าใจของสิทธารถะและกามนิตนั้นแตกต่างกัน “ความจริง” ของกามนิตคือ “การที่จะได้
สมหวังในความรักกับคนรัก คือ วาสิฏฐี และการได้รางวัลด้วยการเสวยสุขบนสรวงสวรรค์ 
ในขณะที่ “ความจริง” ของสิทธารถะอยู่ในเอกภาพและความเป็นหนึ่งเดียวกับสรรพสิ่งที่
ประมวลอยู่ในคำภาวนาว่า ‘โอม’ (คำว่า “โอม” มาจากภาษาสันสกฤต ประกอบด้วย 3 เสียง 
คือ : เสียง อะ อุ และ ม (a, u, m) ในศาสนาฮินดู คำว่า “โอม” หมายถึงเทพสูงสุดทั้งสาม 
ได้แก่ (a) Shiva (พระศิวะ) ผู้ทำลาย (u)  Vishnu (พระวิษณุ) ผู้ปกครอง และ (m) Bhrama 
(พระพรหม) ผู้สร้าง ในพระพุทธศาสนามีการนำคำสวด “โอม” เข้ามาเพ่ือสื่อถึงพระรัตนตรัย) 
เช่นเดียวกับสิทธารถะผู้ซึ่งรู้ตัวในเวลาปัจจุบัน เราได้พบว่า ในผลงานประพันธ์ประเภท “เรื่อง
เล่า” ช่วงแรก ๆ ของโธมัส มันน์ ตัวเอกในเรื่องเล่าหลายต่อหลายเรื่องต่างมีคุณสมบัติที่จะ 
“ระลึกรู้เวลาปัจจุบัน” ดังตัวอย่างในเรื่อง “รอวันตาย” (Der Tod) ท่านเคาน์รอคอยความตาย



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 201 

 

อย่างรู้ตัวว่าในถึงวันเกิดครบรอบอายุ 40 ปี ตนเองจะสิ้นชีวิตอย่างแน่นอน แต่มัจจุราชกลับ
เล่นตลกกับท่านเคาน์และคร่าชีวิตสุดที่รักของท่านคือบุตรสาวคนเดียว อาซุนซิโอน แทนที่จะ
เป็นตัวท่านเคาน์เอง นั่นแสดงให้เห็นว่า ท่านเคาน์มิได้ตระหนักในความจริง คือ “ไตรลักษณ์” 
ว่า ชีวิตมนุษย์เป็นทุกข์ ต่างก็มีกรรมของตนเองที่บังคับบัญชาไม่ได้  

 

หลักธรรมของพระพุทธศาสนาไปปฏิบัติในวิถีแห่งการดำเนินชีวิต 
พระสงฆ์นำหลักธรรมของพระพุทธศาสนาที่เป็นสิ่งช่วยหล่อหลอมท้ังชีวิตและจิตใจ ให้

ผู้ที่ศึกษามีลักษณะนิสัยให้เป็นผู้มีจิตใจกว้างขวาง ร่าเริงแจ่มใส เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ แสดงความเป็น
มิตร เข้ากับใคร ๆ ได้ง่าย ยินดีกับการให้ และการแบ่งปัน แต่เมื่อพระสงฆ์นำหลักคำสอนของ
พระพุทธศาสนาเข้าสู่ตะวันตก คำสอนของพระพุทธศาสนาได้สอนให้ปัญญาชนชาวตะวันตกได้
เข้าใจความหมายของ Religion เสียใหม่ว่า พระพุทธศาสนา คือ คำสอน ซึ่งจะต้องใช้ปัญญา
พิจารณาก่อนจะปลงใจเชื่อ ไม่ใช่เทวโองการ หรือ Gospel (ข่าวประเสริฐ) จากพระเจ้าซึ่งแย้ง
ไม่ได้ ในขณะที่พระสงฆ์หรือ พุทธสาวก ก็มิใช่มิชชันนารี ซึ่งมีภารกิจหลัก คือ จาริกไปชี้ชวนให้
ใครต่อใครมานับถือพระศาสนา มีหน้าที่เพียงอธิบายคำสอนของพระพุทธเจ้าให้คนที่สนใจฟัง
เท่านั้น ใครไม่สนใจฟัง พระสงฆ์หรือชาวพุทธก็ไม่เคยใช้กฎหมายหรือรัฐธรรมนูญบังคับให้นับ
ถือ หรือหันมานับถือศาสนาในภาวะจำยอม จึงกลายเป็นบทบาทของพระสงฆ์กับชาวตะวันตก 
ที่นำหลักธรรมของพระพุทธศาสนาไปปฏิบัติในวิถีแห่งการดำเนินชีวิต  (ปฐมพงษ์ โพธิ์ประสิทธิ
นันท,์ 2567) ดังนี้ 
 1) บทบาทด้านสังคม หลักแห่งความแตกต่าง แต่ไม่แตกแยกพระพุทธศาสนาสนอง
ความต้องการของชาวตะวันตกได้ เพราะมีการนำหลักในการประพฤติปฏิบัติแสวงหาความจริง
บนพ้ืนฐานแห่ง “เหตุผล” และสามารถพิสูจน์ให้เห็นผลได้ตามหลักของความเป็นไปตาม
ธรรมชาติ ทั้งยังเน้นความสุขสงบทางจิตใจ ลดความรุนแรงของวัตถุนิยม ทำให้ชีวิตตั้งอยู่บน
พ้ืนฐานความเรียบง่าย และทำให้ลดปัญหาทางสังคมลง อีกทั้งหลักธรรมของพระพุทธศาสนา
ส่งเสริมให้ประชาคมโลกมีความรัก ความเมตตากรุณาต่อกัน ไม่เบียดเบียนทำร้ายกัน ตามหลัก
คำสอน เช่น หลักเบญจศีล เบญจธรรม ซึ่งถือว่าเป็นหลักธรรมพ้ืนฐานของความเป็นมนุษย์ที่
สอนให้คนเคารพในสิทธิขั้นพ้ืนฐานของกันและกันภายใต้ความแตกต่าง ในด้านการนับถือ
ศาสนาที่ไม่ยกย่องศาสนาและความเชื่อของตนเองหรือพระพุทธศาสนาเพ่ือไปลบหลู่ หรือดู



202 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

หมิ่นลัทธิความเชื่อหรือศาสนาอ่ืน (Oratai P., Bussaya Y., Pakawadee M., Phornchanit 
S., Anna P. and Juthatip N., 2018)  
 2) บทบาทด้ านวัฒ นธรรม การเรียนรู้การใช้ ชี วิตท่ ามกลางพหุ วัฒ นธรรม
พระพุทธศาสนานั้นเป็นศูนย์กลางในการศึกษา “วัฒนธรรมประเพณี” ที่ เกี่ยวกับทาง
พระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี เพราะพระพุทธศาสนาเป็น “รากฐาน” สำคัญของวัฒนธรรม 
เนื่องจากหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้หล่อหลอมซึมซับลงในวิถีชีวิต กลายเป็นรากฐานใน
ทุกด้าน ทั้งด้านวิถีชีวิตความเป็นอยู่ ภาษา ขนบธรรมเนียมประเพณี และศีลธรรม และแม้ว่า
เชื้อชาติต่างกัน แต่ก็สามารถผสมผสานอย่างลงตัวและมีคุณภาพชีวิตที่ดีท่ามกลาง “พหุ
วัฒนธรรม” ร่วมกับชาวตะวันตกที่มาอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและไม่มีปัญหาขัดแย้งเรื่องชนชาติ
หรือศาสนาระหว่างกัน ทั้งยังดำรงไว้ซึ่งวิถีการดำเนินชีวิต ประเพณี และวัฒนธรรมของตนไว้ 
พร้อมทั้งแลกเปลี่ยนแนวความคิดเพ่ิมสีสันท่ามกลางความหลากหลายทางเชื้อชาติ ทั้งนี้
พระพุทธศาสนายังเป็นแหล่งสร้างสรรค์ศาสนวัตถุ และสืบทอดให้เป็นมรดกแห่งอารยธรรมโลก 
โดยอาศัยความศรัทธา และความเสื่อมใสในพระพุทธศาสนา เช่น พระพุทธรูป พระอุโบสถ 
เจดีย์ วัด และศาสนาสถานอื่น ๆ ซึ่งสิ่งเหล่านี้ล้วนเป็น การสร้างสรรค์ผลงานประณีตอย่างยอด
เยี่ยม ที่มีพระพุทธศาสนาเป็นแรงบันดาลใจ 
 3) บทบาททางด้านเศรษฐกิจ กระบวนทัศน์บนฐานความพอเพียง มีคนเป็นจำนวนไม่
น้อยในตะวันตกที่เผชิญกับปัญหาทางด้าน “เศรษฐกิจ” แม้บางคนมีหน้าที่การงานทำแล้ว บาง
คนจบการศึกษาเป็นผู้ใหญ่แล้ว บางคนแต่งงานแล้ว บางคนมีงานทำได้รับเงินเดือนมาก
พอสมควร แต่ก็ไม่สามารถสร้างเนื้อสร้างตัวในทางเศรษฐกิจได้ บางคนมีอายุมากถึงวัยกลางคน
แล้ว หรือบางคนแม้เกิดในตระกูลที่ร่ำรวย แต่ก็ยัง “ไม่สามารถยืนอยู่ด้วยลำแข้ง” ของตนเอง
ในทางเศรษฐกิจได้ ไม่สามารถยกฐานะทางเศรษฐกิจของตนให้สูงขึ้นกว่าเดิมได้ สำหรับปัญหา
ดังกล่าวได้มีหลักคำสอนในทางพุทธศาสนาที่ชาวตะวันตกนำมาประยุกต์ใช้ ซึ่งเป็นธรรมะ
เกี่ยวกับหลักเศรษฐกิจส่วนบุคคลและครอบครัว เพราะถ้าหากได้นำเอาไปเป็นแนวทางแห่งการ 
“ประพฤติปฏิบัติอย่างจริงจังและจริงใจ” ในชีวิตประจำวันของชาวตะวันตก เช่น ปัญหาการ
กระจายรายได้ หรือช่องว่างระหว่างคนรวยกับคนจน ซึ่งคนรวยก็รวยเหลือล้น ส่วนคนจนก็จน
มากเหลือเกิน ล้วนแต่เป็นสาเหตุแห่งความเดือดร้อนทั้งสิ้น บางครั้งเกิดความขัดแย้งระหว่าง
นายจ้างกับลูกจ้างในการทำงาน เพราะไม่สนใจความเป็นมนุษย์เนื่องมาจากแนวคิด “งานคือ
เงิน เงินคืองาน บันดาลสุข” ในระบบเศรษฐกิจที่เน้นการแข่งขัน สิ่งที่ตามมา คือ ปัญหาโจร
ผู้ร้ายจี้ปล้นชุกชุม หรือเป็นผู้คอร์รัปชันทำผิดกฎหมาย ผู้ประพฤติผิดศีลธรรม และทำลาย



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 203 

 

เศรษฐกิจ (บรรจง โสดาดี, 2546) เป็นเหตุผลให้ชาวตะวันตกหันมามองกระบวนทัศน์ทาง
พระพุทธศาสนาซึ่งมีลักษณะทรรศนะที่ขัดแย้งกับแนวคิดแบบวัตถุนิยม และแบบบริโภคนิยม 
โดยพระพุทธศาสนามุ่งเน้นการสอนในเรื่องการดำเนินชีวิตด้วยความพอดี ส่งเสริมให้เกิด
แนวคิดแบบพอเพียง เน้นความจำเป็นในการตอบสนองต่อความต้องการปัจจัยพ้ืนฐานในการ
ดำเนินชีวิต จึงมีส่วนในการลดความฟุ่มเฟือยตามค่านิยมต่าง ๆ ในการดำรงชีวิตประจำวัน 
 4) บทบาททางด้านการเมือง รากฐานของนักปกครองที่ดีในโลกสมัยใหม่เมื่อมี 
“อำนาจการเมืองการปกครอง” ที่อยู่เหนือศาสนาและจารีตประเพณีได้นำพาโลกยุคใหม่เข้าสู่
ยุคแห่งการแก่งแย่งชิงดีอย่างกว้างใหญ่ พร้อมทั้งเร่งรัดพัฒนา ที่มีผลประโยชน์ทับซ้อนอย่าง
มากมาย (P.Patara P., 2018) เพราะต่างคนต่างพยายามสร้างผลงานให้โดดเด่น บางครั้งลืม
นึกถึงประชาชนผสมกับระบบอุปถัมภ์ที่สร้างการสูญเสียไปอย่างต่อเนื่อง ซึ่งชาวตะวันตกมอง
ว่าหากมีวิถีพุทธวิถีธรรมตามหลักพุทธศาสนาก็จะเป็น “นักปกครองที่ดี” ได้ สามารถบริหาร
จัดการให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ หรือเป้าหมายที่ตั้งไว้ ซึ่งหากพิจารณาในแง่ของโครงสร้าง
อำนาจหน้าที่เป็นรากฐานที่สำคัญไปสู่การประยุกต์ใช้ และพร้อมต่อการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น
ในตะวันตกได้ (นภาพร เทพรักษา ศิริลักษณ์ หนูทอง และกาญจนา แก้วทอง, 2561) ประกอบ
กับการสนับสนุนช่วยเหลือกลุ่มพุทธศาสนิกชน ชมรม สมาคม และองค์กรพุทธศาสนิกสัมพันธ์
ทั่วโลก ทำให้เกิดความสัมพันธ์อันดีระหว่างประเทศ โดยเฉพาะในตะวันตก พร้อมทั้งได้มีการ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้เทคนิคการเผยแพร่ธรรม การปฏิบัติธรรมของกันและกัน การรู้จักเคารพ
หลักการ กฎ ระเบียบ กติกา และข้อบังคับต่าง ๆ หากต้องการถือเอาความถูกต้องเป็นใหญ่ 
จะต้องยึดหลักของธรรมาธิปไตย โดยมิได้ถือตน หรือถือโลกเป็นใหญ่ มีส่วนร่วมในการเมือง 
โดยปฏิบัติตามหลักการร่วมรับผิดชอบที่จะช่วยป้องกันสิ่งที่นำไปสู่ความเสื่อมและพร้อมที่จะ
นำไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองต่อไป 
 5) บทบาทด้านการศึกษา  ต้นทางความรู้ที่ตอบโจทย์การใช้ชีวิตมีเงื่อนไขต่าง ๆ ที่จะ
ทำให้พระพุทธศาสนา “เติบโต” ในซีกโลกตะวันตก คือ การทำหน้าที่ได้อย่างลงตัว และ “ตอบ
โจทย์การใช้ชีวิต” ของ “พระสมณะทูต” ในโลกปัจจุบัน ประกอบกับหลักคำสอนทางพุทธ
ศาสนาสอดรับกับสถานการณ์ในยุคโลกาภิวัตน์ ทั้งยังมีความร่วมมือกันในการศึกษาแลกเปลี่ยน
เรียนรู้ การทำงานอย่างมีเป้าหมายเดียวกันแม้จะต่างวิธีการ เช่น การศึกษาทิศทางวางแผนเผย
แผ่พระพุทธศาสนาในศตวรรษที่ 21 การศึกษาบทบาทพระพุทธศาสนากับงานสังคมสงเคราะห์ 
การศึกษาบทบาทพระพุทธศาสนา ด้านการศึกษา มีงานวิชาการเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาที่ถือ



204 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

เป็นส่วนสำคัญ และเป็นแรงจูงใจที่ทำให้ชาวตะวันตกหันมาสนใจศึกษาพระพุทธศาสนา ทั้งนี้
ยังทำให้เกิดงานวิชาการทางพุทธศาสนาที่ถือเป็นส่วนสำคัญ เช่น งานเขียนชื่อ “ศาสนจักรแห่ง
บูรพทิศ” โดยสเปนเซอร์ อาร์ดีและงานเขียนของเซอร์ เอ็ดวิน อาร์โนลด์ ชาวอังกฤษ ชื่อ 
“ประทีบแห่งเอเชีย” ที่เผยแพร่ถึงหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา และมีการออก
วารสารทางพุทธศาสนาอ่ืน ๆ เช่น วารสาร “พระพุทธศาสนา” ของพุทธสมาคมระหว่างชาติ 
สาขาลอนดอน “พุทธศาสตร์ปริทรรศน์” ของสมาคมเกรดบริเตน และวารสาร “ทางสาย
กลาง” ของพุทธสามาคมลอนดอน เป็นต้น รวมทั้งหนังสือ และวารสารหลายภาษาที่ออก
เผยแพร่โดยชาวพุทธของประเทศต่าง ๆ  
 

แนวโน้มพระพุทธศาสนาในตะวันตกในอนาคต 
แนวโน้มพระพุทธศาสนาในตะวันตกในอนาคต โลกแห่งพระพุทธศาสนาในทศวรรษที่

ผ่านมามีเหตุการณ์ที่น่าจะมีส่วนสำคัญต่อความเป็นไปของพระพุทธศาสนาในอนาคตที่มี 
“เงื่อนไข” หลายประการที่เป็นดัชนีที่สามารถบ่งชี้ถึง “แนวโน้ม” ของพระพุทธศาสนาใน
ประเทศตะวันตก ดังนี้ 
 1) องค์การสหประชาชาติ (United Nations: UN) การสร้างเอกภาพเหนือความชิงชัง 
และความแบ่งแยก องค์การสหประชาชาติมีความพร้อมในการส่งเสริมและให้การสนับสนุน 
โดยรับรองวันวิสาบูชาเป็นวันสำคัญสากลของสหประชาชาติ ซึ่งถือว่าเป็นความหวังของชาวโลก
ที่จะสร้างสันติภาพในการอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข เช่น การสนับสนุนของเลขาธิการ
องค์การสหประชาชาติว่า “มีงานสำคัญเร่งด่วน สำหรับผู้นำศาสนาทั่วโลกที่ต้องรวบรวมพลัง
กันให้เข้มแข็งยิ่งกว่าเดิม เพ่ือที่จะให้พวกเรารู้ถึงปัญหาที่เป็นพ้ืนฐานของมนุษย์ ปัญญาที่เราสั่ง
สมมาแต่ดั้งเดิม จำเป็นที่จะต้องนำมาใช้ช่วยเหลือครอบครัวมนุษย์อย่างจริงจัง ให้อยู่เหนือ
ความชิงชัง และความแบ่งแยก” ซึ่งการกล่าวถึงหรือการประชุมสุดยอดสันติภาพโลกได้เริ่ม
กระตุ้นให้ “ผู้นำศาสนา” ร่วมกับ “องค์การสหประชาชาติ” โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการขจัด
ความรุนแรงและการเปลี่ยนความรุนแรงนั้นไปสู่ “ความสันติวิธี” พระพุทธศาสนามีบทบาท
สำคัญที่จะทำการรณรงค์เพ่ือสันติภาพของโลกที่มีวัฏจักรแห่งการ “เบียดเบียนกัน” ที่เกิดขึ้น
ในสังคมพุทธศาสนา “น้อยกว่า” เกิดขึ้นในสังคมศาสนาอ่ืน เพราะมีความพยายามแบบใช้
อารมณ์ด้วย “ปัญญา” ทางพระพุทธศาสนาจะช่วยเปลี่ยนความแปลกแยกที่เกิดขึ้นมายาวนาน
ไปสู่แนวคิดแห่งความเป็น “เอกภาพ” ของมนุษย์ในยุคใหม่ โดยส่วนหนึ่งมีแถลงการณ์ร่วม ๕ 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 205 

 

ประเด็น เช่น องค์กรชาวพุทธ การศึกษาพระพุทธศาสนา การเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
พระพุทธศาสนากับสังคมสงเคราะห์ และการรับรองวันวิสาขบูชาเป็นวันสำคัญสากลเพ่ือการ
ทำงานเป็นหนึ่งเดียว เป็นเอกภาพและความร่วมมือ มีผลกระทบด้านบวกต่อการขยายตัวของ
พระพุทธศาสนาไปยังดินแดนตะวันตกมากยิ่งขึ้น (บ้านจอมยุทธ์, 2567) 
 2) กลุ่มชาวพุทธทั่วโลก การร่วมมือพัฒนาและสร้างสรรค์พระพุทธศาสนาในตะวันตก
กลุ่มชาวพุทธทั่วโลกมีการร่วมมือกันเพ่ือการความเคลื่อนไหวเกี่ยวกับกลุ่มประเทศที่นับถือ
พระพุทธศาสนา โดยได้ร่วมมือกันประชุมหาแนวทางร่วมกันพัฒนาสร้างสรรค์พระพุทธศาสนา
ให้เข้มแข็งและสอดคล้องกับสภาพการณ์ของโลกปัจจุบัน โดยประเทศไทยได้เป็นศูนย์กลาง
ประสานการร่วมมือของพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทและมหายาน ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2543 เป็นต้น
มา ก่อให้เกิดการร่วมมือกันของชาวพุทธมากขึ้น  (เดนา เมอร์เรียม, 2543) เช่น “สมัชชา
พระพุทธศาสนาแห่งโลก”สพล (The World Buddhism Conference: WBC) ประกอบด้วย
สมาชิ กภาพ  16 ประเทศ ซึ่ ง เป็ นหลักประกันความมั่ นคงและความก้ าวหน้ าของ
พระพุทธศาสนาระดับหนึ่ง นอกจากการประชุมเม่ือปี พ.ศ. 2547 ดังที่มีการแถลงการณ์มีสาระ
เป็นข้อสรุปประเด็นหลัก ๆ จะมีการสร้างวัดและปราสาทที่สวยงามเพ่ือใช้จัดสัมมนาวิชาการ
เรื่อง การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของพระพุทธศาสนา การร่วมมือกันขององค์กรชาวพุทธถือ
เป็นประเด็นสำคัญขององค์กรชาวพุทธ การศึกษาพระพุทธศาสนา การเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
พระพุทธศาสนากับสังคมสงเคราะห์ และการรับรองวันวิสาขบูชา เป็นวันสำคัญสากลของโลก 
(พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2547) 
 3) พระสงฆ์ กลุ่มเป้าหมายและทิศทางการวางแผนเผยแผ่พระพุทธศาสนาชาวพุทธทั่ว
โลกมีการประชุมกลุ่มเพ่ือทำให้องค์กรพุทธเข้มแข็งขึ้น ทำให้องค์กรพุทธเข้มแข็งขึ้น มีการ
ทำงานอย่างจริงจัง ทุ่มเท เสียสละของเหล่าบรรดาพุทธศาสนิก ทั้งที่เป็นบรรพชิตและคฤหัสถ์ 
การไม่ขัดแย้งหักล้างกันเองในเรื่องของลัทธินิกาย รวมถึง “ทิศทางการวางแผนเผยแผ่
พระพุทธศาสนา” ในศตวรรษที่ 21 อย่างเป็นระบบ (พระบอบ-ฮอง, 2543) อีกทั้งการปฏิบัติ
ภ ารกิ จของพระสงฆ์ ไทยในต่ างประเทศ นั บ ว่ า  มี ความสำคัญ ต่ อ พัฒ นาการของ 
“พระพุทธศาสนาในตะวันตก” เป็นอย่างมาก จะเห็นว่ามีการปรับปรุงพัฒนาองค์กรอยู่เรื่อย ๆ 
พระสงฆ์ไทยหลายรูปที่ปฏิบัติภารกิจเข้าถึงกลุ่มประชาชนท้องถิ่นในตะวันตก มีความสามารถ
เผยแผ่พุทธธรรมได้ลึกซ้ึงจนสามารถปรับเปลี่ยนทัศนะคติ “ชาวต่างชาติ” หรือชาวตะวันตกให้
มานับถือพระพุทธศาสนาได้ รวมถึงกลุ่มพระสงฆ์ที่เป็นชาวตะวันตกเองที่มีศรัทธาและมาฝึก



206 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

ปฏิบัติจากไทย พม่า หรือศรีลังกา แล้วกลับไปสั่งสอนในประเทศของตนจนเกิดผลสัมฤทธิ์อย่าง
ยอดเยี่ยม เช่น พระสุเมโธ ศิษย์หลวงพ่อชา พระสันติกโร ศิษย์หลวงพ่อพุทธทาส เป็นต้น ทำให้
เกิดการขยายตัวของพระพุทธศาสนาทั้งสายเถรวาทและมหายาน ซึ่งกำลังเป็นที่นิยมมีลูกศิษย์
เป็นชาวตะวันตกโดยตรงที่มีความรู้ความสามารถในด้านพระพุทธศาสนาดี มีความตั้งใจในการ
เผยแผ่อย่างจริงจัง และเข้าใจวัฒนธรรมพ้ืนฐานของตนเองเป็นอย่างดี  ซึ่ งจะทำให้
พระพุทธศาสนาในแดนตะวันตกหรือในตะวันตกพัฒนาได้รวดเร็วยิ่งขึ้น (ห้องสมุดบ้านจอม
ยุทธ์, 2561: ออนไลน์) 
 4) กระบวนทัศน์แบบพุทธศาสนา : แนวทางลดระดับความขัดแย้งในกระแสโลกใหม่ 
ในโลกยุคโลกาภิวัตน์ หรือ “Globalization” เป็นสื่อนำกระบวนทัศน์แบบพุทธที่เน้นสันติภาพ
มิตรภาพ ภราดรภาพ สอดรับกับสภาพการณ์ของโลกปัจจุบัน เข้าได้กับวิทยาการสมัยใหม่ ให้
กระจายออกไปกว้างไกลอย่างไร้ขอบเขต เงื่อนไขเหล่านี้เป็นดัชนีชี้วัดว่าพระพุทธศาสนาใน
ดินแดนตะวันตกเจริญเติบโต รุ่งเรืองและเฟ่ืองฟูขึ้น  (บ้านจอมยุทธ์, 2567) เพราะการอยู่
ร่วมกันในสังคมได้อย่างมีความสุข เป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนต้องการ จากสภาวะสังคมปัจจุบันที่มี
ความแตกต่างทั้งทางความคิดและกระบวนทัศน์ของผู้คนในสังคม ซึ่งเป็นตัวผลักดันให้ผู้คนเกิด
ความขัดแย้ง (พิณจ์ทอง แมนสุมิตร์ชัย, 2558) ซึ่งกระบวนทัศน์แบบพระพุทธศาสนาจะนำไปสู่
การ “คิดเป็น” การแสวงหาแนวทางตอบข้อสงสัย โดยการ “นำข้อมูล ความรู้ ประสบการณ์
ต่าง ๆ” ที่มีอยู่มาจัดวางกระบวนการคิดอย่างเหมาะสม เช่น การตัดสินใจเลือกในสิ่งที่ดีที่สุด 
และการแก้ปัญหาที่ดีที่สุดที่สะท้อนให้เห็นถึงการมีลักษณะของการเป็น “นักคิดที่ดี” ไม่ด่วน
สรุป พยายามหาทางเลือกที่แตกต่าง มีความคิดริเริ่ม มีทิศทางเป็นของตนเอง เรียนรู้จากความ
ผิดพลาด และเป็น “กระบวนทัศน์แบบพระพุทธศาสนาที่เน้นสันติภาพ” มีความยืดหยุ่นและมี
จินตนาการ โดยการพิจารณาทางเลือกที่แตกต่างได้ ใช้ความรู้และประสบการณ์ที่มีอยู่ ส่งผ่าน
ความรู้และนำทักษะมาใช้ในสถานการณ์ใหม่ ๆ  
 

สรุป 
 บทบาทของพระสงฆ์กับความสัมพันธ์ด้านวัฒนธรรมชาวตะวันตก โดยใช้หลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนา เป็นตัวเชื่อมวัฒนธรรมตะวันตกให้เกิดแนวคิด หลักดำเนินชีวิต และหลัก
ปฏิบัติขัดเกลาจิตใจ ทั้งสถาบันการศึกษา ที่เป็นแหล่งรวบรวมความรู้ตามความจริงในธรรมชาติ 
มีสมาคมชาวพุทธที่พร้อมจะส่งเสริมและรื้อฟ้ืนความเข้าใจพ้ืนฐานเกี่ยวกับพุทธศาสนาให้กับ



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 207 

 

ชาวตะวันตก ในขณะที่องค์กรของคณะสงฆ์สามารถขับเคลื่อนพระพุทธศาสนาไปยังต่างแดน
หรือตะวันตก ซึ่งเป็นที่สนใจของชาวตะวันตกที่ต้องมีการปรับตัว อาจมีความกระทบกระทั่งกัน
บ้างในช่วงแรกของพัฒนาการ ซึ่งก็ไม่ถือว่าเป็นปัญหาอุปสรรคสำคัญต่อการขยายตัวของ
พระพุทธศาสนา แต่แรงผลักให้พุทธศาสนาขยายตัวและมีความมั่นคงมากขึ้น จนพุทธศาสนา
เป็นสิ่งที่มีบทบาทต่อชาวตะวันตก เพราะพระพุทธศาสนาเป็นสิ่งหล่อหลอมทั้งชีวิตและจิตใจ 
ให้รู้จักการให้และการแบ่งปัน ซึ่งพระพุทธศาสนามีบทบาทกับชาวตะวันตกเป็นอย่างมากในวิถี
แห่งการดำเนินชีวิต ได้แก่บทบาทด้านสังคมที่เน้นความสุขทางใจ มีความเรียบง่าย และช่วยลด
ปัญหาสังคม บทบาทด้านวัฒนธรรมที่มีรากฐานสำคัญของวัฒนธรรม ทั้งด้านวิถีชีวิตความ
เป็นอยู่ ภาษา ขนบธรรมเนียมประเพณี และศีลธรรม บทบาททางด้านเศรษฐกิจที่มีการส่งเสริม
ให้เกิดแนวคิดแบบพอเพียงสนองต่อความต้องการปัจจัยพื้นฐานในการดำเนินชีวิตและลดความ
ฟุ่มเฟือย บทบาททางด้านการเมืองที่มีส่วนสนับสนุนให้ เกิดการรู้จักเคารพ หลักการ 
กฎระเบียบ กติกา และข้อบังคับต่าง ๆ ตามหลักของธรรมาธิปไตย และบทบาทด้านการศึกษา
ที่มุ่งส่งเสริมงานวิชาการเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาที่ถือเป็นส่วนสำคัญและเป็นแรงจูงใจที่ทำให้
ชาวตะวันตกสนใจศึกษาพระพุทธศาสนา ทำให้พระพุทธศาสนาในตะวันตกมีแนวโน้มที่ดี เช่น 
การสนับสนุนให้ขององค์การสหประชาชาติมีผลกระทบด้านบวกต่อการขยายตัวของ
พระพุทธศาสนาไปยังดินแดนตะวันตกมากยิ่งขึ้น การร่วมมือกันของกลุ่มชาวพุทธทั่วโลก ทำให้
องค์กรพุทธเข้มแข็งขึ้น ทำให้มีทิศทางการวางแผนเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างเป็นระบบ และ
ผลจากกระบวนทัศน์แบบพุทธที่เน้นสันติภาพสอดรับกับสภาพการณ์ในดินแดนตะวันตกจะ
เจริญมากข้ึน 
 

เอกสารอ้างอิง 
เดนา เมอร์เรียม. (2543). คำปราศรัยแสดงความยินดีใน“หนังสือการประชุมสุดยอดผู้นำชาว
 พุทธเพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแห่งโลกครั้งที่ 2 ระหว่างวันที่ 9-11 พฤศจิกายน 
 2543”. เอกสารการประชุมสุดยอดผู้นำชาวพุทธเพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแห่ง
 โลกครั้งที่ 2 ณ พุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม.  
 
 



208 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

นภาพร เทพรักษา ศิริลักษณ์ หนูทอง และกาญจนา แก้วทอง. (2561). การบริหารจัดการของกรรมการ
กองทุนหมู่บ้านเพ่ือการจัดการกองทุนหมู่บ้านอันยั่ งยืนในอำเภอทุ่ งใหญ่ ในจังหวัด
นครศรีธรรมราช. เอกสารการประชุมระดับชาติ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครศรีธรรมราช ครั้งที่ 4. 
“วิจัยและนวัตกรรมเพ่ือการพัฒนาชุมชนท้องถิ่นอย่างยั่งยืน”. ระหว่างวันที่ 21-22 มิถุนายน 
2561 ณ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครศรีธรรมราช. นครศรีธรรมราช  

บรรจง โสดาดี. (2546). การใช้ตรรกะในวิธีการสอนของพระโพธิญาณเถระ (ชา สุภทฺโท). ใน 
วิทยานิ พนธ์ ศิ ลปศาสตรมหาบั ณ ฑิ ต  สาขาวิ ชาปรั ชญ า. บั ณ ฑิ ตวิ ทยาลั ย . 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

พิณจ์ทอง แมนสุมิตร์ชัย. (2558). การุณยสาร: หนทางสู่สันติภาพ. วารสารสันติศึกษา
ปริทรรศน์ มจร, 3(2), 162-175.  

พรสรรค์ วัฒนางกูร. (2011). การรับแนวคิดพุทธศาสนาในงานประพันธ์ของคาร์ล แกร์เลอรุพ 
โธมัส มันน์  และแฮร์มันน์  เฮสเซอ. Silpakorn University e-Journal (Social 
Sciences. Huanities and Arts), 31(1), p. Abstract. 

_________. (2558). ความรักที่สมบูรณ์ใน “เทวีแห่งพระสัพพัญญู” ละครตำนานของคาร์ล 
เยลเลอรุพ. วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี, 
7(3), 122 – 133.  

พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2547). วิสาขบูชาวันสำคัญสากลของโลก. กรุงเทพฯ:    
โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระบอบ-ฮอง. (2543). ทิศทางการวางแผนเผยแผ่พระพุทธศาสนาในศตวรรษที่ 21. ใน 
“หนังสือการประชุมสุดยอดผู้นำชาวพุทธเพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแห่งโลกครั้งที่ 
2 ระหว่างวันที่ 9-11 พฤศจิกายน 2543”. เอกสารการประชุมสุดยอดผู้นำชาวพุทธ
เพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแห่งโลกครั้งที่ 2 ณ พุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม.  

พระโพธิญาณเถระ (ชา สุภทโท). (2544). อุปลมณี. (พิมพ์ครั้งที่ 5). กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พอล เดนนิสสัน. (2548). ความเป็นมาของสมาคมสมถะ: ในมหาสมัยสูตร. รวบรวมโดยพระ
 มหาเหลาประชาราษฎร์. อังกฤษ: วัดพุทธวิหารแอสตัน.  
 
 
 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 209 

 

Mein Glauben (1930) . อ้ า ง ใน : Volker Michels, (2002). “Der ganze Osten atmet 
Religion” - Siddharta und Hermann Hesses Beziehung zu Indien und 
China”. ใน : Hollenreise durch mich selbst, Hermann Hesses Siddharta, 
Steppenwolf, Regina Bucher (บรรณาธิการ). สำนักพิมพ์ Andreas Furger และ 
Felix Graf Neue Zürcher Zeitung. 

บ้านจอมยุทธ์ . (2567). การควบคุมทางสังคม. เรียกใช้ เมื่อ 2 กรกฎาคม 2567. จาก
https://www.baanjomyut.com/libraly_3extension-5  

ปฐมพงษ์ โพธิ์ประสิทธินันท์. (2567). พุทธศาสนาในยุโรป. เรียกใช้เมื่อ 2 กรกฎาคม 2567. จาก
https://tangosaga.wordpress.com/20158/10/26.   

BBC News. Can mindfulness improve pupils' concentration?. Retrieved from BBC 
 NEWS: http://www.bbc.com/news/magazine-35688048. 
European News.  ( 2001) .  ITALY-BUDDHISM RECOGNISED.  Buddhist magazine 
 (Buddhayana Quarterly).  
Oratai P., Bussaya Y., Pakawadee M., Phornchanit S., Anna P. and Juthatip N.  
 (2018). Chedi Maha Boon : Public Visibility of the Myanmar Community 
 in Songkhla Province. 
P.Patara P., The Creation of Sculpture in Consumerism and Preservation 
 Discourse, “The 3rd National and International Conference on Weaving 
 ASEAN Art and Craft, Innovation Building”, Walailuk University, Nakhon 
 Si Thammarat, K.D.G. Thailand, Agust 31, 2018: 112. 
 

 
 
 
 
 
 

https://tangosaga.wordpress.com/20158/10/26
http://www.bbc.com/news/magazine-35688048%20(3

