
รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนา 
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง 

จังหวัดนครราชสีมา* 
A MODEL OF INDRIYA DEVELOPMENT FOR INSIGHT MEDITATION 

PRACTICE BASED ON FOUR MAHASATIPATTHANA PRINCIPLE 
PERFORMED BY DHAMMAMOLEE MEDITATION CENTER, PAKCHONG 

DISTRICT, NAKHON RATCHASIMA PROVINCE 
                           

พระจะเด็จ โชติมนฺโต (คงสุขศรี)1 และ ธานี สุวรรณประทีป2 

Phra Jaded Chotimanto (Kongsuksri)1 and Thanee Suwanprateep2 

1-2สาขาวิชาวิปัสสนาภาวนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1-2Degree of Doctor of Philosophy Vipassana Meditation Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

Thailand 
Corresponding Author’s Email: Jaded.kho@gmail.com 

วันที่รับบทความ : 30 สิงหาคม 2568; วันแก้ไขบทความ 8 กันยายน 2568; วันตอบรับบทความ : 10 กันยายน 2568  
Received 30 August 2025; Revised 8 September 2025; Accepted 10 September 2025 

  

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ไว้ 3 ประการ ได้แก่ 1) เพ่ือศึกษาการพัฒนาอินทรีย์ใน
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพ่ือศึกษา
การพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรม

 
*

 พระจะเด็จ โชติมนฺโต (คงสุขศรี) และ ธาน ีสุวรรณประทีป. (2568). รูปแบบการพัฒนาอินทรยี์ในการเจริญวปิัสสนาภาวนา 
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ของสำนักปฏิบัตธิรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา.  

วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่, 3(5), 141-158. 
Phra Jaded Chotimanto (Kongsuksri) and Thanee Suwanprateep. (2025). A Model Of Indriya Development 
For Insight Meditation Practice Based On Four Mahasatipatthana Principle Performed By Dhammamolee 
Meditation Center, Pakchong District, Nakhon Ratchasima Province. Modern Academic Development And 

Promotion Journal, 3(5), 141-158.;  
DOI: https://doi.org/10.   

https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/ 

https://doi.org/10.14456/madpiadp.2024.1
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/


142 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

ธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา และ 3) เพ่ือเสนอรูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ใน
การเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง 
จังหวัดนครราชสีมา การวิจัยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยวิธีวิจัยเอกสาร (Documentary 
Research) และการเก็บข้อมูลภาคสนาม 

ผลการวิจัยพบว่า การพัฒนาอินทรีย์ 5 ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา ตาม
หลักสติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เป็นกระบวนการสร้างความสมดุลระหว่างอินทรีย์ที่
เกื้อหนุนกัน โดยมีสติเป็นแกนกลางกำกับให้เกิดความพอดี อันปรากฏชัดในพระไตรปิฎก อรรถ
กถา และคัมภีร์วิสุทธิมรรค ซึ่งชี้ให้เห็นว่าศรัทธาที่มากเกินไปแต่ปัญญาน้อยจะนำไปสู่ความงม
งาย ในทางกลับกัน ปัญญาที่มากแต่ศรัทธาน้อยจะทำให้จิตแข็งกระด้าง เช่นเดียวกับการไม่
สมดุลระหว่างวิริยะและสมาธิ การฝึกสติปัฏฐาน 4 เป็นกลไกสำคัญที่ทำให้อินทรีย์ 5 พัฒนา
อย่างสมดุลและยกระดับเป็นพละ 5 และโพชฌงค์ 7 จนสามารถบรรลุมรรค–ผล–นิพพาน สำนัก
ปฏิบัติธรรมธรรมโมลีได้ออกแบบระบบการฝึกท่ีบูรณาการปัจจัยภายนอกและภายในอย่างครบ
วงจร โดยมี สัปปายะ 7 เป็นฐานภายนอกเพ่ือลดอุปสรรคในการปฏิบัติ สติปัฏฐาน 4 เป็น
โครงสร้างหลักภายในเพ่ือพัฒนาสติ และการปรับอินทรีย์ 5 ให้สมดุลตามหลัก “เพ่ิมสิ่งที่ขาด 
ลดสิ่งที่เกิน” ของคัมภีร์วิสุทธิมรรค จุดเด่นสำคัญคือ การสอบอารมณ์รายวันและการผสมผสาน 
เมตตาเจโตวิมุตติควบคู่วิปัสสนา เพื่อเสริมศรัทธา ลดนิวรณ์ และทำให้เกิดอุเบกขาเชิงปัญญา
อย่างรวดเร็ว ผลลัพธ์เชิงปฏิบัติพบว่านิวรณ์ลดลงต่อเนื่อง สติมั่นคง สมาธิพอดี เหมาะแก่การ
เจริญปัญญา ความยึดถือลดลง และเกิดความเข้าใจไตรลักษณ์อย่างมั่นคง การวิจัยครั้งนี้ได้
นำเสนอ รูปแบบ MPIDE Model ประกอบด้วย M: (Methods for Developing) คือการใช้สัป

ปายะ 7 และสติปัฏฐาน 4 พัฒนาอินทรีย์ 5 →  พละ 5 →  โพชฌงค์ 7, P: (Practical 
Highlights) คือการสอบอารมณ์รายวันปรับสมดุลอินทรีย์ , I: (Innovation Creation) คือการ
ผสมผสานเมตตาเจโตวิมุตติกับวิปัสสนา, D: (Doctrinal Consistency) คือความสอดคล้องกับ
โพธิปักขิยธรรม 37, และ E: (Expected Outcomes) คือผลลัพธ์เชิงปฏิบัติที่ชัดเจน นิวรณ์ลด 
สติมั่น สมาธิพอดี และปัญญาเห็นตามจริง 
คำสำคัญ: อินทรีย์ 5, สติปัฏฐาน 4, วิปัสสนาภาวนา, MPIDE Model 

 
 
 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 143 

 

Abstract 
This doctoral dissertation aimed to: (1) examine the development of the 

five spiritual faculties in Vipassanā meditation based on the Four Foundations 
of Mindfulness in Theravāda Buddhist scriptures; (2) investigate the 
development of the five faculties at Dhamma Moli Meditation Center, Pak 
Chong District, Nakhon Ratchasima Province; and (3) propose a development 
model for these faculties in the same context. 

A qualitative methodology was employed, integrating documentary 
research and fieldwork. Findings indicate that the cultivation of faith (saddhā), 
energy (viriya), mindfulness (sati), concentration (samādhi), and wisdom (paññā) 
according to the Four Foundations of Mindfulness is a process of balancing 
mutually supportive faculties, with mindfulness as the central regulator. When 
balanced, these faculties transform into the five powers (pañca bala) and the 
seven factors of enlightenment (satta bojjhaṅga), leading to the attainment of 
the Path, Fruition, and Nibbāna. At Dhamma Moli Meditation Center, a 
comprehensive system integrates external and internal factors: the seven 
conducive conditions (sappāya 7) as an external base to minimize hindrances, 
and the Four Foundations of Mindfulness as the internal framework. The five 
faculties are adjusted following the Visuddhimagga principle of “increasing what 
is lacking, reducing what is excessive.” Key features include daily interviews to 
fine-tune faculty balance and integrating mettā cetovimutti with Vipassanā 
practice to strengthen faith, reduce hindrances, and foster rapid wisdom-based 
equanimity. Practical outcomes include reduced hindrances, stable 
mindfulness, optimal concentration, and firm insight into the Three 
Characteristics. This study presents the MPIDE Model: M – Methods for 
Developing (sappāya 7 and Four Foundations of Mindfulness to develop five 

faculties → five powers → seven factors of enlightenment); P – Practical 
Highlights (daily interviews for faculty adjustment); I – Innovation Creation 



144 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

(integration of mettā cetovimutti with Vipassanā); D – Doctrinal Consistency 
(alignment with the 37 Bodhipakkhiya-dhamma); and E – Expected Outcomes 
(clear practical results: reduced hindrances, stable mindfulness, optimal 
concentration, and true insight). 
Keywords: Five Spiritual Faculties, Four Foundations of Mindfulness, Vipassanā 
Meditation, MPIDE Model 
 

บทนำ 
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งสัจธรรมและปัญญาที่สอนเรื่องความจริงของชีวิตและ 
ธรรมชาติที่ทุกคนสามารถศึกษาค้นคว้า พิสูจน์ ทดลองให้รู้จริง เห็นได้ด้วยตนเองตลอดเวลา ที่
สำคัญสอนให้ผู้นับถือใช้ปัญญาพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ให้รู้จริงด้วยตนเองก่อนแล้วจึงเชื่อ มนุษย์ยก 
ย่องตนเองว่าเป็นสัตว์ประเสริฐที่สุด มีความคิด ความรู้สึกที่แตกต่างกันออกไปมนุษย์พยายาม
ใช้ ความคิดของตนเองอย่างมากมาย เพ่ือจะทำให้ชีวิตดำเนินไปอย่างราบรื่น ไปสู่สิ่งที่ตนเอง
มุ่งม่ัน ปรารถนาเพื่อให้ตนเองดำรงชีวิตอยู่ได้ 
 ดังนั้น ไม่ว่าพระพุทธเจ้าในอดีต ในปัจจุบัน และพระพุทธเจ้าที่จะเสด็จอุบัติมาใน 
อนาคต พระองค์ล้วนแล้วแต่จะต้องมาตรัสรู้ รู้แจ้งอริยสัจ 4 ทั้งสิ้น และเป็นหน้าที่โดยตรงของ
องค์ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่จะต้องสั่งสอนเหล่าเวไนยสัตว์ให้รู้ซึ้งถึงอริยสัจ 4 แต่ด้วยวิสัยของ
มนุษย์ ซึ่งมีจริตไม่เหมือนกัน พระองค์จึงต้องสั่งสอนแตกต่างกัน เป็นขันธ์ 5 บ้าง อายตนะ 12 
บ้าง ธาตุ 14 บ้าง อินทรีย์ 22 บ้าง ปฏิจจสมุปบาท 12 บ้าง และ อริยสัจ 4 บ้าง เพื่อให้เหมาะ
กับจริตและกําลังแห่งอินทรีย์ของแต่ละบุคคล คัมภีร์ฎีกาอภิธรรมมัตถสังคหะ (พิมพ์บาลี)  
กล่าวว่า พระพุทธองค์ทรงพระประสงค์ความอนุเคราะห์หมู่สัตว์ 3 จําพวกคือด้วย 
 1. เหล่าสัตว์ที่หลงในนาม มีอินทรีย์แก่กล้า และพอใจความย่อ  
 2. เหล่าสัตว์ที่หลงในรูป มีอินทรีย์ยังไม่แก่กล้านัก และพอใจความปานกลาง  
 3. เหล่าสัตว์ที่หลงในนามและรูปทั้งสองนั้น มีอินทรีย์อ่อน และพอใจความพิสดาร 
 บรรดาเหล่าสัตว์ 3 จําพวกนั้นเหล่าสัตว์ที่หลงในนามและกำหนดรู้ถึงขันธ์ได้ เพราะใน
ขันธ์ทั้งหลายเหล่านั้น พระผู้มีพระภาคทรงจําแนกขันธ์ออกเป็น 4 ประการ (เวทนาขันธ์ 1 
สัญญา ขันธ์ 1 สังขารขันธ์ 1 วิญญาณขันธ์ 1) เหล่าสัตว์ผู้หลงในรูปจะกำหนดรู้ถึงอายตนะ ได้ 
เพราะอายตนะทั้งหลายเหล่านั้น พระผู้มีพระภาคจําแนกรูปเป็น 11 ส่วนทั้งกึ่ง (10 ส่วนครึ่ง) 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 145 

 

เหล่าสัตว์ที่ หลงในนามและรูปทั้งสอง จะกำหนดรู้ถึงธาตุได้ เพราะในธาตุทั้งหลายนั้น พระผู้มี
พระภาคทรง จําแนกนามและรูปทั้งสองโดยพิสดารบ่อเกิดแห่งทุกข์ล้วนเกิดมาจากอินทรีย์ 
หรืออายตนะ 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ สามารถกล่าวได้ว่า ความทุกข์ทั้งหมดทั้งปวง
ล้วนเกิดมาจากอินทรีย์ และพระนิพพานเป็นที่สิ้นสุด แห่งทุกข์ พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่
เน้นด้านปัญญา และสุดยอดของพระพุทธศาสนาก็คือ การ เจริญวิปัสสนาภาวนา วิปัสสนา
ภาวนานั้น ต้องได้สภาวธรรมอันเป็นปรมัตถ์มาเป็นอารมณ์ คือ วิปัสสนาภูมิอันได้แก่  
 1) ขันธ์ 5    คือ กองทั้ง 5 
 2) อายตนะ 12  คือ สะพานเครื่องเชื่อมต่อให้เกิดความรู้ มี 12  
 3) ธาตุ 14    คือ สิ่งที่ทรงไว้ซึ่งสภาพของตนมี 14  
 4) อินทรีย์ 22   คือ ความเป็นใหญ่มี 22  
 5) อริยสัจจะ 4   คือ ความจริงอันประเสริฐ มี 4  
 5) ปฏิจจสมุปบาท 12 คือ ความประชุมพร้อมด้วยเหตุผล มี 12 
 การเจริญวิปัสสนาต้องอาศัยอารมณ์วิปัสสนาหรือภูมิแห่งปัญญา ที่เรียกว่าวิปัสสนา 
ภูมิ เป็นพื้นที่ในการปฏิบัติการ เมื่อเราต้องการทำงานอย่างใดอย่างหนึ่งให้สำเร็จลงได้ จะต้องมี
ตัวยึดเหนี่ยวหรืออุปกรณ์ในการทำงานนั้น ๆ จึงจะเกิดเป็นวิปัสสนาญาณขึ้นได้ วิปัสสนาภูมิ 
หมายถึง พื้นที่กระทำวิปัสสนาหรืออารมณ์ของวิปัสสนา การเจริญวิปัสสนานั้นต้องกำหนดรู้อยู่
ที่ วิปัสสนาภูมิ สภาวะที่เป็นอารมณ์ของวิปัสสนาได้ต้องเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง ไม่เปลี่ยนแปลงจาก
สภาวะของตน คือ เป็นปรมัตถ์ธรรม 
 ในพุทธพจน์แสดงปฏิปทา 4 ว่าด้วยแนวการปฏิบัติธรรมของบุคคลที่แตกต่างกันไป
เป็น 4 ประเภทคือ บางพวกปฏิบัติลําบากทั้งรู้ได้ช้า บางพวกปฏิบัติลําบากแต่รู้ได้เร็ว บางพวก
ปฏิบัติสะดวกแต่รู้ได้ช้า บางพวกปฏิบัติสะดวกทั้งรู้ได้เร็ว พระพุทธองค์ทรงชี้แจงว่า ตัวการที่
กําหนดให้รู้ช้าหรือรู้เร็วก็คืออินทรีย์ 5 กล่าวคือ ถ้าอินทรีย์ 5 อ่อนไปก็รู้ช้า ถ้าอินทรีย์ 5 แก่
กล้าก็รู้ได้เร็ว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แม้แต่การที่พระอนาคามีแตกต่างกัน
ออกไปเป็นประเภทต่าง ๆ ก็เพราะอินทรีย์ 5 เป็นตัวกำหนดด้วย  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  หรือกว้างออกไปอีก ความพรั่งพร้อมและความหย่อนแห่งอินทรีย์ 5 นี้แล 
เป็นเครื่องวัด ความสำเร็จ เป็นอริยบุคคลขั้นต่าง ๆ ทั้งหมดกล่าวคือ เพราะอินทรีย์ 5 เต็ม
บริบูรณ์ก็เป็นพระอรหันต์ อินทรีย์ 5 อ่อนกว่านั้นก็เป็นพระอนาคามี อ่อนกว่านั้นก็เป็นพระ
สกทาคามี อ่อนกว่านั้นก็เป็นพระโสดาบันประเภทธัมมานุสารี อ่อนกว่านั้นอีกก็เป็นพระ



146 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

โสดาบันประเภทสัทธานุสาร ดังนี้ เป็นต้น ตลอดจนว่าถ้าไม่มีอินทรีย์ 5 เสียเลยโดยประการทั้ง
ปวง ก็จัดเป็นพวกปุถุชนคนภายนอกมีคําสรุปว่า ความแตกต่างแห่งอินทรีย์ทำให้มีความ
แตกต่างแห่งผล ความแตกต่างแห่งผลทำให้มีความแตกต่างแห่งบุคคล หรือว่าอินทรีย์ต่างกัน
ทำให้ผลต่างกัน ผลต่างกันทำให้บุคคลต่างกัน 
ในการปฏิบัติที่มีการปรับสมดุลอินทรีย์ที่ไม่สม่ำเสมอกันย่อมมีผลคือ 
 1. ถ้ามีศรัทธามาก ปัญญาหย่อน ย่อมทำให้โมหะครอบงำ 
 2. ถ้ามีวิริยะมาก สมาธิหย่อน ย่อมทำให้จิตฟุ้งซ่าน  
 3. ถ้ามีสมาธิมาก วิริยะหย่อน ย่อมทำให้เฉื่อยชาเกียจค้าน  
 4. ถ้ามีปัญญามาก ศรัทธาหย่อน ย่อมทำให้จิตกระด้าง ฟุ้งซ่าน 
 ส่วนสติยิ่งมากยิ่งดีแก่โยคีผู้ปฏิบัติ ดังนั้นจึงควรมีการศึกษาวิเคราะห์เทคนิคการปรับ 
อินทรีย์ให้สมดุลในการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 เพ่ือให้เกิดความชัดเจนทั้งหลักการและวิธีการเพ่ือ 
อํานวยประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติมากยิ่งขึ้น 
 ศูนย์ปฏิบัติธรรมธรรมโมลี ตำบลหนองน้ำแดง อ.ปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา เป็น
ศูนย์ฝึกอบรมการปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็นแนวการสอนที่มหาเถรสมาคม
รับรอง เป็นศูนย์กลางการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน โดยรับภาระหน้าที่ฝึกอบรมพระนิสิต 
นักศึกษาทุกระดับการศึกษาของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬี
ศึกษาพุทธโฆส นครปฐม และพระสังฆาธิการในเขตหนกลาง เป็นศูนย์ฝึกอบรมพระวิปัสสนา
จารย์  สำหรับพระสงฆ์ไทย ตลอดจนเปิดโอกาสให้พระนิสิต นักศึกษา นักเรียน และ
พุทธศาสนิกชนทั่วไป เข้ารับการฝึกอบรมวิปัสสนากรรมฐานตามโอกาสต่างๆ โดยมิต้องเสีย
ค่าบริการ ยกเว้นแต่มีจิตศรัทธา ศูนย์ปฏิบัติธรรมฯ จึงมีความสำคัญ เนื่องจากศูนย์ฯ เป็น
องค์กรใหญ่ ที่ทำหน้าที่ให้การศึกษาด้านวิปัสสนาภาวนาและเผยแผ่ เป็นศูนย์กลางการพัฒนา
คุณภาพชีวิตของชาวพุทธแบบองค์รวม จึงควรมีการจัดการทรัพยากรต่างๆ ให้เหมาะแก่
การศึกษาและปฏิบัติศาสนกิจ ทางพระพุทธศาสนา 
 ด้วยเหตุผลดังกล่าวข้างต้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาเรื่อง รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ใน
การเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปาก
ช่อง จังหวัดนครราชสีมา เพราะอินทรีย์อันเป็นหลักปฏิบัติที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา
เถรวาท ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ต้องพัฒนาอินทรีย์ให้สมบูรณ์ ซึ่ง
สามารถพัฒนาให้ดำเนินปสู่มรรค ผล นิพพานได้ และสามารถ นําไปใช้ในชีวิตประจำวันได้
อย่างเหมาะสม เพราะผู้วิจัยเห็นว่า อินทรีย์นั้นสามารถทำให้เจริญขึ้น และพัฒนาจนเต็ม



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 147 

 

ประสิทธิภาพได้ เหตุนี้กระบวนการแห่งการบรรลุธรรมที่จะถึงที่สุดแห่งทุกข์ได้ นั้นต้องมี
อินทรีย์ที่สมดุลแก่กล้าจนสุดรอบในภาวะแห่งการบ่มเพาะอินทรีย์ชื่อได้ว่าเป็นการเพียร เผา
กิเลสอาสวะที่เป็นตัวการทำให้สัตว์ทั้งหลายเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏฏอย่างไม่จบสิ้น 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาการพัฒนาอินทรีย์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ใน

คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพ่ือศึกษาการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ของ

สำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา 
3. เพ่ือเสนอรูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 

4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้การวิจัยเชิง
เอกสาร (Documentary Research) และการวิจัยภาคสนาม (Field Work Research) เพ่ือให้
ได้ข้อมูลที่ครอบคลุมทั้งด้านหลักการตามคัมภีร์พระพุทธศาสนา และการประยุกต์ปฏิบัติจริงใน
สำนักปฏิบัติธรรม โดยมีขั้นตอนการดำเนินการวิจัยดังนี้ 
 1. การศึกษาข้อมูลเอกสาร (Documentary Research)  
 คัดเลือกเอกสารปฐมภูมิ (Primary Sources) ศึกษาพระไตรปิฎกฉบับบาลีและภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 พร้อมบันทึก คัดเลือกเอกสารทุติยภูมิ (Secondary 
Sources) อรรถกถา ฎีกา และปกรณ์วิเสสที่เกี่ยวข้อง เช่น วิสุทธิมรรค, อภิธรรมมัตถสังคหะ, ฎีกา
อภิธรรม, อนุฎีกา ฯลฯ ข้อความที่เกี่ยวข้องกับ อินทรีย์ 5, การปรับสมดุลอินทรีย์, สติปัฏฐาน 4, 
และ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา หนังสือ ตำรา เอกสารงานวิจัย วิทยานิพนธ์ และบทความวิชาการ
ที่เกี่ยวข้องกับหัวข้อ บทวิเคราะห์เชิงวิชาการเกี่ยวกับการพัฒนาอินทรีย์ในการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาและการประยุกต์ใช้ในบริบทปัจจุบัน การสกัดข้อมูลเชิงหลักธรรม จำแนกเนื้อหาออกเป็น
หมวดหมู่ เช่น แนวคิด, หลักการ, กระบวนการ, อุปสรรค, และเทคนิคการพัฒนาอินทรีย์ วิเคราะห์
ความสัมพันธ์ระหว่าง สติปัฏฐาน 4 และ อินทรีย์ 5 ตามหลักคัมภีร์ 
 



148 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

 2. การเก็บข้อมูลภาคสนาม (Field Work Research) 
 การกำหนดกลุ่มผู้ให้ข้อมูล (Informants) พระวิปัสสนาจารย์ 5 รูป นักวิชาการทาง
พระพุทธศาสนา 5 ท่าน ผู้เข้าปฏิบัติวิปัสสนา 7 ท่าน คัดเลือกโดยการเลือกแบบเจาะจง (Purposive 
Sampling) โดยพิจารณาจากประสบการณ์ตรงและความรู้เกี่ยวกับการพัฒนาอินทรีย์ตามหลักสติปัฏ
ฐาน 4  
 การใช้ เครื่องมือวิจัย แบบสัมภาษณ์ กึ่ งโครงสร้าง (Semi-Structured Interview) 
ครอบคลุมประเด็น ความเข้าใจเกี่ยวกับอินทรีย์ 5 และการปรับสมดุล วิธีการฝึกและพัฒนาอินทรีย์
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 อุปสรรคและวิธีแก้ไขในกระบวนการปฏิบัติ ผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นจากการฝึก 
เครื่องบันทึกเสียง (เมื่อได้รับอนุญาต) เพ่ือความถูกต้องของข้อมูล 
 การเก็ บข้ อมู ลภาคสนาม  สั งเกตการณ์ แบบไม่ มี ส่ วนร่ วม (Non-Participant 
Observation) ในกิจกรรมการปฏิบัติที่สำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี สัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth 
Interview) กับผู้ ให้ข้อมูลสำคัญแต่ละกลุ่ม จดบันทึกภาคสนาม (Field Notes) เพ่ือบันทึก
สภาพแวดล้อม วิธีการฝึก และพฤติกรรมของผู้ปฏิบัติ 
 3. การวิเคราะห์ข้อมูล (Data Analysis) 
 การวิเคราะห์ข้อมูลเอกสาร วิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) เพ่ือสังเคราะห์
หลักการและแนวทางการพัฒนาอินทรีย์จากคัมภีร์และเอกสารวิชาการ จัดทำตารางเทียบเคียง 
(Comparative Table) ระหว่างแนวคิดเชิงคัมภีร์และแนวปฏิบัติจริง 
 การวิเคราะห์ข้อมูลภาคสนาม ถอดเทปสัมภาษณ์และเข้ารหัสข้อมูล (Coding) จัด
หมวดหมู่ข้อมูลตามประเด็นวิจัย เช่น วิธีการฝึก, ปัจจัยสนับสนุน, อุปสรรค, ผลลัพธ์ วิเคราะห์เชิง
เปรียบเทียบ (Comparative Analysis) เพ่ือหาความสอดคล้องหรือความแตกต่างระหว่างหลักการ
ในคัมภีร์กับการปฏิบัติจริง 
 การตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูล (Trustworthiness) ใช้วิธีการตรวจสอบ
ข้อมูลจากหลายcหล่ง (Triangulation) ทั้งจากเอกสาร คำบอกเล่า และการสังเกตการณ์  การ
ตรวจสอบข้อมูลกลับกับผู้ให้ข้อมูล (Member Checking) เพ่ือยืนยันความถูกต้อง 
 4. การสรุปและนำเสนอผลการวิจัย สรุปประเด็นสำคัญตามวัตถุประสงค์ทั้ง 3 ข้อ 
นำเสนอผลการวิจัยในรูปแบบพรรณนา (Descriptive Presentation) พร้อมอ้างอิงเชิงอรรถจาก
พระไตรปิฎกและคัมภีร์ จัดทำ รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติ
ปัฏฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 149 

 

ผลการวิจัย  
 จากการวิจัย “รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏ
ฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา ” ครั้งนี้ ผลจาก
การศึกษาวิจัย พบว่า 
 1. วิเคราะห์การพัฒนาอินทรีย์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า การพัฒนาอินทรีย์ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลัก
สติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเป็นกระบวนการที่เน้นการสร้างความสมดุลของ อินทรีย์ 
5 ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา โดยมี สติ เป็นแกนกลางกำกับการทำงานของ
อินทรีย์อ่ืน ๆ ให้เกื้อหนุนกันอย่างพอดี หลักการดังกล่าวปรากฏชัดในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ซึ่ง
อธิบายว่า หากศรัทธามากแต่ปัญญาน้อยย่อมเสี่ยงต่อความงมงาย และหากปัญญามากแต่
ศรัทธาน้อยย่อมทำให้จิตแข็งกระด้าง ในทำนองเดียวกัน หากวิริยะมากเกินไปจะเกิดความ
ฟุ้งซ่าน แต่หากสมาธิมากเกินไปจะเกิดความเฉื่อยชา 
 การฝึกตามหลักสติปัฏฐาน 4 เป็นวิธีการสำคัญที่ช่วยให้อินทรีย์ทั้ง 5 พัฒนาอย่าง
สมดุล โดยการกำหนดรู้อย่างต่อเนื่องในกาย เวทนา จิต และธรรม ทำให้สติเกิดความมั่นคง 
และนำพาให้สมาธิและปัญญาเจริญตามลำดับ เมื่ออินทรีย์ทั้ง 5 มีกำลังสมบูรณ์ย่อมยกระดับ
เป็น พละ 5 ซึ่งมีความม่ันคงไม่หวั่นไหวต่ออุปสรรค และเป็นฐานให้เกิด โพชฌงค์ 7 จนกระทั่ง
สามารถเข้าถึงมรรค–ผลได้   
จากการวิเคราะห์พบว่า แนวทางนี้เป็นระบบที่เชื่อมโยงจากหลักธรรมในพระไตรปิฎก เช่น สัง
ยุตตนิกาย มหาวารวรรค (สติปัฏฐานสังยุตต์ และอินทรียสังยุตต์) รวมถึงคำอธิบายในอรรถกถา
และคัมภีร์วิสุทธิมรรค ซึ่งล้วนเน้นว่าการเจริญสติปัฏฐาน 4 ไม่เพียงสร้างความรู้เท่าทัน
สภาวธรรม แต่ยังทำหน้าที่ปรับสมดุลอินทรีย์ทั้ง 5 ให้เป็นพลังนำไปสู่การรู้แจ้งตามความเป็น
จริง 
 2. วิเคราะห์การพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 ของ
สำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา การวิเคราะห์การพัฒนา
อินทรีย์ 5 (สัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา) ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏ
ฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา แสดงให้เห็นถึง
ระบบการฝึกอบรมที่มีความครบถ้วนทั้งในด้านหลักธรรมและการจัดการปฏิบัติจริง โดยมีความ
สอดคล้องกับคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ทั้งในพระไตรปิฎก อรรถกถา และคัมภีร์วิสุทธิ



150 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

มรรค ในด้าน หลักพระไตรปิฎกและอรรถกถา พระพุทธองค์ทรงแสดงว่า อินทรีย์ 5 เป็นกำลัง
ภายในของผู้ปฏิบัติที่ต้องพัฒนาอย่างสมดุลเพื่อให้การภาวนาบรรลุผลสูงสุด หากอินทรีย์ใดขาด
หรือเกินย่อมทำให้ความก้าวหน้าหยุดชะงัก ดังที่อธิบายใน อินทรียสังยุต และ สํ.อ. สำนักธรรม
โมลีจึงวางโครงสร้างการฝึกโดยใช้สติปัฏฐาน 4 เป็นแกนกลาง และมีการเสริมด้วยเมตตาเจโต
วิมุตติเพ่ือเกื้อกูลศรัทธาและสมาธิ ในด้านการบูรณาการสิ่งแวดล้อม สำนักนี้มีองค์ประกอบสัป
ปายะ 7 ครบถ้วน ได้แก่ อาวาสสัปปายะที่เงียบสงบ อุตุสัปปายะที่เย็นสบาย ปุคคลสัปปายะที่
มีครูบาอาจารย์กำกับอย่างใกล้ชิด ภัสสสัปปายะที่มีการบรรยายธรรมวันละ 2 ครั้ง โภชนสัปปา
ยะที่มีอาหารพอเหมาะ อิริยาปถสัปปายะที่เน้นการสลับนั่ง–เดิน และโคจรสัปปายะที่เข้าถึงได้
สะดวก ทั้งหมดนี้ทำหน้าที่เป็น “เงื่อนไขภายนอก” ที่ลดอุปสรรคและส่งเสริมให้การพัฒนา
อินทรีย์เป็นไปอย่างต่อเนื่อง ในด้านความสัมพันธ์ของอินทรีย์ 5 กับสติปัฏฐาน 4 การเจริญสติ
ในทุกอิริยาบถทำให้สติเข้มแข็ง ศรัทธาเกิดจากความมั่นใจในแนวทาง วิริยะคงอยู่จากตาราง
ปฏิบัติที่ชัดเจน สมาธิเจริญจากสภาพแวดล้อมที่เหมาะสม และปัญญาเกิดจากการเห็นไตร
ลักษณ์ในสภาวธรรมจริง ครูบาอาจารย์มีบทบาทสำคัญในการสอบอารมณ์และปรับอินทรีย์
รายบุคคล เพ่ือให้เกิดความสมดุลระหว่างคู่ตรงข้าม เช่น ศรัทธากับปัญญา หรือวิริยะกับสมาธิ 
โดยมีสติเป็นแกนหลัก 
 จุดเด่นของสำนักธรรมโมลี คือการสอบอารมณ์รายวัน ซึ่งเปลี่ยนแนวคิด “การปรับ
อินทรีย์” จากเพียงหลักการเชิงทฤษฎีให้เป็นกระบวนการติดตาม–ปรับ–ประเมินผลอย่างเป็น
ระบบและต่อเนื่อง เปรียบเสมือนการแพทย์ทางจิตในระดับคลินิกที่ให้ผลลัพธ์ชัดเจนในระยะ
สั้น อีกทั้งการสอนเมตตาเจโตวิมุตติควบคู่วิปัสสนาเป็นนวัตกรรมที่ช่วยให้ผู้ปฏิบัติคลายโทสะ 
เกิดศรัทธาอ่อนโยน และสมาธิทรงตัวได้ง่ายขึ้น จึงเอื้อต่อการเกิดอุเบกขาเชิงปัญญาเร็วกว่าการ
ฝึกวิปัสสนาเพียงอย่างเดียว 
 ผลที่คาดหมาย จากระบบฝึกนี้ ได้แก่ การลดนิวรณ์อย่างมีนัยสำคัญ ความต่อเนื่อง
ของสติเพ่ิมขึ้น สมาธิอยู่ในระดับพอเหมาะต่อการเห็นตามจริง ความยึดถือลดลง และความ
เข้าใจไตรลักษณ์มั่นคงขึ้น ซึ่งล้วนเป็นตัวชี้นำไปสู่การละสังโยชน์และบรรลุมรรค–ผล–นิพพาน
ตามลำดับ โดยสรุป สำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลีใช้โครงสร้างการฝึกที่เชื่อมโยงสามปัจจัยอย่าง
ครบวงจร ได้แก่ (1) สัปปายะ 7 เป็นเหตุภายนอก (2) สติปัฏฐาน 4 เป็นวิธีภายใน และ (3) 
อินทรีย์ 5 เป็นพลังจิต เมื่อทั้งสามองค์ประกอบทำงานร่วมกันอย่างสมดุล จึงเกิดกระบวนการ
ภาวนาที่มีพลังและนำไปสู่ผลสูงสุดตามหลักโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 151 

 

 3. วิเคราะห์รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 
4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา  จากการศึกษาวิจัย
พบว่า การพัฒนาอินทรีย์ 5 อันได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา ในการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 เป็นกระบวนการสำคัญที่ต้องดำเนินไปอย่างมีระบบและ
สมดุล ทั้งนี้คัมภีร์พระพุทธศาสนาได้วางแนวทางไว้อย่างชัดเจน โดยเฉพาะในพระไตรปิฎก
หมวดอินทรียสังยุตและคัมภีร์วิสุทธิมรรค ซึ่งอธิบายว่า อินทรีย์แต่ละข้อมีบทบาทและหน้าที่
ต่างกัน แต่ต้องประสานกันจึงจะทำให้การภาวนาเจริญก้าวหน้าได้อย่างแท้จริง 
 การฝึกในสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลีมีการออกแบบให้เชื่อมโยงปัจจัยภายนอกและ
ภายในเข้าด้วยกันอย่างครบวงจร โดยใช้ สัปปายะ 7 เป็นพ้ืนฐานเพ่ือลดสิ่งรบกวนและสร้าง
บรรยากาศเกื้อหนุน เช่น การจัดสถานที่ที่สงบเหมาะสม การจัดอาหารและการพักผ่อนอย่าง
พอดี และการมีครูผู้สอนที่สามารถให้คำแนะนำอย่างถูกต้องและทันเวลา ส่วนในด้านปัจจัย
ภายใน สำนักใช้ สติปัฏฐาน 4 เป็นโครงสร้างหลักในการฝึก เพ่ือให้ผู้ปฏิบัติสามารถกำหนดรู้
กาย เวทนา จิต และธรรม อย่างต่อเนื่อง อันเป็นวิธีสร้างสติให้มั่นคงและเป็นฐานให้สมาธิเจริญ
ขึ้นตามลำดับ เมื่อสมาธิพอดี ปัญญาก็สามารถเกิดขึ้นจากการเห็นสภาวธรรมตามความเป็นจริง 
กระบวนการปรับอินทรีย์ของสำนักนี้สอดคล้องกับหลักการในคัมภีร์วิสุทธิมรรคที่กล่าวถึงการ 
“เพ่ิมสิ่งที่ขาด ลดสิ่งที่เกิน” เพื่อรักษาสมดุลของคู่ตรงข้าม เช่น ศรัทธากับปัญญา และวิริยะกับ
สมาธิ หากศรัทธามากแต่ปัญญาน้อยอาจทำให้หลงเชื่ออย่างงมงาย ในทางกลับกัน หากปัญญา
มากแต่ศรัทธาน้อยก็อาจทำให้จิตกระด้างไม่เปิดรับธรรมะ ฉันใดก็ฉันนั้น หากวิริยะมากเกินไป
จะเกิดความฟุ้งซ่าน แต่ถ้าสมาธิมากเกินไปก็จะทำให้เฉื่อยชา ในทุกกรณี สติเป็นศูนย์กลางใน
การประสานให้ทุกอินทรีย์ทำงานอย่างสมดุลและสอดคล้องกัน 
 สิ่งที่ทำให้การพัฒนาอินทรีย์ของสำนักนี้มีประสิทธิภาพคือ การสอบอารมณ์รายวัน ซึ่ง
ทำหน้าที่เป็นกลไกติดตามและปรับสมดุลแบบเรียลไทม์ ผู้ปฏิบัติจะได้รับคำชี้แนะและปรับแก้
ทันที ทำให้ไม่ติดอยู่ในภาวะผิดพลาดหรือยึดติดในความสงบจนไม่เกิดปัญญา อีกทั้งยังมีการ
สอน เมตตาเจโตวิมุตติควบคู่วิปัสสนา เพ่ือช่วยให้จิตอ่อนโยน ลดโทสะ เสริมศรัทธา และทำให้
เข้าสู่อุเบกขาเชิงปัญญาได้รวดเร็วขึ้น 
 ผลจากการพัฒนาอินทรีย์ด้วยวิธีการดังกล่าว ทำให้ผู้ปฏิบัติมีนิวรณ์ลดลง สติมีความ
ต่อเนื่องและมั่นคง สมาธิพอดีต่อการเจริญปัญญา ความยึดถือตัวตนลดลง และเกิดความเข้าใจ
ไตรลักษณ์อย่างมั่นคง อันเป็นปัจจัยนำไปสู่การละสังโยชน์และบรรลุมรรคผลนิพพานในที่สุด 



152 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

ดังนั้น การพัฒนาอินทรีย์ตามแนวทางนี้จึงถือเป็นกระบวนการบูรณาการที่สอดคล้องกับ
หลักธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนา และเป็นแนวปฏิบัติที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ได้อย่างมี
ประสิทธิภาพในสำนักปฏิบัติธรรมอื่น ๆ 
 

อภิปรายผล  
 จากการวิจัย “รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏ
ฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา” ผู้วิจัยได้ตั้ง
ประเด็นอภิปรายผล ดังนี้ 
 1. อภิปรายผลการพัฒนาอินทรีย์ 5 ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 
4 เป็นกลไกสำคัญของ โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ ที่ทำหน้าที่เป็น “กำลังภายใน” เกื้อหนุน
การบรรลุธรรม โดยอินทรีย์ 5 ได้แก่ สัทธินทรีย์ (ศรัทธา) , วิริยินทรีย์ (ความเพียร), สตินทรีย์ 
(สติ), สมาธินทรีย์ (สมาธิ) และ ปัญญินทรีย์ (ปัญญา) ล้วนต้องพัฒนาอย่างสมดุลและสอด
ประสานกัน คัมภีร์วิสุทธิมรรค อธิบายว่า หากศรัทธามากแต่ปัญญาน้อย อาจนำไปสู่ความงม
งาย ในทางกลับกัน หากปัญญามากแต่ศรัทธาน้อย จิตอาจแข็งกระด้าง ไม่เปิดรับธรรมะ 
เช่นเดียวกับคู่ของวิริยะและสมาธิ - วิริยะมากเกินไปทำให้ฟุ้งซ่าน แต่สมาธิมากเกินไปทำให้
เฉื่อยชา ดังนั้น สติ จึงเป็นแกนกลางคอยประสานให้ทุกอินทรีย์ทำงานอย่างพอดี หลักการนี้
ปรากฏชัดในพระไตรปิฎกหมวด อินทรียสังยุต และ สติปัฏฐานสังยุต ที่แสดงความสัมพันธ์
ระหว่างการเจริญสติปัฏฐาน 4 กับการพัฒนาอินทรีย์ 5 โดยตรง การกำหนดรู้กาย เวทนา จิต 
และธรรมอย่างต่อเนื่อง ทำให้สติเข้มแข็ง เป็นฐานให้สมาธิเจริญ และเปิดโอกาสให้ปัญญาเกิด
จากการเห็นตามความเป็นจริง (ยถาภูตญาณทัสสนะ) ซึ่งเมื่ออินทรีย์ทั้ง 5 แก่กล้า จะยกระดับ
เป็น พละ 5 คือ ศรัทธาพละ วิริยพละ สติพละ สมาธิพละ ปัญญาพละ มีความม่ันคงไม่หวั่นไหว
ต่ออุปสรรค แนวคิดนี้สอดคล้องกับข้อเสนอของ สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ ที่ระบุว่า การเจริญสติ
ปัฏฐาน 4 เป็นการเจริญโพธิปักขิยธรรมทั้งหมดไปพร้อมกัน โดยอินทรีย์ 5 เป็นลำดับเชื่อมจาก
สัมมัปปธาน อิทธิบาท พละ โพชฌงค์ จนถึงอริยมรรคมีองค์ 8 ดังนั้นทุกครั้งที่ปฏิบัติสติปัฏฐาน 
4 จึงเป็นการวางรากฐานของการบรรลุธรรมทั้งระบบ จากมุมมองของ พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต) ความแก่กล้าหรือหย่อนของอินทรีย์ 5 เป็นปัจจัยกำหนดความเร็ว–ช้าในการรู้
ธรรม ผู้ที่มีอินทรีย์ 5 แก่กล้าจะบรรลุได้เร็ว ขณะที่ผู้มีอินทรีย์อ่อนจะต้องใช้เวลามากกว่า โดย
สรุป การพัฒนาอินทรีย์ 5 ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทเป็น



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 153 

 

กระบวนการแบบองค์รวม (holistic process) ที่ใช้ สติ เป็นศูนย์กลางประสานกำลังของ
ศรัทธา วิริยะ สมาธิ และปัญญา ให้เสริมกันอย่างสมดุล เมื่อดำเนินได้สมบูรณ์จะนำไปสู่ความ
มั่นคงของพละ 5 การเกิดโพชฌงค์ 7 และมรรค–ผล–นิพพาน ซึ่งเป็นจุดหมายสูงสุดของการ
ปฏิบัติธรรม 
 2. อภิปรายผลการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 
ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี การพัฒนาอินทรีย์ 5 (ศรัทธา–วิริยะ–สติ–สมาธิ–ปัญญา) ของ
สำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา ดำเนินการอย่างสอดคล้องกับ
หลักคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทและแนวปฏิบัติจากพระวิปัสสนาจารย์ร่วมสมัย โดยใช้ สติ
ปัฏฐาน 4 เป็นแกนกลางของการฝึก เพ่ือสร้างสมดุลของอินทรีย์และผลักดันให้การปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนาเจริญก้าวหน้าอย่างต่อเนื่อง 1. ความสอดคล้องกับหลักคัมภีร์และพระพุทธ
พจน์ ในพระไตรปิฎกหมวด อินทรียสังยุต และคำอธิบายใน คัมภีร์วิสุทธิมรรค ชี้ชัดว่า อินทรีย์ 
5 เป็น “กำลังภายใน” ที่ต้องพัฒนาให้สมดุล โดยเฉพาะการควบคุมคู่ตรงข้าม เช่น ศรัทธากับ
ปัญญา และวิริยะกับสมาธิ ซึ่งต้องมี สติ เป็นแกนกลางประสานให้ทำงานร่วมกันได้อย่างพอดี 
สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (ใน อริยวังสปฏิปทา) ยังอธิบายความต่อเนื่องเชิงโครงสร้างว่า การ

เจริญสติปัฏฐาน 4 เป็นการเจริญโพธิปักขิยธรรมครบทั้งระบบ - เริ่มจากสัมมัปปธาน → อิทธิ

บาท 4 → อินทรีย์ 5 → พละ 5 → โพชฌงค์ 7 → อริยมรรคมีองค์ 8 - ซึ่งแนวทางของ
สำนักธรรมโมลีเป็นการปฏิบัติที่อยู่ในสายสัมพันธ์นี้อย่างสมบูรณ์ 2. วิธีการและปัจจัยสนับสนุน
ในสำนัก สำนักธรรมโมลีใช้โครงสร้างฝึกที่มีทั้ง เหตุปัจจัยภายใน และ เหตุปัจจัยภายนอก 
ภายใน: การเจริญสติปัฏฐาน 4 ครบถ้วนทั้ง กาย เวทนา จิต และธรรม โดยเน้นการกำหนดรู้
อย่างต่อเนื่องในทุกอิริยาบถ และการใช้เมตตาเจโตวิมุตติควบคู่ เพ่ือเกื้อหนุนศรัทธา ลดโทสะ 
และทำให้สมาธิทรงตัว ภายนอก: องค์ประกอบ สัปปายะ 7 ครบถ้วน เช่น สถานที่สงบ ครูบา
อาจารย์ดูแลใกล้ชิด ตารางปฏิบัติที่ชัดเจน อาหารพอเหมาะ และการสลับอิริยาบถที่เหมาะสม 
สิ่งเหล่านี้ช่วยให้ผู้ปฏิบัติรักษาความต่อเนื่องของสติได้ง่ายขึ้น 3. การติดตามและการปรับสมดุล
อินทรีย์ หนึ่งในจุดเด่นของสำนัก คือ การสอบอารมณ์รายวัน ซึ่งเป็นกลไกติดตาม–ประเมิน–
ปรับอินทรีย์ให้เหมาะสมกับสภาพจิตของผู้ปฏิบัติแต่ละคน เช่น หากศรัทธาน้อยเกิน ครูบา
อาจารย์จะเสริมด้วยการบรรยายธรรมและการแผ่เมตตา หากวิริยะมากเกินจนฟุ้งซ่าน จะ
ชะลอจังหวะและเน้นสมาธิ แนวทางนี้สอดคล้องกับข้อค้นพบของพระสุภีร์ สุดสงวน ว่าการ
ปรับอินทรีย์ต้องเป็นกระบวนการต่อเนื่อง และควรปรับให้สมดุลในระหว่างการปฏิบัติ ไม่ใช่



154 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

เพียงตามทฤษฎี ความเชื่อมโยงกับงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการวิจัยของพระปลัดทะนงค์ ชยนโต 
พบว่า ผู้ปฏิบัติที่สามารถปรับอินทรีย์ 5 ให้สมดุล จะมีความพร้อมต่อการเห็นธรรมผ่านการ
กำหนดรู้รูป–นาม ขันธ์ 5 และอายตนะ 12 ตามสติปัฏฐาน 4 ซึ่งตรงกับแนวฝึกของสำนักธรรม
โมลี พระมหาประเสริฐ มนุตเสวี เสนอว่า การใช้วิปัสสนาภูมิและเทคนิคปรับอินทรีย์จะช่วยให้
การเข้าสู่ลำดับวิปัสสนาญาณเป็นไปอย่างราบรื่น ซึ่งสำนักธรรมโมลีได้นำแนวคิดนี้มาปรับใช้ใน
เชิงปฏิบัติ งานของนางสาวณัฏจิต เลาว์วีระ เน้นการพัฒนาอินทรีย์ผ่านการสำรวมอายตนะ 
และการเจริญสติปัฏฐาน 4 เพ่ือคุ้มครองจิตไม่ให้ถูกรบกวน ซึ่งตรงกับระบบฝึกของสำนัก การ
ให้ความสำคัญกับศรัทธาในพระรัตนตรัยตามที่พระชัยพร จนฺทวํโส และพระประสิทธิ์ มหาปุญฺโ

 พบก็สะท้อนในแนวทางของสำนักท่ีเสริมศรัทธาผ่านการปฏิบัติเมตตาเจโตวิมุตติและการฟัง
ธรรมสม่ำเสมอ ผลลัพธ์เชิงปฏิบัติ การพัฒนาอินทรีย์ในสำนักธรรมโมลีทำให้ผู้ปฏิบัติ ลดนิวรณ์
ได้อย่างมีนัยสำคัญ สติมีความต่อเนื่อง สมาธิพอดีต่อการเจริญปัญญา ไม่ตึงหรือหย่อนเกินไป 
ปัญญาเห็นไตรลักษณ์ในสภาวธรรมชัดขึ้น ความยึดถือตัวตนและอุปาทานลดลง ผลลัพธ์เหล่านี้
สอดคล้องกับหลักในพระพุทธศาสนาที่ว่า อินทรีย์ 5 เมื่อสมบูรณ์จะยกระดับเป็นพละ 5 และ
เกื้อหนุนให้โพชฌงค์ 7 เกิด จนนำไปสู่อริยมรรค–ผล–นิพพาน สรุปอภิปราย สำนักปฏิบัติธรรม
ธรรมโมลีได้พัฒนาระบบฝึกที่สอดคล้องกับทั้งหลักคัมภีร์และข้อค้นพบจากงานวิจัย โดย
ผสมผสาน สัปปายะ 7 (ปัจจัยภายนอก),  
สติปัฏฐาน 4 (กระบวนการภายใน), และ การปรับอินทรีย์ 5 (พลังจิต) เข้าด้วยกัน ทำให้การ
ภาวนามีความสมดุล เกื้อหนุนต่อการเจริญปัญญา และสามารถเป็นต้นแบบในการประยุกต์ใช้
ในสำนักปฏิบัติธรรมอื่นได้ 
 3. อภิปรายรูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 
4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ 5 ในการเจริญวิปัสสนาภาวนา
ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา มีลักษณะเป็น กระบวน
การบูรณาการ (Integrative Process) ที่ผสานหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทจากคัมภีร์ชั้นปฐม
ภูมิ เข้ากับการออกแบบกิจกรรมปฏิบัติจริงในบริบทสำนักปฏิบัติธรรม 1. โครงสร้างรูปแบบ 
(Structural Model) สำนักธรรมโมลีออกแบบรูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ 5 ให้เชื่อมโยงปัจจัย 
3 กลุ่มอย่างชัดเจนปัจจัยภายนอก – ใช้ สัปปายะ 7 เป็นฐาน เช่น อาวาสสัปปายะที่เงียบสงบ 
อุตุสัปปายะที่เย็นสบาย ปุคคลสัปปายะที่มีครูบาอาจารย์คอยดูแล ภัสสสัปปายะที่มีการ
บรรยายธรรม โภชนสัปปายะที่พอดี อิริยาปถสัปปายะที่สลับนั่ง–เดินอย่างเหมาะสม และ
โคจรสัปปายะที่เข้าถึงได้ง่าย กระบวนการภายใน – ใช้ สติปัฏฐาน 4 เป็นโครงสร้างหลัก 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 155 

 

กำหนดรู้กาย เวทนา จิต และธรรมอย่างต่อเนื่อง พลังภายใน – การปรับและพัฒนา อินทรีย์ 5 
ให้สมดุล โดยมีสติเป็นแกนกลางประสานการทำงานของศรัทธา–ปัญญา และวิริยะ–สมาธิ 2. 
หลักการจากคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ในพระไตรปิฎกหมวด อินทรียสังยุต และ คัมภีร์วิ
สุทธิมรรค มีหลักการ “เพ่ิมสิ่งที่ขาด ลดสิ่งที่เกิน” เพ่ือปรับสมดุลอินทรีย์ เช่น ศรัทธามากแต่
ปัญญาน้อยอาจงมงาย ปัญญามากแต่ศรัทธาน้อยจิตอาจแข็งกระด้าง วิริยะมากเกินไปทำให้
ฟุ้งซ่าน สมาธิมากเกินไปทำให้เฉื่อยชา สำนักธรรมโมลีได้นำหลักการนี้มาประยุกต์เป็นแนว
ปฏิบัติจริง โดยการสอบอารมณ์รายวันเพ่ือปรับสมดุลอินทรีย์ตามสภาพจิตของผู้ปฏิบัติ 3. 

เทคนิคสำคัญในรูปแบบการฝึก การสอบอารมณ์รายวัน → กลไกติดตาม–ปรับ–ประเมินอย่าง
ต่อเนื่อง เพ่ือป้องกันการติดขัดหรือสุดโต่งในอินทรีย์ใดอินทรีย์หนึ่ง การใช้เมตตาเจโตวิมุตติ

ควบคู่วิปัสสนา → สอดคล้องกับทัศนะของพระภาวนาพิศาลเมธี ว่าเมตตาฌานสามารถเป็น
บาทฐานยกสู่วิปัสสนาได้เร็ว และช่วยลดโทสะ เสริมศรัทธา ทำให้สมาธิทรงตัวง่ายขึ้น การจัด

ตารางปฏิบัติสมดุลระหว่างนั่ง–เดิน–บรรยายธรรม → ช่วยให้วิริยะและสมาธิหนุนกันอย่าง

เหมาะสม การเน้นจุดหยุดวงจรปฏิจจสมุปบาทที่เวทนา–ตัณหา → ใช้สติพิจารณาเห็นไตร
ลักษณ์เพ่ือป้องกันการปรุงแต่งต่อ 4. ความสอดคล้องกับเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
สอดคล้องกับ สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ ที่อธิบายว่า การเจริญสติปัฏฐาน 4 เป็นการเจริญโพธิ

ปักขิยธรรมครบทุกหมวด ซึ่งรวมถึงอินทรีย์ 5 → พละ 5 → โพชฌงค์ 7 → อริยมรรคมี
องค์ 8  สอดคล้องกับ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ที่ชี้ว่า ความแก่กล้าหรือหย่อนของ
อินทรีย์ 5 เป็นตัวกำหนดความเร็ว–ช้าในการบรรลุธรรม ตรงกับผลวิจัยของ พระปลัดทะนงค์ 
ชยนโต และ พระสุภีร์ สุดสงวน ที่พบว่าการปรับอินทรีย์ 5 ต้องทำอย่างต่อเนื่องระหว่างการ
ปฏิบัติ เพ่ือให้ได้ผลตามลำดับวิปัสสนาญาณ สอดคล้องกับ นางสาวณัฏฐจิต เลาว์วีระ ที่เน้น
การสำรวมอายตนะและการเจริญสติปัฏฐาน 4 เพ่ือป้องกันจิตไม่ให้ถูกรบกวน เสริมด้วยข้อ
ค้นพบของ พระชัยพร จนฺทวํโส และ พระประสิทธิ์ มหาปุญฺโ  ว่าศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญา
เป็นปัจจัยสำคัญต่อความมั่นคงของการปฏิบัติ 5. ผลลัพธ์ของรูปแบบการพัฒนา อินทรีย์ 5 มี
ความสมดุล เกื้อหนุนกันโดยมีสติเป็นแกน สติต่อเนื่อง สมาธิพอดี ปัญญาเห็นไตรลักษณ์ชัด 
นิวรณ์ลดลง ความยึดมั่นถือมั่นเบาบาง ผู้ปฏิบัติสามารถเข้าสู่สภาวะอุเบกขาเชิงปัญญาได้
รวดเร็วขึ้น ผลสุดท้ายคือการพัฒนาไปสู่การละสังโยชน์และบรรลุมรรค–ผล–นิพพานตามหลัก
โพธิปักขิยธรรม สรุปอภิปราย รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี เป็น



156 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

การประยุกต์หลักคัมภีร์อย่างถูกต้องและครบวงจร โดยผสานปัจจัยสนับสนุน (สัปปายะ 7) , 
กระบวนการฝึกภายใน (สติปัฏฐาน 4),  
และการปรับสมดุลพลังจิต (อินทรีย์ 5) เข้าด้วยกัน กลายเป็นระบบฝึกที่ไม่เพียงตอบโจทย์เชิง
ทฤษฎี แต่สามารถนำไปใช้จริงและให้ผลเชิงประจักษ์ ทั้งในด้านการพัฒนาสติ สมาธิ ปัญญา 
และการลดละกิเลสอย่างต่อเนื่อง 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
 การวิจัยเรื่อง “รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏ
ฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี” ได้สร้างองค์ความรู้ใหม่ที่มีคุณค่าเชิงทฤษฎีและปฏิบัติ 
เป็นรูปแบบ Model: MPIDE ดังนี้  
 1. วิธีการพัฒนาอินทรีย์  (Methods for Developing the Spiritual Faculties) 
“เหตุ–วิธี–พลัง” เหตุ: การใช้ สัปปายะ 7 เป็นฐานภายนอก ลดแรงต้านจากสิ่งแวดล้อม วิธี: 
การใช้ สติปัฏฐาน 4 เป็นโครงสร้างหลักในการสร้างสติระลึกรู้รูป–นาม พลัง: การพัฒนา 

อินทรีย์ 5 → พละ 5 → โพชฌงค์ 7 เพ่ือเร่งการบรรลุมรรค–ผล  
 2. จุดเด่นเชิงปฏิบัติ (Practical Highlights) การสอบอารมณ์รายวัน ทำให้การปรับ
อินทรีย์ตามหลัก วิสุทธิมรรค (“เพ่ิมสิ่งที่ขาด ลดสิ่งที่เกิน”) เป็นกระบวนการปฏิบัติจริง ไม่ใช่
เพียงทฤษฎี รักษาสมดุลของคู่ตรงข้าม (ศรัทธา–ปัญญา, วิริยะ–สมาธิ) โดยมีสติเป็นตัวกลาง
ประสาน 
 3. สร้างนวัตกรรม (Innovation Creation) การผสมผสานเมตตาเจโตวิมุตติควบคู่
วิปัสสนา ช่วยสร้างความอ่อนโยนและเปิดกว้างทางจิต เพ่ิมศรัทธาและสมาธิ ลดนิวรณ์ 
โดยเฉพาะพยาบาท ทำให้เข้าสู่อุเบกขาเชิงปัญญาได้รวดเร็ว 
 4. ความสอดคล้องเชิงหลักธรรม (Doctrinal Consistency) โครงสร้างสามชั้นเหตุ

ปัจจัยเชื่อมโยงกับโพธิปักขิยธรรม 37 ชั้นที่ 1: สัปปายะ 7 → ลดแรงต้านภายนอก ชั้นที่ 2: 

สติปัฏฐาน 4 → พัฒนาสติภายใน ชั้นที่ 3: อินทรีย์ 5–พละ 5–โพชฌงค์ 7 → สร้างพลังนำสู่
มรรค–ผล 
 5. ผลที่คาดหมาย (Expected Outcomes) ผลลัพธ์เชิงปฏิบัติที่เป็นรูปธรรม นิวรณ์
ลดลงต่อเนื่อง สติมั่นคงต่อเนื่อง สมาธิพอดี เหมาะแก่การใช้ปัญญาเห็นตามจริง ความยึดถือ
น้อยลง เข้าใจไตรลักษณ์อย่างมั่นคงและสามารถละสังโยชน์ได้ตามลำดับ 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 157 

 

สรุป/ข้อเสนอแนะ 
 จากการวิจัย “รูปแบบการพัฒนาอินทรีย์ในการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏ
ฐาน 4 ของสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา” โดยสรุปผู้วิจัย
พบว่า การพัฒนาอินทรีย์ 5 ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา ตามหลักสติปัฏฐาน 4 
ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เป็นกระบวนการสร้างความสมดุลระหว่างอินทรีย์ที่เกื้อหนุนกัน โดย
มีสติเป็นแกนกลางกำกับให้เกิดความพอดี อันปรากฏชัดในพระไตรปิฎก อรรถกถา และคัมภีร์วิ
สุทธิมรรค ซึ่งชี้ให้เห็นว่าศรัทธาที่มากเกินไปแต่ปัญญาน้อยจะนำไปสู่ความงมงาย ในทาง
กลับกัน ปัญญาที่มากแต่ศรัทธาน้อยจะทำให้จิตแข็งกระด้าง เช่นเดียวกับการไม่สมดุลระหว่าง
วิริยะและสมาธิ การฝึกสติปัฏฐาน 4 เป็นกลไกสำคัญที่ทำให้อินทรีย์ 5 พัฒนาอย่างสมดุลและ
ยกระดับเป็นพละ 5 และโพชฌงค์ 7 จนสามารถบรรลุมรรค–ผล–นิพพาน และได้นำเสนอ 
รูปแบบ MPIDE Model ประกอบด้วย M: (Methods for Developing) คือการใช้สัปปายะ 7 

และสติปัฏฐาน 4 พัฒนาอินทรีย์ 5 → พละ 5 → โพชฌงค์ 7, P: (Practical Highlights) 
คือการสอบอารมณ์รายวันปรับสมดุลอินทรีย์ , I: (Innovation Creation) คือการผสมผสาน
เมตตาเจโตวิมุตติกับวิปัสสนา, D: (Doctrinal Consistency) คือความสอดคล้องกับโพธิปักขิย
ธรรม 37, และ E: (Expected Outcomes) คือผลลัพธ์เชิงปฏิบัติที่ชัดเจน นิวรณ์ลด สติมั่น 
สมาธิพอดี และปัญญาเห็นตามจริง ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ 1) สำนักปฏิบัติธรรม
และผู้สอนวิปัสสนาภาวนาสามารถนำแนวทางการปรับอินทรีย์แบบ “เพ่ิมสิ่งที่ขาด ลดสิ่งที่
เกิน” ไปปรับใช้กับการสอบอารมณ์รายวัน เพ่ือให้เกิดระบบติดตามและปรับสมดุลอินทรีย์
อย่างต่อเนื่อง 2) ควรนำหลักการบูรณาการเมตตาเจโตวิมุตติเข้ากับการฝึกวิปัสสนามาใช้ใน
หลักสูตรฝึกปฏิบัติ เพ่ือเสริมศรัทธา ลดโทสะ และทำให้ผู้ปฏิบัติพร้อมต่อการพิจารณาไตร
ลักษณ์ 3) สามารถใช้กรอบ “สามชั้นเหตุปัจจัย” (ปัจจัยภายนอก–ปัจจัยภายใน–พลังงานจิต) 
เป็นโมเดลอ้างอิงในการออกแบบโปรแกรมฝึกภาวนาในสถานปฏิบัติธรรมต่าง ๆ ข้อเสนอแนะ
สำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 1) ศึกษาการพัฒนาอินทรีย์ 5 ในกลุ่มผู้ปฏิบัติที่มีพ้ืนฐานแตกต่างกัน 
เช่น ผู้ปฏิบัติใหม่ ผู้ปฏิบัติระดับกลาง และผู้ปฏิบัติขั้นสูง เพ่ือหาวิธีปรับแนวทางฝึกให้เหมาะสม
กับแต่ละระดับ 2) วิจัยเชิงทดลอง (Experimental Research) เพ่ือประเมินผลสัมฤทธิ์ของการใช้
ระบบปรับอินทรีย์แบบเรียลไทม์ต่อการลดนิวรณ์ การเพ่ิมสติ และการเจริญปัญญาอย่างเป็น
รูปธรรม 3) ศึกษาเปรียบเทียบการพัฒนาอินทรีย์ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในสำนักปฏิบัติธรรมที่มี



158 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

แนวทางต่างกัน เพ่ือสังเคราะห์เป็นแนวปฏิบัติที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ในวงกว้างทั้งในและนอก
ประเทศ 
 

เอกสารอ้างอิง 
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงขยายความ. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆสาจารย์. (2528). วิสุทธิมรรค แปล ภาค 2 ตอน 1. แปลโดย สมเด็จพระมหาวีร

วงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธโร). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2557). มหาสติปัฏฐานสูตร ทางสู่พระนิพพาน. แปลโดย 

พระคันธ-สาราภิวงศ์. กรุงเทพฯ: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี. (2566). เอกสารแนะนำสำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี. นครราชสีมา: 

สำนักปฏิบัติธรรมธรรมโมลี. 
สุภีร์ ทุมทอง. (2558). อินทรีย์ 5 พละ 5 ชุดโพธิปักขิยธรรม. กรุงเทพฯ: ห้างหุ่นส่วนจำกัด 

ภาพพิมพ์. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


