
วิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพื่อบรรลุธรรม* 
AN ANALYSIS OF VIRIYA IN PRACTICING VIPASSANA MEDITATION  

TO ATTAIN ENLIGHTENMENT 
                             

พระครูสังฆรักษ์สุธี อภินนฺโท (เมฆปั่น)1 และ ธานี สุวรรณประทีป2 
Phrakhrusangkharak Suthree (Mekpan)1 and Thanee Suwanprateep2 

1-2สาขาวิชาวิปัสสนาภาวนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1-2Degree of Doctor of Philosophy Vipassana Meditation,  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
Corresponding Author’s Email: thanee.suw@mcu.ac.th 

วันที่รับบทความ : 30 สิงหาคม 2568; วันแก้ไขบทความ 8 กันยายน 2568; วันตอบรับบทความ : 10 กันยายน 2568  
Received 30 August 2025; Revised 8 September 2025; Accepted 10 September 2025 

  

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 2 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาวิริยะในคัมภีร์พุทธศาสนาเถร

วาท 2) เพื่อวิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพ่ือบรรลุธรรม ระเบียบวิธีวิจัยเป็นเชิง
เอกสาร โดยใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงพรรณา  

ผลการวิจัยพบว่า วิริยะมาจากศัพท์ว่า วีระ หมายถึง ความกล้าหาญ ความเพียรของผู้
กล้าหาญ ความพยายาม ความอุตสาหะ ความบากบั่น ความอาจหาญไม่ท้อถอย ของคนผู้
ปรารภความเพียรในการทำกิจต่างๆ วิริยะเป็นคำกลางๆ สามารถนำไปใช้สนับสนุนในการ
กระทำให้เกิดสุข เช่น เพียรปฏิบัติสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน วิริยะเป็นหลักธรรมข้อหนึ่งที่
เป็นดังซี่กงล้อแห่งธรรมปรากฏร่วมกับหลักธรรมข้ออ่ืนอยู่เสมอ หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับวิริยะ
ในบทนี้หมายเอาหมวดธรรมที่มีในโพธิปักขิยธรรม วิปัสสนาภาวนา หมายถึง การเจริญอบรม

 
*

 พระครูสังฆรักษ์สุธี อภินนฺโท (เมฆปั่น) และ ธาน ีสุวรรณประทีป. (2568). วิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
เพื่อบรรลุธรรม. วารสารส่งเสริมและพฒันาวิชาการสมัยใหม่, 3(5), 56-68. 

Phrakhrusangkharak Suthree (Mekpan) and Thanee Suwanprateep. (2025). An Analysis Of Viriya In Practicing 
Vipassana Meditation To Attain Enlightenment. Modern Academic Development And Promotion Journal, 

3(5), 56-68.;  
DOI: https://doi.org/10.   

https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/ 

mailto:thanee.suw@mcu.ac.th
https://doi.org/10.14456/madpiadp.2024.1
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/


  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 57 

 

ปัญญาให้รู้เท่าทันรูปนามตามเป็นจริง เพ่ือคลายความยึดมั่นถือมั่น จึงพ้นไปจากตัณหา
และทิฏฐิ ย่อมเป็นผู้ไม่ถูกความทุกข์ครอบงำ การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา คือการปฏิบัติตาม
หลักสติปัฏฐาน 4 วิริยะ เป็นองค์ธรรมสำคัญที่ต้องใช้ในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติ
ปัฏฐาน 4 องค์คุณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ได้แก่ 1) อาตาปี การมีความเพียรเผากิเลสให้
ร้อนทั่ว  2) สติมา การมีสติ 3) สัมปชาโน มีความรู้ตัวทั่วพร้อมอยู่เสมอ อาตาปี คือความเพียร
ในสัมมัปปธาน 4 ความเพียรในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เป็นเครื่องเผากิเลส ซึ่งสงเคราะห์
เข้าในองค์แห่งอริยมรรค ความเพียรชอบเป็นเครื่องประกอบในการตั้งสติกำหนดพิจารณากาย
ในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต และธรรมในธรรม ด้วยการอาศัยองค์ธรรม 3 ประการเป็น
เครื่องประกอบ คือ อาตาปี สัมปชาโน สติมา มีความเพียรเผากิเลสประกอบกับความรู้ตัวมีสติ
อยู่ในปัจจุบันจนรู้แจ้งอริยสัจ 4 บรรลุโลกุตรธรรม 9 คือ มรรค ผล นิพพาน 
คำสำคัญ: วิริยะ, การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา, เพื่อบรรลุธรรม 
 

Abstract 
 This thematic contains 2 objectives: 1) to study Viriya or effort in 
Theravada Buddhist scriptures, and 2) to analyze the role of Viriya in practice of 
Vipassanā meditation for the enlightenment attainment. It employed research 
using a descriptive analysis approach.  
 The result showed that Viriya is derived from the word Vīra which means 
courage, the effort of brave, persistence, and perseverance. It refers to the 
resolute, unflagging effort of a person who undertakes various tasks with 
diligence. Viriya is a neutral term used to support actions leading to happiness, 
such as diligent practice in both Samatha and Vipassanā meditation. Viriya is a 
virtue which is an essential part of Dhamma wheel, often appearing with other 
virtues as a component of the Bodhipakkhiyadhamma. Vipassanā meditation 
means the awareness development to realize the true nature of Rūpa-nāma, 
abandoning attachment, desire or taṇhā and wrong views or Diṭṭhi, and being 
free from all suffering. The Vipassanā practice follows the Four Foundations of 
Mindfulness investigation called Satipaṭṭhāna. Viriya is a required factor for this 



58 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

practice. The key qualities of Vipassana meditation include: 1) Ātāpī or effort, 
involving the diligent for defilements abandonment; 2) Satimā or mindfulness 
or awareness in every present-moment and 3) Sampajāno or clear 
comprehension all times. Ātāpī signifies in the Four Right Exertions called 4 
Sammappadhāna. This diligent effort for Vipassanā meditation serves to 
abandon defilements and it is synthesized in the Noble Eightfold Path. Right 
effort involves with mindful contemplation on the body, feelings, mind, and 
mental objects. This practice relies on 3 essential factors: Ātāpī, Sampajāno and 
Satimā which function for abandoning all defilements, realizing the 4 Ariyasacca 
and attaining 9 supra-mundane paths, the fruits, and Nibbāna. 
Keyword : Viriya, Practicing vipassana meditation, Attain enlightenment 
 

บทนำ 
 มนุษย์ทุกคนที่เกิดมาในโลกนี้ มีคุณสมบัติเฉพาะติดตัวมามากบ้าง น้อยบ้างไม่เท่ากัน  
แต่มีคุณสมบัติชนิดหนึ่งที่ทุกคนมีอยู่นั่นคือ ความเพียร แต่มีมากน้อยต่างกันตามเหตุปัจจัยของ
แต่ละคน ความเพียรถือว่ามีส่วนสำคัญในการดำรงชีวิตของทุกคน เพราะทุกคนตั้งแต่เกิดมาก็
ต้องพากเพียรพยายามเพ่ือให้สามารถดำรงชีพอยู่ในโลกนี้ได้ ความเพียรเป็นคำกลางๆ เป็นได้
ทั้งฝ่ายดี และฝ่ายไม่ดี อยู่ที่บุคคลผู้นั้นจะใช้ความเพียรในทางใด คนเราทุกคนต่างอาศัยความ
เพียร พยายามเดินไปสู่จุดหมายที่วางไว้ เช่น เพียรศึกษา เพียรทำงาน เพียรปฏิบัติเป็นต้น  
ความเพียรแบ่งออกเป็น 2 ส่วน 1) ทางโลกิยะ คือความเพียรทางโลก ทางบ้านเมือง เช่นเพียร
ศึกษา เพียรทำการงาน เพียรประกอบการ เป็นต้น 2) ทางธรรม คือความเพียรทางศาสนา เช่น
เพียรศึกษาธรรม เพียรปฏิบัติธรรม เป็นต้น ความเพียรทั้ง 2 ส่วนนี้ ล้วนเป็นส่วนหนึ่งของ
ความสำเร็จที่เกิดขึ้นของงานนั้น ๆ ของบุคคลนั้น ๆ แต่ทุกความเพียรใช่ว่าจะสำเร็จทั้งหมด แต่
ทุกความสำเร็จ เกิดมีเพราะความเพียรพยายามนั่นเอง ดังที่พระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญความ
เพียรไว้ว่า “วิริเยน ทุกฺขมจฺเจติ” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คนล่วงทุกข์ได้เพราะ
ความเพียร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และยังมีพระพุทธพจน์ที่ตรัสถึงความเพียรไว้
มากมายหลายพระสูตร เช่น 
 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 59 

 

 ตุมฺเหหิ  กิจฺจํ  อาตปฺปํ             อกฺขาตาโร  ตถาคตา 
 ปฏิปนฺนา  ปโมกฺขนฺติ               ฌายิโน  มารพนฺธนา 
 ท่านทั้งหลายต้องทำความเพียรเอง  ตถาคตเป็นแต่ผู้บอก   
 ผู้มีปกติเพ่งพินิจดำเนินไปแล้ว  จักพ้นจากเครื่องผูกของมาร 
      (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ฉะนั้นจึงกล่าวได้ว่า ความเพียรเป็นคุณสมบัติของนักสู้ ความรู้เป็นคุณสมบัติของ
บัณฑิต ความเพ่งพินิจเป็นคุณสมบัติของผู้แสวงหา (โมกขธรรม) เพราะในทางพระพุทธศาสนา 
ความเพียรเท่านั้นที่จะพยุงหลักธรรม คุณธรรม จริยธรรมของภิกษุให้ไปสู่เป้าหมายที่ทางไว้ได้
ในทางพระพุทธศาสนา บุคคลที่เป็นสุดยอดของนักเพียรพยายามอย่างที่สุด ก็คงไม่มีใครเกิด
องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เพราะจุดเริ่มต้นของความเพียรของพระองค์เกิดขึ้นหลังจากท่ี
เสด็จทอดพระเนตรเห็นเทวทูตทั้ง 4 อันมีคนแก่ คนเจ็บ คนตาย และสมณะ เทวทูต 3 อย่าง
แรก พระองค์ทอดพระเนตรเห็นสภาพแล้วเต็มไปด้วยความทุกข์ทรมาน และรู้ว่าทุกคนจะมี
สภาพเช่นนั้นจึงทรงดำริที่จะหาวิธีแก้ทุกข์ และเมื่อทรงเห็นสมณะ จึงทรงตรัสสินพระหฤทัย
ออกผนวช เพราะเห็นว่าการดำรงเพศสมณะจะเป็นทางปฏิบัติให้หลุดพ้นจากความทุกข์ได้ 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อทรงออกผนวชโดยการอธิษฐานเพศเป็นบรรพชิตแล้ว 
ได้ไปศึกษากับครูอาฬารดาบส กาลามโคตรจนได้สมาบัติ 7 และศึกษากับอุททกดาบส รามบุตร 
ได้สมาบัติที่ 8 ซึ่งได้รับความสงบและความสุขทางใจมาก แต่ ไม่สามารถละอนุสัยกิเลสได้ จึง
เสด็จออกจากสำนักอาจารย์ดังกล่าวข้างต้น เสด็จไปทำความเพียรที่ตำบลอุรุเวลาเสนานิคม 
เมื่อพระพุทธองค์ประทับนั่งใต้ร่มไม้โพธิ์แล้วเริ่มทำความเพียร ได้มีอุปมา 3 ข้อปรากฏแก่
พระองค์ว่า 
 1) ผู้มีกายและจิตยังไม่ออกจากกาม ตรัสรู้ไม่ได้ เปรียบเหมือนไม้สดแช่น้ำ สีกันย่อมไม่
ติดไฟ 
 2) ผู้มีกายออกจากกามแล้ว แต่จิตยังไม่ออกจากกาม ก็ตรัสรู้ไม่ได้ เปรียบเหมือนไม้สด
ที่อยู่บนบกนำมาสีย่อมไม่ติดไฟ 
 3) ผู้มีกายและจิตออกจากกามแล้ว ควรตรัสรู้ได้ เหมือนไม้แห้งตั้งอยู่บนบก สีให้ติดไฟ
ได ้
 



60 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

 อุปมา 3 ข้อนี้เป็นกำลังสนับสนุนให้พระพุทธองค์ทรงมุ่งมั่นทำความเพียรด้วยวิธี
บำเพ็ญทุกรกิริยา 3 อย่าง คือ  
 1) ทรงกดพระทนต์ด้วยพระทนต์ กดพระตาลุด้วยพระชิวหา  
 2) ทรงผ่อนกลั้นลมอัสสาสะปัสสาสะ  
 3) ทรงอดพระกระยาหารจนพระวรกายซูบผอมมาก  
 พระพุทธองค์ทรงดำริว่า สมณะหรือพราหมณ์ในอดีต ในอนาคต และในปัจจุบัน เสวย
ทุกขเวทนาที่กล้าแข็ง เผ็ดร้อน ที่เกิดขึ้นเพราะความเพียรอย่างยิ่งก็เพียงเท่านี้ ไม่เกินไปกว่านี้ 
แต่พระองค์ยังไม่สามารถบรรลุญาณทัสสนะที่ประเสริฐ วิเศษยิ่งกว่าธรรมของมนุษย์ จะมีทาง
อ่ืนเพ่ือการตรัสรู้บ้างไหม เมื่อทรงดำริความข้างต้นแล้ว ทรงหวนระลึกถึงคราวงานแรกนาขวัญ
ของพระราชบิดา พระองค์นั่งประทับอยู่ใต้ต้นหว้าอันร่มเย็น ได้สงัดจากกามและอกุศลทั้งหลาย 
บรรลุปฐมฌานอันเกิดจากวิเวก จึงมีความรู้แจ้งที่ตามระลึกด้วยสติว่า “ทางนั้นเป็นทางแห่งการ
ตรัสรู้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อทรงเสวยพระกระยาหารจนกระทั่งมีพละกำลัง
แล้ว จึงทรงเริ่มทำความเพียรทางใจ โดยอธิษฐานจิตว่า  กามํ ตโจ จ นหารุ จ อวสิสฺสตุ สรีเร 
อุปสุสฺสตุ มํสโลหิตํ. ยํ ตํ ปุริสถาเมน ปุริสวีริเยน ปุริสปรกฺกเมน, น ตํ อปาปุณิตฺวา วีริยสฺส สณฺ 
าน ภวิสฺสติ. (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ร่างกายนี้จงเหลือเพียงหนัง เอ็น และกระดูก
โดยแท้ เลือดเนื้อในกายนี้ จงเหือดแห้ง เมื่อเรายังมิได้บรรลุธรรมที่ควรบรรลุ ด้วยความบากบั่น 
พากเพียรของบุรุษ การหยุดยั้งความเพียรจักไม่มี” พระองค์ทรงปฏิบัติธรรมจนลุถึงยาม 3 แห่ง
ราตรีเพ็ญกลางเดือน 6 จึงได้ตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณจากเจ้าชายสิทธัตถะบรม
โพธิสัตว์เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ผู้ตรัสรู้ชอบยิ่งด้วยพระองค์เอง ทำให้ความทุกข์ไม่สามารถ
ครอบงำจิตของพระพุทธองค์ได้ 
 ฉะนั้น ความเพียรจึงเป็นคุณธรรมที่มีอุปการะมากต่อการปฏิบัติธรรมที่สำคัญประการ
หนึ่งที่ควรปลูกฝังให้เกิดขึ้นในใจ พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า “บุคคลควรทำความเพียรเสียแต่วันนี้ 
ใครเล่าจะรู้ว่า ความตายจักมีในวันพรุ่งนี้ เพราะว่าความผัดเพ้ียนกับมัจจุราชผู้มีเสนามากนั้น 
ย่อมไม่มีแก่เราทั้งหลาย พระมุนีผู้สงบ เรียกบุคคลผู้มีความเพียร ไม่เกียจคร้านทั้งกลางวันและ
กลางคืนซึ่งมีปกติอยู่อย่างนี้นั้นแลว่า ผู้มีราตรีเดียวก็เจริญ” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) และมีพุทธภาษิตว่า ผู้ใดเกียจคร้าน มีความเพียรเลว พึงเป็นอยู่ตั้งร้อยปี ส่วนผู้ปรารภ
ความเพียรมั่นคง มีชีวิตอยู่เพียงวันเดียว ประเสริฐกว่า (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
จากเนื้อความที่กล่าวมา ทำให้เห็นได้ว่า ผู้ที่จะพ้นจากทุกข์หรือบรรลุถึงเป้าหมายอันสูงสุดได้ 
จะต้องประกอบด้วยความเพียร ดังพุทธภาษิตว่า “วิริเยน ทุกฺขมจฺเจติ คนล่วงทุกข์ได้เพราะ



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 61 

 

ความเพียร” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) บุคคลที่ต้องการพ้นจากความทุกข์ตาม
หลักการแห่งพระพุทธศาสนา บุคคลนั้นจะต้องใช้ความพากเพียรในการเจริญวิปัสสนาภาวนา
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ตามที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ในอุทเทสแห่งมหาสติปัฏฐานสูตรว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย ทางนี้เป็นทางเดียว เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วงโสกะและปริเทวะ เพ่ือดับ
ทุกข์และโทมนัส เพ่ือบรรลุญายธรรม เพ่ือทำให้แจ้งนิพพาน ทางนี้คือสติปัฏฐาน 4 ประการ” 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อันได้แก ่
 1. พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและ
โทมนัสในโลกได้ 
 2. พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัด
อภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 
 3. พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและ
โทมนัสในโลกได้ 
 4. พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัด
อภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 
 ความเพียรเป็นธรรมสนับสนุนในการเจริญวิปัสสนาภาวนาดังคำว่า ศรัทธาเป็นเหตุให้
เกิดวิริยะ (ความเพียร) วิริยะเป็นเหตุให้เกิดสติ สติเป็นเหตุให้เกิดสมาธิ สมาธิเป็นเหตุให้เกิด
ปัญญา และปัญญาเป็นเหตุให้เกิดศรัทธาเป็นต้น (พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) , 2549) 
และองค์ธรรมที่ให้เกิดวิปัสสนาญาณก็คือ มีความเพียร มีสติ และมีสัมปชัญญะ เมื่อศึกษา
ปฏิปทาของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าและพระอริยสาวกทั้งหลายแล้ว มีธรรมที่จะขาดเสียมิได้ ซึ่ง
เป็นองค์ประกอบที่สำคัญที่ทำให้ผู้ประพฤติปฏิบัติประสบผลสำเร็จในกิจทั้งปวง และพระพุทธ
องค์ได้ตรัสปรารภธรรมนี้ไว้ในธรรมหลายหมวด เช่นโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ อันได้แก่ สติ
ปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 และมรรคมีองค์ 8 
นอกจากนี้ธรรมนี้ยังเกี่ยวข้องกับการปฏิบัติเพ่ือบรรลุถึงที่สุดแห่งทุกข์ของพระสาวกทั้งที่เป็น
ภิกษุ และภิกษุณี ดังนั้นผู้วิจัยจึงสนใจเรื่องนี้ 
 ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงมีความสนใจธรรมที่เป็นองค์ประกอบที่สำคัญในการนำผู้ปฏิบัติให้
บรรลุเป้าประสงค์หรือที่สุดแห่งทุกข์ได้ นั่นคือ วิริยะ ความเพียร ว่ามีความหมาย ความสำคัญ 
เป็นองค์ประกอบแห่งธรรมอะไร และเป็นประโยชน์เกื้อกูลในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาได้
อย่างไร ดังนั้น พระพุทธศาสนาเห็นว่าวิริยะเป็นองค์ธรรมที่มีความสำคัญในชีวิต และแนวคิด



62 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

เกี่ยวกับเรื่องวิริยะในพระพุทธศาสนามีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะที่โดดเด่น และเพ่ือให้เกิด
ความเข้าใจที่ชัดเจนในเรื่องวิริยะในพระพุทธศาสนา แต่ที่ผ่านมายังไม่ปรากฏการศึกษา
เกี่ยวกับวิริยะที่ใช้เพ่ือเป็นบาทฐาน หรือเป็นองค์ธรรมครอบคลุมในการปฏิบัติกัมมัฏฐานทั้ง 2 
ด้าน คือสมถะ และวิปัสสนา จึงทำให้ผู้วิจัยใคร่ศึกษาวิริยะในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ใน
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยเริ่มต้นจากศึกษาความหมายของวิริยะ องค์ธรรมของวิริยะ 
ประเภทของวิริยะ บ่อเกิดของวิริยะ หน้าที่ และความสำคัญของวิริยะ อันจะเป็นบริบทที่จะ
ช่วยให้ทราบความหมายวิริยะในทางพระพุทธศาสนาเพ่ือใช้เป็นบาทฐาน เป็นองค์ธรรมในการ
เจริญวิปัสสนาภาวนาได้ชัดเจนขึ้นตามลำดับ 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาวิริยะในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพ่ือวิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพื่อบรรลุธรรม 

 

สมมติฐานการวิจัย 
1. วิริยะในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทเป็นอย่างไร 
2. เพ่ือวิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพื่อบรรลุธรรมเป็นอย่างไร 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) มีวัตถุประสงค์เพ่ือ
ศึกษาวิริยะในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท และวิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพ่ือ
บรรลุธรรม โดยมีขั้นตอนการดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
 1. ศึกษาค้นคว้าเอกสารทางพระพุทธศาสนาเถรวาท ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา 
ฎีกา ปกรณ์วิเสส ตลอดจนบทความทางวิชาการและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 2. ตรวจสอบความถูกต้อง ความน่าเชื่อถือ และจัดลำดับความสำคัญของข้อมูล โดย
เทียบเคียงกับคัมภีร์พระไตรปิฎกและแหล่งข้อมูลต้นฉบับ 
 3. ขอคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิและคณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะด้าน เพ่ือ
เพ่ิมเติมประเด็นที่เก่ียวข้องในการวิเคราะห์ 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 63 

 

 4. วิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูลตามกรอบประเด็นการวิจัย เพ่ือหาข้อสรุปที่
สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 5. ปรับปรุง แก้ไข และเรียบเรียงเนื้อหาให้เหมาะสมกับการนำเสนอในรูปแบบ
บทความวิชาการ 
 

ผลการวิจัย  
 การศึกษาวิจัยเรื่อง “วิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพ่ือบรรลุธรรม” 
ผู้วิจัยสามารถสรุปไปด้ ดังนี้ 
 1. วิริยะในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท ผลการวิจัยพบว่า วิริยะ หรือความเพียร เป็น
ธรรมะสำคัญที่ปรากฏอย่างแพร่หลายทั้งในหมวดธรรมฝ่ายโลกิยะและโลกุตตระ โดยมี
ความหมายพ้ืนฐานว่า “ความพยายาม ความบากบั่น ความมุมานะ ความไม่ย่อท้อ” ซึ่งในเชิง
รากศัพท์บาลี มาจากคำว่า “วีระ” (vīra) แปลว่า “ผู้กล้า” หรือ “นักรบ” ซึ่งสะท้อนถึง
ธรรมชาติของผู้ที่กล้าหาญต่อการกระทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งอย่างแน่วแน่ วิริยะจึงเป็นทั้งกำลังภายใน
และพลังแห่งเจตจำนงที่ขับเคลื่อนจิตใจให้ดำรงอยู่ในความไม่เกียจคร้านในพระไตรปิฎก ความ
วิริยะปรากฏในหลายหมวดธรรม โดยเฉพาะใน สัมมัปปธาน 4 ได้แก่ 1) สังวรปธาน: เพียรละ
บาปที่ยังไม่เกิด 2) ปหานปธาน: เพียรละบาปที่เกิดแล้ว 3) ภาวนาปธาน: เพียรทำกุศลที่ยังไม่
เกิดให้เกิดขึ้น 4) อนุรักขนาปธาน: เพียรรักษากุศลที่เกิดแล้วให้เจริญยิ่งขึ้น  ซึ่งสอดคล้องกับ
พระพุทธพจน์ว่า “วิริเยน ทุกฺขมจฺเจติ” คนล่วงทุกข์ได้เพราะความเพียร ไวพจน์ของวิริยะ ใน
คัมภีร์บาลีและอรรถกถา มีคำที่ใช้แทนความหมายของ “วิริยะ” ได้ เช่น อุตสาหะ (ความหมั่น) 
ปหานะ (ความละ) ปธานะ (ความตั้งใจแน่วแน่) ปะฏิปัตติ (การปฏิบัติ)คำทั้งหมดนี้เน้นถึงความ
กล้าหาญ ความอุตสาหะ และความแน่วแน่ของจิตที่ไม่ยอมแพ้ต่ออุปสรรค พระพุทธโฆสาจารย์
ในคัมภีร์ วิสุทธิมรรค ได้อธิบายว่า “วิริยะ เป็นธรรมที่ยกจิตขึ้นจากความอ่อนแอ ไม่ปล่อยให้
จิตตกอยู่ในความเกียจคร้าน”  อย่างไรก็ตาม ความเพียรที่ไร้การพิจารณาด้วย “โยนิโส
มนสิการ” ย่อมเป็นการเพียรที่มืดบอด อาจก่อให้เกิดผลเสีย เช่น ความฟุ้งซ่าน ความเหนื่อยล้า 
หรือความหลงผิดในการปฏิบัติ ดังนั้น “วิริยะ” จึงต้องดำเนินไปภายใต้การพิจารณาอย่าง
รอบคอบ ซึ่งโยนิโสมนสิการจะเป็นตัวช่วยกลั่นกรองว่า “ควรเพียรในสิ่งใด” และ “ควรหยุดพัก
เมื่อใด” ในคัมภีร์อภิธรรม พระพุทธองค์ทรงสอนให้ “ปรับอินทรีย์ 5” ให้สมดุลกัน ได้แก่

ศรัทธา ↔ ปัญญา วิริยะ ↔ สมาธิ สติ: คุมกลาง “ถ้าวิริยะมาก สมาธิอ่อน จะฟุ้งซ่าน ถ้า



64 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

สมาธิมาก วิริยะอ่อน จะเกียจคร้าน ต้องปรับให้เสมอกัน”  ศรัทธาที่มั่นคงเป็นปัจจัยสำคัญใน
การบ่มเพาะวิริยะให้มั่นคงเช่นกัน กล่าวคือ ความเพียรที่แท้ไม่ได้เกิดจากความดื้อรั้น แต่มาจาก
ศรัทธาและฉันทะที่มุ่งมั่นซื่อสัตย์ต่อเป้าหมายแห่งธรรม พร้อมเปิดรับการปรับตัวตามเหตุปัจจัย 
ซึ่งคัมภีร์อภิธรรมมัตถสังคหะ กล่าวว่า “วิริยะเป็นเจตสิกที่มีหน้าที่ยกจิตให้ทำกิจ คือ ไม่เกียจ
คร้าน ไม่ท้อถอยในการกระทำกุศล” จากความหมายของรูปศัพท์ต่าง ๆ ที่เป็นไวพจน์ของวิริยะ 
นี้ รวมความแล้ว หมายถึง ความเพียร ความพยายาม ความบากบั่นมั่นคง กำลัง เดช และ
อานุภาพ ความหมายตามรากศัพท์ (วีระ) คือ ความกล้า ซึ่งเมื่อมีอยู่ในบุคคลใด บุคคลนั้น เป็น
ผู้มีความกล้าหาญในการสู้กิจนำไปใช้เพ่ือจุดหมายทั้งในทางโลกิยะและโลกุตตระ เป็นไปในทาง
กายและทางจิตใจ และอาจใช้ไปในทางดีและทางเสื่อมเสีย วิริยะ มีความจำเป็นสำหรับการ
ปฏิบัติงานหรือการกระทำต่อสิ่งหนึ่งสิ่งใดในขณะนั้น เพราะหากต้องการความสำเร็จตาม
จุดมุ่งหมายที่ตั้งไว้ก็ต้องจำเป็นต้องมีความพยายามเป็นสำคัญ แต่ความพยายามนี้ มิใช่หมาย
ครอบคลุมถึง การปฏิบัติหรือการกระทำที่ไม่มีวันหยุด หรือ ไม่รู้ซึ่งพ้ืนฐานของตนเอง ที่มาจาก
หลักธรรมแห่งโยนิโสมนสิการ คือ การรู้จักคิดวิเคราะห์อย่างมีเหตุ และผลในคันรองคลองธรรม 
วิริยะจึงเป็นหลักท่ีมีความสำคัญอันจะนำไปสู่การประพฤติปฏิบัติในการงานหรือการกระทำต่อ
สิ่งใด ๆ ภายใต้พ้ืนฐานของหลักการเหตุ และผลที่เกิดจากโยนิโสมนสิการ เพ่ือมุ่งให้สิ่งนั้น ๆ 
ดำเนินไปสู่จุดหมาย และสำเร็จตามที่ได้ตั้งไว้ โดยมีความเพียรที่ดำเนินไปในลักษณะของการ
ปฏิบัติตามหลักปธาน 4 ในข้างต้น แต่ทั้งนี้ ความเพียรที่มีมากเกินไป มักจะทำให้เกิดความ
ฟุ้งซ่าน ความไม่มีสติ ความเหน็ดเหนื่อย จนนำไปสู่การการเกิดอุปสรรค และปัญหาในสิ่งนั้น 
ส่งผลต่อความท้อแท้ตามมาได้ นอกจากนั้น หากมุ่งเพียรต่อสิ่งใดสิ่งหนึ่งมากเกินไป มักจะทำให้
เกิดการลืมที่จะกระทำต่อสิ่งอ่ืนได้ง่ายเช่นกันจากที่กล่าวมาทั้งหมดข้างต้นพอจะสรุปได้ว่า 
วิริยะ คือ ความพากเพียรขยันอุตสาหะ บากบั่นเอาธุระ มีความเข้มแข็งอดทนความมุ่งมั่นที่จะ
ทำงานให้สำเร็จไม่ท้อถอยไม่เลิกละทำงานได้ อย่างสม่ำเสมอต่อเนื่องจนกว่างานนั้นจะประสบ
ความสำเร็จ มีความอาจหาญแกล้วกล้าใจสู้ไม่หวั่น กลัว ไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค และความ
ยากลำบากต่าง ๆ ในงาน มองความลำบากและอุปสรรคในงาน เป็นสิ่งที่ท้าทายที่ต้องเอาชนะ
เพ่ือให้งานสำเร็จให้ได้ “ความวิริยะมันเกิดจากอะไร” คำตอบก็คือ “เกิด จากศรัทธาหรือฉันทะ
นั่นเอง” และเป็นศรัทธาที่มั่นคงด้วยไม่ว่าจะมีอุปสรรคใด ๆ มากระทบก็ตามก็จะ ไม่
เปลี่ยนแปลง แต่อาจปล่อยวางหรือวางเฉยในบางเวลาบางสถานการณ์บ้าง เพ่ือรอสภาวะที่ 
เหมาะสมกว่า ความวิริยะไม่ใช่ความดุดันอย่างเอาเป็นเอาตายหรือต้องให้ได้เสมอ แต่มันคือ
ความแยบ ยลและเลือกที่จะทำบางอย่างเพ่ือรักษาศรัทธาไว้หรือเพ่ือรอวาระที่เหมาะสมอัน



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 65 

 

หมายถึงการบรรลุผลแห่งศรัทธา การบำเพ็ญวิริยะนั้นหากว่า เคร่งมากจนเกินไปก็หาได้รับ
ความสำเร็จกิจไม่ แต่ถ้าหย่อนเกินไปก็ไม่ดี ด้วยเหตุนี้จึงควรปรับอินทรีย์คือ วิริยะให้เสมอกับ
สมาธิให้เสมอกัน เพราะว่า หากวิริยะมาก สมาธิอ่อนผู้ปฏิบัติจะฟุ้งซ่าน แต่ถ้าสมาธิมาก ความ
เพียรอ่อนผู้ปฏิบัติจะเกียจคร้าน ส่วนการปรับศรัทธากับปัญญาให้เสมอกันนั้น เพราะศรัทธา
มากปัญญาอ่อนผู้ปฏิบัติจะศรัทธาอย่างเดียวไม่มีปัญญาพิจารณาไตรลักษณ์ 

2. วิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพ่ือบรรลุธรรม  ผลการวิจัยพบว่า 
วิปัสสนาภาวนา หมายถึง การเจริญอบรมปัญญาให้รู้เท่าทันรูปนามตามเป็นจริง เพ่ือคลาย
ความยึดมั่นถือมั่น จึงพ้นไปจากตัณหาและทิฏฐิ ย่อมเป็นผู้ไม่ถูกความทุกข์ครอบงำ การปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนา คือการปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน 4 ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาต้องใช้่องค์คุณ 3 
คือ มีความเพียรเป็นเครื่องเผากิเลส มีสติ มีสัมปชัญญะ ในการกำหนดรู้ทางกาย เวทนา จิต 
และธรรม ที่สำคัญต้องพยายามสร้างฉันทะ ระดมความเพียร คอยเร้าจิตไว้ให้มุ่งมั่นเพ่ือระวัง
ป้องกัน และละเสียซึ่งอกุศล เพียรเจริญและรักษากุศลมิให้เสื่อมไป เมื่อปฏิบัติด้วยคุณธรรม
ตามนี้ ย่อมบรรลุถึงความดับทุกข์ทางกาย และทุกข์ทางใจ ย่อมถึงความบริสุทธิ์หมดจด 
ปราศจากกิเลสทั้งหลายทั้งปวงได้ ในบทต่อไปจักได้แสดงเกี่ยวกับการเจริญวิริยะในการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนา วิริยะ คือ ความเพียร เป็นองค์ธรรมสำคัญที่ต้องใช้ในการปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อกำจัดอภิชฌาและโทมมนัส วิริยะ คือ ความ
เพียรนี้ได้แก่ องค์คุณในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา คือ 1) อาตาปี หมายถึง การมีความเพียร
เผากิเลสให้ร้อนทั่ว 2) สติมาการมีสติ คือนึกได้ก่อนทำก่อนพูด ก่อนคิด 3) สัมปชาโน คือมี
ความรู้ตัวทั่วพร้อมอยู่เสมอ กล่าวโดยลักษณะของอาตาปี คือความเพียรในสัมมัปปธาน 4 คือ
เพียรเพ่ือละอกุศลเก่า เพียรเพ่ือไม่ทำอกุศลใหม่ เพียรเพ่ือทำกุศลใหม่ และเพียรเพ่ือเพ่ิมพูน
กุศลเก่า และความเพียรในสัมมัปธาน 4 คือองค์แห่งสัมมาวายามะ การบำเพ็ญความเพียรนั้น
หากว่า เพียรมากจนเกินไปก็หาได้รับความสำเร็จกิจไม่ แต่ถ้าหย่อนเกินไปก็ไม่ดี ด้วยเหตุนี้จึง
ควรปรับอินทรีย์คือวิริยะให้เสมอกับสมาธิให้เสมอกัน เพราะวา หากวิริยะมาก สมาธิอ่อนผู้
ปฏิบัติจะฟุ้งซ่าน แต่ถ้าสมาธิมาก ความเพียรอ่อนผู้ปฏิบัติจะเกียจคร้าน ส่วนการปรับศรัทธา
กับปัญญาให้เสมอกันนั้น เพราะศรัทธามากปัญญาอ่อน ผู้ปฏิบัติจะศรัทธาอย่างเดียวไม่มี
ปัญญาพิจารณาไตรลักษณ์ ด้วยการอาศัยองค์ธรรม 3 ประการเป็นเครื่องประกอบ คือ อาตาปี 
สัมปชาโน สติมา มีความเพียรเผากิเลสประกอบกับความรู้ตัวมีสติอยู่ในปัจจุบันจนรู้แจ้งอริยสัจ 
4 บรรลุโลกุตรธรรม 9 คือ มรรค ผล นิพพาน 



66 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

อภิปรายผล  
 จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “วิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพ่ือบรรลุธรรม” 
สามารถอภิปรายผลได้อย่างเป็นระบบในประเด็นสำคัญดังต่อไปนี้ 1. วิริยะเป็นองค์ธรรม
พ้ืนฐานของการปฏิบัติธรรม วิริยะ หรือความเพียร ปรากฏอย่างเด่นชัดในทุกหมวดธรรมที่
เกี่ยวข้องกับการบำเพ็ญภาวนา ทั้งในระดับโลกิยะและโลกุตตระ ความเพียรจึงไม่ใช่เพียงการ
ลงมือกระทำ แต่หมายถึงการมีพลังใจ มีกำลังจิต มีความตั้งมั่นต่อเป้าหมายที่สูงสุด นั่นคือ 
ความหลุดพ้นจากทุกข์ วิริยะในบริบทของวิปัสสนาภาวนา จึงเป็นเงื่อนไขพ้ืนฐานของการเจริญ
ปัญญา เพราะหากไม่มีความเพียรแล้ว จิตจะไม่สามารถกำหนดรู้รูปนามตามความเป็นจริงได้
อย่างต่อเนื่อง 2. วิริยะเป็นพลังทางจิตที่กล้าหาญและยืดหยุ่น ความเพียรที่แท้จริงไม่ได้
หมายถึงความมุ่งมั่นที่ตึงเครียดหรือเร่งรัดเกินขอบเขต แต่เป็นพลังภายในที่ตั้งอยู่บนความ
เข้าใจ ความศรัทธา และฉันทะ ผู้ที่มีวิริยะอย่างถูกต้องจะสามารถตั้งมั่นอยู่กับการภาวนาได้
อย่างไม่ย่อท้อ แม้จะมีอุปสรรค หรือความเหนื่อยยาก ก็ยังสามารถดำรงจิตให้อยู่ในธรรมได้โดย
ไม่สั่นไหว การเพียรเช่นนี้จึงมีลักษณะยืดหยุ่น รู้จักพัก รู้จักเร่ง รู้จักเลือกเวลาที่เหมาะสม ไม่
เพียรโดยไร้ทิศทาง 3. ความเพียรต้องควบคุมด้วยปัญญาและโยนิโสมนสิการ การเพียรโดยไม่
รู้จักพิจารณาให้เหมาะสมกับสภาพของตนเอง อาจนำไปสู่ผลตรงข้าม เช่น ฟุ้งซ่าน เหนื่อยล้า 
หรือท้อแท้ การมีโยนิโสมนสิการจะช่วยให้ผู้ปฏิบัติรู้ว่าเวลาใดควรเพียร เวลาใดควรหยุดพัก 
หรือเวลาใดควรประคองสติไว้เฉย ๆ เพ่ือให้เกิดความสมดุล ไม่เร่งร้อนและไม่เกียจคร้าน 4. 
วิริยะสัมพันธ์กับธรรมะอ่ืนอย่างใกล้ชิด การปฏิบัติธรรมให้บรรลุผลจะต้องอาศัยองค์ธรรมอ่ืน ๆ 
ควบคู่กัน ได้แก่ ศรัทธา สมาธิ ปัญญา และสติ ความเพียรที่ดีต้องเดินควบคู่กับสมาธิ ถ้าเพียร
มากเกินไปแต่สมาธิอ่อน ก็จะทำให้เกิดความฟุ้งซ่าน แต่หากสมาธิมากเกินไปแต่เพียรน้อย ก็จะ
เกิดความเฉื่อยชา ฉะนั้นผู้ปฏิบัติจึงต้องมีความสามารถในการปรับสมดุลของธรรมเหล่านี้ให้
เหมาะสมต่อจริตของตน 5. วิริยะนำไปสู่การรู้แจ้งอริยสัจ การภาวนาให้ได้ผลสูงสุด ไม่ได้อาศัย
เพียงความรู้หรือเทคนิค แต่ต้องอาศัยความเพียรในการสังเกต กำหนด และพิจารณาอย่าง
ต่อเนื่อง ซึ่งจะทำให้เห็นไตรลักษณ์ในรูป–นาม และเข้าสู่การเจริญวิปัสสนาญาณโดยลำดับ 
จนกระทั่งถึงการรู้แจ้งอริยสัจสี่ อันเป็นจุดสูงสุดของวิปัสสนาภาวนา 6. ความเพียรต้องพัฒนา
ให้กลมกลืนกับชีวิตจริง ในทางปฏิบัติ วิริยะไม่ควรเป็นสิ่งที่กดดันชีวิต แต่ควรเป็นพลังที่
ประคับประคองชีวิตให้มีกำลังใจ มุ่งมั่น และพร้อมเผชิญความเปลี่ยนแปลง วิริยะจึงไม่ใช่การ
ขืนใจให้ทำ แต่เป็นการ “กลั่นพลังใจให้มั่นคง” ในการก้าวไปข้างหน้าอย่างมีปัญญา ผู้ปฏิบัติ



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 5 (กันยายน - ตุลาคม 2568)        | 67 

 

ควรเพียรอย่างพอดี ไม่เพียรเกินไป ไม่ละเลยเกินไป และรู้จักเลือกเวลาและวิธีการที่เหมาะสม
กับตน 
  

สรุป/ข้อเสนอแนะ 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง “วิเคราะห์วิริยะในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพ่ือบรรลุธรรม” 
วิริยะมาจากศัพท์ว่า วีระ หมายถึง ความกล้าหาญ ความเพียรของผู้กล้าหาญ ความพยายาม 
ความอุตสาหะ ความบากบั่น ความอาจหาญไม่ท้อถอย ของคนผู้ปรารภความเพียรในการทำกิจ
ต่าง ๆ วิริยะเป็นคำกลาง ๆ สามารถนำไปใช้สนับสนุนในการกระทำให้เกิดสุข เช่น เพียรปฏิบัติ
สมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน วิริยะเป็นหลักธรรมข้อหนึ่งที่เป็นดังซี่กงล้อแห่งธรรมปรากฏ
ร่วมกับหลักธรรมข้ออ่ืนอยู่เสมอ หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับวิริยะในบทนี้หมายเอาหมวดธรรมที่มี
ในโพธิปักขิยธรรม ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย จากการทำวิจัยครั้งนี้ประเด็นสำคัญที่ควรศึกษา
ต่อ คือ 1) ผู้ปฏิบัติควรศึกษาเรื่องวิริยะให้ชัดเจน และวิธีการพัฒนาวิริยั เพ่ือเป็นประโยชน์ต่อ
การปฏิบัติวิปัสสนาภาวานา 2) ท่านที่ต้องการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ควรศึกษาการพัฒนา
วิริยะให้พอดีเพ่ือสามารถสอนหรือปฏิบัติเองได้อย่างถูกต้อง ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้ง
ต่อไป เพ่ือประโยชน์ในการศึกษาเนื้อหาให้มีความเข้าใจมากขึ้นในบริบทเรื่องราวที่เกิดข้ึน และ
เพ่ือประโยชน์ต่อการวิจัยครั้งต่อไป ควรศึกษาเพ่ิมเติมในประเด็นดังต่อไปนี้ 1) ศึกษาวิริยินทรีย์
ในการปฏิบัติธรรมเพ่ือขจัดทุกข์ที่เกิดขึ้นในการดำเนินชีวิตประจำวัน 2) ศึกษาปรับความเพียรให้
พอดีในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเพ่ือการบรรลุธรรม 3) วิเคราะห์วิริยินทรีย์ในฐานเป็นองค์ธรรม
สนับสนุนการตรัสรู้ 
 

เอกสารอ้างอิง 
คณาจารย์มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2528). วิสุทธิมรรคแปล ภาค 1. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
__________. (2528). วิสุทธิมรรคแปล ภาค 1–2. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธิ์). (2552). อภิธรรมปิฎกเบื้องต้น. (พิมพ์ครั้งที่ 1). 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

(พิมพ์ครั้งที่ 10). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย.  



68 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.5 (September-October 2025)                                

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.    

________. อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอฎฺฐกถา. (2553). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย.  

________. อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา. (2532). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย.  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


