
ทางเอก* 
MAIN ROAD 

                              
พระมหาสุระชาติ  สิริเตโช (สีดำ)1 และ สมเดช  นามเกต2ุ 

Phramaha Surachard Siridhecho (Seedam)1 and Somdet Namket2 

1-2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
1-2Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nongkhai Campus, Thailand  

Corresponding Author’s Email: 6702105010@mcu.ac.th 
วันที่รับบทความ : 9 กุมภาพันธ ์2568; วันแก้ไขบทความ 26 กุมภาพันธ ์2568; วันตอบรับบทความ : 26 กุมภาพันธ์ 2568  

Received 9 February 2025; Revised 26 February 2025; Accepted 26 February 2025 

 
 แปลจากหนังสือ : ทางเอก 
 ผู้เขียน : พระปราโมทย์ ปาโมชฺโย 
 ผู้แปล : พระปราโมทย์ ปาโมชฺโย 
 สำนักพิมพ์ : ธรรมดา โรงพิมพเ์มด็ทราย 
 ปีที่พิมพ ์: 2566 
 จำนวนหน้า : 340 

 

 

บทนำ 
 หนังสือเรื่อง “ทางเอก” เป็นหนังสือ ธรรมมะ หนังสือเล่มนี้มีขนาดประมาณครึ่ง
กระดาษ A 4 พิมพ์ครั้งที่ 20  พ.ศ. 2555 จัดทำขึ้น โดยสำนักพิมพ์ธรรมดา ที่โรงพิมพ์เม็ด
ทราย  มีจำนวนทั้ งสิ้น 340 หน้า หนั งสือ ทางเอก  เป็นหนังสือที่มุ่ งอธิบาย 8 เรื่อง 
ประกอบด้วย (1) ทางเอก เป็นการปูพ้ืนฐานเบื้องต้นเกี่ยวกับการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน 

 
*

 พระมหาสุระชาติ  สิริเตโช (สีดำ) และ สมเดช  นามเกตุ. (2568). ทางเอก. วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่, 
3(1), 356-371. 

Phramaha Surachard Siridhecho (Seedam) and Somdet Namket. (2025). Main Road. Modern Academic 
Development and Promotion Journal, 3(1), 356-371.;  

DOI: https://doi.org/10.14456/madpiadp.2025.23  
Website: https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/ 

https://doi.org/10.14456/madpiadp.2025.23
https://so12.tci-thaijo.org/index.php/MADPIADP/


  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568)       | 373 

 

สำหรับผู้ที่ไม่เคยสนใจศึกษาปฏิบัติธรรมมาก่อน (2) การละสักกายทิฏฐิ เป็นการชี้เป้าหมาย
แรกและทิศทางของการปฏิบัติ (3) ทางผิดที่ติดตาย เป็นการชี้แนวทางการปฏิบัติที่ผิดหรือทาง
สุดโต่งสองด้าน เพ่ือให้พบทางสายกลางได้ง่ายขึ้น (4) จากต้นสายถึงปลายทาง เป็นการชี้แนว
ทางการปฏิบัติที่ถูกหรือทางสายกลาง โดยแจกแจงตั้งแต่ขั้นเริ่มต้นของการปฏิบัติจนถึง
ปลายทาง (5) หัวใจกรรมฐาน เป็นการนำเสนอหลักการปฏิบัติธรรมในภาพรวม ทั้งสมถกรรม
ฐานและวิปัสสนากรรมฐาน (6) เรื่องของพระใบลานเปล่า เป็นการเล่าตัวอย่างของการปฏิบัติ
ธรรมอย่างง่ายๆ ซึ่งสามารถทำได้ในชีวิตประจำวัน (7) สุญญตา เป็นการเล่าถึงปลายทางของ
การปฏิบัติจากประสบการณ์ที่ครูบาอาจารย์ถ่ายทอดให้ได้รับฟังมา และ (8) ของฝาก เป็น
บันทึกการสนทนาธรรมกับเพ่ือนนักปฏิบัติที่เดินมาในแนวทางต่างๆ กัน เพ่ือไปสู่จุดหมายอัน
เดียวกัน เพ่ือให้ผู้อ่านการรู้ทุกข์จนสมุทัยถูกละไปเองและนิโรธปรากฏให้ประจักษ์ โดยไม่ต้อง
แสวงหานั้น คือมรรคหรือทางเอกนั่นเอง พวกเราควรเจริญมรรคให้มาก คือหมั่นตามรู้กายตาม
รู้ใจ อย่างถูกวิธีเนื่องๆ แล้วจะพบความอัศจรรย์ ของพระพุทธเจ้า พระธรรมและพระอริยสาวก
ด้วยตนเอง 
 

โครงสร้างของหนังสือ 
 หนังสือเรื่อง ทางเอก เล่มนี้มีทั้งหมด 8 เรื่อง  ประกอบด้วย  
 เรื่องที่ 1. ทางเอก ทางเอก คือชื่อของหนังสือเล่มนี้ หมายถึงเอกายนมรรค ซึ่งพระ
อรรถกถาจารย์ได้แปลความหมายไว้หลายนัยเช่น (1) ทางของท่านผู้เป็นเอกคือพระพุทธเจ้า 
(2) ทางเอกไม่ใช่ทางสองแพร่งคือเป็นทางไปจากสังสารวัฏตัดตรงสู่พระนิพพาน (3) ทางเดียวที่
จะนำผู้ปฏิบัติไปสู่มรรคผลนิพพาน (4) ทางที่บุคคลพึงไปผู้เดียว (5) ทางที่มีในธรรมวินัย
(ศาสนา)นี้เท่านั้น (6) ทางที่ไปครั้งเดียวเมื่อถึงปลายทางแล้วไม่มีการย้อนกลับ และ (7) ทางที่
แม้เบื้องต้นจะมีวิธีการปฏิบัติแตกต่างกันตามจริตนิสัยของบุคคล แต่ในเบื้องปลายก็ไปสู่พระ
นิพพานอันเดียวกัน เป็นต้น 
 เรื่องท่ี 2. การละสักกายทิฏฐิ เป็นการชี้เป้าหมายแรกและทิศทางของการปฏิบัติ 
 เรื่องที่ 3. ทางผิดที่ติดตาย ประกอบด้วย  1. ทางผิดสองสายที่ต้องทำความรู้จัก 2. 
ความสุดโต่งในข้างตามใจกิเลส 3. ความสุดโต่งในข้างการบังคับกดข่มตนเอง การทรมานกาย 
การทรมานใจ 4. ผลที่เกิดจากความสุดโต่ง 5. ความเป็นไปได้ที่จิตจะไม่หลงไปสู่ความสุดโต่ง
และเดินทางสายกลางได้เอง 6. วิธีสังเกตว่าจิตหลงสู่ทางที่สุดโต่งหรือไม่  ความสุดโต่งในข้าง



374 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.1 (January-February 2025)                                

ตามใจกิเลส ความสุดโต่งในข้างการบังคับตนเอง 7. จะเข้าสู่ทางสายกลางได้อย่างไร การทำ
ความรู้จักทางที่ถูก การทำความรู้จักทางที่ผิดและรู้ทันจิตที่เดินทางผิด 8. อาการของจิตที่
รู้สึกตัว ไม่เผลอและไม่เพ่ง เป็นอย่างไร 9. เมื่อรู้สึกตัวได้แล้วจะต้องทำอะไรต่อไป 
 เรื่องที่ 4. จากต้นสายถึงปลายทาง ประกอบด้วยเนื่องหาดังนี้ 1. คำนำ 2. ทางสาย
นี้เรียบง่าย ลัดสั้น และน่ารื่นรมย์ ๓. เครื่องขัดขวางการเรียนรู้ธรรม มานะ ทิฏฐิ ตัณหา 4. จาก
ปลายทางถึงต้นทางของการปฏิบัติธรรม นิพพานคือจุดหมายสูงสุดของชาวพุทธ นิพพานย่อม
ปรากฏแก่ผู้ถึงวิมุตติ วิมุตติย่อมปรากฏแก่ผู้มีวิปัสสนาปัญญาบริบูรณ์ ปัญญามีสัมมาสมาธิเป็น
เหตุใกล้ให้เกิด สัมมาสมาธิมีความสุขอันเนื่องมาจากความมีสติเป็นเหตุใกล้ให้เกิด จิตที่มีสติ
คุ้มครองย่อมมีความสุข สติมีการจดจำอารมณ์รูปนามได้แม่นยำเป็นเหตุใกล้ให้เกิด การตามรู้
อารมณ์รูปนามเนื่องๆทำให้จิตจำอารมณ์รูปนามได้แม่นยำ 5. จากต้นทางถึงปลายทางของการ
ปฏิบัติธรรม การเตรียมความพร้อมก่อนลงมือปฏิบัติธรรม การลงมือเดินทาง 
 เรื่องที่ 5. หัวใจกรรมฐาน ประกอบด้วยเนื้อหาดังนี้  1. ธรรมที่ควรเจริญด้วย
ปัญญาอันยิ่ง2. สมถกรรมฐาน อารมณ์กรรมฐาน จริต นิมิต ระดับของความสงบ ๓. วิปัสสนา
กรรมฐาน 4. หลักการเจริญวิปัสสนากรรมฐานที่ถูกต้อง ต้องรู้อารมณ์ที่ถูกต้อง ต้องรู้วิธีการรู้
อารมณ์รูปนามอย่างถูกต้อง ต้องรู้อารมณ์รูปนามเนืองๆ 5. ขยายความเกี่ยวกับ "อารมณ์ที่
ถูกต้อง" ความหมายของอารมณ์ ประเภทของอารมณ์ อารมณ์บัญญัติ อารมณ์ปรมัตถ์ ประเภท
ของอารมณ์ปรมัตถ์ นิพพานไม่ใช่อารมณ์ของวิปัสสนากรรมฐาน สมมุติบัญญัติปิดบังปรมัตถ์ 
สติช่วยให้จิตพ้นออกชั่วคราวจากอารมณ์บัญญัติและรู้อารมณ์ปรมัตถ์ได้ การรู้กายง่ายกว่าการรู้
จิตจริงหรือ เรื่องแทรกเกี่ยวกับกายและจิต วิธีการตามรู้รูปเพ่ือให้เกิดสติ วิธีการตามรู้นาม
เพ่ือให้เกิดสติ 6. ขยายความ "วิธีการรู้รูปนามเพ่ือให้เกิดปัญญา" เครื่องมือ เหตุให้เกิดเครื่องมือ
และวิธีใช้เครื่องมือในการเจริญวิปัสสนา วิธีการรู้รูปหรือกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน วิธีการรู้นาม 
วิธีการรู้รูปนามในธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน 7. ขยายความ "การรู้เนื่องๆ" 8. ผลของการปฏิบัติ
ธรรม ความสุขจากการมีศีล ความสุขจากการเจริญสมถกรรมฐาน ความสุขจากการมีสติ เป็น
เครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน ความสุขจากการมีปัญญารู้รูปนาม ตามความเป็นจริง ความสุขเมื่อ
ละความเห็นผิดว่า รูปนามเป็นตัวเราของเราได้ ความสุขเมื่อละความยึดถือรูปนามได้ 
  เรื่อที่ 6. เรื่องของพระใบลานเปล่า ประกอบด้วยเนื้อหาดังนี้  1. เรื่องราวของพระ
ใบลานเปล่า 2. การทำกรรมฐานทางมโนทวาร ง่ายกว่าการทำกรรมฐานทั้ง 6 ทวาร การทำ
กรรมฐานทางทวารทั้ง 6 เป็นงานมาก การทำกรรมฐานทางทวารทั้ง 6 เป็นงานยาก การทำ



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568)       | 375 

 

กรรมฐานทางทวารทั้ง 6 เป็นเรื่องเกินความจำเป็นสำหรับนักปฏิบัติทั่วไป วิธีเจริญวิปัสสนา
กรรมฐาน โดยการรู้อารมณ์ทางมโนทวาร 
 เรื่องที่ 7. สุญญตา เป็นการเล่าถึงปลายทางของการปฏิบัติจากประสบการณ์ที่ครู
บาอาจารย์ถ่ายทอดให้ได้รับฟังมา 
 เรื่องที่ 8. ของฝาก เป็นบันทึกการสนทนาธรรมกับเพ่ือนนักปฏิบัติที่เดินมาใน
แนวทางต่างๆ กัน เพื่อไปสู่จุดหมายอันเดียวกัน 
 
 อธิบายเนื้อหาเบื้องต้นภายในโครงสร้างของหนังสือ 
 หนังสือเรื่อง ทางเอก เล่มนี้มีทั้งหมด 8 เรื่อง  ประกอบด้วย 
 เรื่องที่ 1 ทางเอก เป็นการปูพ้ืนฐานเบื้องต้นเกี่ยวกับการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน 
สำหรับผู้ที่ไม่เคยสนใจศึกษาปฏิบัติธรรมมาก่อน 
 มนุษย์ปรารถนาอิสรภาพ แต่มนุษย์ตกเป็นทาสของตัณหา ซึ่งเป็นเจ้านายที่มองไม่
เห็นตัว เมื่อไม่รู้ว่าตนเป็นทาส มนุษย์จึงไม่คิด ที่จะปลดปล่อยตนเองให้เป็นอิสระ มีแต่จะทำ
ตามคำสั่งของเจ้านายเท่านั้น และเจ้านายนั้นก็ดูจะรักและหวังดีต่อเรามาก เพราะจะสั่งให้เรา
แสวงหาความสุขและหลีกหนีความทุกข์ตลอดวันตลอดคืน ซึ่ง มีผลให้เราต้องเหนื่อยกาย
เหนื่อยใจอย่างไม่รู้จักจบสิน เนื่องจากความสุขเป็นเพียงภาพลวงตาที่ไขว่คว้าเอาไว้ไม่ได้ 
ในขณะที่ความ ทุกข์เป็นสิ่งที่แนบประจำอยู่กับขันธ์นั่นเอง การจะให้ขันธ์มีความสุขหรือพ้นจาก
ความทุกข์อย่างถาวรจึงเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้เลย การดิ้นรนแสวงหาความสุขและหลีกหนีความ
ทุกข์ของมนุษย์ และสัตว์ทั้งหลายมีอยู่ 3 วิธีคือ (1) การแสวงหาอารมณ์ที่เป็นสุขและหลีกหนี
อารมณ์ท่ีเป็นทุกข์เพราะคิดว่าอารมณ์เป็นเครื่องกำหนดให้เกิดความสุขหรือความทุกข์อย่างไรก็
ตามไม่มีใครสามารถเลือกอารมณ์ได้ตามใจชอบ เพราะอารมณ์ที่มากระทบย่อมเป็นไปตามเหตุ
ตามปัจจัย คือหากกุศลวิบากให้ผลก็ได้ประสบกับอารมณ์ที่ดี หากอกุศลวิบากให้ผลก็ต้อง
ประสบ กับอารมณ์ที่ไม่ดี นอกจากนี้อารมณ์ก็เป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง แม้จะได้รับอารมณ์ที่ดีและเป็น
สุข ไม่นานอารมณ์ที่ดีและเป็นสุขนั้นก็ผ่านเลยไปจำเป็นต้องดิ้นรนแสวงหาความสุขและหลีกห
นี่ความทุกข์ต่อไปอีก ดังนั้นวิธีการเลือกรับอารมณ์เพ่ือให้เกิดความสุขและพ้นจากความทุกข์จึง
ไม่ได้ผลจริงตามที่คาดหวังไว้ (2) การรักษาจิตให้สงบสบายในทุกๆ สถานการณ์ เพราะคิดว่า 
ถ้าจิตดีเสียแล้ว ก็สามารถเป็นสุขอยู่ได้แม้จะต้องกระทบกับอารมณ์ที่ไม่ดีก็ตาม และการ
ควบคุมจิตก็ทำได้ง่ายกว่าการควบคุมอารมณ์เนื่องจากอารมณ์มักจะมาจากสิ่งภายนอกซึ่ง



376 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.1 (January-February 2025)                                

ควบคุมได้ยาก ในขณะที่การควบคุมจิตเป็นสิ่งที่ทำได้ด้วยตนเอง อย่างไรก็ตามจิตเป็นของไม่
เที่ยงและเป็นอนัตตาคือบังคับไม่ได้จริง ดังนั้นแม้จะทำให้จิตสงบหรือมีความสุขก็ทำได้
เพียงชั่วคราวด้วยอำนาจของการเพ่ง เมื่อจิตเสื่อมจากการเพ่ง จิตก็กลับมาวุ่นวายและเป็นทุกข์
ต่อไปได้อีก และ (3) การหลีกเลี่ยงการกระทบอารมณ์ เป็นวิธีการรักษาจิต ที่ประณีตยิ่งขึ้นไป
อีก เพราะคิดว่าถ้าจิตไม่ต้องรับรู้อารมณ์หยาบๆเสียแล้ว จิตจะมีความสงบสุขโดยอัตโนมัติ 
ดีกว่าจะต้องคอยรักษาจิต ที่ต้องกระทบอารมณ์หยาบๆ อยู่ตลอดเวลา จึงเกิดความพยายาม 
น้อมจิตไปสู่อรูปฌาน หรือแม้กระทั่งการดับความรับรู้ด้วยการเข้าทางเอก จตุตถฌาน (ตามนัย
ของพระสูตร) หรือปัญจมฌาน (ตามนัยของพระอภิธรรม) แล้วน้อมจิตไปสู่อสัญญสัตตาภูมิหรือ
พรหมลูกฟักอย่างไรก็ตามเมื่อหมดกำลังเพ่ง จิตก็ถอนออกมารู้อารมณ์ตามปกติต่อไปอีก คน
และสัตว์ทั้งหลายพยายามดิ้นรนหาความสุขและหลีกหนี้ความทุกข์ด้วยวิธีการต่างๆ แต่ไม่มีผู้ใด
สามารถหนีพ้นจากความทุกข์ได้จริง เพราะความทุกข์เป็นสิ่งที่แนบประจำอยู่กับขันธ์คือ
ร่างกายและจิตใจนี้เอง มีแต่พระพุทธเจ้าเท่านั้นที่ทรงค้นพบทางรอดอันเป็นทางเอก คือทาง
สายเดียวที่จะพาผู้ดำเนินตามให้พ้นจากทุกข์ได้จริงทางเอกนี้คือการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน
นั่นเอง ขอกล่าวกับเพ่ือนนักปฏิบัติอีกเพียงไม่ก่ีประโยคว่า แท้จริงแล้วการปฏิบัติธรรมเป็นเรื่อง
ง่าย แต่ง่ายจนยากเพราะเราคิดไม่ถึงว่าจะ ง่ายขนาดนี้ ดังนั้นแทนที่เราจะพยายามปรุงแต่งการ
ปฏิบัติต่างๆ นานา ขึ้นมาตั้งมากมายด้วยความยากลำบาก (ซึ่งเกือบทั้งหมดก็คือปุญญา -ภิ
สังขาร ซึ่งเราสร้างขึ้นเองด้วยอำนาจบงการของอวิชชา โดยหวังว่าเมื่อเราปรุงแต่งการปฏิบัติได้
ดีถาวรแล้วเราจะบรรลุมรรคผลได้เป็นพระอรหันต์องค์หนึ่ง) เราก็ควรหันมารู้เท่าทันจิตที่แอบ
ปรุงแต่งสิ่งต่างๆ ขึ้นมา เมื่อรู้ทันว่าจิตแอบปรุงแต่งแล้ว ความปรุงแต่งทั้งหลายนั้นก็จะ ดับไป
เอง เมื่อความปรุงแต่งท้ังหลายดับลงแล้ว ความรู้สึกเป็นตัวตนจะมีไม่ได้เลย ขันธ์หรือรูปนามจะ
แสดงความเป็นของสูญต่อหน้าต่อตาเพราะความเป็นตัวตนเกิดจากความคิดนึกปรุงแต่งล้วนๆ 
เมื่อปราศจากความเป็นตัวตนของขันธ์ ก็ปราศจากเครื่องรองรับความทุกข์ทางใจความทุกข์ทาง
ใจก็ตั้งอยู่ไม่ได้ นี้เองเป็นที่สุดแห่งทุกข์ทางใจในปัจจุบันจนตราบถึงวันสิ้นขันธ์ก็เป็นอันสิ้นทุกข์
อย่างสิ้นเชิงแต่เพียงเท่านั้น 
 เรื่องท่ี 2 การละสักกายทิฏฐิ เป็นการชี้เป้าหมายแรกและทิศทางของการปฏิบัติ 
 พระโสดาบันคือผู้ละสักกายทิฏฐิได้เด็ดขาด พวกเราผู้ที่ปรารถนาจะบรรลุโสดา
ปัตติผลจึงควรสนใจศึกษาเรื่องสักกายทิฏฐิให้ดี  สักกายทิฏฐิคือความเห็นผิดว่ากายใจหรือรูป
นามหรือขันธ์ 5 เป็นตัวเราของเราอย่างแท้จริง ดังนั้นเมื่อปรารถนาจะละความเห็นผิดเกี่ยวกับ
รูปนาม ก็จำเป็นจะต้องศึกษาเข้ามาที่รูปนามหรือกายใจของตน จะเที่ยวไปศึกษาเรื่องอ่ืนเพ่ือ



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568)       | 377 

 

จะทำลายความเห็นผิดเกี่ยวกับ รูปนามไม่ได้ จำเป็นต้องหมันศึกษารูปนามของตนจนเกิด
ความรู้ถูกเข้าใจถูก ว่าตัวเราไม่มี มีแต่รูปกับนาม เมื่อเกิดความรู้ถูกแล้ว ความเห็นผิดก็เป็นอัน
ถูกละไปเองเรียบร้อยแล้ว การศึกษารูปนามเพ่ือให้เกิดความรู้ถูกเข้าใจถูกนี้เองคือสิ่งที่เรียกว่า
การเจริญวิปัสสนา ดังนั้นถ้าจะเจริญวิปัสสนาก็ต้องรู้รูปนาม สักกายทิฏฐินั้นชื่อของมันก็บอก
อยู่แล้วว่าเป็นความคิดความเห็นและตามธรรมดาของปุถุชนนั้นย่อมจะมีความเห็นผิดอยู่เสมอ 
จะให้เห็นถูกอย่างพระอริยบุคคลไม่ได้ แม้จะพยายามใช้ความคิดหรือใช้ความเห็นพิจารณารูป
นามของตนอย่างไร ก็จะเข้าใจได้เพียงแค่ว่า ตัวเรามีอยู่ แต่อาจจะมีอยู่อย่างถาวรในลักษณะ
ที่ว่าเมื่อกายนี้ตายลง จิตวิญญาณก็ออกจากร่างไปเกิดใหม่ หรือบางคนก็เห็นว่าเรามีอยู่ แต่มีอยู่
เพียงชั่วคราวเมื่อตายแล้วก็ขาดสูญไปเลยก็ได้ 
 เรื่องที่ 3 ทางผิดที่ติดตาย เป็นการชี้แนวทางการปฏิบัติที่ผิดหรือทางสุดโต่งสอง
ด้าน เพื่อให้พบทางสายกลางได้ง่ายขึ้น 
 ผู้เขียนมีโอกาสได้ศึกษาแนวทางปฏิบัติของสำนักปฏิบัติสำคัญๆมาหลายแห่ง และ
ทุกวันนี้ก็ยังมีเพ่ือนนักปฏิบัติจากสำนักต่างๆ ให้ความเมตตาแวะเวียนไปเยี่ยมเยือนอยู่เสมอ 
ทำให้ได้เห็นว่าคนไทยเรามีบุญวาสนาที่มีโอกาสได้อยู่บนแผ่นดินที่พระธรรมคำสอนของ
พระพุทธเจ้ายังดำรงอยู่อย่างบริบูรณ์ พวกเราจึงมีแนวทางปฏิบัติที่ดีๆให้เลือกปฏิบัติได้ตั้งหลาย
แนวทาง ในขณะที่ชาวโลกส่วนใหญ่ไม่มีโอกาสเลย 
 จากการที่ได้สัมผัสกับเพ่ือนนักปฏิบัติจำนวนมากทำให้สังเกตเห็นได้ว่า มีหลาย
สำนักที่ครูบาอาจารย์สอนได้ถูกตรงตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
หลักธรรมเรื่องกิจในอริยสัจจ์และวิธีการเจริญสติปัฏฐาน แต่พวกเราผู้เป็นศิษย์ส่วนหนึ่ง  
กลับไปติดอยู่แค่เปลือกหรือรูปแบบของการปฏิบัติ และเข้าไม่ถึงแก่นคำสอนของพระพุทธเจ้าที่
ครูบาอาจารย์ต้องการสื่อ สำนักต่าง ๆ จึงมีทั้งผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบและผู้ที่ปฏิบัติผิดพลาด 
และความผิดพลาดของผู้ปฎิบัติจากทุก ๆ สำนักก็คล้ายคลึงกัน คือถ้าไม่หลงสุดโต่งไปในโลก
ของความคิด ก็หลงสุดโต่งอยู่ในข้างการบังคับกดข่มตนเองทำให้เราไม่สามารถจะเดินทางสาย
กลางคือการรู้รูปนามตามความเป็นจริงได้ ผู้เขียนยังพบว่า ถ้าผู้ใดเข้าใจและไม่หลงไปในความ
สุดโต่ง ทั้งสองอย่างนี้ได้แล้ว ไม่ว่าผู้นั้นจะใช้อารมณ์รูปนามชนิดใดในสติปัฏฐาน จิตใจของผู้นั้น
ย่อมมีพัฒนาการทางสัมมาสติ สัมมาสมาธิและวิปัสสนา ปัญญาได้อย่างเดียวกัน จึงไม่ต้องเถียง
กันเลยว่าแนวทางปฏิบัติของสำนักใดดีกว่าสำนักใด แต่ถ้าไม่รู้อารมณ์รูปนามเพราะหลงสุดโต่ง
ไปในโลกของความคิด หรือรู้อารมณ์รูปนามอย่างสุดโต่งไปในข้างบังคับกดข่มตนเอง เราต่างก็



378 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.1 (January-February 2025)                                

ผิดพลาดเหมือนๆ กันได้ทั้งนั้น ขอเชิญเพ่ือนนักปฏิบัติลองมาฟังเรื่องความสุดโต่งกันดูสักที่  ก็
แล้วกัน 
 เรื่องที่ 4 จากต้นสายถึงปลายทาง เป็นการชี้แนวทางการปฏิบัติที่ถูกหรือทางสาย
กลาง โดยแจกแจงตั้งแต่ขั้นเริ่มต้นของการปฏิบัติจนถึงปลายทาง 
 ทางแห่งความปรุงแต่งอันสุดโต่งมีสองฝั่ง คือ (1) การปล่อยตัวปล่อยใจไหลตาม
กิเลส หรือการหลงอยู่กับความปรุงแต่งฝ่ายอกุศลหรือกามสุขัลลิกานุโยค อันเป็นเหตุนำไปสู่
ทุตติ และ (2) การบังคับกดข่มกายใจอันเป็นการทำตนเองให้ลำบาก หรือการหลงอยู่กับความ
ปรุงแต่งฝ่ายกุศล หรืออัตตกิลมถานุโยค อันเป็นเหตุนำไปสู่สุคติทางสองฝั่งนี้พระพุทธเจ้าทรง
สอนให้เว้นเสียพระพุทธเจ้าทรงประกาศทางสายกลางไว้ เพ่ือให้จิตของผู้ดำเนินตามพ้นจาก
ความปรุงแต่งทั้งฝ่ายกุศลและอกุศล และโน้มน้อมไปสู่อมตธรรมคือนิพพาน เหมือนสายน้ำที่
ไหลไปสู่มหาสมุทรโดยไม่ติดนิ่งอยู่กับสองฝั่งของแม่น้ำ ทางสายกลางนี้คืออริยมรรคมีองค์  8 
ประการ อันรวบย่อเข้ามาได้ในศีล สมาธิ และปัญญา และทรง สอนวิธีการปฏิบัติตามทางสาย
กลางไว้อย่างหมดจดงดงามในมหา-สติปัฏฐานสูตร เพ่ือให้ผู้ปฏิบัติตามเกิดสติและปัญญา จน
จิตสามารถปลดปล่อยความถือมั่นในรูปนามหรือ "ตนเอง" ลงได้ แล้วประจักษ์กับนิพพานได้ใน
ที่สุด 
 การจะเริ่มต้นเดินทางสายกลางได้ถูกต้อง จำเป็นต้องรู้จักว่า ต้นสายของทางสายนี้
อยู่ที่ตรงไหน นี้เป็นเรื่องที่สำคัญและน่าสนใจ ยิ่งกว่าเรื่องที่ว่า จะกำหนดลมหายใจอย่างไร จะ
เดินท่าไหน จะนั่ง ท่าไหน หรือจะเอาจิตวางไว้ที่ตรงไหน ฯลฯ เสียอีก เพราะถ้าผู้ปฏิบัติเข้าใจ
และเข้าสู่ต้นทางของการปฏิบัติได้ โอกาสที่จะเดินถูกทางและไปถึงปลายทางก็เป็นไปได้มาก
ทีเดียว ผู้เขียนได้สำรวจหาต้นทางของการปฏิบัติธรรม ทั้งด้วยการ ศึกษาพระปริยัติธรรม และ
ด้วยการรับฟังคำสอนของครูบาอาจารย์ในสายปฏิบัติ แล้วได้นำมาเล่าให้เพ่ือนๆ ฟัง เผื่อบาง
ท่านจะเกิดความสนใจที่จะศึกษาปฏิบัติธรรมกันบ้าง ซึ่งถ้าเพ่ือนชาวพุทธสนใจศึกษาและ
ปฏิบัติธรรมกันมากๆ พระพุทธศาสนาจะได้ตั้งมั่นเป็นสมบัติของชาวโลกสืบไปอีกนานๆ 
 เรื่องที่ 5 หัวใจกรรมฐาน เป็นการนำเสนอหลักการปฏิบัติธรรมในภาพรวม ทั้งสม
ถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน 
 การปฏิบัติธรรมในทางพระพุทธศาสนามี 2 อย่างคือสมถ-กรรมฐานและวิปัสสนา
กรรมฐาน พวกเราควรทำความเข้าใจกรรมฐาน ทั้ง2 อย่างให้ชัดเจน เพ่ือว่าเมื่อเวลาทำสมถกร
รมฐานจะได้ไม่หลงไปทำมิจฉาสมาธิ และเมื่อเวลาเจริญวิปัสสนากรรมฐานจะได้ไม่หลงไปทำสม
ถกรรมฐาน ซึ่งทั้งสองประเด็นนี้เป็นปัญหาที่พบมากในหมู่นักปฏิบัติ สำหรับท่านที่ไม่มีเวลาจะ



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568)       | 379 

 

สนใจกรรมฐานทั้งสองอย่าง จะสนใจอย่างเดียวก็ได้ แต่ขอให้สนใจวิปัสสนากรรมฐานก็แล้วกัน 
เพราะ วิปัสสนากรรมฐานเป็นสิ่งที่หาได้ยาก ต้องมีพระพุทธเจ้ามาตรัสรู้จึงจะมีการสอนกัน 
ส่วนสมถกรรมฐานนั้นเป็นสาธารณะ ไม่มีพระพุทธเจ้า ก็มีนักปราชญ์อ่ืนๆ มาสอนกันได้อยู่แล้ว 
เวลานี้พระพุทธศาสนายังดำรงอยู่ รีบเรียนเรื่องวิปัสสนากรรมฐานไว้ก่อนก็แล้วกัน ค่อยๆ อ่าน 
ค่อยๆ ทำความเข้าใจบทความนี้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งตั้งแต่ข้อ๓ เป็นต้นไป ถ้าอ่านเที่ยวเดียวไม่รู้
เรื่อง ก็ลองอ่านหลายๆ เที่ยว พวกเราคงเข้าใจจนได้ในที่สุด กระชิบบอกพวกเราไว้เลยว่า ถ้า
เข้าใจเมื่อใด จะพบว่านี่คือขุมทรัพย์แห่งความสุขที่ใครๆ ก็ปรารถนานั้นเอง 
 เรื่องท่ี 6 เรื่องของพระใบลานเปล่า เป็นการเล่าตัวอย่างของการปฏิบัติธรรมอย่าง
ง่ายๆ ซึ่งสามารถทำได้ในชีวิตประจำวัน 
 เรื่องราวของพระใบลานเปล่า อรรถกถาธรรมบทได้กล่าวถึงเรื่องราวการปฏิบัติ
ธรรมของพระเถระรูปหนึ่งชื่อพระโปฐิละ ความจริงท่านคงมีชื่ออย่างอ่ืน ส่วนคำว่าโปฐิละน่าจะ
เป็นฉายาใหม่ของท่านที่พระพุทธเจ้าทรงเรียกขึ้นก่อน คำว่า "โปฐิละ" แปลว่าใบลานเปล่า 
ได้แก่ คัมภีร์ที่ปราศจาก 
ตัวอักษร เปรียบเหมือนจิตที่ปราศจากธรรม พระโปฐิละเป็นพระเถระรูปหนึ่งที่ทรงจำและ
แตกฉานในพระธรรมวินัยมาก ท่านเป็นอาจารย์สั่งสอนศิษย์จำนวนมาก แต่ท่าน ก็ไม่เคยลงมือ
ปฏิบัติธรรมอย่างจริงจัง คงเรียนแต่พระปริยัติธรรมเท่านั้น ในเวลาที่ท่านเข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้า 
พระพุทธเจ้าจะเรียกท่าน ว่า "โปฐิละๆ" เป็นการกระตุ้นให้ท่านเกิดความสำนึกตัวว่า ท่านมีแต่  
ความทรงจำธรรมะได้ แต่ใจไม่มีธรรม ทั้งนี้ก็ด้วยพระมหากรุณาของพระพุทธเจ้านั้นเอง 
ธรรมดาของครูบาอาจารย์ผู้มีความกรุณาต่อศิษย์ ย่อมขวนขวาย ที่จะให้ศิษย์ได้ดี พระพุทธเจ้า
ได้ชื่อว่าเป็นบรมครูของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย จึงทรงขวนขวายสั่งสอนพุทธสาวกด้วย
วิธีการต่างๆ ตามจริตนิสัยและวาสนาบารมีของแต่ละคน โดยมุ่งประโยชน์ของศิษย์ผู้นั้นเป็น
สำคัญ แม้บางกรณีจะต้องทรมานให้ได้อายก็ตาม พระโปฐิละถูกเรียกเช่นนี้ก็ได้อายจริงๆ เมื่อ
ทนไม่ไหวท่านจึง ทูลลาพระพุทธเจ้าออกไปปฏิบัติธรรม เพื่อเติมใบลานคือใจของท่านให้เต็มไป
ด้วยอักษรคือธรรม 
 ท่านมุ่งหน้าเข้าสู่วัดป่า เข้าไปขอเรียนกรรมฐานจากพระอาจารย์ใหญ่ของวัดป่า ซึ่ง
พระอาจารย์ใหญ่ก็ปฏิเสธที่จะสอนท่าน เพ่ือทรมานให้ท่านลดมานะละทิฐิเสียก่อน ท่านก็เข้า
ไปขอเรียนกรรมฐานจากพระเถระลำดับรองลงไปตามลำดับจนถึงพระหนุ่มๆ แต่ไม่มีพระป่า
แม้แต่รูปเดียวที่ยอมสอนท่าน แล้วท่านก็ยอมลดทิฏฐิมานะจริงๆ เพราะในที่สุดท่านก็เข้าไป ขอ



380 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.1 (January-February 2025)                                

เรียนกรรมฐานกับสามเณรน้อยในวัดป่า สามเณรน้อยซึ่งพระอรรถกถาจารย์ไม่ได้กล่าวว่าท่าน
ชื่ออะไรระบุแต่ว่าท่านเป็นพระอรหันต์ ได้ทรมานพระโปฐิละให้สิ้นพยศ ด้วยการคาดคั้นพระ
เถระว่า ถ้าต้องการให้สามเณรสอนจริงๆ ท่านจะต้องเชื่อฟังคำสั่งของอาจารย์เณรนะ พระเถระ
อยากได้ธรรมก็ยอมรับปากแล้วทันใดนั้นสามเณรก็ออกคำสั่งที่เหมือนการกลั่นแกล้งท่านพระ
โปฐิละ ด้วยการสั่งให้ท่านลุยลงไปในสระน้ำทั้งที่ครองจีวรเนื้อดีราคาแพงอยู่พระเถระท่านก็ลุย
ลงน้ำทันทีโดยไม่อิดเอ้ือนเลย นี่เป็นตัวอย่างของศิษย์กรรมฐานที่มุ่งต่ออรรถต่อธรรมจริง ๆ 
พวกเรารุ่นนี้ควรดูตัวอย่างเอาไว้บ้าง การเรียนกรรมฐานเป็นการ ขัดเกลากิเลสตนเอง ถ้าเรียน
ด้วยจิตใจที่เต็มไปด้วยทิฏฐิคือความ คิดเห็นส่วนตัว หรือเรียนด้วยมานะคือความถือตัว เรียน
อย่างไรก็หวังความสำเร็จได้ยาก แต่ถ้าพยายามขัดเกลาตนเองให้มาก โอกาสประสบ
ความสำเร็จก็มีมากขึ้น พระมหาเถระลุยลงน้ำพอชายจีวรเปียกสามเณรก็เรียกท่านให้กลับมา 
แล้วกล่าวว่า "ท่านผู้เจริญ ในจอมปลวกแห่งหนึ่งมีช่องอยู่ 6 ช่อง มีเหี้ยเข้าไปอยู่ภายใน บุคคล
ผู้ประสงค์จะจับมัน พึงอุดช่องทั้ง 5 ทำลายช่องที่6 แล้วจึงจับเอา แม้ท่านก็จงปิดทวารทั้ง 5 จง
เริ่ม ตั้งกรรมฐานไว้ในมโนทวาร" สามเณรกล่าวเพียงเท่านี้ ท่านพระโปฐิละ ก็เกิดความเข้าใจ
แจ่มแจ้งในหนทางปฏิบัติทันที่ 
 เรื่องที่ 7 สุญญตา เป็นการเล่าถึงปลายทางของการปฏิบัติจากประสบการณ์ที่ครู
บาอาจารย์ถ่ายทอดให้ได้รับฟังมา  
 พวกเราคงเคยได้ยินคำว่าสุญญตาหรือมหาสุญญตากันบ่อย ๆ และอาจเคยพบ
เพ่ือนชาวพุทธบางท่านโดยเฉพาะปัญญาชนที่สนใจศึกษาเรื่องสุญญตาด้วยการอ่าน การฟัง 
การคิด และการถกแถลงธรรม ท่านเหล่านี้ได้รับความอ่ิมอกอ่ิมใจ ว่ามีความรู้ความเข้าใจ
พระพุทธศาสนา ลึกซึ้งเพียงพอแล้วจนไม่สนใจการเจริญสติ ซึ่งเราคงเข้าไปเกี่ยวข้องอะไรด้วย
ไม่ได้ แต่ที่น่าเป็นห่วงก็คือเพ่ือนผู้สนใจการปฏิบัติบางท่านกลับพยายามเจริญสติด้วยการใช้
สุญญตาเป็นอารมณ์กรรมฐาน ซึ่งเป็นเรื่องที่ผิดพลาดมาก เพราะพระพุทธเจ้าทรงสอนให้ใช้
ขันธ์หรือ รูปนามเป็นอารมณ์ของวิปัสสนากรรมฐาน ไม่ได้ทรงสอนให้ใช้สุญญตาหรือความว่าง
เป็นอารมณ์แต่อย่างใด บางท่านถึงกับนำพระไตรปิฎกมาอ้างว่า พระพุทธเจ้าก็ทรงสอนให้ใช้
สุญญตาเป็นอารมณ์กรรมฐานเหมือนกัน เนื้อหาของพระไตรปิฎก 
 ส่วนนี้มีอยู่ว่า โมฆราชมาณพ พร้อมด้วยเพ่ือนร่วมสำนักผู้เป็นศิษย์ของพราหมณ์
พาวรีรวม 16 ท่าน ได้ไปเฝ้าทูลถามปัญหากับพระพุทธเจ้า ท่านเหล่านี้ภายหลังได้อุปสมบท
และบรรลุเป็นพระอรหันต์ชั้นแนวหน้า ทั้งสิ้น เฉพาะท่านโมฆราชนั้นได้ทูลถามพระพุทธเจ้าถึง 
๓ ครั้งว่า "บุคคลผู้พิจารณาเห็นโลกอย่างไร มัจจุราชจึงจะไม่เห็น"พระอรรถกถาจารย์ท่าน



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568)       | 381 

 

อธิบายว่า เหตุที่ท่านโมฆราชต้องถาม ถึง ๓ ครั้ง ก็เพราะพระพุทธเจ้าทรงรอให้โมฆราชมาณพ
มีอินทรีย์แก่กล้าเสียก่อน จึงยังมิได้ทรงตอบเมื่อทูลถามปัญหา2 ครั้งแรก ต่อจากท่านอชิตะ
และท่านติสสเมตเตยยะ เมื่อท่านโมฆราชทูลถามเป็นครั้งที่ ๓ โดยได้ถามเป็นบุคคลลำดับ ที่15 
แทนที่จะได้ถามเป็นท่านที่ 2 หรือ ๓ จึงทรงตอบว่า "ดูกรโมฆราช ท่านจงเป็นผู้มีสติทุกเมื่อ 
พิจารณาเห็นโลกโดยความเป็นของว่างเปล่าเถิด จงถอนความตามเห็นว่าเป็นตัวตนเสียแล้ว พึง
เป็น ผู้ข้ามพันมัจจุราชได้ด้วยอาการอย่างนี้ บุคคลผู้พิจารณาเห็นโลกอยู่อย่างนี้ มัจจุราชจึงจะ
ไม่เห็น" 
 เมื่ออ่านคำตอบตรงนี้แล้ว ท่านที่ชอบเรื่องสุญญตาก็มักจะสรุปเอาเลยว่า 
พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ปฏิบัติด้วยการคิดพิจารณาให้เห็นว่าโลกเป็นของว่างเปล่าหรือเป็น
สุญญตา ความจริงพระพุทธเจ้าท่านไม่ได้ทรงสอนอย่างนั้น แต่ท่านระบุชัดเจนว่า จงเป็นผู้มีสติ
ทุกเมื่อ แสดงว่าท่านสอนให้เจริญสติ ถ้า ถามต่อไปว่าท่านให้เจริญสติโดยใช้สิ่งใดเป็นอารมณ์
กรรมฐาน ก็ตอบได้ว่าพระพุทธเจ้าทรงสอนให้ใช้โลกเป็นอารมณ์กรรมฐาน และคำว่าโลกก็
หมายความถึงรูปนามนั่นเอง พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงสอนให้ใช้สุญญตาหรือความว่างเปล่าเป็น
อารมณ์กรรมฐาน เพียงแต่ทรงแนะนำให้ตามรู้รูปนามในแง่มุมของความว่างเปล่าจากตัวตน
หรืออนัตตาเท่านั้นเอง เพราะท่านโมฆราชเป็นผู้มีปัญญามาก จึงเหมาะที่จะบรรลุธรรม ด้วย
สุญญตวิโมกข์คือการเห็นรูปนามเป็นอนัตตา ทั้งนี้ในบรรดาคณะศิษย์ของพราหมณ์พาวรีทั้ง 16 
ท่านนั้น พระไตรปิฎกกล่าวถึงฉายาต่อท้ายชื่อไว้ 2 ท่าน คือท่านโมฆราษผู้มีปัญญา กับท่าน 
ปิงคิยะผู้แสวงหาคุณอันใหญ่ แสดงว่าท่านโมฆราชน่าจะมีจุดเด่นใน ด้านมีปัญญามากจริงๆ 
เพียงแต่ไม่ถึงระดับท่านพระสารีบุตรผู้เป็น อัครสาวกผู้เลิศด้วยปัญญาเท่านั้น 
 เรื่องที่ 8 ของฝาก เป็นบันทึกการสนทนาธรรมกับเพ่ือนนักปฏิบัติที่เดินมาใน
แนวทางต่างๆ กัน เพื่อไปสู่จุดหมายอันเดียวกัน  
 บันทึกฉบับนี้ประมวลจากคำสนทนาธรรมระหว่างเพ่ือนนักปฏิบัติหลายท่านกับ
ผู้เขียน เห็นว่าอาจจะมีประโยชน์อยู่บ้างจึงเก็บมาเป็นของฝากไว้ท้ายหนังสือเล่มนี้ด้วย หาก
บันทึกฉบับนี้จะก่อความไม่สบายใจให้กับท่านผู้ใดบ้าง ก็ขอได้โปรดให้อภัยแก่ผู้เขียนด้วย พระ
ปราโมทย์ ปาโมชฺโช เช่น  
 ถาม ผมสังเกตเห็นว่าพระภิกษุสามเณรและญาติโยมที่มาสนทนาธรรมกับหลวงพ่อ 
มีพ้ืนฐานการศึกษาปฏิบัติธรรมมาจากหลายสำนักไม่ทราบว่าสนทนาธรรมกันได้อย่างไรจึงพูด
กันรู้เรื่องและไม่ทะเลาะกัน 



382 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.1 (January-February 2025)                                

 ตอบ ถ้าเราถือคำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นหลักไมใช่ถือคำสอนของอาจารย์เป็น
หลัก และถ้าเราถือธรรมเป็นใหญ่ไม่ใช่ถือความเห็นของตนเป็นใหญ่ แม้จะศึกษาธรรมมาจาก
ต่างสำนักกัน เราก็สนทนา กันได้ ทั้งนี้คำสอนของพระพุทธเจ้าหรือธรรมอันเป็นมาตรฐานนั้น 
เรา ศึกษาได้จากพระปริยัติธรรมและทดสอบได้ด้วยการปฏิบัติ 
 ถาม ผมเห็นว่าพระปริยัติธรรมเป็นแค่แผนที่หยาบๆ ไม่มีความละเอียดลึกซึ้งเท่าไร
นัก ส่วนอาจารย์ที่มีประสบการณ์การปฏิบัติเปรียบเหมือนคนที่เคยเดินทางไปก่อนแล้ว ย่อมจะ
รู้เส้นทางเดินได้ละเอียดลึกซ้ึงกว่าที่ปรากฏในพระปริยัติธรรม 
 ตอบ พระปริยัติธรรมไม่ใช่แผนที่อย่างหยาบ แต่มีความกว้างขวางและละเอียด
ลึกซึ้งมากที่สุด เพราะเป็นที่รวมภูมิความรู้บางส่วนของพระพุทธเจ้าและพระมหาสาวกอีกหลาย
รูปเข้าไว้ด้วยกันแต่ที่เราเห็นเป็นของหยาบก็เพราะเราเข้าไม่ถึงสภาวะจริงที่พระปริยัติ -ธรรม
ต้องการสื่อ ทั้งนี้สภาวะจริงจะรู้ได้ด้วยการปฏิบัติเท่านั้น ดังนั้น ผู้ศึกษาพระปริยัติธรรมจึงไม่
ควรละทิ้งการปฏิบัติ ไม่เช่นนั้นก็จะไม่ซาบซึ่งถึงสภาวธรรมอันปรากฏคำอธิบายอยู่ในพระ
ปริยัติธรรมและอาจจะตีความพระปริยัติธรรมในลักษณะต่ำระดับกว่าที่พระพุทธเจ้าทรงสอนไว้
ได้ ส่วนนักปฏิบัติก็ไม่ควรดูหมิ่นพระปริยัติธรรม เพราะ นักปฏิบัติแม้จะเก่งเพียงใดก็มักจะรอบ
รู้สึกซึ้งเฉพาะแนวทางที่ตน เคยดำเนินมาเท่านั้น ใครไปศึกษาด้วย ก็จะสอนทุกคนให้ปฏิบัติ
เหมือนที่ตนเคยปฏิบัติมา ซึ่งอาจจะได้ผลบ้าง ไม่ได้ผลบ้าง เพราะจริตนิสัยของแต่ละบุคคล
ย่อมแตกต่างกันและเหมาะสมกับกรรมฐานที่แตกต่างกัน 
 ดังนั้นถ้าชาวพุทธศึกษาเฉพาะพระปริยัติธรรม ก็จะเห็นพระปริยัติธรรมเป็นตำรา
อันแห้งแล้ง แต่ถ้าปฏิบัติอย่างเดียว ก็อาจจะปฏิบัติผิด หรือแม้จะปฏิบัติถูกก็จะรอบรู้แนว
ทางการปฏิบัติเพียง ด้านใดด้านหนึ่ง ทำให้ช่วยเหลือผู้อ่ืนได้น้อยลง และไม่สามารถรักษาพระ
ธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าไว้ให้ครบถ้วนสมบูรณ์ได้ 
 ถาม หากเป็นดังที่หลวงพ่อกล่าว เราคงสามารถนำพระปริยัติ-ธรรมมาวิเคราะห์
การปฏิบัติของนักปฏิบัติทั้งหลายได้ ว่าการปฏิบัติอย่างใดถูกหรือผิด 
 ตอบ เห็นด้วย โดยเฉพาะอย่างยิ่งการวิเคราะห์แนวทางปฏิบัติ ของเราเอง  
 
 
 
 



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568)       | 383 

 

บทวิจารณ ์
 จุดเด่น 
 หนังสือ "ทางเอก" ของ พระปราโมทย์ ปาโมชฺโย มีจุดเด่นที่น่าสนใจและทรงคุณค่า
หลายประการดังนี้  
 1. การนำเสนอแนวทางปฏิบัติธรรมอย่างเป็นลำดับ บทความมีการลำดับเนื้อหา
อย่างชัดเจน แบ่งหัวข้อที่สำคัญตั้งแต่พ้ืนฐานไปจนถึงประเด็นเชิงลึก เช่น "ทางเอก": ปูพ้ืนฐาน
สำหรับผู้เริ่มสนใจการปฏิบัติธรรม "การละสักกายทิฏฐิ": ชี้เป้าหมายแรกของการปฏิบัติ "ทาง
ผิดที่ติดตาย" และ "จากต้นสายถึงปลายทาง": ช่วยป้องกันข้อผิดพลาดและนำไปสู่ทางที่ถูกต้อง 
สิ่งนี้ทำให้ผู้อ่านสามารถติดตามแนวคิดและปรับใช้การปฏิบัติธรรมตามความเหมาะสมของแต่
ละคนได้ง่ายขึ้น 
 2. เน้นย้ำเรื่อง "ทางสายกลาง" อย่างลึกซึ้ง เนื้อหามุ่งสื่อสารถึงความสำคัญของการ
หลีกเลี่ยงความสุดโต่งทั้งสองด้าน ไม่ว่าจะเป็นการปล่อยตัวปล่อยใจตามกิเลสหรือการบังคับกด
ข่มตนเอง ซึ่งเป็นหัวใจของคำสอนในพระพุทธศาสนา เนื้อหานี้ช่วยให้ผู้อ่านเข้าใจว่า  การ
ปฏิบัติธรรมที่ถูกต้องคือการรักษาสมดุล การรู้เท่าทันขันธ์และละวาง "ตัวตน" คือหนทางแห่ง
ความหลุดพ้น 
 3. มีตัวอย่างที่ชัดเจนและสอดแทรกเรื่องราวเชิงเปรียบเทียบ เรื่อง "พระใบลาน
เปล่า" เป็นตัวอย่างที่ทรงพลังและเข้าใจง่ายในการสอนเรื่องการปรับปรุงตนเองผ่านการปฏิบัติ
ธรรม โดยเน้นย้ำถึงความสำคัญของการลงมือปฏิบัติจริง มากกว่าการเพียงจดจำหลักธรรม 
นอกจากนี้ยังสะท้อนถึงบทบาทของครูบาอาจารย์ที่ช่วยชี้แนะแนวทางให้ลูกศิษย์ไปถึง
ความสำเร็จ 
 4. การเชื่อมโยงธรรมะกับชีวิตประจำวัน บทความแสดงให้เห็นว่าการปฏิบัติธรรม
ไม่ใช่เรื่องไกลตัวหรือซับซ้อน แต่สามารถทำได้ในชีวิตประจำวัน เช่น การ "รู้ทันความปรุงแต่ง
ของจิต" ซึ่งช่วยให้เกิดความเข้าใจว่าธรรมะเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตที่เราสามารถฝึกฝนและสัมผัส
ได้จริง 
 5. ภาษาเรียบง่ายแต่ลึกซึ้ง แม้จะเป็นเรื่องที่ลึกซึ้งเกี่ยวกับธรรมะ แต่บทความใช้
ภาษาที่เข้าใจง่าย สื่อความหมายได้ชัดเจน เช่น การเปรียบเปรยขันธ์ 5 เป็นสิ่งที่ "แนบทุกข์" 
การใช้คำว่า "ความสุขเป็นภาพลวงตา" ที่ช่วยเปิดมุมมองให้ผู้อ่านเห็นสัจธรรมของชีวิต 



384 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.1 (January-February 2025)                                

 6. สนับสนุนการเจริญวิปัสสนากรรมฐานอย่างเป็นรูปธรรม  บทความให้
ความสำคัญกับการเจริญวิปัสสนากรรมฐานโดยระบุถึงเป้าหมายและวิธีการปฏิบัติที่ถูกต้อง
อย่างชัดเจน เช่น การรู้เท่าทันขันธ์ 5 การละสักกายทิฏฐิ การพัฒนาสติปัฏฐาน สิ่งนี้ช่วยให้ผู้
ปฏิบัติธรรมสามารถนำคำสอนมาใช้ได้จริงโดยไม่สับสน 
 7. เน้นประโยชน์ของธรรมะในระดับสูงสุด เนื้อหาชี้ให้เห็นว่าสาระสำคัญของ
ธรรมะคือ "การหลุดพ้นจากทุกข์" ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา และช่วยให้ผู้อ่าน
เข้าใจถึงคุณค่าที่แท้จริงของการปฏิบัติธรรม 
 จุดเด่นของหนังสือเรื่อง "ทางเอก" ของ พระปราโมทย์ ปาโมชฺโย คือการนำเสนอ
ธรรมะในมุมมองที่เรียบง่าย ลึกซึ้ง และเข้าใจง่าย ผู้อ่านจะได้รับทั้งความรู้เชิงปรัชญา แนวทาง
ปฏิบัติ และแรงบันดาลใจที่เหมาะสำหรับผู้สนใจศึกษาธรรมะตั้งแต่ระดับเริ่มต้นไปจนถึงผู้
ปฏิบัติขั้นสูง หากมีการสอดแทรกคำถามหรือแบบฝึกหัดสำหรับให้ผู้อ่านพิจารณาเพ่ิมเติม อาจ
ช่วยให้เกิดการเชื่อมโยงความคิดและการปฏิบัติในชีวิตจริงได้มากข้ึนอีกด้วย 
 จุดด้อย 
 หนังสือ "ทางเอก" ของ พระปราโมทย์ ปาโมชฺโย แม้ว่าจะมีจุดเด่นที่ทรงคุณค่า แต่
ก็มีจุดด้อยหรือข้อจำกัดบางประการที่ควรพิจารณาเพ่ือให้เนื้อหามีความสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น 
ดังนี้  
 1. การเน้นเนื้อหาธรรมะขั้นสูง อาจยากต่อผู้อ่านที่เพ่ิงเริ่มต้น แม้ว่าบทความจะมี
การลำดับเนื้อหา แต่บางส่วน เช่น การละสักกายทิฏฐิ หรือ ขันธ์ 5 อาจลึกซึ้งเกินไปสำหรับ
ผู้อ่านที่ยังไม่มีพ้ืนฐานทางธรรมะมาก่อน เนื้อหาที่อธิบายเหล่านี้ใช้ภาษาที่อาจดูเข้าใจง่าย แต่
ความหมายอาจซับซ้อนสำหรับผู้ที่ยังไม่เคยศึกษาเรื่องวิปัสสนากรรมฐานหรือแนวทางปฏิบัติใน
เชิงลึก  
 2. ขาดตัวอย่างหรือคำอธิบายที่หลากหลายสำหรับกลุ่มผู้อ่านต่างกัน ตัวอย่างใน
บทความ เช่น พระใบลานเปล่า แม้จะทรงพลัง แต่ผู้อ่านบางกลุ่มอาจยังมองไม่เห็นการนำ
ธรรมะไปปรับใช้ในชีวิตประจำวันได้ชัดเจน เช่น ผู้ที่ทำงานในชีวิตสมัยใหม่ ผู้ที่มีข้อจำกัดทาง
เวลา บทความไม่ได้ชี้ให้เห็นแนวทางปรับตัวสำหรับการปฏิบัติธรรมในสถานการณ์ที่แตกต่าง  
 3. ขาดการให้เหตุผลเชิงตรรกะหรือวิทยาศาสตร์สนับสนุนในบางประเด็น  แม้
บทความจะมุ่งเน้นธรรมะตามคำสอนของพระพุทธเจ้า แต่ในยุคปัจจุบัน ผู้อ่านหลายคนอาจ
ต้องการคำอธิบายที่มีฐานทางวิทยาศาสตร์หรือจิตวิทยาสนับสนุน เช่น การรู้ทันขันธ์ 5 ช่วยลด
ทุกข์ได้อย่างไร การเจริญสติส่งผลต่อสมองหรือจิตใจอย่างไร  



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568)       | 385 

 

 4. การเน้นธรรมะในเชิงปฏิบัติที่อาจดูเฉพาะทางเกินไป บทความเน้นเรื่องการ
ปฏิบัติธรรมอย่างเป็นรูปธรรม เช่น การเจริญวิปัสสนา การละขันธ์ 5 ซึ่งอาจเหมาะกับผู้อ่านที่มี
ความสนใจในเชิงลึกหรือผู้ที่ปฏิบัติมาแล้ว แต่สำหรับผู้ที่ยังไม่เคยฝึกปฏิบัติเลย อาจมองว่า
เนื้อหาไม่ตอบโจทย์หรือดูเป็นทางเลือกที่ยาก 
 5. ขาดการเปิดพ้ืนที่ให้ผู้อ่านไตร่ตรองหรือปฏิสัมพันธ์ บทความส่วนใหญ่เป็นการ
บรรยายเนื้อหาแบบให้ความรู้ แต่ขาดคำถามหรือแนวทางที่กระตุ้นให้ผู้อ่านได้คิดหรือไตร่ตรอง 
เช่น “ลองถามตัวเองว่าเรามีความยึดติดกับสิ่งใดบ้าง?” “ความสุขในชีวิตของคุณมาจากอะไร 
และมันจีรังจริงหรือไม่?” 
 6. อาจขาดมุมมองที่หลากหลายจากผู้อ่านต่างศาสนา บทความเน้นหลักคำสอน
ของพระพุทธศาสนาในเชิงลึก ซึ่งเหมาะสำหรับผู้ที่มีพ้ืนฐานศรัทธาในธรรมะอยู่แล้ว แต่ผู้อ่านที่
ไม่ได้อยู่ในบริบทของศาสนาพุทธอาจมองว่าแนวคิดบางอย่างเข้าใจยากหรือไม่สามารถเข้าถึงได้ 
 จุดด้อยที่พบในบทความ "ทางเอก" ของ พระปราโมทย์ ปาโมชฺโย  ส่วนใหญ่
เกี่ยวข้องกับการเข้าถึงและความหลากหลายของผู้อ่าน รวมถึงการปรับเนื้อหาให้เหมาะสมกับ
ทั้งผู้เริ่มต้นและผู้ปฏิบัติธรรมขั้นสูง หากปรับปรุงตามแนวทางที่กล่าวมา บทความจะสามารถ
เข้าถึงผู้อ่านได้กว้างขวางยิ่งขึ้นและสร้างแรงบันดาลใจได้อย่างลึกซึ้งกว่าเดิม 
 ประโยชน์ของหนังสือ 

 ประโยชน์ของหนังสือ "ทางเอก" โดย พระปราโมทย์ ปาโมชฺโย  1. แนะนำการ
ปฏิบัติธรรมในชีวิตประจำวัน หนังสือช่วยให้ผู้อ่านเข้าใจวิธีเจริญสติปัฏฐาน (การมีสติรู้กายใจ) 
ซึ่งสามารถนำไปปฏิบัติได้ในทุกอิริยาบถ ไม่ว่าจะอยู่ที่บ้าน ที่ทำงาน หรือในชีวิตประจำวัน  ลด
ความเข้าใจผิดว่าการปฏิบัติธรรมต้องทำในวัดหรือสถานที่เฉพาะ 2. สร้างความเข้าใจธรรมะ
อย่างลึกซ้ึง อธิบายหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า เช่น ไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) 
และขันธ์ 5 อย่างกระชับ เข้าใจง่าย ช่วยให้ผู้อ่านเข้าใจความเป็นจริงของชีวิต และลดการยึด
มั่นถือมั่นในตัวตน 3. ลดความทุกข์ในจิตใจ ด้วยการฝึกสติรู้ทันอารมณ์และจิตใจ หนังสือช่วย
ให้ผู้อ่านสามารถเผชิญหน้ากับความทุกข์ได้อย่างมีสติ การมองเห็นความเป็นไปของกายและ
จิตใจตามความเป็นจริง จะช่วยให้ผู้อ่านปล่อยวางจากความยึดติดและความเครียด 4. เหมาะ
สำหรับคนยุคใหม่ที่มีเวลาจำกัด เนื้อหาเหมาะกับผู้ที่มีเวลาจำกัดหรือชีวิตเร่งรีบ เพราะการฝึก
สติไม่ต้องอาศัยพิธีกรรมซับซ้อน แต่เป็นสิ่งที่ทำได้ทันทีในชีวิตประจำวัน 



386 |Modern Academic Development and Promotion Journal Vol.3 No.1 (January-February 2025)                                

เหมาะสำหรับผู้ที่เริ่มต้นสนใจธรรมะ และผู้ที่ต้องการแนวทางการปฏิบัติธรรมแบบเรียบง่าย 5. 
เสริมสร้างปัญญาและวิถีชีวิตที่สงบสุข หนังสือช่วยให้ผู้อ่านพัฒนาปัญญาในการมองเห็น
ธรรมชาติของชีวิต ทำให้เกิดความเข้าใจที่ลึกซึ้ง และลดการยึดติดในสิ่งสมมติ  ส่งเสริมให้เกิด
ความสงบสุขในจิตใจ แม้เผชิญกับปัญหาและความวุ่นวาย 6. เหมาะสำหรับทุกเพศทุกวัย 
หนังสือเขียนด้วยภาษาที่เรียบง่าย กระชับ ไม่ต้องมีพ้ืนฐานธรรมะมาก่อนก็สามารถเข้าใจได้  
สรุปหนังสือ "ทางเอก" มีประโยชน์สำหรับผู้ที่ต้องการเริ่มต้นหรือพัฒนาการปฏิบัติธรรมใน
ชีวิตประจำวัน ช่วยลดความทุกข์ เสริมสร้างปัญญา และนำไปสู่ความสงบสุขทางจิตใจ เป็น
หนังสือที่เหมาะสำหรับทุกคนที่สนใจธรรมะ ไม่ว่าจะเป็นผู้เริ่มต้นหรือผู้ที่ต้องการแนวทางการ
ปฏิบัติที่ลึกซึ้งแต่ไม่ซับซ้อน  
 

สรุป 
 หนังสือ "ทางเอก" เป็นคู่มือการปฏิบัติธรรมในชีวิตประจำวัน ที่ชี้ให้เห็นถึงหนทาง
เดียวที่นำไปสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์ตามคำสอนในพระพุทธศาสนา คือ การเจริญสติปัฏฐาน 
หรือการฝึกเจริญสติรู้กายใจตามความเป็นจริง เนื้อหามุ่งเน้นการเรียนรู้ธรรมชาติของจิต การ
พิจารณาขันธ์ 5 และการละวางความยึดมั่นถือมั่นในตัวตน โดยเน้นการปฏิบัติที่เรียบง่ายและ
ตรงตามหลักธรรมของพระพุทธเจ้า แก่นสำคัญในหนังสือ 1. "ทางเอก" หมายถึงอะไร ทางเอก
ในที่นี้ หมายถึง มรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นเส้นทางเดียวที่พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า สามารถนำไปสู่
การดับทุกข์ได้อย่างแท้จริง การเดินบนทางเอกต้องประกอบด้วยการเจริญ สติปัฏฐาน 4 ได้แก่ 
การมีสติรู้กาย รู้เวทนา รู้จิต และรู้ธรรม 2. การเจริญสติปัฏฐานในชีวิตประจำวัน พระอาจารย์
ปราโมทย์สอนให้ "รู้ทันกายใจ" ตามความเป็นจริง โดยไม่พยายามเปลี่ยนแปลงหรือบังคับจิต 
ให้สังเกตและเห็นความเป็นไปของกายและใจ เช่น ความสุข ความทุกข์ ความโลภ โกรธ หลง 
แล้วมองมันด้วยความเป็นกลาง การฝึกเช่นนี้จะช่วยลดความยึดมั่นถือมั่นในตัวตน และนำไปสู่
ความเบาสบายทางจิตใจ 3. ขันธ์ 5 และความเข้าใจเรื่อง "ตัวตน" ขันธ์ 5 ได้แก่ รูป เวทนา 
สัญญา สังขาร และวิญญาณ ซึ่งเป็นองค์ประกอบของสิ่งที่เราเรียกว่าชีวิต พระอาจารย์สอนให้
พิจารณาว่า ขันธ์ทั้ง 5 ล้วนเป็นสิ่งไม่เที่ยง เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ไม่มีอะไรที่เป็นตัวเราหรือ
ของเรา การเห็นความจริงนี้ช่วยให้ละวางความยึดมั่นถือมั่นใน "ตัวตน" 4. การปฏิบัติธรรมใน
ยุคปัจจุบัน หนังสือเน้นว่าการปฏิบัติธรรมไม่จำเป็นต้องรอเวลาหรือสถานที่เฉพาะ สามารถฝึก 
"เจริญสติ" ได้ในทุกอิริยาบถ เช่น ขณะเดิน ขณะนั่ง หรือแม้แต่ขณะทำงาน เป้าหมายคือการ



  วารสารส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - กุมภาพันธ์ 2568)       | 387 

 

สร้าง "ความรู้ตัว" อย่างต่อเนื่อง และไม่หลงไปในความคิดปรุงแต่ง 5. หลุดพ้นจากทุกข์ด้วย
ปัญญา เมื่อฝึกสติจนเกิดความเข้าใจในสภาวธรรมตามความเป็นจริง จะเกิด "ปัญญา" ที่
มองเห็นทุกสิ่งตามไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) ปัญญานี้จะนำไปสู่การปล่อยวาง และ
พ้นจากความทุกข์ทั้งปวง จุดเด่นของหนังสือ เนื้อหาเรียบง่าย กระชับ และเข้าใจง่าย เหมาะ
สำหรับผู้ที่สนใจธรรมะในชีวิตประจำวัน เน้นการปฏิบัติจริง ไม่เพียงแต่การฟังหรือการศึกษา 
ช่วยให้ผู้อ่านเกิดแรงบันดาลใจในการเริ่มต้นฝึกสติและปฏิบัติธรรม หนังสือ "ทางเอก" เป็น
เสมือนแผนที่นำทางให้ผู้ปฏิบัติธรรมเข้าใจและเดินตามหนทางที่นำไปสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์ 
โดยไม่เน้นพิธีกรรมหรือวิธีการซับซ้อน แต่กลับชี้ไปที่การพัฒนาสติรู้ตัวในชีวิตประจำวัน พระ
อาจารย์ปราโมทย์ได้ถ่ายทอดเนื้อหาอย่างตรงไปตรงมา เรียบง่าย และเหมาะสมกับผู้อ่านในยุค
ปัจจุบันที่ต้องการนำธรรมะมาปรับใช้ในชีวิตได้อย่างแท้จริง   
 

เอกสารอ้างอิง 
พระปราโมทย์. (2555). ทางเอก. กรุงเทพฯ: เม็ดทราย.  

 


