
การต่อสู้เพ่ือประชาธิปไตยภายใต้การปกครองระบอบเผด็จการพรรคเดียว:  
กรณีศึกษา วีระบุรุษนักปฏิวัติซุนยัตเซนสู่การเปลี่ยนผ่านประชาธิปไตย 

เต็มรูปแบบของไต้หวัน 
THE STRUGGLE FOR DEMOCRACY UNDER ONE-PARTY DICTATORSHIP:  
A CASE STUDY OF REVOLUTIONARY HERO SUN YAT-SEN TOWARDS  

TAIWAN'S FULL DEMOCRATIC TRANSITION 

 
 

1สุรพล  ซาเสน และ 2สุทธิพงษ์ สุทธิลักษมุนีกุล  
1Surapon Zasen and 2Suthipong Suthilaksamunigul 

 

มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี, ประเทศไทย 
Ubon Ratchathathani  Rajabhat University, Thailand 

 
1Surapon_cream.@hotmail.com 

 
Received: June 26, 2025;        Revised: August 14, 2025;         Accepted: August 29, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาพลวัตการต่อสู้เพื่อประชาธิปไตยภายใต้การปกครอง
ระบอบเผด็จการพรรคเดียว:  กรณีศึกษาวีระบุรุษนักปฏิวัติซุนยัตเซนสู่การเปลี่ยนผ่านประชาธิปไตยเต็ม
รูปแบบของไต้หวัน  โดยการศึกษาวิจัยด้วยการใช้เครื่องมือวิจัย คือ แบบสัมภาษณ์เชิงลึกและการจัดเวที
สัมมนาซึ่งเป็นการศึกษาเชิงคุณภาพด้วยการแสวงหาข้อมูลผ่านการสนทนาเครื่องมือที่ใช้เป็นแบบ
สัมภาษณ์เชิงลึกนักวิชาการที่มีความเชี่ยวชาญด้านการการต่างประเทศและค้นคว้าตำรา หนังสือ บทความ
วิจัย และการสัมภาษณ์และวิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนาวิธี  ซึ่งสามารถวิเคราะห์และจำแนกผล
ของการศึกษาวิจัยสามารถสรุปออกเป็น  5 แนวทาง  คือ (1) ระบบการเมืองของการเคลื่อนไหวและพล
วัตรการต่อสู้เพื่อประชาธิปไตย  (2) ความชอบธรรมการเปลี่ยนแปลงระบบการเมืองแบบหนึ่งประเทศสอง
ระบบ  (3)  เสถียรภาพและความมั่นคงของรัฐบาลประชาธิปไตยโดยประชาชน (4) การส่งเสริมวัฒนธรรม

 
1รองศาสตราจารย์ ดร.คณะมนุษย์ศาสตร์และสังคมศาสตร ์มหาวทิยาลยัราชภัฏอุบลราชธานี 
2อาจารย์ ดร. คณะมนุษย์ศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี 

 

mailto:Surapon_cream.@hotmail.com


 

2     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
ท้องถิ่นและฟื้นอัตลักษณ์ของชาวไต้หวัน (5) อำนาจอธิปไตยและความท้าทายต่ออำนาจรัฐจีนเพื่อการเป็น
รัฐเอกราชของไต้หวัน   
     
คำสำคัญ:  พลวัตการต่อสู้เพื่อประชาธิปไตย, การปกครองระบบเผด็จการพรรคเดียว, การเปลี่ยนผ่านสู่
ประชาธิปไตยเต็มรูปแบบ, วีระบุรุษนักปฏิวัติ. 

 

Abstract 

 

 The objective of this research was to study the dynamics of struggles for 
democracy under one-party dictatorship government: a case study of revolutionary hero 
Sun Yat-Sen towards full democratic transition of Taiwan. The tools used in this study 
included in-depth interviews and group seminars. It was qualitative research by gathering 
information through: conversations and in-depth interviews with foreign affairs experts; 
and information searched from books, textbooks, and various research articles. The data 
could be conclusively analyzed and classified in 5 courses including: (1) political system 
of the movements and dynamics of the struggles for democracy; (2) legitimacy of 
political change to one country with two systems; (3) stability and security of democratic 
government by the people; (4) promotion of local culture and restoration of Taiwanese’s 
identity; and (5) sovereignty and challenges towards China’s state power for being an 
independent state of Taiwan.      
   
Keywords: dynamics of struggles for democracy; one-party dictatorship government, 
transitions towards full democracy; revolutionary hero 

 

บทนำ 
ปัญหาความสัมพันธ์ระหว่างจีนกับเขตการปกครองไต้หวัน เกิดขึ้นจากความขัดแย้ง

ภายในประเทศโดยพรรคคอมมิวนิสต์แห่งประเทศจีน (The Chinese Communist Party) กับรัฐบาลจีน
คณะชาติได้สู้รบในสงครามกลางเมือง (civil war) นับตั้งแต่ปีคริสต์ศักราช 1945-1949 (พุทธศักราช 
2588 ถึงพุทธศักราช 2492) ในที่สุดพรรคคอมมิวนิสต์จีนเป็นฝ่ายชนะและสถาปนาเป็นสาธารณรัฐ
ประชาชนจีน (the people republic of China) รัฐบาลจีนคณะชาติอพยพหนีไปยังเกาะไต้หวัน และได้
ประกาศให้กรุงไทเป (Taipei) เป็นเมืองหลวงช่ัวคราวของจีนและพรรคคอมมิวนิสต์จีนเป็นกบฏ  โดยทั้ง
สองฝ่ายต่างอ้างสิทธิเป็นรัฐบาลที่ถูกต้องของจีน เหตุการณ์ดังกล่าวได้แบ่งจีนออกเป็น 2 ฝ่าย คือ จีน
คอมมิวนิสต์กับจีนคณะชาติหรือไต้หวัน และ การเปลี่ยนแปลงทางอัตลักษณ์ของไต้หวันมีความน่าสนใจ



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       3 

 

 

มากขึ้นในปัจจุบัน  สาเหตุสำคัญอย่างหนึ่งคือจีนกำลังมีบทบาทอย่างมากในทางการเมืองระหว่างประเทศ
และปัจจัยจากการดำเนินนโยบาย จีนเดียว (one China policy) ของจีนได้ส่งผลกระทบอย่างมากต่อ
การเมืองระหว่างประเทศของไต้หวัน   เนื่องจากไต้หวันมีอัตลักษณ์แห่งชาติอย่างเป็นทางการคือ
สาธารณรัฐจีน (republic of China: ROC) ที่มีความเชื่อมโยงกับประวัติศาสตร์การเมืองของจีนตั้งแต่สมัย
การปฏิวัติจีนเมื่อปีคริสต์ศักราช 1911 (พุทธศักราช 2454) และรัฐบาลก๊กมินตั๋ง (Kuomintang: KMT) 
หรือคณะชาติได้แพ้สงครามให้แก่พรรคคอมมิวนิสต์ที่ปกครองจีนในปัจจุบัน  แม้ว่าหลังจากรัฐบาลก๊ก
มินตั๋งหลบหนีมาสู่เกาะไต้หวันเมื่อปีคริสต์ศักราช 1949 (พุทธศักราช 2492) ประเทศต่างๆ จำนวนมาก                 
ยังคงรับรองความเป็นรัฐของไต้หวัน แต่ไต้หวันต้องประสบปัญหาทางอัตลักษณ์อย่างมากเมื่อได้สูญเสีย  
ฐานะตัวแทนชาวจีนในองค์การสหประชาชาติ(United Nations: UN)  ให้กับสาธารณรัฐประชาชนจีน 
(The People’s Republic of China: PRC) เมื่อปีคริสต์ศักราช 1971 (พุทธศักราช 2511) และสหรัฐซึ่ง
เป็นมหาอำนาจฝ่ายโลกเสรีที่ให้การรับรองไต้หวัน  ได้เปลี่ยนมามีความสัมพันธ์ทางการทูตกับจีนและ
ยอมรับนโยบายจีนเดียวของจีนเมื่อปีคริสต์ศักราช 1979 (พุทธศักราช 2519) ขณะที่รัฐบาลจีนถือว่า
ไต้หวันเป็นมณฑลหนึ่งของจีน แต่ในทางพฤตินัยนั้นไต้หวันยังมีการบริหารประเทศแยกต่างหากจาก
รัฐบาลจีนบนแผ่นดินใหญ่  ซึ่งสอดคล้องกับทัศนะที่ถือว่าไต้หวันไม่มีลักษณะเป็นรัฐเอกราชในทางนิตินัย  
แต่ถือเป็นรัฐเอกราชในทางพฤตินัยทั้งในทางการเมืองและเศรษฐกิจอีกแนวทางหนึ่งด้วย  แม้ว่าการสร้าง
ความเป็นรัฐเอกราชของเขตการปกครองไต้หวันจะมีปัญหาและอุปสรรคมากมายก็ตาม (กระทรวงการ
ต่างประเทศ 2565) และด้านนโยบายของไต้หวันต่อภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ตั้งแต่ปีคริสต์ศักราช 
1949 (พุทธศักราช 2492) ต่อเนื่องมาจนถึงปัจจุบัน  

ทั้งนี้เป้าหมายหลักของไต้หวันในยุคสงครามเย็นคือการกระชับความสัมพันธ์กับประเทศค่ายโลก
เสรี อาทิ ฟิลิปปินส์และไทยเพื่อต่อต้านลทัธิคอมมิวนิสต์และสาธารณรัฐประชาชนจีน ต่อมาภายหลังจากท่ี
สหรัฐอเมริกาได้ถอนตัวจากสงครามเวียดนาม  ไต้หวันได้พยายามสร้างความสัมพันธ์กับอาเซียน แต่ปัญหา
กัมพูชาได้ทำให้อาเซียนหันไปสร้างความร่วมมือกับสาธารณรัฐประชาชนจีน จนกระทั่งปัญหากัมพูชาจบ
สิ้นลง  ไต้หวันจึงได้โอกาสพัฒนาความสัมพันธ์กับอาเซียน โดยเฉพาะในด้านเศรษฐกิจในคริสต์ศักราช 
1990 (พุทธศักราช 2533) ด้วยการประกาศ “นโยบายมุ่งใต้” ในปีคริสต์ศักราช 1991 (พุทธศักราช 
2534) อย่างไรก็ดี การชูประเด็นเรื่องเอกราช โดยผู้นำไต้หวันในช่วงต่อๆ มา ได้ทำให้โอกาสของไต้หวันที่
จะพัฒนาความสัมพันธ์กับอาเซียนต้องสะดุดลงอีกครั้งประวัติศาสตร์ด้านชาติพันธุ์ของชนพื้นเมืองชาว
ไต้หวันมีมากกว่า 20 เผ่าบนเกาะไต้หวัน  แต่ในปัจจุบันเหลืออยู่เพียง 10 เผ่า ชาวพ้ืนเมืองไต้หวันสามารถ
แบ่งออกเป็นสองกลุ่มคือกลุ่ม ชาวพื้นเมืองพื้นราบประกอบด้วย อามิส (Amis) คาวาลัน (Kavalan) 
และซัว (Tsou) และกลุ่มชาวพื้นเมืองภูเขา ประกอบด้วย ไซซิอัต (Saisiat) ทาโรโกะ (Taroko) บุหนุน 
(Bunun) พุยุมา (Puyuma) ไพหวัน (Paiwan) ยามิ (Yami) หยูไค (Rukai) เทา (Thao) และอตายอล 
(Atayal) เขตการปกครองไต้หวัน  (กระทรวงการต่างประเทศ 2565) มีการปกครองด้วยระบอบ
ประชาธิปไตยอันมีประธานาธิบดีเป็นประมุข  สภานิติบัญญัติไต้หวัน (Legislative Yuan) นั้นมีโครงสร้าง



 

4     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
ประกอบด้วย สมาชิกทั้งหมด 113 ที่นั่ง  โดยในการเลือกตั้งครั้งนี้จะแบ่งเป็นสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร
แบบแบ่งเขต 73 ที่นั่ง แบบบัญชีรายช่ือ 34 ที่นั่ง และ 6 ที่นั่งที่สงวนไว้สำหรับชาวพ้ืนเมืองไต้หวัน  (ชาว
จีนฮากกาและฮกเกี้ยน)  โดยมีวาระดำรงตำแหน่งวาระละ 4 ปี  (สำนักข่าวกรองแห่งชาติ 2568) มีการ
แบ่งอำนาจการปกครองออกเป็น 5 อำนาจที่เป็นอิสระไม่ก้าวก่ายกันและคานอำนาจซึ่งกันและกันไปในตัว
ด้วยซึ่งเรียกโดยทั่วไปว่าสภาคือ สภานิติบัญญัติ (legislative Yuan) สภาบริหาร (executive Yuan) สภา
ตุลาการ (judicial Yuan) สภาควบคุม (control Yuan) หน้าที่เป็นฝ่ายตรวจสอบและสภาสอบคัดเลือก 
(examination Yuan) เพื่อทำหน้าท่ีจัดสอบคัดเลือกข้าราชการต่อไป 
  ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาการต่อสู้เพื่อประชาธิปไตยภายใต้การปกครองระบอบเผด็จการ
พรรคเดียว: กรณีศึกษา วีระบุรุษนักปฏิวัติซุนยัตเซนสู่การเปลี่ยนผ่านประชาธิปไตยเต็มรูปแบบของไต้หวัน 
เพื่อจะได้เป็นข้อมูลและแนวทางในการต่อสู้ประชาธิปไตยของชนช้ันต่างๆต่อไป 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
 เพื่อศึกษาการต่อสู้เพื่อประชาธิปไตยภายใต้การปกครองระบอบเผด็จการพรรคเดียว: กรณีศึกษา
วีระบุรุษนักปฏิวัติซุนยัตเซนสู่การเปลี่ยนผ่านประชาธิปไตยเต็มรูปแบบของไต้หวัน 

  

วิธีดำเนินการวิจัย 
  การศึกษานี้ใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้เอกสารต่างๆที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ บทความ
วิชาการและงานวิจัยทั้งภาษาอังกฤษและภาษาไทยและการวิจัยครั้งนี้เน้นการวิจัย                  เชิง
คุณภาพ  โดยจะใช้วิธีการวิจัยเอกสาร (documentary research) เป็นวิธีการหลัก โดยข้อมูลที่ใช้ใน
การศึกษาจะรวบรวมขึ้นจากแหล่งต่างๆ เพื่อศึกษาการต่อสู้เพื่อประชาธิปไตยภายใต้การปกครองระบอบ
เผด็จการพรรคเดียว: กรณีศึกษาวีระบุรุษนักปฏิวัติซุนยัตเซนสู่การเปลี่ยนผ่านประชาธิปไตยเต็มรูปแบบ
ของไต้หวัน ดังนี ้ 
 1. ข้อมูลปฐมภูมิ (primary data) ได้แก่ นโยบายต่างประเทศ มติและข้อตกลงระหว่างประเทศ 
เอกสารทางการ แถลงการณ์ คำปราศรัย และสุนทรพจน์ ตลอดจนบทการสัมภาษณ์ เชิงลึกนักวิชาการชาว
ไทยและชาวไต้หวัน กระทรวงการต่างประเทศ รวมถึงเจ้าหน้าที่ระดับสูงของสำนักงานเศรษฐกิจและ
วัฒนธรรมไทเป ประจำประเทศไทย   
 2. ข้อมูลทุติยภูมิ (secondary data) ได้แก่ เอกสารการวิจัย ท่ีค้นคว้าจากหนังสือ ตำราวิชาการ 
บทความจากวารสารวิชาการงาน วิจัยและวิทยานิพนธ์ ข่าวและบทความวิเคราะห์และรายงานข้อมูลที่
เกี่ยวข้อง        
 3.สำหรับการวิเคราะห์ข้อมูล ข้อมูลทั้งหมดที่ได้จากการรวบรวม  จะถูกนำมาวิเคราะห์โดยใช้
วิธีการวิเคราะห์เชิงพรรณนา (descriptive analysis)      

ผลการวิจัย 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       5 

 

 

 การต่อสู้เพื่อประชาธิปไตยภายใต้การปกครองระบอบเผด็จการพรรคเดียว :  กรณีศึกษา  วีระ
บุรุษนักปฏิวัติซุนยัตเซนสู่การเปลี่ยนผ่านประชาธิปไตยเต็มรูปแบบของไต้หวัน   สามารถสรุปวิเคราะห์
ออกเป็น 6 แนวทาง  ดังนี้                                         

 1. ระบบการเมืองของการเคลื่อนไหวและพลวัตรการต่อสู้เพ่ือประชาธิปไตย  พบว่า  ความ
ขัดแย้งระหว่างจีนและไต้หวัน เป็นความขัดแย้งจากความเชื่อที่แตกต่างกันทางการเมือง  จนกลายเป็นการ
แบ่งฝ่ายกันอย่างชัดเจน  อีกทั้งยังมีที่มาย้อนกลับไปถึงช่วงเวลาที่จีนเปลี่ยนแปลงการปกครองจากระบบ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์มาสู่การปกครองแบบประชาธิปไตย (กมลชนก โตสงวน 2565) ในช่วงท้ายของการ
ปกครองยุคราชวงศ์ ราชวงศ์ชิงที่ปกครองประเทศอยู่ในเวลานั้นต้องเผชิญกับความเสื่อมถอยจากปัจจัย
หลายประการ โดยความไม่พอใจของประชาชนส่วนใหญ่ซึ่งเป็นชาวฮั่นท่ีมีต่อราชวงศ์ผู้ปกครองซึ่งเป็นชาว
แมนจู ความพ่ายแพ้ในการทำสงครามกับชาติตะวันตกและถูกประเทศผู้ชนะเข้ามาแสวงหาผลประโยชน์ 
จนในที่สุดก่อให้เกิดการปฏิวัติซินไฮ่ที่ประชาชนรวมตัวกันต่อสู้กับราชสำนัก ภายใต้การนำของ ดร.ซุนยัด
เซ็น ผู้นำการเปลี่ยนแปลงจีนอย่างยิ่งใหญ่เป็น ครั้งแรกซึ่งเป็นการเปลี่ยนแลงจากโลกเก่าสู่โลกใหม่ และ
การเปลี่ยนแปลงการปกครองระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์มาเป็นระบอบประชาธิปไตย  เนื่องจากการ
เสื่อมถอยอย่างสูงสุดในราชวงศ์ชิงโดยสมัยที่ฮ้องเต้ถูกนรวบอำนาจไปหมดจากสจากพระนางซูสีไทฮา 
หญิงบ้าอำนาจที่จิตใจโหดร้ายทารุณที่เริงให้ราชวงศ์ชิงถึงกาลหายนะโดยเร็วที่สุด จนนำไปสู่การสละราช
สมบัติของจักรพรรดิที่เป็นระบอบอำนาจเหนือคนจีนท้ังแผ่นดินมากกว่า 2,000 ปีต้องถูกยกเลิกไปหรือล้ม
ล้างไปด้วย และการก่อตั้งสาธารณรัฐจีนในที่สุด  (Ministry of foreign affairs the people’s republic 
of China 2025 ) หลังสถาปนาก็ยังเกิดมีความขัดแย้งทางการเมืองภายในจีนยังดำเนินการต่อไป (มัณฑิรา 
2558,วัชระ ชีวโกเศรษฐ 2568) และการดำรงตำแหน่งประธานาธิบดีคนแรกของดร.ซุนยัดเซ็น (Sun Yut 
Zen) ในช่วงระยะเวลาสั้นโดยนำคำขวัญของนักปฏิวัติฝรั่งเศสคือ เสรีภาพ เสมอภาค ภราดรภาพ  และ
หลักปรัชญาการเมืองการปกครองของ ดร.ซุนยัดเซ็น (หยาง หลี่กวงและสมลักษณ์ สว่างโรจน์  2565) ยึด
หลักลัทธิไตรราษฎร์ ได้แก่ (1) หลักเอกราชของชาติ  (2) หลักอำนาจอธิปไตยของปวงชน  และ (3) หลัก
ความยะตะรรมในการครองชีพ  ทั้งสิ้นล้วนเป็นไปเพื่อประโยชน์สุขของปวงชนโดยแท้  ส่วนการกู้ชาติใน
แนวทางของท่านคือการปฏิวัติ การปฏิวัติในแนวทางของท่านก็คือการโค่นล้มระบอบการปกครองแบบ
พระเจ้าจักรพรรดิให้เป็นประชาธิปไตย  และหยวนช่ือข่าย (Hywn Chux Khay)  อดีตขุนนางซึ่งมีอำนาจ
ทางการทหารได้ประกาศเป็นประธานาธิบดีทางภาคเหนือ และสถาปนาตนเองขึ้นเป็นจักรพรรดิในปี
คริสต์ศักราช 1915 (พุทธศักราช 2458) ก็แค่ระยะเวลาสั้นเพราะเป็นผู้นำได้เพียง 83 วัน ก็ต้องสละราช
บัลลังก์เพราะทนกระแสต่อต้านจากทั่วประเทศไม่ไหว ก่อนที่จะเสียชีวิตลงในปีคริสต์ศักราช 1916 
(พุทธศักราช 2459)  ส่วน ดร.ซุนยัดเซ็นเป็นผู้นำคนแรกของพรรคก๊กมินตั๋งในปีคริสต์ศักราช 1919 
(พุทธศักราช 2462) และเสียชีวิตในปีคริสต์ศักราช 1925 (พุทธศักราช 2468)  ขณะที่สหภาพโซเวียตมี
การปฎิวัติสังคมในเดือนตุลาคม คริสต์ศักราช 1917 (พุทธศักราช 2460) ทำให้ลัทธิมาร์กซ์-เลนินเข้ามาสู่
ประเทศจีน ทำให้กลุ่มปัญญาชนหัวก้าวหน้าท่ีต้องการแนวทางเพื่อช่วยเหลือประเทศได้นำหลักการนี้มาใช้



 

6     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
และยึดหลักคอมมิวนิสต์รัสเซียเป็นแบบอย่างในการก่อตั้ง “พรรคคอมมิวนิสต์” แห่งประเทศจีนขึ้นในปี
คริสต์ศักราช 1921 (พุทธศักราช 2462) แม้พรรคคอมมิวนิสต์และพรรคก๊กมินตั๋งจะมีอุดมการณ์ทาง
การเมืองที่แตกต่างกัน  แต่ในระยะแรกทั้งสองฝ่ายยังคงมีความร่วมมือระหว่างกันอยู่นั่นคือ การต่อต้าน
ระบอบจักรพรรดิ จนกระทั่งการขึ้นสู่อำนาจทางการเมืองของเจียงไคเช็ค (Chiang Kai-Shek) ของพรรค
ก๊กมินตั๋งได้ดำเนินการสถาปนาจีนคณะชาติและประกาศตัดความสัมพันธ์กับพรรคคอมมิวนิสต์จนนำไปสู่
สงครามภายในประเทศระหว่างทั้งสองฝ่าย      
 2. ความชอบธรรมการเปลี่ยนแปลงระบบการเมืองแบบหนึ่งประเทศสองระบบ  พบว่าไต้หวัน
เป็นส่วนศักดิ์สิทธ์ิและแยกออกจากดินแดนของจีนไม่ได้ ด้วยเหตุผลที่ทราบกันดีอยู่แล้ว  ไต้หวันจึงถูกแยก
ออกจากแผ่นดินใหญ่ตั้งแต่ปีคริสต์ศักราช 1949 (พุทธศักราช 2492) การที่จีนจะรวมชาติใหม่โดยสมบูรณ์
เป็นปณิธานร่วมกันของชาวจีนท้ังในประเทศและต่างประเทศ  และพรรคคอมมิวนิสต์จีนและรัฐบาลจีนถือ
ว่าสาเหตุสำคัญของการรวมประเทศอย่างสันติของจีนเป็นภารกิจ    ทางประวัติศาสตร์ของจีน และได้ใช้
ความพยายามอย่างยืดเยื้อเพื่อจุดประสงค์นี้  (Ministry of foreign affairs the people’s republic of 
China 2025) รัฐบาลจีนได้เสนอข้อเสนอการรวมประเทศอย่างสันติย้อนกลับไปในคริสต์ศักราช 1950 
(พุทธศักราช 2493) ในเดือนพฤษภาคมคริสต์ศักราช 1995 (พุทธศักราช 2498) นายกรัฐมนตรีโจว เอิน
ไหล (Zhou Enlai) กล่าวว่า   “เมื่อเง่ือนไขเอื้ออำนวย ชาวจีนก็เต็มใจที่จะพยายามปลดปล่อยไต้หวันด้วย
สันติวิธี” ในเดือนพฤษภาคมคริสต์ศักราช 1960 (พุทธศักราช 2503) และประธานเหมา เจ๋อ ตุง (Mao 
Zedong) ได้กล่าวเน้นย้ำอีกว่าหากไต้หวันกลับคืนสู่มาตุภูมิ  ยกเว้นการต่างประเทศที่ต้องจัดการโดย
หน่วยงานระดับชาติ  อำนาจทางการทหาร  การเมืองทั้งหมดและอำนาจในการแต่งตั้งเจ้าหน้าที่อาจ
มอบหมายให้ทางการไต้หวันได้ นี่คือที่มาของแนวคิด "หนึ่งประเทศ สองระบบ" ในเดือนมกราคม 
คริสต์ศักราช 1979 (พุทธศักราช 2522) เติ้งเสี่ยวผิง  (Deng Xiaoping) ได้พัฒนาแนวคิด “หนึ่งประเทศ  
สองระบบ” และช้ีให้เห็นว่า “ตราบใดที่ไต้หวันกลับคืนสู่อ้อมกอดของมาตุภูมิ  เราจะเคารพความเป็นจริง
และระบบท่ีมีอยู่ที่น่ัน” เมื่อวันท่ี 30 กันยายน คริสต์ศักราช 1981 (พุทธศักราช 2524) (สิทธิพล เครือรัฐติ
กาลและคณะ 2558) นายเย่ เจียหยิง (Ye Jianying) ประธานคณะกรรมการประจำสภาประชาชน
แห่งชาติของจีนได้ยื่นข้อเสนอ 9 ประการอย่างเป็นทางการเพื่อนำไปสู่การรวมแผ่นดินใหญ่และไต้หวัน
กลับคืนมาอย่างสันติ ด้วยกล่าวเน้นย้ำอีกว่า “หลังจากที่จีนรวมเป็นหนึ่งเดียว ไต้หวันอาจกลายเป็นเขต
ปกครองพิเศษ อาจมีการปกครองตนเองในระดับสูงและอาจรักษากองกำลังทหารไว้ได้ รัฐบาลแห่งชาติจะ
ไม่แทรกแซงกิจการท้องถิ่นของไต้หวัน” “ระบบเศรษฐกิจและสังคมในปัจจุบันของไต้หวันจะยังคงไม่
เปลี่ยนแปลง  วิถีชีวิตจะไม่เปลี่ยนแปลง และความสัมพันธ์ ทางเศรษฐกิจและวัฒนธรรมกับต่างประเทศจะ
ไม่เปลี่ยนแปลง” บทบัญญัติเกี่ยวกับการจัดตั้งเขตบริหารพิเศษถูกเพิ่มเข้าไปในรัฐธรรมนูญของสาธารณรัฐ
ประชาชนจีนที่ผ่านในการประชุมสภาประชาชนแห่งชาติสมัยที่ 5 ในปีคริสต์ศักราช 1982 (พุทธศักราช 
2525) โดยให้พื้นฐานทางกฎหมายในการบรรลุผลสำเร็จของ “หนึ่งประเทศ สองระบบ” เมื่อวันที่ 30 
มกราคม คริสต์ศักราช 1995 (พุทธศักราช 2538) ประธานาธิบดีเจียง เจ๋อหมิน (Jiang Zemin) กล่าว



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       7 

 

 

สุนทรพจน์สำคัญเรื่องข้อเสนอแปดประการสำหรับการปรับปรุงความสัมพันธ์ข้ามช่องแคบในระยะปัจจุบัน
และเร่งกระบวนการรวมประเทศอย่างสันติของจีน    
 ดังนั้น แนวคิดทางวิทยาศาสตร์ของเติ้งเสี่ยวผิง (Deng Xiaoping) เกี่ยวกับ “หนึ่งประเทศ สอง
ระบบ” มีความก้าวหน้าเมื่อคำนึงถึงความเป็นจริงของไต้หวัน ท้ังสนับสนุนอธิปไตยของรัฐจีนและคำนึงถึง
เงื่อนไขเฉพาะของไต้หวันอย่างเต็มที่ตามแนวคิด“หนึ่งประเทศ สองระบบ”สองระบบจะถูกนำไปใช้ภายใน
รัฐอธิปไตยของสาธารณรัฐประชาชนจีน  บนสมมติฐานของจีนเดียว  หน่วยงานหลักของประเทศจะปฏิบัติ
ตามระบบสังคมนิยมในขณะที่ระบบทุนนิยมและวิถีชีวิตที่มีอยู่ในไต้หวัน จะยังคงไม่เปลี่ยนแปลงเป็นระยะ
เวลานาน แนวคิดนี้มีความยืดหยุ่นสูงโดยให้การแสดงออก อย่างเต็มที่ถึงหลักการในการนำมาซึ่งการรวม
ประเทศของจีนและการสนับสนุนอธิปไตยของตนและคำนึงถึงประวัติศาสตร์และความเป็นจริงของไต้หวัน
อย่างเต็มที่   

3. เสถี ยรภาพและความมั่ นคงของรัฐบาลประชาธิป ไตยโดยประชาชน  พบว่า                      
ปีคริสต์ศักราช 2024 (พุทธศักราช 2567)  สถานการณ์โลกเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ความผันผวน
ทางด้านภูมิรัฐศาสตร์ยังคงมีอยู่ เส้นแบ่งระหว่างประชาธิปไตยกับอำนาจนิยมมีความชัดเจนขึ้น โดยเฉพาะ
สงครามระหว่างรัสเซียและยูเครนยังคงยึดเยื้อ  ขณะที่สถานการณ์ในตะวันออกกลางก็เริ่มปะทุและปะทะ
กันอย่างดุเดือดจนกลายเป็นสงครามกลางเมือง ประชาชนผู้ไม่รู้เรื่องเกิดการล้มตายจำนวนมาก มีการ
จับกุมประชาชนและชาวต่างชาติที่เข้าไปทำงานในประเทศไว้เป็นตัวประกัน ทะเลจีนใต้ก็ยังไม่สามารถหา
ข้อยุติของประเทศต่าง ๆ ที่อ้างสิทธิเหนืออาณาเขตต่างๆ หรือแม้แต่คาบสมุทรเกาหลี  (Ministry of 
foreign affairs republic of China 2025) เมื่อวันที่ 13 มกราคม คริสต์ศักราช 2024 (พุทธศักราช 
2567) ไต้หวันจัดการเลือกตั้งประธานาธิบดีครั้งที่ 8  ซึ่งถือเป็นหลักชัยใหม่ในการวางรากฐานแห่งการ
พัฒนาประชาธิปไตย ซึ่งสถานการณ์ช่องแคบไต้หวันได้รับ การเฝ้าจับตาจากประชาคมโลกอย่างต่อเนื่อง 
โดยพื้นที่อินโด-แปซิฟิก  ได้ก้าวสู่การเป็นศูนย์กลางยุทธศาสตร์ระดับโลก ความเป็นไปข้างต้น ล้วนแต่มี
ความเกี่ยวพันกับความมั่นคงและผลประโยชน์ของไต้หวันเป็นอย่างมาก และเจ้าหน้าที่กระทรวงการ
ต่างประเทศและสำนักงานตัวแทนรัฐบาลไต้หวันในต่างแดนยืนหยัดในความทรหดและมีความเช่ือมั่นใน
การปกป้องอำนาจอธิปไตย ศักดิ์ศรีและผลประโยชน์ของไต้หวันและประชาชน โดยประธานาธิบดีไลชิ่งเตอ๋ 
(Li ching tex) ผู้นำสาธารณรัฐจีน (ไต้หวัน) ได้เสนอวิสัยทัศน์ “การทูตเชิงค่านิยม”และ“ดินแดนแห่ง
เศรษฐกิจที่พระอาทิตย์ไม่เคยตกดิน” ภายใต้ “การทูตเชิงบูรณาการ” ที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของ “การทูต
อย่างเป็นรูปธรรม” ที่สืบสานมาเป็นระยะเวลา 8 ปี ควบคู่ไปกับการขยายความร่วมมือและเสริมสร้าง
ความสัมพันธ์ เชิงหุ้นส่วน ตามหลักการประชาธิปไตย สันติภาพ และความเจริญรุ่งเรอืง ตลอดจนร่วมสร้าง 
ความเจริญรุ่งเรืองที่เอื้อประโยชน์ซึ่งกันและกันกับกลุ่มประเทศพันธมิตรที่มีแนวคิดคล้ายคลึงกัน ในเดือน
ตุลาคม คริสต์ศักราช 2024 (พุทธศักราช 2567) นายหลินเจียหลง (Lin  Jialong) รัฐมนตรีว่าการ
กระทรวงการต่างประเทศ  เดินทางไปเยือนรัฐสภายุโรปเพื่อใช้โอกาสนี้เสริมความร่วมมือกับพันธมิตรด้าน
ประชาธิปไตย ระหว่างไต้หวันและกลุ่มประเทศในทวีปยุโรป ควบคู่ไปกับการเสริมสร้างความเช่ือมโยงทาง



 

8     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
เศรษฐกิจและการค้าระหว่างกัน พลังเสียงสนับสนุนไต้หวันจากประชาคมโลกขยายตัวเป็นวงกว้างมากขึ้น
จากเดิมอย่างเห็นได้ชัด ต่างทยอยร่วมเป็นกระบอกเสียงให้ไต้หวันได้เข้าร่วมในองค์การระหว่างประเทศ 
พร้อมทั้งแสดงจุดยืนว่าการธำรงรักษาสันติภาพและเสถียรภาพในช่องแคบไต้หวัน  เป็นฉันทามติร่วมกัน
ของประชาคมโลก  ตอลดจนให้การยกย่องไต้หวันว่าเป็นพลังแห่งความดีของโลกและเป็นต้นแบบในการ
ปกป้องค่านิยมด้านประชาธิปไตย ส่งมอบความช่วยเหลือเชิงมนุษยธรรมและสร้างคุณประโยชน์อย่างเป็น
รูปธรรม  โดยไต้หวันยังแสดงศักยภาพในด้านซอฟต์พาวเวอร์อย่างต่อเนื่อง ผลักดันการทูตโดยภาค
ประชาชน  บูรณาการทรัพยากรจากทุกภาคส่วนของประชาคมโลกเพื่อเสียงสนับสนุนที่กระตือรือร้น 
ควบคู่ไปกับการเสริมสร้างแสนยานุภาพทางการทูตในภาพรวมและอำนวยความสะดวกให้แก่ภาค
ประชาชนและการบริหารราชการด้วยระบบดิจิทัล อีกทั้งยังเป็นการสร้างเสริมระบบห่วงโซ่อุตสาหกรรม
ทางประชาธิปไตย กระทรงการต่างประเทศของไต้หวันต้องการมุ่งยกระดับประสิทธิภาพและคุณภาพ การ
ให้บริการแก่ภาคประชาชน  (Ministry of foreign affairs republic of China 2025) และ          จะ
ประยุกต์ใช้ข้อได้เปรียบของไต้หวันในการก้าวสู่สังคมโลก   
 4. การส่งเสริมวัฒนธรรมท้องถิ่นและฟ้ืนอัตลักษณ์ของชาวไต้หวัน พบว่า ชาวไต้หวันเช่ือว่ามี
อาณาบริเวณบนเกาะมีมนุษย์อาศัยอยู่ก่อนไม่ได้เคลื่อนย้ายไปไหน เป็นแหล่งประมง โจรสลัดสู่ดินแดน
อุตสาหกรรมและประชาธิปไตย  เกาะใหญ่ในทะเลจีนใต้ แต่เดิมไม่มีความสำคัญ เป็นเพียงแหล่งหาปลา
ของชาวประมง และเต็มไปด้วยโจรสลัด ประชากรที่อาศัยบนเกาะ คือ ชาวพื้นเมืองเช้ือสายมาลาโย -โพ
ลีเนเชียน หรือออสโตรเนเชียน มีความคล้ายคลึงกันทางระบบภาษาและวัฒนธรรมกับชาวมาเลย์ใน
บางส่วนของมาเลเซีย ฟิลิปปินส์ และอินโดนีเซีย มนุษย์เก่าแก่ท่ีสุดของไต้หวันเป็นพวกออสโตรนีเซียนซึ่งมี
ต้นกำเนิดอยู่ทางตอนเหนือของพม่า และอพยพไปตามแม่น้ำแยงซีเกียงในจีน (นุชจรี ใจเก่ง 2565) 
เคลื่อนย้ายลงสู่เอเชียตะวันออกเฉียงใต้และเกาะไต้หวันทางทิศตะวันออก สิ่งที่เป็นหลักฐานยืนยันคือ
ฟอสซิลฟันและช้ืนส่วนกะโหลกศรีษะมนุษย์ซึ่งพบที่ Tainan เมือง Tso-chen  อายุราว 20,000-30,000 
ปี  ก่อนที่ชาวฮั่นและชาติตะวันตกอพยพเข้ามาและการตกเป็นอาณานิคม   แต่อย่างไรก็ตาม  ชาว
ออสโตรนีเซียนเป็นผู้วางรากฐานวัฒนธรรมพื้นเมืองไต้หวันตั้งแต่สมัยหินใหม่และสืบเนื่องมาทางชน
พื้นเมืองตั้งแต่ดั้งเดิมจนถึงปัจจุบัน ชนพ้ืนเมืองชาวไต้หวันมีมากกว่า 20 เผ่าบนเกาะไต้หวัน  แต่ในปัจจุบัน
เหลืออยู่เพียง 10 เผ่า ชาวพื้นเมืองไต้หวันสามารถแบ่งออกเป็นสองกลุ่มคือกลุ่มชาวพื้นเมืองพื้นราบ 
ประกอบด้วย อามิ ส  (Amis) คาวาลัน  (Kavalan) และซัว (Tsou) และกลุ่ มชาวพื้ น เมืองภู เขา 
ประกอบด้วย ไซซิอัต (Saisiat) ทาโรโกะ (Taroko) บุหนุน (Bunun) พุยุมา (Puyuma) ไพหวัน (Paiwan) 
ยามิ (Yami) หยูไค (Rukai) เทา (Thao) และอตายอล (Atayal)  และส่วนใหญ่ถูกผสมผสานกลมกลืนจน
กลายเป็นชาวฮั่น ชาวตะวันตกชาติแรกที่เข้ามาในไต้หวัน คือ โปรตุเกส และฮออลันดาเป็นชาติที่ได้ให้
ความสำคัญกับไต้หวันมาก  เพราะเป็นพื้นที่ยุทธศาสตร์สำคัญบนเส้นทางการค้าระหว่างจีน ญี่ปุ่น และ
สเปนซึ่งครอบครองฟิลิปปินส์อยู่ในขณะนั้น  ฮอลันดาเข้ามาตั้งบริษัทดัตช์อินเดียตะวันออก บนเกาะ
ไต้หวันในคริสต์ศักราช 1624 (พุทธศักราช 2167) เพื่อเป็นศูนย์กลางการค้าระหว่างจีน ญี่ปุ่น และเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้    



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       9 

 

 

ประวัติศาสตร์การต่อสู้และปัญหาสำคัญของไต้หวัน คือ ที่ผ่านมาการศึกษาประวัติศาสตร์จะ
ขึ้นอยู่กับเจ้าอาณานิคมเป็นสำคัญ เมื่อตกอยู่ ใต้การปกครองของญี่ปุ่น ชาวไต้หวันก็ต้องศึกษา
ประวัติศาสตร์ญี่ปุ่น และเมื่ออยู่ใต้การปกครองของจีน ชาวไต้หวันก็ถูกบังคับให้ศึกษาประวัติศาสตร์จีนจึง
ทำให้เกิดปัญหาว่าอะไรคือประวัติศาสตร์ที่แท้จริงของไต้หวัน  นักโบราณคดีมีบทบาทในการศึกษา
ประวัติศาสตร์ไต้หวันมากขึ้น สาเหตุคือไต้หวันมียุคสมัยก่อนประวัติศาสตร์ที่ยาวนาน  มีการค้นพบ
หลักฐานโบราณคดีจำนวนมาก และเช่ือว่าเป็นสมัยที่ไต้หวันมีเอกราช ไม่ตกอยู่ภายใต้ การปกครองของ
ใคร ชาวออสโตรนีเชียนซึ่งเข้ามาตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์และยังสืบเช้ือสายมาถึงคนพื้นเมืองใน
ปัจจุบัน กลายเป็นกลุ่มชนที่ได้รับการยกย่องว่าเป็นผู้วางรากฐานวัฒนธรรมไต้หวัน จนเกิดเป็นกระแส 
“ท้องถิ่นนิยม” เรียกร้องให้ฟ้ืนฟูวัฒนธรรมพื้นเมือง ได้แก่ การสักหน้าของชาวอตายาล  

ภาพที่ 1 ชาว Tsou หนึ่งในหลายชาติพันธ์ุชนพ้ืนเมืองบนเกาะไต้หวัน                 
 

 
 
 
 
 

 
แหล่งที่มา: กองบรรณาธิการวัฒนธรรม  2567. 

ภาพที่ 2  วัฒนธรรมการสักมือและร่างกายของชาวไผวัน (Paiwan) ในไต้หวัน 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
               

แหล่งที่มา: ประชาชาติ  2562. 



 

10     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
อัตลักษณ์ของไต้หวันมีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลาผ่านกระบวนการทางการเมืองในไต้หวัน การ

เผชิญหน้าระหว่างจิตสำนึกของชาวไต้หวันที่เกิดขึ้นใหม่และจิตสำนึกแบบจีนดั้งเดิมได้กลาย มาเป็น
นโยบายความสัมพันธ์ข้ามช่องแคบเเละการระบุตัวตนของไต้หวันต่อความสัมพันธ์ทำให้  ความตึงเครียด 
ของช่องแคบไต้หวันเพิ่มขึ้นและคุกคามเสถียรภาพในเอเชียตะวันออก เเม้จะมีบางช่วงที่ความสัมพันธ์ ข้าม
ช่องแคบดำเนินไปด้วยดีจนมีความสัมพันธ์ใกล้ชิดทางเศรษฐกิจอย่างการค้า ข้ามช่องแคบ การแลกเปลี่ยน
ทางวัฒนธรรม แต่ไต้หวันก็ยังคงยึดมั่นในอัตลักษณ์ของตนและมี ความกลัวท่ีจะถูกครอบงำ ขณะเดียวกัน
จีนก็กลัวที่จะสูญเสียไต้หวันไปเนื่องจากต่างก็มีอัตลักษณ์ของตนที่ยึดถือเอาไว้นอกจากนี้ขณะที่รัฐบาลจีน  
ยังคงให้ความรู้แก่ชาวแผ่นดินใหญ่ว่าไต้หวันเป็นส่วนหนึ่งของจีน ในทางกลับกันในไต้หวันยังคงส่งเสริม  
ความเป็นไต้หวัน ในระยะยาวความแตกต่างของสำนึกของชาวไต้หวันและชาวจีนท่ีเกิดขึ้นนี้จะยิ่งทำให้การ
แก้ปัญหาข้ามช่องแคบยิ่งยากขึ้นเท่านั้น ในปัจจุบัน  ปัญหาสำคัญของไต้หวันคือข้อพิพาทจากความ
แตกต่างระหว่างชาวไต้หวันกับชาวจีนทั้งในระดับชาติและประชาชนซึ่งยังพบเห็นอยู่ได้ทั่วไป ในระดับ
ประชาชน จะเห็นได้จากการที่ชาวไต้หวันเรียกตนเองว่าไต้หวัน  ไม่เรียกตนเองว่าจีน  ไม่ชอบให้ใครเรียก
ตนเองว่าจีน  ขณะที่เรื่องของภาษา สำเนียง การพูดและการเขียนที่มีความแตกต่างกันอย่างชัดเจนนั้น ก็
เป็นประเด็นสำคัญ ไม่น้อย ขณะที่ข้อพิพาทระดับชาติ คือ ความอิหลักอิเหลื่อเรื่องฐานะของไต้หวันที่ยังหา
ข้อยุติไม่ได้จนถึงปัจจุบัน 
  5. อำนาจอธิปไตยและความท้าทายต่ออำนาจรัฐจีนเพ่ือการเป็นรัฐเอกราช   พบว่า ความ
ขัดแย้งระหว่างจีนกับไต้หวัน โดยมีสหรัฐอเมริกาที่ถูกมองว่าเป็นกุนซือหนุนหลังไต้หวันให้ แสดงท่าทีแข็ง
กร้าวกับจีนนั้นมีมาเนิ่นนาน ล่าสุดข้อพิพาทคุกรุ่นขึ้นอีกครั้งและส่อเค้าว่าจะไม่จบลงอย่างง่ายๆ อุณหภูมิ
ทางการเมืองกำลังเพิ่มสูงขึ้นในทะเลจีนใต้ และผลกระทบของมันจะเกิดขึ้นในแปซิฟิกใต้อีกไม่นานนับจาก
นี้ จุดยืนของจีนชัดเจนไม่เปลี่ยนแปลง ไต้หวันประกาศเอกราชหรือขอแบ่งแยกดินแดนจีนจะส่งกองทัพบุก
โค่นล้มรัฐบาลไต้หวัน ยึดดินแดนกลับคืน ไม่ปล่อยให้ไต้หวันเป็นเช่นปัจจุบันอีก นับตั้งแต่พรรค
ประชาธิปไตยก้าวหน้า (democratic progressive party: DPP)  เข้าบริหารเขตปกครองและประเทศ
ตั้งแต่คริสต์ศักราช 2016 (พุทธศักราช) หลายประเทศไดต้ัดความสมัพันธ์ทางการทูตกับไต้หวัน เหลือเพียง 
10 ประเทศท่ียังยอมรับไต้หวันในฐานะประเทศ ส่วนใหญ่เป็นประเทศเล็กๆ ไม่ค่อยรู้จักในแอฟริกา ลาติน
อเมริกาและในมหาสมุทรแปซิฟิก แม้กระทั่งสหรัฐอเมริกาที่ให้ความช่วยเหลือมากมายก็ไม่ยอมรับไต้หวัน
ในฐานะประเทศ  เมื่อมองฉากทัศน์สงครามง่ายๆ ข้อมูลจาก( International Institute for Strategic 
Studies: IISS) ปีคริสต์ศักราช 2022 (พุทธศักราช 2564) ระบุว่าไต้หวันมีทหารประจำการ 169 ,000  
นาย  กำลังพลสำรอง 1,660,000 นาย  งบกลาโหมปี คริสต์ศักราช 2023 (พุทธศักราช 2566) เท่ากับ 
19,000 ล้านดอลลาร์ เครื่องบินรบรวม 474 ลำ ส่วนจีนมีทหารประจำการ 2,035,000 นาย  กำลังพล
สำรอง 510,000 นาย  งบกลาโหมปีคริสต์ศักราช 2023 (พุทธศักราช 2565)  เท่ากับ 230 ,000 ล้าน
ดอลลาร์ เครื่องบินรบรวม 2,921 ลำ จีนผลิตเครื่องบินเรือรบขีปนาวุธต่าง ๆ ด้วยตนเอง  แต่ไต้หวันทำ
เช่นนั้นไม่ได้ อาวุธหลักจำพวกเครื่องบิน เรือรบหลัก ช้ินส่วนสำคัญของขีปนาวุธไต้หวันต้องซื้อจาก



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       11 

 

 

สหรัฐอเมริกา และอาวุธที่ซื้อใช้จากสหรัฐอเมริกาหากขาดกระสุน อะไหล่บำรุงจะกลายเป็นแค่เศษเหล็ก 
เป็นจุดอ่อนสำคัญของกองทัพไต้หวัน ส่วนความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจและการค้าของจีนและสหรัฐอเมริกา               
 ในปีคริสต์ศักราช 2023 (พุทธศักราช 2566) เอกชนสหรัฐอเมริกาลงทุนในจีนเพิ่ม 25.5 
เปอร์เซ็นต์ ทางการการจีนพูดชัดว่าการค้าการลงทุนทวิภาคีจะดำเนินต่อไป เว้นแต่มีการปะทะกันทาง
ทหารซึ่งถือว่าเป็นนโยบายที่สมเหตุผล ถ้าเปิดฉากทำสงครามการค้าจะกระทบต่อเศรษฐกิจทั้งคู่ รวมทั้ง
เศรษฐกิจโลกด้วยและชาวสหรัฐอเมริกาเตือนรัฐบาลไม่ให้ทำสงครามกับจีน เพราะจะทำให้คน
สหรัฐอเมริกาทุกคนจะได้รับผลกระทบด้วย  ในทางการเมืองระหว่างรัฐบาลจีนพูดเต็มปากเต็มคำกำลัง
ปกป้องอธิปไตยจัดการกับพวกกบฏแบ่งแยกดินแดน หากชาติใดเข้ามายุ่งเท่ากับละเมิดอธิปไตย เป็นผู้
รุกราน จีนต้องปกป้องตนเอง และถ้าหากทหารสหรัฐอเมริกาทำสงครามกับจีนเพราะไต้หวัน เท่ากับ
สหรัฐอเมริกาละเมิดนโยบายจีนเดียว แม้สหรัฐอเมริกาจะมีข้อตกลงปกป้องไต้หวันก็ตาม เพราะข้อตกลง
ระหว่างไต้หวันกับสหรัฐอเมริกานั่นเป็นเรื่องของทั้งฝ่าย แต่ไม่ว่ามีข้อตกลงหรือไม่ ไต้หวันเป็นส่วนหนึ่ง
ของจีน 

    

อภิปรายผล 
 การวิจัยเรื่อง การต่อสู้เพื่อประชาธิปไตยภายใต้การปกครองระบอบเผด็จการพรรคเดียว : 
กรณีศึกษา วีระบุรุษนักปฏิวัติซุนยัตเซนสู่การเปลี่ยนผ่านประชาธิปไตยเต็มรูปแบบของไต้หวัน..อภิปราย
ผลการวิจัยได้ดังต่อไปนี้ 

1. ระบบการเมืองของการเคลื่อนไหวและพลวัตรการต่อสู้เพ่ือประชาธิปไตย  พบว่า  ความ
ขัดแย้งระหว่างจีนและไต้หวัน เป็นความขัดแย้งจากความเช่ือท่ีแตกต่างกันทางการเมือง จนกลายเป็นการ
แบ่งฝ่ายกันอย่างชัดเจน  อีกทั้งยังมีที่มาย้อนกลับไปถึงช่วงเวลาที่จีนเปลี่ยนแปลงการปกครองจากระบบ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์มาสู่การปกครองแบบประชาธิปไตย (กมลชนก โตสงวน 2565) ในช่วงท้ายของการ
ปกครองยุคราชวงศ์ ราชวงศ์ชิงที่ปกครองประเทศอยู่ในเวลานั้นต้องเผชิญกับความเสื่อมถอยจากปัจจัย
หลายประการ โดยความไม่พอใจของประชาชนส่วนใหญ่ซึ่งเป็นชาวฮั่นท่ีมีต่อราชวงศ์ผู้ปกครองซึ่งเป็นชาว
แมนจูความพ่ายแพ้ในการทำสงครามกับชาติตะวันตกและถูกประเทศผู้ชนะเข้ามาแสวงหาผลประโยชน์ 
จนในที่สุดก่อให้เกิดการปฏิวัติซินไฮ่ที่ประชาชนรวมตัวกันต่อสู้กับราชสำนัก ภายใต้การนำของ ดร.ซุนยัด
เซ็น ผู้นำการเปลี่ยนแปลงจีนอย่างยิ่งใหญ่เป็น ครั้งแรกซึ่งเป็นการเปลี่ยนแลงจากโลกเก่าสู่โลกใหม่ และ
การเปลี่ยนแปลงการปกครองระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์มาเป็นระบอบประชาธิปไตย  เนื่องจากการ
เสื่อมถอยอย่างสูงสุดในราชวงศ์ชิงโดยสมัยที่ฮ้องเต้ถูกนรวบอำนาจไปหมดจากสจากพระนางซูสีไทฮา 
หญิงบ้าอำนาจที่จิตใจโหดร้ายทารุณที่เริงให้ราชวงศ์ชิงถึงกาลหายนะโดยเร็วที่สุด จนนำไปสู่การสละราช
สมบัติของจักรพรรดิที่เป็นระบอบอำนาจเหนือคนจีนท้ังแผ่นดินมากกว่า 2,000 ปีต้องถูกยกเลิกไปหรือล้ม
ล้างไปด้วย และการก่อตั้งสาธารณรัฐจีนในที่สุด  (Ministry of foreign affairs the people’s republic 
of China 2025) หลังสถาปนาก็ยังเกิดมีความขัดแย้งทางการเมืองภายในจีนยังดำเนินการต่อไป (มัณฑิรา 



 

12     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
2558,วัชระ ชีวโกเศรษฐ 2568) และการดำรงตำแหน่งประธานาธิบดีคนแรกของดร.ซุนยัดเซ็น (Sun Yut 
Zen) ในช่วงระยะเวลาสั้นโดยนำคำขวัญของนักปฏิวัติฝรั่งเศสคือ เสรีภาพ เสมอภาค ภราดรภาพ  และ
หลักปรัชญาการเมืองการปกครองของ ดร.ซุนยัดเซ็น (หยาง หลี่กวงและสมลักษณ์ สว่างโรจน์  2565) ยึด
หลักลัทธิไตรราษฎร์ ได้แก่ (1) หลักเอกราชของชาติ  (2) หลักอำนาจอธิปไตยของปวงชน  และ (3) หลัก
ความยะตะรรมในการครองชีพ  ทั้งสิ้นล้วนเป็นไปเพื่อประโยชน์สุขของปวงชนโดยแท้  ส่วนการกู้ชาติใน
แนวทางของท่านคือการปฏิวัติ การปฏิวัติในแนวทางของท่านก็คือการโค่นล้มระบอบการปกครองแบบ
พระเจ้าจักรพรรดิให้เป็นประชาธิปไตย  และหยวนช่ือข่าย (Hywn Chux Khay)  อดีตขุนนางซึ่งมีอำนาจ
ทางการทหารได้ประกาศเป็นประธานาธิบดีทางภาคเหนือ และสถาปนาตนเองขึ้นเป็นจักรพรรดิในปี
คริสต์ศักราช 1915 (พุทธศักราช 2458) ก็แค่ระยะเวลาสั้นเพราะเป็นผู้นำได้เพียง 83 วัน ก็ต้องสละราช
บัลลังก์เพราะทนกระแสต่อต้านจากทั่วประเทศไม่ไหว ก่อนที่จะเสียชีวิตลงในปีคริสต์ศักราช 1916 
(พุทธศักราช 2459)  ส่วน ดร.ซุนยัดเซ็นเป็นผู้นำคนแรกของพรรคก๊กมินตั๋งในปีคริสต์ศักราช 1919 
(พุทธศักราช 2462) และเสียชีวิตในปีคริสต์ศักราช 1925 (พุทธศักราช 2468)  ขณะที่สหภาพโซเวียตมี
การปฎิวัติสังคมในเดือนตุลาคม คริสต์ศักราช 1917 (พุทธศักราช 2460) ทำให้ลัทธิมาร์กซ์-เลนินเข้ามาสู่
ประเทศจีน ทำให้กลุ่มปัญญาชนหัวก้าวหน้าท่ีต้องการแนวทางเพื่อช่วยเหลือประเทศได้นำหลักการนี้มาใช้
และยึดหลักคอมมิวนิสต์รัสเซียเป็นแบบอย่างในการก่อตั้ง “พรรคคอมมิวนิสต์”แห่งประเทศจีนขึ้นในปี
คริสต์ศักราช 1921 (พุทธศักราช 2462) แม้พรรคคอมมิวนิสต์และพรรคก๊กมินตั๋งจะมีอุดมการณ์ทาง
การเมืองที่แตกต่างกัน  แต่ในระยะแรกทั้งสองฝ่ายยังคงมีความร่วมมือระหว่างกันอยู่นั่นคือ การต่อต้าน
ระบอบจักรพรรดิ จนกระทั่งการขึ้นสู่อำนาจทางการเมืองของเจียงไคเช็ค (Chiang Kai-Shek) ของพรรค
ก๊กมินตั๋งได้ดำเนินการสถาปนาจีนคณะชาติและประกาศตัดความสัมพันธ์กับพรรคคอมมิวนิสต์จนนำไปสู่
สงครามภายในประเทศระหว่างทั้งสองฝ่าย ซึ่งสอดคล้องกับพิรญาณ์ แสงปัญญา (2561: บทคัดย่อ) 
ศึกษาวิจัยเรื่องนโยบายมุ่งใต้ใหม่: Soft Power ของไต้หวัน New Southbound Policy: Soft Power of 
Taiwan  ผลการวิจัยพบว่าการใช้นโยบายมุ่งใต้ใหม่ผ่านวิธีการใช้อำนาจละมุนของไต้หวันจะสำเร็จหรือไม่
ขึ้นอยู่กับหลายปัจจัย เพราะเป็นนโยบายที่เอื้อประโยชน์ตอ่กลุ่มประเทศเป้าหมายมาก  ในฐานะที่ประเทศ
ไทยเป็นหนึ่งในประเทศกลุ่มเป้าหมายจึงย่อมจะได้รับผลกระทบของนโยบายนี้ จึงควรให้ความสำคัญและ
ศึกษาความเป็นไปได้ในการสนับสนุนและการพัฒนาความร่วมมือในด้านต่างๆ  เพื่อเตรียมรับมือกับ
นโยบายดังกล่าว   

2. ความชอบธรรมการเปลี่ยนแปลงระบบการเมืองแบบหนึ่งประเทศสองระบบ  พบว่าไต้หวัน
เป็นส่วนศักดิ์สิทธ์ิและแยกออกจากดินแดนของจีนไม่ได้ ด้วยเหตุผลที่ทราบกันดีอยู่แล้ว  ไต้หวันจึงถูกแยก
ออกจากแผ่นดินใหญ่ตั้งแต่ปีคริสต์ศักราช 1949 (พุทธศักราช 2492) การที่จีนจะรวมชาติใหม่โดยสมบูรณ์
เป็นปณิธานร่วมกันของชาวจีนท้ังในประเทศและต่างประเทศ  และพรรคคอมมิวนิสต์จีนและรัฐบาลจีนถือ
ว่าสาเหตุสำคัญของการรวมประเทศอย่างสันติของจีนเป็นภารกิจ    ทางประวัติศาสตร์ของจีน และได้ใช้
ความพยายามอย่างยืดเยื้อเพื่อจุดประสงค์นี้  (Ministry of foreign affairs the people’s republic of 
China 2025) รัฐบาลจีนได้เสนอข้อเสนอการรวมประเทศอย่างสันติย้อนกลับไปในคริสต์ศักราช 1950 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       13 

 

 

(พุทธศักราช 2493) ในเดือนพฤษภาคมคริสต์ศักราช 1995 (พุทธศักราช 2498) นายกรัฐมนตรีโจว เอิน
ไหล (Zhou Enlai) กล่าวว่า   “เมื่อเง่ือนไขเอื้ออำนวย ชาวจีนก็เต็มใจที่จะพยายามปลดปล่อยไต้หวันด้วย
สันติวิธี” ในเดือนพฤษภาคมคริสต์ศักราช 1960 (พุทธศักราช 2503) และประธานเหมา เจ๋อ ตุง (Mao 
Zedong) ได้กล่าวเน้นย้ำอีกว่าหากไต้หวันกลับคืนสู่มาตุภูมิ ยกเว้นการต่างประเทศที่ต้องจัดการโดย
หน่วยงานระดับชาติ  อำนาจทางการทหาร การเมืองทั้งหมดและอำนาจในการแต่งตั้งเจ้าหน้าที่อาจ
มอบหมายให้ทางการไต้หวันได้ นี่คือที่มาของแนวคิด "หนึ่งประเทศ สองระบบ" ในเดือนมกราคม 
คริสต์ศักราช 1979 (พุทธศักราช 2522) เติ้งเสี่ยวผิง  (Deng Xiaoping) ได้พัฒนาแนวคิด “หนึ่งประเทศ  
สองระบบ” และช้ีให้เห็นว่า “ตราบใดที่ไต้หวันกลับคืนสู่อ้อมกอดของมาตุภูมิ  เราจะเคารพความเป็นจริง
และระบบท่ีมีอยู่ที่น่ัน” เมื่อวันท่ี 30 กันยายน คริสต์ศักราช 1981 (พุทธศักราช 2524) (สิทธิพล เครือรัฐติ
กาลและคณะ 2558) นายเย่ เจียหยิง (Ye Jianying) ประธานคณะกรรมการประจำสภาประชาชน
แห่งชาติของจีนได้ยื่นข้อเสนอ 9 ประการอย่างเป็นทางการเพื่อนำไปสู่การรวมแผ่นดินใหญ่และไต้หวัน
กลับคืนมาอย่างสันติ ด้วยกล่าวเน้นย้ำอีกว่า “หลังจากที่จีนรวมเป็นหนึ่งเดียว ไต้หวันอาจกลายเป็นเขต
ปกครองพิเศษ อาจมีการปกครองตนเองในระดับสูงและอาจรักษากองกำลังทหารไว้ได้ รัฐบาลแห่งชาติจะ
ไม่แทรกแซงกิจการท้องถิ่นของไต้หวัน” “ระบบเศรษฐกิจและสังคมในปัจจุบันของไต้หวันจะยังคงไม่
เปลี่ยนแปลง  วิถีชีวิตจะไม่เปลี่ยนแปลง และความสัมพันธ์ ทางเศรษฐกิจและวัฒนธรรมกับต่างประเทศจะ
ไม่เปลี่ยนแปลง” บทบัญญัติเกี่ยวกับการจัดตั้งเขตบริหารพิเศษถูกเพิ่มเข้าไปในรัฐธรรมนูญของสาธารณรัฐ
ประชาชนจีนที่ผ่านในการประชุมสภาประชาชนแห่งชาติสมัยที่ 5 ในปีคริสต์ศักราช 1982 (พุทธศักราช 
2525) โดยให้พื้นฐานทางกฎหมายในการบรรลุผลสำเร็จของ “หนึ่งประเทศ สองระบบ” เมื่อวันที่ 30 
มกราคม คริสต์ศักราช 1995 (พุทธศักราช 2538)  ประธานาธิบดีเจียง เจ๋อหมิน (Jiang Zemin) กล่าว
สุนทรพจน์สำคัญเรื่องข้อเสนอแปดประการสำหรับการปรับปรุงความสัมพันธ์ข้ามช่องแคบในระยะปัจจุบัน
และเร่งกระบวนการรวมประเทศอย่างสันติของจีน  ซึ่งสอดคล้องกับทฤษฎีความเป็นผู้นำเป็นหลัก  
(major leadership theories)  ทฤษฎีนี้พัฒนาขึ้นโดยนักจิตวิทยาชาวเยอรมัน-อเมริกัน ช่ือเคิร์ต เลวิน 
(Kurt,Lewin) ในคริสต์ศักราช 1939 (พุทธศักราช 2482) ทฤษฎีเกี่ยวข้องกับความเป็นผู้นำและจิตวิทยา
เพื่อทำความเข้าใจและรับรู้ผลกระทบทางจิตวิทยาและความเป็นผู้นำที่มีประสิทธิภาพ (Northouse, 
Peter G. 2025) ตามแนวคิดของเคิร์ต  เลวิน (Kurt,Lewin) ผู้นำจำแนกออกเป็น 3 รูปแบบ คือ (1)  ผู้นำ
แบ บอำน าจนิ ยมหรื อ เบ็ ด เส ร็ จ  (authoritarian leadership or autocratic)  เน้ นการควบคุ ม
ผู้ใต้บังคับบัญชาและมีความชัดเจนในการแบ่งงานกันระหว่างผู้นำและสมาชิกทุกคน (2) ผู้นำแบบมีส่วน
ร่วมหรือประชาธิปไตย (participative leadership or democratic) เน้นการเป็นผู้นำที่มีประสิทธิภาพ
และเสนอแนวทางให้กับสมาชิกทุกคน และ (3) ผู้นำแบบมอบหมายหรือเสรีนิยม (delegative 
leadership or laissez-faire) เพราะลักษณะเด่นของความเป็นผู้นำที่ดี  (WGU 2020) ประกอบด้วย  (1) 
จะต้องมีจริยธรรมที่เคร่งครัดและมาตรฐานทางศีลธรรมสูง (2) จะต้องมีทักษะการจัดระเบียบตนเองท่ียอด



 

14     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
เยี่ยม  (3) เป็นผู้เรียนรู้ที่มีประสิทธิภาพ (4) การหล่อเลี้ยงการเติบโตของพนักงาน (5) การส่งเสริม                      
การเช่ือมต่อและมีความเป็นเจ้าของ      

3. เสถี ยรภาพและความมั่ นคงของรัฐบาลประชาธิป ไตยโดยประชาชน  พบว่า                      
ปีคริสต์ศักราช 2024 (พุทธศักราช 2567)  สถานการณ์โลกเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ความผันผวน
ทางด้านภูมิรัฐศาสตร์ยังคงมีอยู่ เส้นแบ่งระหว่างประชาธิปไตยกับอำนาจนิยมมีความชัดเจนขึ้น โดยเฉพาะ
สงครามระหว่างรัสเซียและยูเครนยังคงยึดเยื้อ  ขณะที่สถานการณ์ในตะวันออกกลางก็เริ่มปะทุและปะทะ
กันอย่างดุเดือดจนกลายเป็นสงครามกลางเมือง ประชาชนผู้ไม่รู้เรื่องเกิดการล้มตายจำนวนมาก มีการ
จับกุมประชาชนและชาวต่างชาติที่เข้าไปทำงานในประเทศไว้เป็นตัวประกัน ทะเลจีนใต้ก็ยังไม่สามารถหา
ข้อยุติของประเทศต่างๆ ที่อ้างสิทธิเหนืออาณาเขตต่างๆ หรือแม้แต่คาบสมุทรเกาหลี  (Ministry of 
foreign affairs republic of China 2025) เมื่อวันที่ 13 มกราคม คริสต์ศักราช 2024 (พุทธศักราช 
2567) ไต้หวันจัดการเลือกตั้งประธานาธิบดีครั้งที่ 8 ซึ่งถือเป็นหลักชัยใหม่ในการวางรากฐานแห่งการ
พัฒนาประชาธิปไตย ซึ่งสถานการณ์ช่องแคบไต้หวันได้รับ การเฝ้าจับตาจากประชาคมโลกอย่างต่อเนื่อง 
โดยพื้นที่อินโด-แปซิฟิก ได้ก้าวสู่การเป็นศูนย์กลางยุทธศาสตร์ระดับโลก ความเป็นไปข้างต้น ล้วนแต่มี
ความเกี่ยวพันกับความมั่นคงและผลประโยชน์ของไต้หวันเป็นอย่างมาก และเจ้าหน้าที่กระทรวงการ
ต่างประเทศและสำนักงานตัวแทนรัฐบาลไต้หวันในต่างแดนยืนหยัดในความทรหดและมีความเช่ือมั่นใน
การปกป้องอำนาจอธิปไตย ศักดิ์ศรีและผลประโยชน์ของไต้หวันและประชาชน โดยประธานาธิบดีไลชิ่งเตอ๋ 
(Li ching tex) ผู้นำสาธารณรัฐจีน (ไต้หวัน) ได้เสนอวิสัยทัศน์ “การทูตเชิงค่านิยม”และ“ดินแดนแห่ง
เศรษฐกิจที่พระอาทิตย์ไม่เคยตกดิน”ภายใต้“การทูตเชิงบูรณาการ”ที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของ“การทูตอย่าง
เป็นรูปธรรม” ที่สืบสานมาเป็นระยะเวลา 8 ปี ควบคู่ไปกับการขยายความร่วมมือและเสริมสร้าง
ความสัมพันธ์ เชิงหุ้นส่วน ตามหลักการประชาธิปไตย สันติภาพ และความเจริญรุ่งเรอืง ตลอดจนร่วมสร้าง 
ความเจริญรุ่งเรืองที่เอื้อประโยชน์ซึ่งกันและกันกับกลุ่มประเทศพันธมิตรที่มีแนวคิดคล้ายคลึงกัน ในเดือน
ตุลาคม คริสต์ศักราช 2024 (พุทธศักราช 2567) นายหลินเจียหลง (Lin  Jialong) รัฐมนตรีว่าการ
กระทรวงการต่างประเทศเดินทางไปเยือนรัฐสภายุโรปเพื่อใช้โอกาสนี้เสริมความร่วมมือกับพันธมิตรด้าน
ประชาธิปไตย ระหว่างไต้หวันและกลุ่มประเทศในทวีปยุโรป ควบคู่ไปกับการเสริมสร้างความเช่ือมโยงทาง
เศรษฐกิจและการค้าระหว่างกัน  พลังเสียงสนับสนุนไต้หวันจากประชาคมโลกขยายตัวเป็นวงกว้างมากขึ้น
จากเดิมอย่างเห็นได้ชัด ต่างทยอยร่วมเป็นกระบอกเสียงให้ไต้หวันได้เข้าร่วมในองค์การระหว่างประเทศ 
พร้อมทั้งแสดงจุดยืนว่าการธำรงรักษาสันติภาพและเสถียรภาพในช่องแคบไต้หวัน  เป็นฉันทามติร่วมกัน
ของประชาคมโลก  ตอลดจนให้การยกย่องไต้หวันว่าเป็นพลังแห่งความดีของโลกและเป็นต้นแบบในการ
ปกป้องค่านิยมด้านประชาธิปไตย ส่งมอบความช่วยเหลือเชิงมนุษยธรรมและสร้างคุณประโยชน์อย่างเป็น
รูปธรรม  โดยไต้หวันยังแสดงศักยภาพในด้านซอฟต์พาวเวอร์อย่างต่อเนื่อง ผลักดันการทูตโดยภาค
ประชาชน  บูรณาการทรัพยากรจากทุกภาคส่วนของประชาคมโลกเพื่อเสียงสนับสนุนที่กระตือรือร้น 
ควบคู่ไปกับการเสริมสร้างแสนยานุภาพทางการทูตในภาพรวมและอำนวยความสะดวกให้แก่ภาค
ประชาชนและการบริหารราชการด้วยระบบดิจิทัล อีกทั้งยังเป็นการสร้างเสริมระบบห่วงโซ่อุตสาหกรรม



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       15 

 

 

ทางประชาธิปไตย กระทรงการต่างประเทศของไต้หวันต้องการมุ่งยกระดับประสิทธิภาพและคุณภาพ การ
ให้บริการแก่ภาคประชาชน  (Ministry of foreign affairs republic of China 2025) และจะประยุกต์ใช้
ข้อได้เปรียบของไต้หวันในการก้าวสู่สังคมโลก  อีกทั้งจะมุ่งผลักดันการทูตในหลากหลายมิติ ทั้งการทูต
เทคโนโลยี การทูตสิทธิมนุษยชน การทูตวัฒนธรรม การทูตรัฐสภา การทูตการแพทย์และสาธารณสุขการ
ทูตสิ่งแวดล้อม การทูตชนพื้นเมือง การทูตศาสนา และการทูตความเสมอภาคทางเพศ ทั้งนี้ เพื่อส่งเสริมให้
ประชาคมโลกมีความเข้าใจต่อความสำคัญของไต้หวันเพิ่มมากยิ่งขึ้น   สำหรับทิศทางการพัฒนาในปี
คริสต์ศักราช 2025 (พุทธศักราช 2568) ไต้หวันจะยึดมั่นในความมั่นใจ ความทรหด ความเชี่ยวชาญและ
ทัศนคติที่ยืดหยุ่นในการรับมือกับบริบทใหม่      
 4. การส่งเสริมวัฒนธรรมท้องถิ่นและฟ้ืนอัตลักษณ์ของชาวไต้หวัน พบว่า ชาวไต้หวันเช่ือว่ามี
อาณาบริเวณบนเกาะมีมนุษย์อาศัยอยู่ก่อนไม่ได้เคลื่อนย้ายไปไหน เป็นแหล่งประมง โจรสลัดสู่ดินแดน
อุตสาหกรรมและประชาธิปไตย  เกาะใหญ่ในทะเลจีนใต้ แต่เดิมไม่มีความสำคัญ เป็นเพียงแหล่งหาปลา
ของชาวประมง และเต็มไปด้วยโจรสลัด ประชากรที่อาศัยบนเกาะ คือ ชาวพื้นเมืองเช้ือสายมาลาโย -โพ
ลีเนเชียน หรือออสโตรเนเชียน มีความคล้ายคลึงกันทางระบบภาษาและวัฒนธรรมกับชาวมาเลย์ใน
บางส่วนของมาเลเซีย ฟิลิปปินส์ และอินโดนีเซีย มนุษย์เก่าแก่ท่ีสุดของไต้หวันเป็นพวกออสโตรนีเซียนซึ่งมี
ต้นกำเนิดอยู่ทางตอนเหนือของพม่า และอพยพไปตามแม่น้ำแยงซีเกียงในจีน (นุชจรี ใจเก่ง 2565) 
เคลื่อนย้ายลงสู่เอเชียตะวันออกเฉียงใต้และเกาะไต้หวันทางทิศตะวันออก สิ่งที่เป็นหลักฐานยืนยันคือ
ฟอสซิลฟันและช้ืนส่วนกะโหลกศรีษะมนุษย์ซึ่งพบที่ Tainan เมือง Tso-chen  อายุราว 20,000-30,000 
ปี  ก่อนท่ีชาวฮั่นและชาติตะวันตกอพยพเข้ามาและการตกเป็นอาณานิคม แต่อย่างไรก็ตาม ชาวออสโตรนี
เซียนเป็นผู้วางรากฐานวัฒนธรรมพื้นเมืองไต้หวันตั้งแต่สมัยหินใหม่และสืบเนื่องมาทางชนพื้นเมืองตั้งแต่
ดั้งเดิมจนถึงปัจจุบัน ชนพื้นเมืองชาวไต้หวันมีมากกว่า 20 เผ่าบนเกาะไต้หวัน  แต่ในปัจจุบันเหลืออยู่เพียง 
10 เผ่า ชาวพ้ืนเมืองไต้หวันสามารถแบ่งออกเป็นสองกลุ่มคือกลุ่มชาวพื้นเมืองพื้นราบ ประกอบด้วย อามิส 
(Amis) คาวาลัน (Kavalan) และซัว (Tsou) และกลุ่มชาวพื้นเมืองภูเขา ประกอบด้วย ไซซิอัต (Saisiat) 
ทาโรโกะ (Taroko) บุหนุน (Bunun) พุยุมา (Puyuma) ไพหวัน (Paiwan) ยามิ (Yami) หยูไค (Rukai) 
เทา (Thao) และอตายอล (Atayal)  และส่วนใหญ่ถูกผสมผสานกลมกลืนจนกลายเป็นชาวฮั่น 
ชาวตะวันตกชาติแรกท่ีเข้ามาในไต้หวัน คือ โปรตุเกส และฮออลันดาเป็นชาติที่ได้ให้ความสำคัญกับไต้หวัน
มาก  เพราะเป็นพื้นที่ยุทธศาสตร์สำคัญบนเส้นทางการค้าระหว่างจีน ญี่ปุ่น และสเปนซึ่งครอบครอง
ฟิลิปปินส์อยู่ในขณะนั้น  ฮอลันดาเข้ามาตั้งบริษัทดัตช์อินเดียตะวันออก บนเกาะไต้หวันในคริสต์ศักราช 
1624 (พุทธศักราช 2167) เพื่อเป็นศูนย์กลางการค้าระหว่างจีน ญี่ปุ่น และเอเชียตะวันออกเฉียงใต้    

ประวัติศาสตร์การต่อสู้และปัญหาสำคัญของไต้หวัน คือ ที่ผ่านมาการศึกษาประวัติศาสตร์จะ
ขึ้นอยู่กับเจ้าอาณานิคมเป็นสำคัญ เมื่อตกอยู่ ใต้การปกครองของญี่ปุ่น ชาวไต้หวันก็ต้องศึกษา
ประวัติศาสตร์ญี่ปุ่นและเมื่ออยู่ใต้การปกครองของจีน ชาวไต้หวันก็ถูกบังคับให้ศึกษาประวัติศาสตร์จีนจึง
ทำให้เกิดปัญหาว่าอะไรคือประวัติศาสตร์ที่แท้จริงของไต้หวัน  นักโบราณคดีมีบทบาทในการศึกษา



 

16     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
ประวัติศาสตร์ไต้หวันมากขึ้น สาเหตุคือไต้หวันมียุคสมัยก่อนประวัติศาสตร์ที่ยาวนาน  มีการค้นพบ
หลักฐานโบราณคดีจำนวนมาก และเช่ือว่าเป็นสมัยที่ไต้หวันมีเอกราช ไม่ตกอยู่ภายใต้ การปกครองของ
ใคร ชาวออสโตรนีเชียนซึ่งเข้ามาตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์และยังสืบเช้ือสายมาถึงคนพื้นเมืองใน
ปัจจุบัน กลายเป็นกลุ่มชนที่ได้รับการยกย่องว่าเป็นผู้วางรากฐานวัฒนธรรมไต้หวัน จนเกิดเป็นกระแส 
“ท้องถิ่นนิยม” เรียกร้องให้ฟื้นฟูวัฒนธรรมพื้นเมือง ได้แก่ การสักหน้าของชาวอตายาล  ภาพที่ 1 ชาว 
Tsou หนึ่งในหลายชาติพันธ์ุชนพื้นเมืองบนเกาะไต้หวัน ซึ่งสอดคล้องกับ ปิยะฉัตร  จิรฉวีวรรณ และศุภ
กาญจน์ พงศ์ยี่หล้า  (2565: บทคัดย่อ) ศึกษาวิจัยเรื่อง อัตลักษณ์ของไต้หวันกับความสัมพันธ์ข้ามช่องแคบ 
ผลการวิจัยพบว่า ท่าทีและสถานการณ์ความสัมพันธ์ข้ามช่องแคบ ตลอดจนหลักการทางกฎหมาย  และ
สนธิสัญญาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันระหว่างไต้หวัน-จีนก่อให้เกิดสำนึก การพัฒนาและการเปลี่ยนแปลงอัต
ลักษณ์ของไต้หวันเพิ่มมากข้ึนซึ่งขับเคลื่อนท้ังโดยภาครัฐและภาคประชาชน จนอนาคตทางการเมืองและ
ผู้ปกครองของไต้หวันถูกผูกโยงไปกับการพัฒนาอัตลักษณ์ทางการเมืองกับความสัมพันธ์ข้ามช่องแคบ การ
พัฒนาอัตลักษณ์ของไต้หวันได้นำมาซึ่งสำนึกในความเป็นไต้หวันและแบ่งแยกจากจีน แต่ไต้หวันก็ยัง  ไม่
อาจไปสู่อิสรภาพอย่างเต็มที่ ขณะเดียวกันการพัฒนาอัตลักษณ์ของไต้หวันก่อให้เกิดความไม่แน่นอน  ต่อ
อนาคตความสัมพันธ์กับจีนอีกด้วย       
 5. อำนาจอธิปไตยและความท้าทายต่ออำนาจรัฐจีนเพ่ือการเป็นรัฐเอกราช   พบว่า ความ
ขัดแย้งระหว่างจีนกับไต้หวัน โดยมีสหรัฐอเมริกาที่ถูกมองว่าเป็นกุนซือหนุนหลังไต้หวันให้ แสดงท่าทีแข็ง
กร้าวกับจีนนั้นมีมาเนิ่นนาน  ล่าสุดข้อพิพาทคุกรุ่นขึ้นอีกครั้ง  และส่อเค้าว่าจะไม่จบลงอย่าง
ง่ายๆ อุณหภูมิทางการเมืองกำลังเพิ่มสูงขึ้นในทะเลจีนใต้ และผลกระทบของมันจะเกิดขึ้นในแปซิฟิกใต้อีก
ไม่นานนับจากนี้  จุดยืนของจีนชัดเจนไม่เปลี่ยนแปลง ไต้หวันประกาศเอกราชหรือขอแบ่งแยกดินแดนจีน
จะส่งกองทัพบุกโค่นล้มรัฐบาลไต้หวัน ยึดดินแดนกลับคืน ไม่ปล่อยให้ไต้หวันเป็นเช่นปัจจุบันอีก นับตั้งแต่
พรรคประชาธิปไตยก้าวหน้า (democratic progressive party: DPP)  เข้าบริหารเขตปกครองและ
ประเทศตั้งแต่คริสต์ศักราช 2016 (พุทธศักราช) หลายประเทศได้ตัดความสัมพันธ์ทางการทูตกับไต้หวัน 
เหลือเพียง 10 ประเทศที่ยังยอมรับไต้หวันในฐานะประเทศ ส่วนใหญ่เป็นประเทศเล็ก ๆ ไม่ค่อยรู้จักใน
แอฟริกา ลาตินอเมริกาและในมหาสมุทรแปซิฟิก แม้กระทั่งสหรัฐอเมริกาท่ีให้ความช่วยเหลือมากมายก็ไม่
ยอมรับไต้หวันในฐานะประเทศ  เมื่อมองฉากทัศน์สงครามง่ายๆ ข้อมูลจาก(International Institute for 
Strategic Studies: IISS) ปีคริสต์ศักราช 2022 (พุทธศักราช 2564)  ระบุว่าไต้หวันมีทหารประจำการ 
169,000  นาย  กำลังพลสำรอง 1,660,000 นาย  งบกลาโหมปี คริสต์ศักราช 2023 (พุทธศักราช 2566) 
เท่ากับ 19,000 ล้านดอลลาร์ เครื่องบินรบรวม 474 ลำ ส่วนจีนมีทหารประจำการ 2,035,000 นาย  
กำลังพลสำรอง 510,000 นาย  งบกลาโหมปีคริสต์ศักราช 2023 (พุทธศักราช 2565)  เท่ากับ 230 ,000 
ล้านดอลลาร์ เครื่องบินรบรวม 2,921 ลำ จีนผลิตเครื่องบินเรือรบขีปนาวุธต่างๆ ด้วยตนเอง  แต่ไต้หวันทำ
เช่นนั้นไม่ได้ อาวุธหลักจำพวกเครื่องบิน เรือรบหลัก ช้ินส่วนสำคัญของขีปนาวุธไต้หวันต้องซื้อจาก
สหรัฐอเมริกาและอาวุธที่ซื้อใช้จากสหรัฐอเมริกาหากขาดกระสุน อะไหล่บำรุงจะกลายเป็นแค่เศษเหล็ก 
เป็นจุดอ่อนสำคัญของกองทัพไต้หวัน ส่วนความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจและการค้าของจีนและสหรัฐอเมริกา                   



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       17 

 

 

 ในปีคริสต์ศักราช 2023 (พุทธศักราช 2566) เอกชนสหรัฐอเมริกาลงทุนในจีนเพิ่ม 25.5 
เปอร์เซ็นต์ ทางการการจีนพูดชัดว่าการค้าการลงทุนทวิภาคีจะดำเนินต่อไป เว้นแต่มีการปะทะกันทาง
ทหารซึ่งถือว่าเป็นนโยบายที่สมเหตุผล ถ้าเปิดฉากทำสงครามการค้าจะกระทบต่อเศรษฐกิจทั้งคู่ รวมทั้ง
เศรษฐกิจโลกด้วยและชาวสหรัฐอเมริกาเตือนรัฐบาลไม่ให้ทำสงครามกับจีน เพราะจะทำให้คน
สหรัฐอเมริกาทุกคนจะได้รับผลกระทบด้วย  ในทางการเมืองระหว่างรัฐบาลจีนพูดเต็มปากเต็มคำกำลัง
ปกป้องอธิปไตยจัดการกับพวกกบฏแบ่งแยกดินแดน หากชาติใดเข้ามายุ่งเท่ากับละเมิดอธิปไตย เป็นผู้
รุกราน จีนต้องปกป้องตนเอง และถ้าหากทหารสหรัฐอเมริกาทำสงครามกับจีนเพราะไต้หวัน เท่ากับ
สหรัฐอเมริกาละเมิดนโยบายจีนเดียว แม้สหรัฐอเมริกาจะมีข้อตกลงปกป้องไต้หวันก็ตาม เพราะข้อตกลง
ระหว่างไต้หวันกับสหรัฐอเมริกานั่นเป็นเรื่องของทั้งฝ่าย แต่ไม่ว่ามีข้อตกลงหรือไม่ ไต้หวันเป็นส่วนหนึ่ง
ของจีนแน่น  ถ้าสมมติว่าสหรัฐอเมริกาทำสงครามกับจีนก็เกิดความสูญเสียมหาศาล  และเศรษฐกิจของ
สหรัฐอเมริกาคงจะปั่นป่วนอย่างหนัก  อาจจะมีคำถามว่าทำไมสหรัฐอเมริกาต้องหายนะหรือสูญเสีย
มหาศาลเพื่อคนไต้หวันเพียง 23 ล้านคน ซึ่งสหรัฐอเมริกายอมเสียหายเพื่อปกป้องเสรีภาพประชาธิปไตย
ของไต้หวันจริงหรือ     

 

เอกสารอ้างอิง 
 

กมลชนก โตสงวน. (2562). เส้นทางประวัติศาสตร์การปกครองประเทศจีน.  สถาบันการจัดการ
 ปัญญาภิวัฒน์. วารสารปัญญาภิวฒัน์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน), 315-329. 
_______. (2565).  One China Policy:  เมื่อนโยบายจีนเดียวถูกท้าทาย. คณะสื่อสารมวลชน    

มหาวิทยาลยัเชียงใหม่. 
นุชจรี  ใจเก่ง.   (2565). ประวัติศาสตรส์ู้เพื่อเป็นประเทศเสรี  ไตห้วันสร้างประวัติศาสตร์- อัตลักษณ ์

ตนเองอย่างไร?. กรุงเทพฯ: มติชน.                           
ปิยะฉัตร  จริฉวีวรรณ และศุภกาญจน์ พงศ์ยี่หล้า.  (2565). อัตลักษณ์ของไต้หวันกับความสัมพันธ์ 

ข้ามช่องแคบ. คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัเกษตรศาสตร์.  
ประชาชาติ. (2562). วัฒนธรรมกับการความหมายในลายสัก 3 ชนเผ่า ไทยและไต้หวัน. สบืค้นเมื่อวันที่   

21 กุมภาพันธ์ 257. จาก https://www.prachachat.net/spinoff/culture/ news- 
353626.                              

พิพิรญาณ์ แสงปัญญา. (2561). นโยบายมุ่งใต้ใหม:่ Soft Power ของไต้หวัน. วารสารโพธิวิจัย, 2 (1),  
73-99. 

มัณฑริา.  (2558). ซุน ยัด เซ็น (Sun Yut-sen). กรุงเทพฯ:  แสงดาว.  
 
 

https://www.prachachat.net/spinoff/culture/


 

18     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
รุ่งทิพย์  จันทร์ธนะกุล. (2563). การเปลีย่นแปลงอัตลักษณ์ทางการเมืองของไต้หวันและความสมัพันธ์กับ 

ประเทศไทยในมิติทางสังคมและวัฒนธรรม.คณะมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์  มหาวิทยาลัย
บูรพา วารสารวิชาการ ปีท่ี 17 ฉบับท่ี1 มีนาคม-มิถุนายน, 10- 42.   

สิทธิพล เครือรัฐติกาลและคณะ.  (2558). ไต้หวันในความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ. กรุงเทพฯ:   
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.              

สำนักข่าวกรองแห่งชาติ. (2568). ข้อมูลพื้นฐานของต่างประเทศของไต้หวัน.  กรุงเทพฯ:   สำนักข่าวกรอง 
แห่งชาติ. 

หยาง หลี่กวง (เรียบเรียง) และสมลักษณ์ สว่างโรจน์ (แปล). (2565).  ซุน ยัตเซ็น:  ผู้จดุไฟปฏิวตัิ.
 กรุงเทพฯ: สว่างโรจน์.  
Ministry of foreign affairs the people’s republic of China.  (2025).  A policy of 
 “one country, two systems” on Taiwan. China:  national   immigration 
  administration.    
Northouse, Peter G..  (2025).  Leadership: theory and Practice. Tenth edition.  USA:
 SAGE Publications, Inc. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       19 

 

 

สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลกัพุทธจริยศาสตร์ 
AWARENESS OF ONE'S MONKHOOD IN USING ONLINE SOCIAL 

MEDIASBASED ON BUDDHIST ETHICS 

 
 

1พระอนุชิต โอวาทกฺขโม (นาก้อนทอง) 
1PhraAnuchit Ovadakkhamo (Nagonthong) 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
 

1anuchitnagon01@gmail.com 
 
Received: June 23, 2025;        Revised: August 14, 2025;         Accepted: August 29, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 

การศึกษาพุทธจริยศาสตร์เรื่องสมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลักพุทธจริย
ศาสตร์ วัตถุประสงค์ของการวิจัยมีอยู่สองประการ ได้แก่ การศึกษาสถานการณ์การใช้สื่อสังคม
ออนไลน์ของพระสงฆ์ปัจจุบัน และวิเคราะห์สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลักพุทธ 
จริยศาสตร์ โดยกำหนดขอบเขตการวิจัยที่มุ่งเน้นไปที่เนื้อหาและเอกสารที่เกี่ยวข้องกับหลักพุทธ 
จริยศาสตร์เร่ืองสมณสัญญา การศึกษาใช้วิธีการศึกษาเชิงเอกสารเพื่อรวบรวมข้อมูลและวิเคราะห์
สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลักพุทธจริยศาสตร์โดยมีความหวังว่าจะมีประโยชน์ต่อ
วงวิชาการและพระภิกษุสามเณรจะมีสมณสัญญา มีสติรู้ตัวและระลึกอยู่เสมอว่าตนเป็นสมณะใน
การใช้สื่อสังคมออนไลน์ของพระสงฆ์ สามเณรในปัจจุบัน จากการวิจัยพบว่า สถานการณ์การใช้สื่อ
สังคมออนไลน์ของพระสงฆ์ปัจจุบันแบ่งได้ 3 จุดประสงค์คือ 1.การใช้สื่อออนไลน์เพื่อความ
เพลิดเพลินบันเทิง 2.การใช้สื่อออนไลน์เพื่อการสื่อสารธรรมและการประกาศศาสนา 3. ความ
จําเป็นการใช้สื่อออนไลน์ในการศึกษา ในยุคปัจจุบันสังคมก็ไม่ควรห้ามพระสงฆ์ใช้สื่อออนไลน์ 
เพราะจะเป็นการปิดกั้นการเข้าถึง และการใช้งานข้อมูลข่าวสารที่จำเป็นในปัจจุบัน พระสงฆ์ 

 
1อาจารย์, หลกัสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาศาสนาและปรัชญา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วิทยาเขตอุบลราธาน ี



 

20     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

สามเณรควรใช้เทคโนโลยีให้เหมาะสม ไม่ขัดกับพระธรรมวินัย การที่พระภิกษุใช้สื่อออนไลน์ในการ
ส่งข้อมูลข่าวสารต่างๆ การแสวงหาความรู้และเพื่อเผยแผ่ธรรมะ การประชาสัมพันธ์กิจกรรมที่เป็น
สาธารณประโยชน์ สิ่งสำคัญคือพระสงฆ์ต้องรู้จักใช้สื่อออนไลน์ให้เกิดประโยชน์สูงสุด สื่อออนไลน์
จะมีคุณหรือโทษขึ้นอยู่กับผู้ใช้ถ้าพระสงฆ์ใช้เพื่อการเก้ียวผู้หญิง ท่องเว็บลามกหรือติดต่อสื่อสาร
ในทางที่ล่อแหลมต่อการละเมิดพระธรรมวินัยก็เป็นสิ่งไม่สมควร สื่อนั้นก็เป็นโทษ จะนำความเสื่อม
เสียมาให้กับตัวผู้ใช้ และสถาบันทางศาสนาถ้าพระสงฆ์ใช้สื่อสังคมอย่างมีสติสัมปชัญญะ สำรวม
ระวังตามกรอบพระวินัยเหมาะสมกับสถานะที่ตนพึงปฏิบัติ สื่อนั้นก็เป็นคุณ และอำนวยประโยชน์
แก่สังคมในวงกว้างต่อไป 
 

คำสำคัญ : สมณสัญญา, สื่อสังคมออนไลน์, พุทธจริยศาสตร์ 
 

Abstract 
 
  This study explores Buddhist ethics concerning monastic consciousness 

(samaṇa-saññā) in the use of social media according to Buddhist ethical principles. The 
objectives of the research are twofold: (1) to examine the current situation of social 

media usage among Buddhist monks; and (2) to analyze samaṇa-saññā in the context of 
social media used through the lens of Buddhist ethics. The scope of this research focuses 
on the content and documents related to Buddhist ethical principles concerning 

samaṇa-saññā. A documentary research method was employed through collecting and 

analyzing data regarding samaṇa-saññā in social media usage according to Buddhist 
ethics aiming at contributing to academic knowledge and encouraging awareness among 
monks and novices in their use of present social media. The findings reveal that the 
current use of social media among monks can be categorized into three purposes 
including: 1 .  for entertainment and leisure; 2 .  for communicating the Dhamma and 
religious propagation; and 3 . for education. The present society, therefore, should not 
prohibit monks from using social media, as it may obstruct the access to vital 
information. Monks and novices should instead use technology appropriately, in ways 
that do not contradict the Dhamma-Vinaya. Monks may use digital platforms to share 
useful information, seek knowledge, propagate the Dhamma, and promote public 
relations on public-benefit activities. It is crucial that monks must know how use social 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       21 

 

 

media for maximizing the benefits of the society. Whether social media is beneficial or 
harmful, it depends on the users. If a monk uses it to flirt, access pornography, or engage 
in behavior sensitive to violate the Vinaya, such media will become harmful that causes 
disgrace to the users and the religious institutions. On the contrary, if monks use social 
media with mindfulness, self-restraint, and in accordance with monastic discipline, social 
media will become beneficial for the society at large. 
 

Keywords: Samaṇa-saññā, social media, Buddhist ethics 
 

บทนำ 
การศึกษาพุทธจริยศาสตร์เรื่องสมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลักพุทธจริย

ศาสตร์ วัตถุประสงค์ของการศึกษาวิจัยมีอยู่สองประการที่สำคัญ ได้แก่ การศึกษาสถานการณ์การ
ใช้สื่อสังคมออนไลน์ของพระสงฆ์ปัจจุบัน และการวิเคราะห์สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์
ตามหลักพุทธจริยศาสตร์ 

พระวินัยถือว่าเป็นรากแก้วของพระพุทธศาสนา พระพุทธองค์ทรงบัญญัติพระวินัย 
เอาไว้เพราะ อาสวะหรือความประพฤติชั่วบางอย่างเกิดขึ้นในสงฆ์ ดังปรากฏในพระไตรปิฎกว่าด้วย 
เหตุแห่งการบัญญัติสิกขาบท ความว่า..ศาสดาจะยังไม่บัญญัติสิกขาบทแก่สาวก ไม่ยกปาติโมกข์ข้ึน 
แสดงตลอดเวลาที่ยังไม่เกิดอาสวัฏฐานิยธรรม (ธรรมเป็นที่ตั้งอาสวะ ความชั่วต่างๆ เช่นการกล่าว
ร้าย คนอ่ืน ความเดือดร้อน และการจองจำ) บางอย่างในสงฆ์เมื่อเกิดอาสวัฏฐานิยธรรมบางอย่าง
ในสงฆ์ ตถาคตจึงจะบัญญัติสิกขาบท จะยกปาติโมกข์ ขึ้นแสดงแก่สาวก เพื่อขจัดธรรมเหล่านั้น (วิ.
มหา. (ไทย) 1/21/13-14) 

สังคมโลกในยุคปัจจุบัน  สังคมสื่อออนไลน์เป็นหนึ่งทางเลือกของการสื่อสารข้อมูลใน
รูปแบบที่มีการใช้เทคโนโลยีเข้ามามีส่วนเก่ียวข้อง การสื่อสารข้อมูลของมนุษย์ประกอบไปด้วย ผู้ส่ง
สาร ข้อมูลและผู้รับสาร ซึ่งไม่ว่าจะสื่อสารด้วยวิธีใดสิ่งที่ต้องการ คือ การที่ผู้รับสารได้รับข้อมูลที่
ถูกต้อง ครบถ้วนและทันเวลา สื่อออนไลน์จึงเป็นพื้นที่สาธารณะในการแสดงออกในด้านต่างๆ เช่น 
การเมือง เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม ศาสนา ความเชื่อและความหลากหลายทางเพศ ในความ
หลากหลายนั้น พระภิกษุ สามเณร ได้เป็นส่วนหนึ่งของผู้ใช้งานสื่อออนไลน์ และได้ใช้เป็นเครื่องมือ
ในการแสดงออกทางสังคม ในด้านพฤติกรรมการกระทำหรือการแสดงออกที่ส่งผลเป็นพฤติกรรม
ต่างๆ อันมีผลต่อสถานะภาพทางศาสนา 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจําชาติไทยมาแต่โบราณกาล พระมหากษัตริย์ไทยทรง
เป็นพุทธมามกะและทรงเป็นเอกอัครศาสนูปถัมภก ประชาชนส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนา มี



 

22     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ศิลปวัฒนธรรมและขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงาม เป็นเอกลักษณ์ประจําชาติไทยที่บรรพบุรุษ
ไทยเราได้ปฏิบัติสืบทอดกันมาเป็นระยะเวลายาวนาน เป็นฐานรองรับทําให้สังคมไทยเป็นสังคมวิถี
พุทธ มีวัฒนธรรมที่หล่อหลอมจากคําสอนทางพระพุทธศาสนา ในอดีตการศึกษาของคนไทยมี
รากฐานอยู่ที่วัด วังและบ้าน วัดเป็นแหล่งสรรพวิทยาการทําหน้าที่เป็นทั้งสถานศึกษา แหล่งเรียนรู้ 
และแหล่งถ่ายทอดวัฒนธรรม ประเพณีของแต่ละท้องถิ่น เป็นศูนย์กลางกิจกรรมทางสังคมมากมาย 
โดยมีพระสงฆ์เป็นแกนนําในการพัฒนา และเป็นที่พึ่งทางใจของสังคมมาโดยตลอด แต่ปัจจุบัน
สังคมไทยมีปัญหาเกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องและนับวันจะยิ่งทวีคูณ เช่น ปัญหาอาชญากรรม ปัญหายา
เสพติด ปัญหาโสเภณี เป็นต้น นอกจากนั้น ปัญหาระดับชาติยังเกิดขึ้นอีก เช่น ปัญหาโจรก่อการ
ร้ายในภาคใต้ เป็นต้น ทั้งนี้เพราะคนขาดศีลธรรม ขาดวินัยที่จะนําไปพัฒนาในชีวิตของตัวเองและ
สังคม ซึ่งเป็นข้อควบคุมให้สังคมมีความเป็นระเบียบวินัยมากข้ึน (พระเมธีวราภรณ์, 2553, : น. 2.) 

ปัจจุบันพระภิกษุและสามเณรได้ใช้สื่อออนไลน์เป็นเคร่ืองมือในการศึกษาธรรมและเผยแผ่
ธรรม แต่ก็มีพระภิกษุและสามเณรอีกจำนวนหนึ่งเช่นเดียวกัน ใช้สื่อออนไลน์โดยขาดการ
ระมัดระวังทั้งการพูด การสื่อข้อความ การนำเสนอภาพ และคลิปวิดีโอที่ไม่เหมาะสมแก่ความเป็น
สมณเพศ  จะเห็นว่ามีภาพและเสียงจำนวนมากที่พระภิกษุสงฆ์และสามเณรได้เผยแพร่หรือนำเสนอ
ในพื้นที่ของสื่อออนไลน์ เช่น ยูทูป เฟสบุ๊ค ไลน์ ทวิตเตอร์(x)  การแสดงออกของพระภิกษุและ
สามเณรในสังคมสื่อออนไลน์นับว่าเป็นเร่ืองที่หลายฝ่ายจับตามองและนำไปวิพากษ์วิจารณ์ต่างๆ ดัง
เห็นได้จากที่ปรากฏบนสื่อต่างๆ เช่น ตามหน้าหนังสือพิมพ์ รายการโทรทัศน์ ซึ่งก็ถูกมองว่าเป็น
ปัญหาของคณะสงฆ์ 
 

วัตถุประสงค์ของการศึกษา  
1. เพื่อศึกษาสถานการณ์การใช้สื่อสังคมออนไลน์ของพระสงฆ์ปัจจุบัน 
2. เพื่อวิเคราะห์สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลักพุทธจริยศาสตร์ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยเน้นการศึกษา

ค้นคว้าและรวบรวมข้อมูล จากแหล่งข้อมูลตามสถานที่ต่างๆ และสื่ออินเตอร์เน็ต เพื่อให้ได้ข้อมูล
มากที่สุดเท่าที่จะค้นหาได้เพื่อจะได้นำมาศึกษาวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย โดยมีลำดับ
ดังต่อไปนี้ 1) เลือกศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับสมณสัญญาตามหลักพุทธจริยศาสตร์
เพื่อทบทวนเอกสารและงานวิจัย 2) กำหนดประเด็นที่จะศึกษาเพื่อให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ใน
แต่ละบทตามลำดับ 3) การวิเคราะห์ข้อมูลเสนอเชิงพรรณนาบทสรุป และข้อเสนอแนะตามลำดับ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       23 

 

 

ผลการวิจัย 
ผลการวิจัยเรื่อง วิเคราะห์สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลักพุทธจริย

ศาสตร์ สรุปผลดังต่อไปนี้ 
1. สถานการณ์การใช้สื่อสังคมออนไลน์ของพระสงฆ์ปัจจุบัน  
พบว่า ยุคปัจจุบันนี้ความเจริญด้าน เทคโนโลยีมีอุปกรณ์อํานวย ความสะดวกสบายพรั่ง

พร้อมแทบทุกประการ แต่เทคโนโลยีนั้นก็เป็นเพียงเครื่องประกอบของชีวิต มีขอบเขตจํากัดเพียง
เป็นปัจจัยเครื่องอาศัยมีคุณและโทษขึ้นกับผู้ใช้ สื่อสังคมออนไลน์เป็นเครื่องมือในการปฏิบัติการ
ทางสังคม เพื่อใช้สื่อสารระหว่างกันในเครือข่ายทางสังคมผ่านทางเว็บไซต์และโปรแกรมประยุกต์
บนสื่อใดๆ ที่มีการเชื่อมต่อกับอินเทอร์เน็ตโดยเน้นให้ผู้ใช้ทั้งที่เป็นผู้ส่งสารและผู้รับสารมีส่วนร่วม
อย่างสร้างสรรค์ในการผลิตเนื้อหาขึ้นเองในรูปของข้อมูลภาพและเสียง การใช้งานสื่อออนไลน์ที่เป็น
ปัญหาของพระสงฆ์อยู่ที่วัตถุประสงค์ว่าใช้เพื่ออะไร ใช้ในสิ่งที่ควรหรือไม่ควร แต่ก็ควรเลือกใช้
เทคโนโลยีให้เหมาะโดยไม่ขัดกับพระธรรมวินัย การใช้สื่อสังคมออนไลน์ในยุคปัจจุบันมาใช้ช่วยใน
การติดต่อสื่อสารไม่ว่าจะเป็นโทรศัพท์มือถือ แอพพิเคชั่นต่างๆ ที่มีความทันสมัย แต่การใช้งานเพื่อ
ประโยชน์จากสิ่งเหล่านั้นต้องมีความระมัดระวัง ในการใช้ให้เหมาะกับความเป็นพระภิกษุสามเณร 
และสมณสัญญา จึงจะเกิดประโยชน์อย่างเต็มที่ในการใช้งานสื่อออนไลน์ในการสื่อสารและมีความ
เหมาะสมมากที่สุด การใช้งานสื่อออนไลน์เป็นทั้งปัญหา อุปสรรคและโอกาส ทุกวันนี้ข่าวสาร
พระสงฆ์ที่บวชอย่างอนุพรรษาน้อย ไม่รู้ข้อวัตรไม่รู้ปฏิปทาไม่รู้ปฏิบัติ ก็ดำเนินไปด้วยความคึก
คะนอง ไม่ว่าจะเป็นการใช้สื่อใช้อะไรต่างๆ แสดงความคิดเห็นหรือพฤติกรรม ที่ไม่ไปตามครรลอง
อันงดงามตามพระธรรมวินัยเปิดช่องโหว่ให้คนทั้งหลายทั้งปวงโจมตี หรือว่าบริภาษไปในทางเสื่อม
เสียได้ ดังนั้นวิกฤตนี้แม้จะปฏิบัติที่ไหนหรือทำตัวอย่างไร ต่างถิ่นต่างแดน คนทั้งหลายสามารถแชร์
ไปในโลกโซเชียลต่างๆ รู้กันไปทั่วโลก ดังนั้น สมณสัญญาจึงเป็นเรื่องที่สำคัญในยุคปัจจุบันนี้เลย 
เพราะว่าเป็นคุณและโทษในตัว ส่วนเป็นทั้งคุณก็คือโอกาสอย่างไร นั่นก็เป็นการเผยแผ่พระธรรม
คำสั่งสอนเข้าไปถึงตัวตนบุคคลหรือว่าเปิดโอกาสให้บุคคลทั้งหลายที่ใคร่หรือสนใจที่จะฟังรับรู้
ข่าวสารเก่ียวกับพระพุทธศาสนา ในแง่มุมมองต่างๆสำนักต่างๆ ข้อวัตรปฏิบัติต่างๆหรือพระธรรม
เทศนาที่ตัวเองยังสนใจก็สามารถเลือกชมเลือกศึกษาได้ในบริบทนั้นๆโดยเอกเทศ อ่านแล้วแต่
ความชอบแล้วแต่จริตของแต่ละบุคคลได้ก็โดยง่าย ดังนั้นโซเชียลหรือโลกสื่อสาร จึงเป็นประโยชน์
อย่างยิ่งต่อพระภิกษุสามเณรในปัจจุบัน ในขณะเดียวกันก็เป็นดาบสองคมนั้นด้วยเช่น แทนที่จะใช้
โลกสื่อสารดังกล่าวนี้ให้เป็นประโยชนใ์นการเผยแพร่และการศึกษาหาความรู้ให้ยิ่งๆขึ้นไปแต่กลับใช้
การสื่อสารนี้ไปเพื่อกล่อมเกลากิเลส มากข้ึนทวีความรุนแรงมากขึ้น แทนที่จะเป็นประโยชน์กับเป็น
โทษ เหนือกว่าบุคคลโดยทั่วไปนั้นด้วย ดังนั้นการใช้โซเชียลทั้งหลายเป็นได้ ทั้งคุณและโทษขึ้นอยู่



 

24     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

กับคนที่ใช้จะใช้ไปในแง่ไหนมุมมองใหนอย่างไร ทั้งนี้ทั้งนั้นพึงพิจารณาให้เกิดความเหมาะสมพอดี
ถึงว่าแม้มีก็ไม่ควรไปประเจิดประเจ้อหรือไปอวดอ้างเพื่อให้เกิดความสูญเสียนี่ก็เป็นลักษณะ การตื่น
รู้ในสมณะสัญญา ได้ด้วยกันหรือการใช้หูฟังเสียบหูนี่ก็ไม่พึงกระทำหรือการใช้โทรศัพท์มือถือในที่
สาธารณะก็ไม่พึงกระทำ หรือแม้กระทั่งการใช้โซเชียลในลักษณะต่างๆเหมือนคฤหัสถ์เขาทำก็ไม่พึง
กระทำ แต่เราจะใช้เพื่อการติดต่อสื่อสาร ในกิจการของคณะสงฆ์หรือเพื่อเก้ือกูลคณะสงฆ์ ประชุม
หรือเพื่อการส่งข้อมูลที่สำคัญทางศาสนาเป็นไปเพื่อคณะสงฆ์แบบพัฒนาสถาพร และได้เป็นการเกิด
ความสมัครสมานสามัคคี หน่วยงานของวัดตำบลอำเภอจังหวัด ก็จะถือว่าการใช้โซเชียลต่างๆนั้น
เป็นประโยชน์ ทั้งในแง่การเผยแผ่พุทธศาสนา การศึกษาและการจรรโลงพระพุทธศาสนาให้คงอยู่
กับวัฒนธรรมสมัยใหม่ควบคู่กันไป ต้องยอมรับว่าพระเณรเราอยู่ยาก คำว่าพระเณรเราอยู่ยาก 
หมายถึง โลกมันเปลี่ยนไปไกลมากเพราะโลกเปลี่ยนไปไกล บางทีข้อวัตรปฏิบัติบางอย่างซึ่งเราเคย
ทำได้ เช่น อาจจะเป็นเร่ืองของอาบัติเล็กๆน้อยๆ  

ปัจจุบันการใช้สื่อออนไลน์นี้ ถ้าเราจะว่าไปก็เป็นดาบสองคม ถ้าใช้เป็นก็มีประโยชน์
อย่างมาก เพราะว่าคนเข้าถึงสื่อออนไลน์เยอะ ไม่ว่าเด็กหรือผู้ใหญ่ในสมัยปัจจุบัน เราไปที่ไหนเรา
จะเห็นว่าคนที่นั่งคนเดียวเงียบๆ แต่มันไม่เงียบหรอกมันดูไลน์ดูเฟสในมือถือของเขา ถ้าใช้เป็นก็มี
ประโยชน์ ถ้าใช้ไม่เป็นก็มีโทษ เช่น พระสงฆ์สามเณรมีมือถือทุกรูปอยู่แล้ว มีน้อยนักที่จะไม่มี ครูบา
อาจารย์ระดับสูง ท่านบอกว่าอย่าเล่น เพราะฉะนั้นต้องใช้ให้เป็นโดยเฉพาะในสถานที่สาธารณะ 
เดินทางก็ดี ในที่เป็นชุมชนก็ดี ในที่เป็นตลาด ในห้างสรรพสินค้าก็ดี โดยรวมพูดง่ายๆก็คือในที่ใดที่มี
ชุมชน ในที่เป็นที่สาธารณะ ไม่ควรจะใช้โทรศัพท์ โดยเฉพาะพระสงฆ์เวลาขึ้นอาสน์สงฆ์ ไปงาน
มงคลอวมงคล อยู่ที่สูงกว่าประชาชน มัวแต่เล่นโทรศัพท์กดไลค์กดเฟส พูดโทรศัพท์โดยไม่รู้ตัวเอง
ว่าเป็นอะไร อันนี้เป็นผลกระทบถ้าประชาชนเห็นแล้ว คือมันไม่ต่างกับเด็กลูกหลานของเขา
เหมือนกับชาวบ้าน ต้องสำรวมต้องระมัดระวัง ถ้าไม่จำเป็นก็ไม่อยากให้ใช้เก็บไว้ก่อน ปิดโทรศัพท์
ไว้ก่อนเหมือนกับเราขึ้นเครื่องบิน เครื่องบินขึ้นทางพนักงานเขาประกาศให้ปิดเครื่องเล่นทุกชนิด 
โทรศัพท์ คอมพิวเตอร์ ต้องปิดอันตรายต่อสัญญาณทางเครื่องบินเขาได้รับ ไม่กวนสัญญาณเขาเป็น
อันตราย เช่นเดียวกันพระสงฆ์ถ้าไม่สำรวม ก็ทำให้ตัวเองเสียหาย โดยศรัทธาประชาชนเสื่อมศรัทธา
โดยไม่รู้สึกตัวรวมไปถึงหมู่คณะพระสงฆ์ ถ้าใช้ให้เป็นประโยชน์ควรใช้ในที่เหมาะสม อันนี้ใช้ให้เป็น
ประโยชน์เพราะว่า ปัจจุบันนี้เวลาออกจากวัดไปแล้ว โดยเฉพาะผู้ปกครอง เจ้าคณะพระสังฆาธิการ 
สั่งงานลูกศิษย์ที่จะล่าช้าไม่ได้ มันก็มีประโยชน์ ดังนั้น ต้องใช้ให้เป็นยุคปัจจุบันนี้สื่อออนไลน์มันให้
ทั้งคุณและโทษ หากผู้ที่บริโภคหรือจะใช้ ก่อให้เกิดประโยชน์อย่างมหาศาล ย่นระยะหนทาง
ประกาศพระพุทธศาสนา ได้เข้าถึงอย่างที่สุด แต่ถ้าใช้ในทางที่ผิดก็ทำร้ายตัวเราเอง อย่างง่ายดาย 
มีทั้งคุณและมีทั้งโทษโทรศัพท์มือถือ ถ้าใช้อย่างมีประโยชน์ เช่น อยู่ในที่กันดารหรือมีเหตุมีภัยที่จะ



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       25 

 

 

หาความช่วยเหลือหรือว่าใช้เป็นที่ปรึกษาหารือเพื่อความสะดวก แต่ถ้าหากว่าใช้ในฐานะที่ไม่สมควร 
ยิ่งไม่สมควรจะใช้แล้วไปใช้เข้า บางรูปเคยเห็นบ่อยๆว่าใช้ คล้ายๆอวดดีว่าก็มีมือถืออะไรทำนองนี้ 
เป็นต้นในที่ชุมชน สาธารณะนั้นไม่สมควร จึงเรียกว่า ใช้ให้ถูกต้องกับกาลเทศะที่จะจำเป็นอันนี้มี
คุณ อนึ่งเฉพาะอย่างยิ่งกิริยาที่แสดงออกจำเป็นต้องใช้คราวใด ให้มีความสำรวมไว้อยู่เสมอให้
เหมาะสม ผู้ที่เข้ามาบวชใหม่ ถ้าได้สำนักที่ดี คือ เจ้าอาวาสดี ผู้นำดี พระพี่เลี้ยงดีคอยแนะนำ
ตักเตือน อนึ่งเจ้าอาวาสนั้นมีงานมาก หน้าที่ของท่านต้องก็อาศัยผู้ที่มีความรู้ความสามารถ
ช่วยเหลือ มีรองเจ้าอาวาสหรือไม่ก็ผู้ช่วย พระอุปัชฌาย์ก็มีคู่สวด พระกรรมวาจาจารย์ พระอนุสาว
นาจารย์ พระศีลาจารย์ และก็พระอุเทศาจารย์ผู้ที่สั่งสอนธรรมวินัยคอยดูแล คอยช่วยเหลือ คอย
ตักเตือน เพราะฉะนั้นวัดจึงเป็นสิ่งที่สำคัญมากที่จะต้องมีบุคคลากรเจ้าอาวาสที่ดี อาจารย์ที่ดี ครู
สอนที่ดีให้เป็นสำคัญ การสอนนั้น คือให้ปริยัติควบคู่กันไปกับการปฏิบัติ อย่าสอนแต่เพียงความรู้
อย่างเดียวให้ควบคู่กันไป ถ้ายกสิขาบทได้ ขึ้นว่าถ้าทำอย่างนี้ เช่นว่าภิกษุฆ่าสัตว์ต้องปาจิตตีย์ 
อย่างนี้เป็นต้น ถ้าจะเห็นว่าอาบัติเล็กน้อยเดี๋ยวแสดงก็หาย ถ้าหากคิดอย่างนี้เสียหาย ถ้าหากว่ามี
หิริโอตะปะว่า การฆ่าสัตว์ๆเขาต้องรับความลำบากจนถึงตายถ้าเขาจะมาฆ่าเรา เขาจะมาตีเรา มา
ด่าว่าเรา เราเพียงไม่พอใจแล้วสัตว์ทั้งอื่นทั้งหลายก็เหมือนกันก็มีสมณสัญญา  

2. วิเคราะห์สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลักพุทธจริยศาสตร์   
พบว่า พระสงฆ์ สามเณรควรใช้เทคโนโลยี สื่อสังคมออนไลน์ให้เหมาะสมไม่ขัดกับพระ

ธรรมวินัย การที่พระภิกษุใช้สื่อออนไลน์ในการส่งข้อมูลข่าวสารต่างๆ การแสวงหาความรู้ และเพื่อ
เผยแผ่ธรรมะ การประชาสัมพันธ์กิจกรรมที่เป็นสาธารณประโยชน์  สิ่งสำคัญคือการที่พระสงฆ์รู้จัก
ใช้สื่อออนไลน์ให้เกิดประโยชน์สูงสุด ซึ่งสื่อออนไลน์จะมีคุณหรือโทษสำคัญที่ผู้ใช้ แต่ถ้าใช้เพื่อการ
แชทเก้ียวพาราสีผู้หญิงหรือท่องเว็บลามก ติดต่อสื่อสารในทางที่ไม่เกี่ยวกับพระธรรมวินัยก็เป็นสิ่ง
ไม่สมควร ซึ่งโลกปัจจุบันไม่ควรห้ามใช้สื่อออนไลน์ เพราะเป็นการปิดกั้นการเข้าถึงข้อมูลข่าวสาร  
ต้องใช้อย่างมีสมณสัญญา มีสติสัมปชัญญะ สำรวมระวัง การใช้งานสื่อสังคมออนไลน์ให้มีความ
เหมาะสมกับสถานะที่พระสงฆ์พึงปฏิบัติ เพราะถือเป็นสื่อที่ให้ความอิสระกับผู้ใช้งาน หากพระสงฆ์ 
สามเณรใช้งานในทางไม่เหมาะสม จะนำความเสื่อมเสียมาให้กับตัวผู้ใช้งาน และสถาบันทางศาสนา
ในภาพรวม 

สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์หรือการใช้เทคโนโลยีในปัจจุบันนี้ พอจะแบ่งการ
ใช้เทคโนโลยีสื่อสังคมออนไลน์ได้ 3 จุดประสงค์ คือ  

1) การใช้ไอทีเพื่อความเพลิดเพลินเทคโนโลยีความบันเทิง (มะลิวัลย์ จงจิตชอบ, (11 
มิถุนายน. 2561). เทคโนโลยีเป็นผลิตภัณฑ์เพื่อความบันเทิงที่เชื่อถือได้มากที่สุด การใช้เทคโนโลยี
หรือไอทีในทางการบันเทิงจะไม่เหมาะสําหรับพระสงฆ์ เพราะว่าการใช้เทคโนโลยีนั้นจะขัดต่อการ



 

26     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ปฏิบัติสมณธรรม หรือเป็นอุปสรรคของการปฏิบัติธรรม จึงไม่เหมาะและไม่ควร แต่ในยุคปัจจุบัน  
ไอทีเข้ามามีบทบาทในการดํารงชีวิตอยู่ ในสังคมปัจจุบันนี้  พระสงฆ์ก็จําเป็นต้องเรียนรู้ที่จะใช้
เทคโนโลยีในการดํารงอยู่ในสังคมเช่นกัน   

2) การใช้ไอทีเพื่อการสื่อสารธรรมและการประกาศศาสนา (พจนารถ สุพรรณกูล , 20 
กันยายน 2557). ในปัจจุบันการสื่อสารมีการพัฒนาไปถึงระดับเครือข่ายทั่วโลก (Internet) การส่ง
ข้อมูลไปทั่วโลกอย่างไร้พรมแดน การเผยแผ่พระพุทธศาสนาก็ต้องอาศัยสื่อทางสารสนเทศในการ
ประกาศศาสนาโดยเฉพาะ ทางเอกสารหนังสือต่างๆ ก็ยังจําเป็นต้องใช้เป็นหลัก เพราะให้ประโยชน์
แบบประโยชน์สูงประหยัดสุด ทั้งยังเป็น หลักฐานเก็บรักษาไว้ได้ในระยะเวลานานเหมาะแก่ผู้ศึกษา  
ผู้รับข้อมูลสารสนเทศ และสะดวกในการผลิต การเผยแผ่ได้อย่างกว้างไกลมากยิ่งขึ้น  

3) ความจําเป็นในการใช้ไอที การจัดการศึกษาในปัจจุบันนี้จะเน้นการจัดการศึกษาที่
เน้นเทคโนโลยีเป็นส่วนใหญ่  จึงจําเป็นที่พระสงฆ์จะต้องเรียนรู้โลกในปัจจุบันผ่านระบบไอที ดังนั้น
เทคโนโลยีสารสนเทศจึงเป็นเครื่องมือสําคัญในการเข้าถึงและเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้กว้างขวาง
ไปทั่วโลก ภายใต้บริบทและแนวโน้มของประชากรโลกที่จะใช้ชีวิตในโลกออนไลน์ หรืออินเทอร์เน็ต
เพิ่มมากขึ้นอย่างต่อเนื่องผ่าน เครื่องมือต่างๆ ทั้งเครื่องคอมพิวเตอร์และโทรศัพท์เคลื่อนที่ ดังนั้น 
พระสงฆ์ควรใช้ เทคโนโลยีสารสนเทศและสื่อสังคมออนไลน์  เป็ นเครื่องมือในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา แต่การใช้เทคโนโลยีสารสนเทศดังกล่าวต้องเป็น ไปอย่างมีคุณธรรมจริยธรรม 
รวมทั้งไม่เป็นการบิดเบือนพระธรรมคําสอนของพระพุทธศาสนาตามพระไตรปิฎก 
 

อภิปรายผล 

 จากการศึกษาเรื่อง สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลักพุทธจริยศาสตร์ มี
ประเด็นที่สามารถนำมาอภิปรายผล ดังนี้ 
 1. สถานการณ์การใช้สื่อสังคมออนไลน์ของพระสงฆ์ปัจจุบัน  

ยุคปัจจุบันนี้ความเจริญด้าน เทคโนโลยีมีอุปกรณ์อํานวย ความสะดวกสบายพรั่งพร้อม
แทบทุกประการ แต่เทคโนโลยีนั้นก็เป็นเพียงเครื่องประกอบของชีวิต มีขอบเขตจํากัดเพียงเป็น
ปัจจัยเครื่องอาศัยมีคุณและโทษขึ้นกับผู้ใช้ (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2543, : น. 43) สื่อ
สังคมออนไลน์เป็นเครื่องมือในการปฏิบัติการทางสังคม เพื่อใช้สื่อสารระหว่างกันในเครือข่ายทาง
สังคมผ่านทางเว็บไซต์และโปรแกรมประยุกต์บนสื่อใดๆ ที่มีการเชื่อมต่อกับอินเทอร์เน็ตโดยเน้นให้
ผู้ใช้ทั้งที่เป็นผู้ส่งสารและผู้รับสารมีส่วนร่วมอย่างสร้างสรรค์ในการผลิตเนื้อหาขึ้นเองในรูปของ
ข้อมูลภาพและเสียง (สื่อสังคมออนไลน์กับการเรียนการสอน).  การใช้งานสื่อออนไลน์ที่เป็นปัญหา
ของพระสงฆ์อยู่ที่ วัตถุประสงค์ว่าใช้เพื่ออะไร ใช้ในสิ่งที่ควรหรือไม่ควร แต่ก็ควรเลือกใช้เทคโนโลยี



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       27 

 

 

ให้เหมาะโดยไม่ขัดกับพระธรรมวินัยการใช้สื่อสังคมออนไลน์ในยุคปัจจุบันมาใช้ช่วยในการ
ติดต่อสื่อสารไม่ว่าจะเป็นโทรศัพท์มือถือ แอพพิเคชั่นต่างๆ ที่มีความทันสมัย แต่การใช้งานเพื่อ
ประโยชน์จากสิ่งเหล่านั้นต้องมีความระมัดระวัง ในการใช้ให้เหมาะกับความเป็นพระภิกษุสามเณร 
และสมณสัญญา จึงจะเกิดประโยชน์อย่างเต็มที่ในการใช้งานสื่อออนไลน์ในการสื่อสารและมีความ
เหมาะสมมากที่สุด การใช้งานสื่อออนไลน์เป็นทั้งปัญหา อุปสรรคและโอกาส ทุกวันนี้ข่าวสาร
พระสงฆ์ที่บวชอย่างอนุพรรษาน้อย ไม่รู้ข้อวัตรไม่รู้ปฏิปทาไม่รู้ปฏิบัติ ก็ดำเนินไปด้วยความคึก
คะนอง ไม่ว่าจะเป็นการใช้สื่อใช้อะไรต่างๆ แสดงความคิดเห็นหรือพฤติกรรม ที่ไม่ไปตามครรลอง
อันงดงามตามพระธรรมวินัยเปิดช่องโหว่ให้คนทั้งหลายทั้งปวงโจมตี หรือว่าบริภาษไปในทางเสื่อม
เสียได้ ดังนั้นวิกฤตนี้แม้จะปฏิบัติที่ไหนหรือทำตัวอย่างไร ต่างถิ่นต่างแดน คนทั้งหลายสามารถแชร์
ไปในโลกโซเชียลต่างๆ รู้กันไปทั่วโลก ดังนั้น สมณสัญญาจึงเป็นเรื่องที่สำคัญในยุคปัจจุบันนี้เลย 
เพราะว่าเป็นคุณและโทษในตัว ส่วนเป็นทั้งคุณก็คือโอกาสอย่างไร นั่นก็เป็นการเผยแผ่พระธรรม
คำสั่งสอนเข้าไปถึงตัวตนบุคคลหรือว่าเปิดโอกาสให้บุคคลทั้งหลายที่ใคร่หรือสนใจที่จะฟังรับรู้
ข่าวสารเก่ียวกับพระพุทธศาสนา ในแง่มุมมองต่างๆสำนักต่างๆ ข้อวัตรปฏิบัติต่างๆหรือพระธรรม
เทศนาที่ตัวเองยังสนใจก็สามารถเลือกชมเลือกศึกษาได้ในบริบทนั้นๆโดยเอกเทศ อ่านแล้วแต่
ความชอบแล้วแต่จริตของแต่ละบุคคลได้ก็โดยง่าย ดังนั้นโซเชียลหรือโลกสื่อสาร จึงเป็นประโยชน์
อย่างยิ่งต่อพระภิกษุสามเณรในปัจจุบัน ในขณะเดียวกันก็เป็นดาบสองคมนั้นด้วยเช่น แทนที่จะใช้
โลกสื่อสารดังกล่าวนี้ให้เป็นประโยชนใ์นการเผยแพร่และการศึกษาหาความรู้ให้ยิ่งๆขึ้นไปแต่กลับใช้
การสื่อสารนี้ไปเพื่อกล่อมเกลากิเลส มากข้ึนทวีความรุนแรงมากขึ้น แทนที่จะเป็นประโยชน์กับเป็น
โทษ เหนือกว่าบุคคลโดยทั่วไปนั้นด้วย ดังนั้นการใช้โซเชียลทั้งหลายเป็นได้ ทั้งคุณและโทษขึ้นอยู่
กับคนที่ใช้จะใช้ไปในแง่ไหนมุมมองใหนอย่างไร ทั้งนี้ทั้งนั้นพึงพิจารณาให้เกิดความเหมาะสมพอดี
ถึงว่าแม้มีก็ไม่ควรไปประเจิดประเจ้อหรือไปอวดอ้างเพื่อให้เกิดความสูญเสียนี่ก็เป็นลักษณะ การตื่น
รู้ในสมณะสัญญา ได้ด้วยกันหรือการใช้หูฟังเสียบหูนี่ก็ไม่พึงกระทำหรือการใช้โทรศัพท์มือถือในที่
สาธารณะก็ไม่พึงกระทำ หรือแม้กระทั่งการใช้โซเชียลในลักษณะต่างๆเหมือนคฤหัสถ์เขาทำก็ไม่พึง
กระทำ แต่เราจะใช้เพื่อการติดต่อสื่อสาร ในกิจการของคณะสงฆ์หรือเพื่อเก้ือกูลคณะสงฆ์ ประชุม
หรือเพื่อการส่งข้อมูลที่สำคัญทางศาสนาเป็นไปเพื่อคณะสงฆ์แบบพัฒนาสถาพร และได้เป็นการเกิด
ความสมัครสมานสามัคคี หน่วยงานของวัดตำบลอำเภอจังหวัด ก็จะถือว่าการใช้โซเชียลต่างๆนั้น
เป็นประโยชน์ ทั้งในแง่การเผยแผ่พุทธศาสนา การศึกษาและการจรรโลงพระพุทธศาสนาให้คงอยู่
กับวัฒนธรรมสมัยใหม่ควบคู่กันไป ต้องยอมรับว่าพระเณรเราอยู่ยาก คำว่าพระเณรเราอยู่ยาก 
หมายถึง โลกมันเปลี่ยนไปไกลมากเพราะโลกเปลี่ยนไปไกล บางทีข้อวัตรปฏิบัติบางอย่างซึ่งเราเคย
ทำได้ เช่น อาจจะเป็นเร่ืองของอาบัติเล็กๆน้อยๆ แต่ในปัจจุบันนี้ซึ่งโลกสมัยใหม่เข้ามามันก็มีคำว่า



 

28     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

โลกวัชชะเข้ามา ซึ่งคำว่าโลกวัชชะ คนทั่วไปก็ไม่คิดว่าเป็นความผิดเล็กๆน้อยๆ แต่ว่ามันเป็นปัญหา
ใหญ่ในสังคม สถานการณ์สมณสัญญาพระภิกษุสามเณร ในปัจจุบันเรียกว่าอาจจะอ่อนลง เร่ิมตั้งแต่
กิริยามารยาท ข้อวัตรปฏิบัติต่างๆก็อาจจะอ่อนลงหรือไม่เข้มข้นเหมือนกับในอดีต เราจะเห็นว่า
ความมีสัมมาคารวะ หรือความอ่อนน้อมถ่อมตน สัมมาคาราวะหรือว่าคุณธรรมที่มีในใจ พ่อแม่ครู
บาอาจารย์เราสมัยก่อนท่านจะให้ความเคารพในเร่ืองนี้สูงมากนั้นบ่งบอกให้เห็นว่าคุณธรรมหรือคุณ
งามความดีในใจนี่เข้มข้นมาก พอปัจจุบันโลกมันเปลี่ยนไปสัมมาคารวะหรือว่าคุณงามความดี มัน
หายไปหรือไม่อย่างไร มันไม่ได้หายไหน แต่ว่าคนยุคใหม่ พระเณรยุคใหม่อาจจะไม่ให้ความสำคัญ
ในเรื่องนี้มาก ในความเป็นพระภิกษุสามเณรในปัจจุบัน หมายถึง พระภิกษุสามเณรยุคใหม่อาจจะ
มอง ในมิติเร่ืองของการใช้ชีวิตที่ทันสมัยขึ้น เช่น เทคโนโลยีมากข้ึน เสพอะไรที่มันเป็นวัตถุนิยมมาก
ขึ้น แต่ว่าเราก็ควรให้ความสำคัญ ว่าการที่เราเข้ามาบวชเป็นพระภิกษุสามเณร ถือว่าเสียสละ การ
ใช้เทคโนโลยีถ้าใช้ไปในทางที่เกิดประโยชน์ มันก็เป็นประโยชน์ต่อความเป็นพระเณรของเรา แต่ถ้า
เอาเทคโนโลยีมาใช้ในทางที่ไม่เหมาะไม่ควร หรือเอามาใช้แล้วภาพมันไม่เหมาะสม เช่นฟังเพลง 
ตามที่สาธารณะต่างๆ มันผิดมากไหม ก็ไม่ผิดมาก แต่ว่ามันเป็นเร่ืองของโลกเขามองว่ามันไม่เหมาะ
ไม่ควร ในยุคปัจจุบัน ความเปลี่ยนของกาลเวลาความเปลี่ยนของยุคสมัย ในยุคสมัยก่อน ในยุค
พุทธกาลไม่มีเทคโนโลยี สื่อออนไลน์ต่างๆ ก็มีการพัฒนามาเร่ือยๆ เช่น ในสมัยก่อนสื่อต่างๆก็จะมี
เฉพาะหนังสือพิมพ์ แล้วก็วิทยุ เวลาจะดูข่าวสารอะไรเรื่องราวที่เกิดขึ้นในสังคมก็ไปดูตรงนั้น แต่
ปัจจุบันนี้มันมีสื่อที่เร็วกว่านั้นไวกว่านั้น ก็ยิ่งควรระมัดระวังมากยิ่งขึ้น โดยเฉพาะพระภิกษุสามเณร 
การใช้สื่อควรระมัดระวังต้องดูกาละเทศะ ต้องดูความเหมาะสมเวลาไหนควรใช้เวลาไหนไม่ควรใช้ 
สถานที่แห่งใด ดังนั้นสื่อนี้มันมีทั้งคุณและโทษ มีทั้งประโยชน์และไม่มีประโยชน์ ถ้าเรานำไปใช้
ในทางที่เหมาะสมในทางที่ถูกต้อง เรานำไปใช้ในทางทีเ่ป็นประโยชน์ในการเผยแพร่พระพุทธศาสนา
จะทำให้เกิดประโยชน์มากมายมหาศาล แต่ถ้าเรานำไปใช้ในทางที่ไม่ถูกต้องก็เป็นโทษได้ อย่างทุก
วันนี้ไม่ใช่แต่ที่เป็นพระภิกษุสามเณร แม้แต่ญาติโยมชาวบ้านเด็ก 4-5 ขวบก็ใช้ได้หมด อย่าง
สามเณรในยุคสมัยปัจจุบัน ส่วนใหญ่ก็จะมาจากสามเณรภาคฤดูร้อน เด็กๆ บางคนก็คุ้นเคยกับการ
เล่นเกม ติดเกม พอมาบวชแล้วบางทีพ่อแม่ก็ตามใจหรือบางทีก็ให้ลูกใช้ติดต่อสื่อสารถามข่าวคราว
สารทุกข์สุขดิบว่าเป็นอย่างไร ถ้าไปใช้อย่างนี้ก็เป็นประโยชน์แต่ถ้าเอาไปใช้ในทางที่ไม่ถูกต้องก็เป็น
โทษ เพราะฉะนั้นสื่อออนไลน์ก็จะมีบทบาทสำคัญที่ให้ทั้งคุณและโทษ ถ้าเราใช้ในทางที่ถูกต้องก็
เป็นประโยชน์อย่างมากในการเผยแผ่ แต่ถ้าไปใช้ในทางที่ไม่ถูกก็เป็นโทษได้เหมือนกัน ดังนั้น 
พระภิกษุสามเณรก็ต้องใช้สมณสัญญาตัวนี้มาเป็นตัวจัดการว่าเราควรจะใช้เวลาไหน แบ่งกาลเทศะ
ให้ถูกต้อง  



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       29 

 

 

ยุคปัจจุบันนี้สื่อออนไลน์มันให้ทั้งคุณและโทษ หากผู้ที่บริโภคหรือจะใช้ ก่อให้เกิด
ประโยชน์อย่างมหาศาล ย่นระยะหนทางประกาศพระพุทธศาสนา ได้เข้าถึงอย่างที่สุด แต่ถ้าใช้
ในทางที่ผิดก็ทำร้ายตัวเราเอง อย่างง่ายดาย มีทั้งคุณและมีทั้งโทษ (พระราชวิสุทธิญาณ (ฤทธิรงค์ 
ญาณวโณ ), เจ้าคณะจังหวัดแม่ฮ่องสอน -ลำพูน-เชียงใหม่ (ธ) เจ้าอาวาสวัดป่าดาราภิรมย์ ). 
โทรศัพท์มือถือ ถ้าใช้อย่างมีประโยชน์ เช่น อยู่ในที่กันดารหรือมีเหตุมีภัยที่จะหาความช่วยเหลือ
หรือว่าใช้เป็นที่ปรึกษาหารือเพื่อความสะดวก แต่ถ้าหากว่าใช้ในฐานะที่ไม่สมควร ยิ่งไม่สมควรจะ
ใช้แล้วไปใช้เข้า บางรูปเคยเห็นบ่อยๆว่าใช้ คล้ายๆอวดดีว่าก็มีมือถืออะไรทำนองนี้ เป็นต้นในที่
ชุมชน สาธารณะนั้นไม่สมควร จึงเรียกว่า ใช้ให้ถูกต้องกับกาลเทศะที่จะจำเป็นอันนี้มีคุณ อนึ่ง
เฉพาะอย่างยิ่งกิริยาที่แสดงออกจำเป็นต้องใช้คราวใด ให้มีความสำรวมไว้อยู่เสมอให้เหมาะสม ผู้ที่
เข้ามาบวชใหม่ ถ้าได้สำนักที่ดี คือ เจ้าอาวาสดี ผู้นำดี พระพี่เลี้ยงดีคอยแนะนำตักเตือน อนึ่งเจ้า
อาวาสนั้นมีงานมาก หน้าที่ของท่านต้องก็อาศัยผู้ที่มีความรู้ความสามารถช่วยเหลือ มีรองเจ้าอาวาส
หรือไม่ก็ผู้ช่วย พระอุปัชฌาย์ก็มีคู่สวด พระกรรมวาจาจารย์ พระอนุสาวนาจารย์ พระศีลาจารย์ 
และก็พระอุเทศาจารย์ผู้ที่สั่งสอนธรรมวินัยคอยดูแล คอยช่วยเหลือ คอยตักเตือน เพราะฉะนั้นวัด
จึงเป็นสิ่งที่สำคัญมากที่จะต้องมีบุคคลากรเจ้าอาวาสที่ดี อาจารย์ที่ดี ครูสอนที่ดีให้เป็นสำคัญ การ
สอนนั้น คือให้ปริยัติควบคู่กันไปกับการปฏิบัติ อย่าสอนแต่เพียงความรู้อย่างเดียวให้ควบคู่กันไป  
ถ้ายกสิขาบทได้ ขึ้นว่าถ้าทำอย่างนี้ เช่นว่าภิกษุฆ่าสัตว์ต้องปาจิตตีย์ อย่างนี้เป็นต้น ถ้าจะเห็นว่า
อาบัติเล็กน้อยเดี๋ยวแสดงก็หาย ถ้าหากคิดอย่างนี้เสียหาย ถ้าหากว่ามีหิริโอตะปะว่า การฆ่าสัตว์ๆ
เขาต้องรับความลำบากจนถึงตายถ้าเขาจะมาฆ่าเรา เขาจะมาตีเรา มาด่าว่าเรา เราเพียงไม่พอใจ
แล้วสัตว์ทั้งอ่ืนทั้งหลายก็เหมือนกันก็มี สมณสัญญา เพราะฉะนั้นจึงต้องมีหิริโอตะปะทั้ง 2 อย่างคู่
กับวินัยไป (พระครูวิบูลธรรมกิจ (บัวเกตุ ปทุมฺสิโร), ประธานสงฆ์วัดป่าปางกึ้ด ต.อินทขิล อ.แม่แตง 
จ.เชียงใหม่). ปัจจุบันโลกก็เปลี่ยนแปลงไปเยอะเทคโนโลยีก็มาเยอะ หลายอย่างก็อำนวยความ
สะดวกให้กับทั้งพระด้วยทั้งคนบ้านด้วย ซึ่งสื่อออนไลน์หรือว่าสื่อต่างๆนี่มีทั้งประโยชน์ และก็มีทั้ง
โทษก็อย่างที่ทราบๆกันว่าในพระธรรมวินัยเองในเรื่องของอนิยต ห้ามอยู่ในที่ลับหู 1 ห้ามอยู่ในที่
ลับตา 1 บางคร้ังอย่างเช่น โทรศัพท์ ถ้ามันไม่ได้เปิด Speaker Phone อย่างนี่ มันก็สองแง่สองง่าม
ว่าจะสื่อหรือไม่สื่อ แน่นอนอยู่แล้วว่าหลักการสำคัญมันไม่ได้อยู่ที่ว่าลับหรือไม่ได้ลับ หลักการสำคัญ
อยู่ที่การปฏิบัติตนของพระภิกษุรูปนั้น ถ้าท่านมีสมณะสัญญาอยู่ว่าท่านกำลังทำอะไร กำลังพูด
อะไร กำลังสื่อสารอะไร ต่อให้มันอยู่ในที่ลับหูก็ตามอย่างเช่นว่า คุยโทรศัพท์ หรือไลน์ ถ้าท่านไม่ได้
ประพฤติตนนอกความเป็นสมณะมันก็จะไม่เกิดปัญหา ซึ่งหลายๆคร้ังสิ่งเหล่านี้เป็นสิ่งที่ดี หมายถึง
ว่าเครื่องมือเหล่านี้เป็นสิ่งที่ดีในการเผยแพร่แก่พระพุทธศาสนาได้ ถ้าใช้ให้เกิดประโยชน์ ก็เป็น
ประโยชน์ใช้ไม่เกิดประโยชน์ก็เป็นโทษ ตอนนี้ก็ขึ้นอยู่กับสมณะสัญญาของท่านในแต่ละรูปไป 



 

30     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

สมณะสัญญาเป็นสิ่งที่จำเป็นในการครองเพศบรรพชิต ขณะเดียวกันก็เหมือนกับข้าราชการก็ควร
สำนึกถึงความเป็นข้าราชการ พ่อค้าก็ควรสำนึกถึงความเป็นพ่อค้า เพราะว่าสมณะสัญญา หมายถึง 
การระลึกถึงความเป็นสมณะเมื่อระลึกถึงความเป็นสมณะ เราก็จะรู้ว่าเรามีหน้าที่อะไร เรามีสิ่งที่
จะต้องทำคืออะไรบ้าง และสิ่งที่ไม่ควรทำเรามีอะไรบ้าง แต่หากเราละเลยไม่ได้ระลึกถึงในส่วนที่
เป็นสมณะสัญญานั้นก็อาจจะทำให้เราพลั้งเผลอประพฤติอะไรผิดไปบ้าง ความผิดบางอย่างก็เป็น
ความผิดเล็กๆน้อยๆอาจจะเป็นอาบัติเล็กน้อย เช่น อาบัติปาจิตตีย์ แต่หากพลั้งเผลอไปประพฤติใน
สิ่งที่ไม่สมควรอย่าง เช่น อาบัติสังฆาทิเสส เกี้ยวพาราสีผู้หญิงโดยที่ไม่รู้ตัวลืมไปว่าตัวเองเป็นสมณะ
มันก็อาจจะเกิดผลต่อศรัทธาของประชาชนได้และเกิดผลต่อตัวของท่านเอง ดังนั้นสมณะสัญญาจึง
เป็นสิ่ งที่มีความจำเป็นและเป็นสิ่งที่พระภิกษุสมาเณรทุกรูปพึงสังวร  (นายกิตติพงศ์ กาวี , 
นักวิชาการศาสนา สำนักงานพระพุทธศาสนา จังหวัดเชียงใหม่). 

2. วิเคราะห์สมณสัญญาในการใช้สื่อสังคมออนไลน์ตามหลักพุทธจริยศาสตร์   
พบว่า พระสงฆ์ สามเณรควรใช้เทคโนโลยี สื่อสังคมออนไลน์ให้เหมาะสมไม่ขัดกับพระ

ธรรมวินัย การที่พระภิกษุใช้สื่อออนไลน์ในการส่งข้อมูลข่าวสารต่างๆ การแสวงหาความรู้ และเพื่อ
เผยแผ่ธรรมะ การประชาสัมพันธ์กิจกรรมที่เป็นสาธารณประโยชน์  สิ่งสำคัญคือการที่พระสงฆ์รู้จัก
ใช้สื่อออนไลน์ให้เกิดประโยชน์สูงสุด ซึ่งสื่อออนไลน์จะมีคุณหรือโทษสำคัญที่ผู้ใช้ แต่ถ้าใช้เพื่อการ
แชทเก้ียวพาราสีผู้หญิงหรือท่องเว็บลามก ติดต่อสื่อสารในทางที่ไม่เกี่ยวกับพระธรรมวินัยก็เป็นสิ่ง
ไม่สมควร ซึ่งโลกปัจจุบันไม่ควรห้ามใช้สื่อออนไลน์ เพราะเป็นการปิดกั้นการเข้าถึงข้อมูลข่าวสาร  
ต้องใช้อย่างมีสมณสัญญา มีสติสัมปชัญญะ สำรวมระวัง การใช้งานสื่อสังคมออนไลน์ให้มีความ
เหมาะสมกับสถานะที่พระสงฆ์พึงปฏิบัติ เพราะถือเป็นสื่อที่ให้ความอิสระกับผู้ใช้งาน หากพระสงฆ์ 
สามเณรใช้งานในทางไม่เหมาะสม จะนำความเสื่อมเสียมาให้กับตัวผู้ใช้งาน และสถาบันทางศาสนา
ในภาพรวม 

การใช้เทคโนโลยีในปัจจุบันนี้ ควรมีการใช้เทคโนโลยีสื่อสังคมออนไลน์ได้ 3 จุดประสงค์ 
ดังนี้ คือ  

1) การใช้ไอทีเพื่อความเพลิดเพลินเทคโนโลยีความบันเทิง (มะลิวัลย์ จงจิตชอบ, (11 
มิถุนายน. 2561). เทคโนโลยีเป็นผลิตภัณฑ์เพื่อความบันเทิงที่เชื่อถือได้มากที่สุด การใช้เทคโนโลยี
หรือไอทีในทางการบันเทิงจะไม่เหมาะสําหรับพระสงฆ์ เพราะว่าการใช้เทคโนโลยีนั้นจะขัดต่อการ
ปฏิบัติสมณธรรม หรือเป็นอุปสรรคของการปฏิบัติธรรม จึงไม่เหมาะและไม่ควร แต่ในยุคปัจจุบัน  
ไอทีเข้ามามีบทบาทในการดํารงชีวิตอยู่ ในสังคมปัจจุบันนี้  พระสงฆ์ก็จําเป็นต้องเรียนรู้ที่จะใช้
เทคโนโลยีในการดํารงอยู่ในสังคมเช่นกัน   



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       31 

 

 

2) การใช้ไอทีเพื่อการสื่อสารธรรมและการประกาศศาสนา (พจนารถ สุพรรณกูล , 20 
กันยายน 2557). ในปัจจุบันการสื่อสารมีการพัฒนาไปถึงระดับเครือข่ายทั่วโลก (Internet) การส่ง
ข้อมูลไปทั่วโลกอย่างไร้พรมแดน การเผยแผ่พระพุทธศาสนาก็ต้องอาศัยสื่อทางสารสนเทศในการ
ประกาศศาสนาโดยเฉพาะ ทางเอกสารหนังสือต่างๆ ก็ยังจําเป็นต้องใช้เป็นหลัก เพราะให้ประโยชน์
แบบประโยชน์สูงประหยัดสุด ทั้งยังเป็นหลักฐานเก็บรักษาไว้ได้ในระยะเวลานานเหมาะแก่ผู้ศึกษา  
ผู้รับขอ้มูลสารสนเทศ และสะดวกในการผลิต การเผยแผ่ได้อย่างกว้างไกลมากยิ่งขึ้น  

3) ความจําเป็นในการใช้ไอที การจัดการศึกษาในปัจจุบันนี้จะเน้นการจัดการศึกษาที่
เน้นเทคโนโลยีเป็นส่วนใหญ่  จึงจําเป็นที่พระสงฆ์จะต้องเรียนรู้โลกในปัจจุบันผ่านระบบไอที ดังนั้น
เทคโนโลยีสารสนเทศจึงเป็นเครื่องมือสําคัญในการเข้าถึงและเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้กว้างขวาง
ไปทั่วโลก ภายใต้บริบทและแนวโน้มของประชากรโลกที่จะใช้ชีวิตในโลกออนไลน์ หรืออินเทอรเ์น็ต
เพิ่มมากขึ้นอย่างต่อเนื่องผ่าน เครื่องมือต่างๆ ทั้งเครื่องคอมพิวเตอร์และโทรศัพท์เคลื่อนที่ ดังนั้น 
พระสงฆ์ควรใช้ เทคโนโลยีสารสนเทศและสื่อสังคมออนไลน์  เป็ นเครื่องมือในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา แต่การใช้เทคโนโลยีสารสนเทศดังกล่าวต้องเป็น ไปอย่างมีคุณธรรมจริยธรรม 
รวมทั้งไม่เป็นการบิดเบือนพระธรรมคําสอนของพระพุทธศาสนาตามพระไตรปิฎก 

 

องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา  
องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษาพบว่า หลักพุทธธรรมจะช่วยทำให้พระสงฆ์อยู่ในระเบียบ

วินัยและส่งเสริมให้รู้จักเป้าหมายของการประพฤติปฏิบัติพฤติกรรมที่เหมาะสม ตามสภาพความ
เป็นจริงของสังคมในปัจจุบันที่มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลาตามยุคตามสมัย โดยให้ใช้หลักการ
ตัดสินปัญหานั้นๆ ซึ่งมีผลต่อการปฏิบัติของพระภิกษุสงฆ์ในสังคมไทย 

1. การใช้ไอทีเพื่อความเพลิดเพลินเทคโนโลยีความบันเทิง การใช้เทคโนโลยีหรือไอทีใน
ทางการบันเทิงจะไม่เหมาะสําหรับพระสงฆ์ เพราะว่าการใช้เทคโนโลยีนั้นจะขัดต่อการปฏิบัติสมณ
ธรรม หรือเป็นอุปสรรคของการปฏิบัติธรรม จึงไม่เหมาะและไม่ควร แต่ในยุคปัจจุบันไอทีเข้ามามี
บทบาทในการดํารงชีวิตอยู่ในสังคมปัจจุบันนี้  พระสงฆ์ก็จําเป็นต้องเรียนรู้ที่จะใช้เทคโนโลยีในการ
ดํารงอยู่ในสังคมเช่นกัน   

2. การใช้ไอทีเพื่อการสื่อสารธรรมและการประกาศ ในปัจจุบันการสื่อสารมีการพัฒนา
ไปถึงระดับเครือข่ายทั่วโลก (Internet) การส่งข้อมูลไปทั่วโลกอย่างไร้พรมแดน การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาก็ต้องอาศัยสื่อทางสารสนเทศในการประกาศศาสนาโดยเฉพาะ ทางเอกสารหนังสือ
ต่างๆ ก็ยังจําเป็นต้องใช้เป็นหลัก เพราะให้ประโยชน์แบบประโยชน์สูงประหยัดสุด ทั้งยังเป็น 



 

32     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

หลักฐานเก็บรักษาไว้ได้ในระยะเวลานานเหมาะแก่ผู้ศึกษา  ผู้รับข้อมูลสารสนเทศ และสะดวกใน
การผลิต การเผยแผ่ได้อย่างกว้างไกลมากยิ่งขึ้น  

3. ความจําเป็นในการใช้ไอที การจัดการศึกษาในปัจจุบันนี้จะเน้นการจัดการศึกษาทีเ่นน้
เทคโนโลยีเป็นส่วนใหญ่  จึงจําเป็นที่พระสงฆ์จะต้องเรียนรู้โลกในปัจจุบันผ่านระบบไอที ดังนั้น
เทคโนโลยีสารสนเทศจึงเป็นเครื่องมือสําคัญในการเข้าถึงและเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้กว้างขวาง
ไปทั่วโลก ภายใต้บริบทและแนวโน้มของประชากรโลกที่จะใช้ชีวิตในโลกออนไลน์ หรืออินเทอร์เน็ต
เพิ่มมากขึ้นอย่างต่อเนื่องผ่าน เครื่องมือต่างๆ ทั้งเครื่องคอมพิวเตอร์และโทรศัพท์เคลื่อนที่ ดังนั้น 
พระสงฆ์ควรใช้ เทคโนโลยีสารสนเทศและสื่อสังคมออนไลน์  เป็ นเครื่องมือในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา แต่การใช้เทคโนโลยีสารสนเทศดังกล่าวต้องเป็น ไปอย่างมีคุณธรรมจริยธรรม 
รวมทั้งไม่เป็นการบิดเบือนพระธรรมคําสอนของพระพุทธศาสนาตามพระไตรปิฎก 

 

เอกสารอ้างอิง 

 

พระไตรปิฎกภาษาไทย. (2539), ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ :  
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,. 

พระเมธีวราภรณ์. (2553), เบญจศีลเบญจธรรมอุดมชีวิตของมนุษย์. กรุงเทพฯ : สํานักพิมพ์ต้นบุญ,  
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2534), เทคโนโลยีกับศาสนา เกณฑ์วินิจฉัยความหมายและ 

คุณค่าของพุทธธรรม. กรุงเทพฯ : สํานักพิมพ์บุพนิมิต. 
พจนารถ  สุพรรณกูล. (2557). การเผยแผ่พระพุทธศาสนากับเทคโนโลยีสารสนเทศ.  

[ออนไลน์]. แหล่งที่มา :http://www.phd.mbu.ac.th/index.php/2014-08-28-08-
57-4/106-2014-09-20-08-27-56. 

มะลิวัลย์ จงจิตชอบ. (2561). การประยุกต์ใช้เทคโนโลยีสารสนเทศด้านความบันเทิง.  
[ออนไลน์]. แหล่ง ที่มา: https://www.l3nr.org/posts/434160. 

สื่อสังคมออนไลน์กับการเรียนการสอน. (2557). สัมนาออนไลน์ หัวข้อ “สื่อสังคมออนไลน์กับการ 
เรียนการสอน.[ออนไลน์] แหล่งที่มาhttp://smforedu.blogspot.com/2014/02/blog- 
post.html. 

 
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       33 

 

 

กระบวนการเรียนรู้เชิงพุทธบูรณาการส่งเสริมการคิดเชิงวิพากษ์ 
ในวิชาสังคมศึกษา 

THE BUDDHIST-INTEGRATED LEARNING PROCESS FOR PROMOTING 
CRITICAL THINKING IN SOCIAL STUDIES 

 
 

1พูลศักดิ์ หอมสมบัติ, 2พระครูวินัยธรพยัคอรุณ ปญฺญาพโล (ศรีมงคล),  
3พระดบัสวิน ปภสฺสโร (แสนสุริวงค์) และ 4พระวงษ์ทอง สุภทฺโท (ต่อมคำ) 
1Poolsak Homsombat, 2Phrakhruwinaithorn Phayakarun Panyapalo 

(Srimongkol), 3Phra Dabatsawin Pabhassaro (Saensuriwong) 
and 4Phrasamu Wongtong Supattho (Tomkum) 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
 

1poolsak_mcu@gmail.com, 2phraphayakharun@gmail.com 
3babybee8856@hotmail.com, 4tomkham2558@gmail.com 

 

Received: June 26, 2025;        Revised: August 18, 2025;         Accepted: August 29, 2025 
 

บทคัดย่อ 

 

การส่งเสริมการคิดเชิงวิพากษ์ (Critical Thinking) เป็นเป้าหมายสำคัญของการจัดการ
เรียนรู้ในศตวรรษที่ 21 โดยเฉพาะในวิชาสังคมศึกษาซึ่งเน้นการวิเคราะห์ข้อมูล ปรากฏการณ์ทาง
สังคม และจริยธรรมของมนุษย์ บทความนี้นำเสนอแนวคิดและกระบวนการเรียนรู้เชิงพุทธที่
สามารถบูรณาการเพื่อส่งเสริมการคิดเชิงวิพากษ์ในชั้นเรียน ได้แก่ การใช้หลักไตรสิกขา อริยสัจ 4 

 
1ผู้ช่วยศาสตราจารย,์ ดร., สาขาวิชาสังคมศกึษา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตอุบลราชธาน ี
2อาจารย์, ดร., สาขาวิชาสังคมศกึษา มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
3อาจารย์, สาขาวิชาสังคมศึกษา มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตอบุลราชธานี 
4อาจารย์, สาขาวิชาสังคมศึกษา มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตอบุลราชธานี 



 

34     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

และโยนิโสมนสิการ มาเป็นกลไกในการพัฒนาผู้เรียนให้สามารถวิเคราะห์ แยกแยะ และตัดสินใจ
อย่างมีเหตุผล โดยยึดหลักคุณธรรม จริยธรรม บทความนี้ยังได้เสนอรูปแบบการจัดการเรียนรู้ที่เน้น
ผู้เรียนเป็นศูนย์กลางและใช้กระบวนการถกเถียงเชิงเหตุผลร่วมกับการฝึกสมาธิและเจริญสติ เพื่อให้
ผู้เรียนพัฒนาการคิดเชิงวิพากษ์อย่างลึกซึ้งและยั่งยืน 
 
คำสำคัญ: การคิดเชิงวิพากษ์, การเรียนรู้เชิงพุทธ, สังคมศึกษา, พุทธบูรณาการ 
 

Abstract 
  
 Promoting critical thinking is a key goal of 21st century education, especially in 
social studies, focusing on information analysis, social phenomena, and human ethics. 
This article presents the Buddhist concepts and learning processes that can be integrated 
to enhance critical thinking in the classrooms including the application of the Threefold 

Training (Trisikā), the Four Noble Truths (Ariyasacca 4 ) , and wise reflection 

(Yonisomanasikāra) as mechanisms to develop abilities of learners in analyzing, 
distinguishing, and reasonable decision making based on moral and ethical principles. 
Furthermore, this article has proposed a learner-centered instructional model 
incorporating with rational dialogue, meditation, and mindfulness practices to cultivate 
deep and sustainable critical thinking skills among students. 
 
Keywords: Critical Thinking, Buddhist Learning, Social Studies, Buddhist Integration 

 

บทนำ 
  ในยุคโลกาภิวัตน์ที่การเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและข้อมูลข่าวสารเกิดขึ้นอย่างรวดเร็ว
และต่อเนื่อง สังคมโลกกำลังก้าวเข้าสู่บริบทของการเรียนรู้ตลอดชีวิต ซึ่งไม่เพียงแต่เน้นการสะสม
ความรู้เชิงปริมาณ หากแต่ยังมุ่งเน้นการพัฒนาทักษะที่จำเป็นต่อการดำรงชีวิตอย่างมีคุณภาพ 
โดยเฉพาะ “ความสามารถในการคิดเชิงวิพากษ์” (Critical Thinking) ซึ่งถือเป็นเครื่องมือสำคัญใน
การใช้ชีวิตในสังคมร่วมสมัยอย่างมีเหตุผล รอบคอบ และรับผิดชอบ (Facione, 2015) ทักษะ
ดังกล่าวเป็นรากฐานที่เอ้ือต่อการตัดสินใจ การแก้ปัญหา และการอยู่ร่วมกับผู้ อ่ืนอย่างสันติ  
เนื่องจากผู้เรียนสามารถวิเคราะห์ สังเคราะห์ และประเมินข้อมูลต่าง ๆ ได้อย่างมีระบบ ไม่หลงเชื่อ
หรือด่วนตัดสินโดยปราศจากการพิจารณาอย่างรอบด้าน 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       35 

 

 

 รายวิชาสังคมศึกษาเป็นหนึ่งในกลุ่มสาระการเรียนรู้ที่มีบทบาทสำคัญในการหล่อหลอม
เยาวชนให้เติบโตเป็นพลเมืองดี มีคุณธรรม และสามารถดำรงชีวิตร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมได้อย่างสันติ
สุข วิชานี้ไม่ได้มุ่งเน้นเพียงการเรียนรู้ข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ ภูมิศาสตร์ ศาสนา เศรษฐกิจ 
หรือกฎหมายเท่านั้น แต่ยังมีจุดมุ่งหมายที่สำคัญคือการพัฒนาความรู้ ความเข้าใจ ทักษะ และเจต
คติที่ส่งเสริมการเป็น “พลเมืองที่มีคุณภาพ” (สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพื้นฐาน, 2560) 
ในหลักสูตรแกนกลางการศึกษาขั้นพื้นฐาน พุทธศักราช 2551 ได้ระบุว่า “การเรียนรู้สังคมศึกษามี
เป้าหมายเพื่อให้ผู้ เรียนมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับตนเอง สังคม วัฒนธรรม และธรรมชาติ
แวดล้อม สามารถดำรงตนอยู่ในสังคมอย่างมีความสุข รู้จักสิทธิ หน้าที่ และความรับผิดชอบของ
ตนเอง มีจิตสำนึกในความเป็นพลเมืองดีของประเทศชาติและโลก” (กระทรวงศึกษาธิการ, 2551) 
ดังนั้น รายวิชาสังคมศึกษาจึงเป็นพื้นทีส่ำคัญในการพัฒนาคุณลักษณะด้านความคิด ความรู้สึก และ
พฤติกรรมของผู้เรียน โดยเฉพาะในยุคที่ข้อมูลข่าวสารไหลบ่า ผู้เรียนต้องเผชิญกับปัญหาทางสังคม
หลากหลายมิติ การมีเพียงข้อมูลความรู้พื้นฐานไม่เพียงพออีกต่อไป จำเป็นต้องมี “ความสามารถใน
การคิดเชิงวิพากษ์” (Critical Thinking) เพื่อใช้ในการแยกแยะ วิเคราะห์ ตัดสินใจ และแก้ปัญหา
อย่างมีเหตุผล ภายใต้แนวคิดดังกล่าว การจัดการเรียนรู้ในรายวิชาสังคมศึกษา ซึ่งมีเป้าหมายหลัก
ในการเสริมสร้างคุณธรรม  จริยธรรม และความรับผิดชอบต่อสั งคม จึงต้องบูรณาการ
กระบวนการพัฒนาความคิดเชิงวิพากษ์เข้าไว้ในกิจกรรมการเรียนการสอนอย่างเหมาะสม 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งการใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นแนวทางในการพัฒนาแนวคิด  การ
เรียนรู้ และการใช้ชีวิตของผู้เรียนอย่างยั่งยืน เพราะหลักพุทธธรรมไม่เพียงแต่ให้ความรู้เชิงศาสนา 
หากยังสะท้อนถึงวิธีคิด วิธีมองโลก และแนวทางการแก้ไขปัญหาชีวิตที่สามารถประยุกต์ใช้ได้กับทุก
ยุคสมัย 
  หลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนา เช่น ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา), อริยสัจ 4 (ทุกข์ 
สมุทัย นิโรธ มรรค), และการเจริญสติ เป็นหลักการพื้นฐานที่สามารถใช้เป็นกลไกสำคัญในการ
เสริมสร้างการคิดเชิงวิพากษ์ของผู้เรียน โดยกระบวนการฝึกฝนตามแนวไตรสิกขา ช่วยหล่อหลอม
ให้ผู้เรียนรู้จักควบคุมพฤติกรรม (ศีล) รู้จักพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ด้วยจิตที่มั่นคง (สมาธิ) และพัฒนาให้
เกิดการรู้เท่าทันอย่างมีปัญญา (ปัญญา) ส่วนหลักอริยสัจ 4 ช่วยให้ผู้เรียนมีกรอบคิดในการ
วิเคราะห์ปัญหาอย่างเป็นระบบ และการฝึกเจริญสติจะเสริมสร้างความสามารถในการระลึกรู้และ
คิดอย่างรอบคอบก่อนลงมือกระทำ ซึ่งทั้งหมดนี้เอ้ือต่อการฝึกคิดอย่างลึกซึ้งและมีเหตุผล 
  ดังนั้น การบูรณาการหลักพุทธธรรมเข้ากับการจัดการเรียนรู้ จึงเป็นแนวทางที่สอดคล้อง
ทั้งกับเป้าหมายของการศึกษายุคใหม่ และปรัชญาทางศาสนาที่มุ่งหวังให้มนุษย์มีปัญญาและ
จริยธรรมควบคู่กันไป บทความวิชาการนี้จึงมุ่งศึกษาบทบาทของหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาใน



 

36     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

การส่งเสริมความสามารถในการคิดเชิงวิพากษ์ของผู้เรียน โดยเฉพาะผ่านกระบวนการเรียนรู้ที่เน้น
ไตรสิกขา อริยสัจ 4 และการเจริญสติ อันจะนำไปสู่การจัดการเรียนรู้ที่ทั้งลึกซึ้ง มีความหมาย และ
ก่อให้เกิดการพัฒนาทั้งด้านปัญญาและคุณธรรมอย่างยั่งยืนในบริบทของสังคมไทยร่วมสมัย 
 

แนวคิดเรื่องการคิดเชิงวิพากษ์ในกระบวนการเรียนรู้ 
  การคิดเชิงวิพากษ์ไม่ใช่แค่การคิดอย่างมีเหตุผลธรรมดา แต่เป็นกระบวนการที่ครอบคลุม
และซับซ้อนยิ่งกว่านั้นมาก ตามแนวคิดของ Ennis (2011) การคิดเชิงวิพากษ์ประกอบด้วยกิจกรรม
ที่หลากหลาย เช่น การตั้งคำถาม การวิเคราะห์ข้อมูล การให้เหตุผล การพิจารณาทางเลือก การคิด
แบบไตร่ตรอง และ การตัดสินใจ นอกจากนี้ ยังต้องอาศัยคุณลักษณะส่วนบุคคลที่สำคัญ อาทิ 
ความใฝ่รู้ (อยากรู้ อยากเห็น ตั้งคำถามอยู่เสมอ) การเปิดใจรับฟังผู้อื่น (พร้อมที่จะพิจารณามุมมอง
ที่แตกต่าง) ความรอบคอบ (พิจารณาสิ่งต่าง ๆ อย่างละเอียดถี่ถ้วน) และ ความกล้าหาญทางปัญญา 
(กล้าที่จะท้าทายความคิดเดิม ๆ หรือสิ่งที่เป็นที่ยอมรับโดยทั่วไป) 
  Facione (2015) ได้ให้กรอบการพัฒนา Critical Thinking ที่เป็นรูปธรรมมากขึ้น โดย
แบ่งออกเป็น 6 องค์ประกอบหลักที่สามารถพัฒนาได้ผ่านกิจกรรมการเรียนรู้ที่กระตุ้นให้ผู้เรียนคิด
เชิงลึกและไตร่ตรองอยู่เสมอ: 
  1. การตีความ (Interpretation) คือความสามารถในการทำความเข้าใจและถอด
ความหมายของข้อมูล ไม่ว่าจะเป็นข้อความ ตัวเลข หรือประสบการณ์ต่าง ๆ ผู้เรียนต้องสามารถ
ระบุประเด็นสำคัญ ความหมายแฝง หรือนัยยะที่ซ่อนอยู่ในข้อมูลนั้น ๆ ได้อย่างถูกต้องแม่นยำ 
ตัวอย่างเช่น การอ่านข่าว ผู้เรียนควรตีความได้ว่าผู้เขียนต้องการสื่ออะไร มีอคติหรือไม่ หรือข้อมูล
นั้นมีข้อจำกัดอย่างไร 
  2. การวิเคราะห์ (Analysis) คือความสามารถในการแยกแยะข้อมูลออกเป็นส่วนย่อย ๆ 
เพื่อทำความเข้าใจความสัมพันธ์ของแต่ละส่วน และความสัมพันธ์กับภาพรวม ผู้เรียนควรระบุได้ว่า
ข้อมูลส่วนใดเป็นข้อเท็จจริง ข้อใดเป็นความคิดเห็น ข้อใดเป็นข้อสรุป และมีเหตุผลใดที่สนับสนุน
หรือโต้แย้ง ตัวอย่างเช่น การวิเคราะห์สถานการณ์ทางสังคม ผู้เรียนควรแยกแยะได้ว่าปัจจัยใด
เก่ียวข้องบ้าง และแต่ละปัจจัยมีผลกระทบต่อกันอย่างไร 
  3. การประเมินผล (Evaluation) คือความสามารถในการพิจารณาคุณค่า ความน่าเชื่อถือ 
ความถูกต้อง และความสมเหตุสมผลของข้อมูล หลักฐาน หรือข้อโต้แย้ง ผู้เรียนต้องสามารถตัดสิน
ได้ว่าหลักฐานนั้นน่าเชื่อถือเพียงพอหรือไม่  เหตุผลที่ใช้สมเหตุสมผลหรือไม่ และข้อสรุปนั้นมี
ข้อบกพร่องใด ๆ หรือไม่ ตัวอย่างเช่น การประเมินแหล่งข้อมูลบนอินเทอร์เน็ต ผู้เรียนควรพิจารณา



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       37 

 

 

ได้ว่าเว็บไซต์นั้นน่าเชื่อถือหรือไม่ ผู้เขียนมีอคติหรือไม่หรือข้อมูลนั้นได้รับการยืนยันจากแหล่งอื่น ๆ 
หรือไม่ 
  4. การอธิบาย (Explanation) คือความสามารถในการนำเสนอผลลัพธ์ของการคิดเชิง
วิพากษ์ออกมาในรูปแบบที่ชัดเจนและเข้าใจง่าย ไม่ว่าจะเป็นการให้เหตุผล การสรุปผล หรือการ
นำเสนอแนวทางแก้ไข ผู้เรียนต้องสามารถอธิบายกระบวนการคิดของตนเองให้ผู้อื่นเข้าใจได้ พร้อม
ทั้งให้เหตุผลสนับสนุนอย่างชัดเจน ตัวอย่างเช่น การอธิบายการตัดสินใจแก้ปัญหา ผู้เรียนควรบอก
ได้ว่าทำไมถึงเลือกวิธีนี้ และมีเหตุผลใดมาสนับสนุนการตัดสินใจ 
  5. การสรุป (Inference) คือความสามารถในการดึงข้อสรุป หรือสร้างข้อสันนิษฐานจาก
ข้อมูลและหลักฐานที่มีอยู่ ผู้เรียนต้องสามารถระบุข้อมูลที่จำเป็น กำหนดทางเลือกที่เป็นไปได้ และ
คาดการณ์ผลลัพธ์ที่จะตามมาได้ ตัวอย่างเช่น จากข้อมูลสภาพอากาศ ผู้เรียนควรสามารถอนุมาน
ได้ว่าจะเกิดอะไรข้ึนหากไม่เตรียมตัวรับมือกับพายุ 
  6. การควบคุมตนเอง (Self-Regulation) คือความสามารถในการตรวจสอบและทบทวน
กระบวนการคิดของตนเอง ผู้เรียนต้องสามารถประเมินจุดแข็งและจุดอ่อนของการคิดของตนเองได้ 
พร้อมทั้งปรับปรุงแก้ไขเมื่อพบข้อบกพร่อง หรือเมื่อมีข้อมูลใหม่เข้ามาสนับสนุนหรือโต้แย้ง นี่คือ
หัวใจของการเรียนรู้และพัฒนาอย่างต่อเนื่อง 
  การพัฒนาการคิดเชิงวิพากษ์ทั้ง 6 องค์ประกอบนี้ ไม่ได้เกิดขึ้นโดยบังเอิญ แต่ต้องอาศัย
การออกแบบกิจกรรมการเรียนรู้ที่เอ้ือให้ผู้เรียนได้ฝึกฝนอย่างสม่ำเสมอ การกระตุ้นให้ผู้เรียนตั้ง
คำถาม วิเคราะห์ข้อมูลอย่างลึกซึ้ง ประเมินอย่างรอบคอบ อธิบายอย่างชัดเจน สรุปอย่างมีเหตุผล 
และที่สำคัญที่สุดคือการทบทวนกระบวนการคิดของตนเอง จะนำไปสู่การพัฒนาทักษะการคิดเชิง
วิพากษ์ที่แข็งแกร่งและยั่งยืน 
 

หลักพุทธธรรมกบัการพัฒนาการคิดเชิงวิพากษ์ผ่านไตรสิกขา 
  การพัฒนาการคิดเชิงวิพากษ์ (Critical Thinking) ในผู้เรียนสามารถเชื่อมโยงได้อย่าง
ลึกซึ้งกับหลักพุทธธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ไตรสิกขา ซึ่งประกอบด้วย ศีล สมาธิ ปัญญา หลักการ
ทั้งสามนี้ทำงานร่วมกันอย่างเป็นระบบ เพื่อนำไปสู่การคิดอย่างมีคุณภาพและรอบด้าน 
  1. ศีล รากฐานแห่งการคิดอย่างเป็นธรรม 
  ศีล คือการควบคุมพฤติกรรมและการยับยั้งตนเองจากสิ่งที่ไม่เหมาะสม เป็นรากฐาน
สำคัญของการคิดเชิงวิพากษ์อย่างแท้จริง ดังที่สุชีพ ปุญญานุภาพ (2547) กล่าวไว้ว่า ผู้ที่มีศีลจะ
สามารถแยกแยะความถูกผิดได้ การมีศีลทำให้ผู้เรียนมีคุณธรรมประจำใจ มีความซื่อสัตย์ และมี
วินัยในตนเอง คุณสมบัติเหล่านี้ส่งผลโดยตรงต่อกระบวนการคิดเชิงวิพากษ์ 



 

38     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

  การแยกแยะความถูกผิด ผู้ที่มีศีลจะมีความละเอียดอ่อนในการพิจารณาเร่ืองราวต่าง ๆ 
ไม่เข้าข้างฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง ทำให้สามารถมองปัญหาได้อย่างเป็นธรรม ปราศจากอคติส่วนตัวที่อาจ
บิดเบือนข้อเท็จจริง 
  วินัยในการคิด ศีลช่วยปลูกฝังวินัย ซึ่งจำเป็นอย่างยิ่งในการค้นคว้าข้อมูลอย่างเป็นระบบ 
การตรวจสอบความน่าเชื่อถือของแหล่งที่มา และการประเมินหลักฐานอย่างรอบคอบ ไม่ด่วนสรุป
จากข้อมูลที่ไม่เพียงพอ 
  ความรับผิดชอบ การมีศีลนำไปสู่ความรับผิดชอบต่อความคิดและการกระทำของตนเอง 
ทำให้ผู้เรียนพร้อมที่จะยอมรับข้อผิดพลาด หรือปรับเปลี่ยนแนวคิดเมื่อมีข้อมูลใหม่ที่น่าเชื่อถือกว่า 
สมาธิ พลังแห่งการจดจ่อและประมวลผล 
  สมาธิ คือการฝึกจิตใจให้สงบ จดจ่อ และตั้งมั่น การฝึกสมาธิช่วยให้ผู้เรียนมีจิตใจที่สงบ 
ไม่ฟุ้งซ่าน ซึ่งส่งผลอย่างมากต่อคุณภาพการคิด 
  ลดความว้าวุ่น ในยุคที่ข้อมูลข่าวสารถาโถมเข้ามามากมาย สมาธิช่วยลดความว้าวุ่นทาง
จิตใจ ทำให้ผู้เรียนสามารถตัดสิ่งรบกวนภายนอกและภายในได้ และจดจ่ออยู่กับประเด็นที่กำลัง
พิจารณาได้อย่างเต็มที่ 
  การประมวลผลข้อมูลที่มีประสิทธิภาพ เมื่อจิตใจสงบและมีสมาธิ ผู้เรียนจะสามารถ
ประมวลผลข้อมูลที่ซับซ้อนได้อย่างเป็นระบบ สามารถเชื่อมโยงความคิดต่าง ๆ เข้าหากัน จัด
ระเบียบข้อมูล และมองเห็นความสัมพันธ์ที่อาจไม่ปรากฏชัดเจนในยามที่จิตใจไม่สงบ 
  เพิ่มความลึกซึ้งในการคิด สมาธิช่วยให้ผู้เรียนสามารถพิจารณาปัญหาหรือสถานการณ์ได้
อย่างลึกซึ้ง ไม่ใช่เพียงแค่ผิวเผิน ทำให้มองเห็นมิติต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง และเข้าใจถึงแก่นของปัญหา
ได้อย่างแท้จริง 
  ปัญญา ผลลัพธ์แห่งการเข้าใจความจริง 
  ปัญญา ไม่ได้เกิดขึ้นเองโดยลำพัง แต่เป็นผลลัพธ์ของการฝึกฝนผ่านศีลและสมาธิอย่าง
ต่อเนื่อง เมื่อผู้เรียนมีศีลเป็นพื้นฐานในการประพฤติ และมีสมาธิในการจดจ่อและประมวลผลข้อมูล 
ปัญญาก็จะเกิดขึ้นตามมาอย่างเป็นธรรมชาติ ปัญญานี้เองที่นำไปสู่การคิดเชิงวิพากษ์อย่างสมบูรณ์
แบบ 
  เข้าใจความจริง ปัญญาช่วยให้ผู้เรียนสามารถมองเห็นความจริงของสิ่งต่าง ๆ ตามที่เป็น
จริง ปราศจากการปรุงแต่งหรืออคติ ทำให้สามารถแยกแยะระหว่างข้อเท็จจริงและความคิดเห็น 
หรือระหว่างข้อมูลที่ถูกต้องกับข้อมูลที่บิดเบือนได้ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       39 

 

 

  การวิเคราะห์สถานการณ์อย่างมีเหตุผล ด้วยปัญญา ผู้ เรียนจะสามารถวิเคราะห์
สถานการณ์ต่างๆ ได้อย่างรอบด้าน ใช้เหตุผลประกอบการพิจารณา และมองเห็นถึงสาเหตุและ
ผลลัพธ์ของสิ่งต่างๆ 
  การประเมินสิ่งต่างๆ อย่างมีวิจารณญาณ ปัญญาทำให้ผู้เรียนมีความสามารถในการ
ประเมินคุณค่า ความน่าเชื่อถือ และความสมเหตุสมผลของข้อมูล ข้อโต้แย้ง หรือแนวคิดต่าง ๆ ได้
อย่างถูกต้อง และสามารถตัดสินใจเลือกแนวทางที่ดีที่สุดได้อย่างชาญฉลาด 
  กล่าวโดยสรุป การนำหลักไตรสิกขามาประยุกต์ใช้ในการจัดการเรียนรู้ ไม่เพียงแต่เป็นการ
ปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรมให้แก่ผู้เรียนเท่านั้น แต่ยังเป็นกลไกสำคัญในการพัฒนาทักษะการคิด
เชิงวิพากษ์อย่างเป็นระบบและยั่งยืน เพราะการมีศีลเป็นพื้นฐาน การมีสมาธิเป็นเครื่องมือ และการ
มีปัญญาเป็นเป้าหมาย จะนำไปสู่การเป็นผูค้ิดที่รอบคอบ มีเหตุผล และสามารถดำรงตนอยู่ในสังคม
ได้อย่างมีคุณภาพ 
  2. อริยสัจ 4 กับกระบวนการคิดเชิงวิพากษ์ 
  หลักอริยสัจ 4 หรือความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ ไม่เพียงเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา แต่
ยังเป็นกรอบแนวคิดที่ทรงพลังในการพัฒนา กระบวนการคิดเชิงวิพากษ์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการ

แก้ปัญหา (Problem Solving) และการคิดไตร่ตรอง (Reflective Thinking) ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของ
การเรียนรู้ในวิชาสังคมศึกษา มาดูกันว่าแต่ละองค์ประกอบของอริยสัจ 4 มีส่วนส่งเสริมการคิดเชิงวิพากษ์
อย่างไร 
  2.1 ทุกข์ สอนให้ผู้เรียนตั้งคำถามและรับรู้ถึงปัญหาที่แท้จริง 
  ขั้นแรกของอริยสัจ 4 คือการ ทำความเข้าใจทุกข์ หรือการรับรู้ถึงปัญหา การนำหลักนี้มา
ประยุกต์ใช้ในการเรียนรู้เชิงวิพากษ์คือการฝึกให้ผู้เรียนรู้จัก ตั้งคำถาม และ รับรู้ถึงปัญหาที่แท้จริง ไม่ใช่
แค่เพียงอาการของปัญหา การที่ผู้เรียนสามารถระบุและกำหนดปัญหาได้อย่างถูกต้อง ชัดเจน และลึกซึ้ง 
ถือเป็นจุดเริ่มต้นท่ีสำคัญของกระบวนการคิดเชิงวิพากษ์ เพราะหากไม่รู้ว่าปัญหาคืออะไร การจะวิเคราะห์
หรือหาทางแก้ไขก็เป็นไปไม่ได้ ในบริบทสังคมศึกษา อาจหมายถึงการตั้งคำถามเกี่ยวกับความเหลื่อมล้ำ
ทางสังคม ผลกระทบของการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ หรือความขัดแย้งในชุมชน 
  2.2 สมุทัย ฝึกให้มองหาสาเหตุ ไมต่ัดสินปญัหาอย่างผิวเผิน 
  สมุทัย คือสาเหตุของทุกข์ หรือรากเหง้าของปัญหา ข้ันตอนนี้กระตุ้นให้ผู้เรียนฝึกฝนการ มองหา
สาเหตุ ที่แท้จริงของปัญหา โดยไม่ตัดสินปัญหาอย่างผิวเผิน หรือมองเพียงปลายเหตุ ผู้ เรียนต้องมี
ความสามารถในการสืบค้น วิเคราะห์ และเชื่อมโยงข้อมูล เพื่อทำความเข้าใจถึงปัจจัยต่าง ๆ ท่ีก่อให้เกิด
ปัญหา ทั้งปัจจัยโดยตรงและปัจจัยแฝง การฝึกคิดแบบสมุทัยช่วยให้ผู้เรียนไม่ตกเป็นเหยื่อของการสรุปที่
รวดเร็ว หรือการตัดสินท่ีขาดข้อมูล แต่จะพยายามทำความเข้าใจถึงความซับซ้อนของปัญหาอย่างรอบด้าน 
ตัวอย่างเช่น เมื่อพบปัญหายาเสพติดในชุมชน ผู้เรียนจะไม่หยุดแค่การมองว่ายาเสพติดเป็นสิ่งไม่ดี แต่จะ
สืบหาสาเหตุที่ทำให้เกิดปัญหานั้น เช่น ความยากจน การเข้าไม่ถึงโอกาส หรือการขาดการศึกษา 



 

40     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 
  2.3 นิโรธ สร้างเป้าหมายในการแก้ปัญหาที่ชัดเจน 
  นิโรธ คือความดับทุกข์ หรือสภาวะที่ปราศจากปัญหา การนำหลักนี้มาใช้ในการคิดเชิงวิพากษ์คือ
การ สร้างเป้าหมายในการแก้ปัญหาที่ชัดเจน ผู้เรียนต้องสามารถจินตนาการถึงสถานการณ์ที่ปัญหาได้รับ
การแก้ไขแล้ว กำหนดเป้าหมายที่เฉพาะเจาะจง วัดผลได้ บรรลุผลได้ เกี่ยวข้องกับความเป็นจริง และมี

กรอบเวลาที่ชัดเจน (SMART Goals) การมีเป้าหมายที่ชัดเจนจะช่วยให้ผู้ เรียนมีทิศทางในการคิด
วิเคราะห์และวางแผนได้อย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งเป็นการยกระดับจากการแค่ระบุปัญหาไปสู่การมอง
หาทางออกท่ีเป็นไปได้ 
  2.4 มรรค วางแผนและดำเนินการแก้ไขปัญหาตามเหตุผล 
  มรรค คือหนทางแห่งความดับทุกข์ หรือแนวทางในการแก้ไขปัญหา ข้ันตอนนี้เน้นการ วางแผน
และดำเนินการแก้ไขปัญหาตามเหตุผล ผู้เรียนต้องสามารถระบุทางเลือกที่เป็นไปได้ ประเมินข้อดีข้อเสีย
ของแต่ละทางเลือก เลือกทางเลือกที่ดีท่ีสุดโดยอาศัยเหตุผลและหลักฐานที่น่าเชื่อถือ และลงมือปฏิบัติตาม
แผนอย่างเป็นระบบ นอกจากนี้ยังรวมถึงการประเมินผลลัพธ์ของการดำเนินการ และการปรับปรุงแก้ไข
แผนเมื่อจำเป็น ซึ่งสอดคล้องกับการคิดไตร่ตรองและการปรับปรุงตนเองอย่างต่อเนื่อง 
  ด้วยเหตุนี้ หลักอริยสัจ 4 จึงสอดคล้องกับวงจรการคิดวิเคราะห์แบบ Problem Solving (การ

กำหนดปัญหา, การวิเคราะห์สาเหตุ, การกำหนดทางออก, การลงมือทำ) และ Reflective Thinking 
(การไตร่ตรองถึงสิ่งที่เกิดขึ้น, การทำความเข้าใจ, การวางแผน, และการเรียนรู้จากประสบการณ์) ซึ่งเป็น
หัวใจของการเรียนรู้ในวิชาสังคมศึกษา การประยุกต์ใช้อริยสัจ 4 ในการจัดการเรียนรู้จึงไม่เพียงแต่ปลูกฝัง
คุณธรรม แต่ยังพัฒนาทักษะการคิดเชิงวิพากษ์ที่จำเป็นต่อการใช้ชีวิตและการแก้ปัญหาในโลกแห่งความ
เป็นจริงได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

  3. การเจริญสติ: รากฐานของการคิดเชิงวิพากษ์และจิตสาธารณะ 
  ในโลกที่เต็มไปด้วยข้อมูลข่าวสารและความเห็นที่หลากหลาย การเจริญสติ เป็นทักษะ
สำคัญที่ช่วยให้ผู้เรียนสามารถนำทางและประมวลผลสิ่งต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ การมีสติ
ไม่ได้หมายถึงแค่การมีสมาธิเท่านั้น แต่เป็นการ รู้เท่าทันความคิด อารมณ์ และปฏิกิริยาของตนเอง 
ในปัจจุบันขณะ ซึ่งส่งผลโดยตรงต่อคุณภาพของการคิดและการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคม 
  ธนาวุฒิ ท้วมเส้ง (2561) ได้ชี้ให้เห็นว่า การเจริญสติเป็นรากฐานสำคัญของ "การคิดอย่าง
มีวิจารณญาณ" (Critical Thinking) และ "การมีจิตสาธารณะ" (Public-Mindedness) โดยมี
ผลลัพธ์ที่สำคัญดังนี้ 
  ตัดสินใจอย่างมีเหตุผล เมื่อผู้เรียนมีสติ พวกเขาจะสามารถสังเกตและรับรู้ถึงความคิดที่
เกิดขึ้นในใจตนเองได้ชัดเจนขึ้น ไม่ว่าจะเป็นความคิดที่มาจากอารมณ์ความรู้สึกส่วนตัว  หรือ
ความคิดที่มาจากข้อมูลภายนอก การรู้เท่าทันนี้ช่วยให้ผู้เรียนไม่ด่วนตัดสินใจตามอารมณ์ชั่ววูบ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       41 

 

 

หรือตามแรงกระตุ้น แต่จะสามารถหยุดคิด พิจารณาข้อมูลและเหตุผลต่าง ๆ ได้อย่างรอบคอบมาก
ขึ้น ซึ่งนำไปสู่การตัดสินใจที่มีเหตุผลและรอบด้าน 
  ลดอคติ อคติและความลำเอียงมักเกิดขึ้นจากความไม่รู้ตัว หรือการยึดติดกับความคิดเห็น
เดิมๆ การเจริญสติช่วยให้ผู้เรียนตระหนักรู้ถึงอคติของตนเองได้ เมื่อสติเกิดขึ้น ผู้เรียนจะสามารถ
มองเห็นได้ว่าความคิดหรือการตัดสินใจบางอย่างอาจมาจากประสบการณ์ส่วนตัว ความเชื่อฝังใจ 
หรือความรู้สึกที่ไม่เป็นกลาง เมื่อรู้เท่าทันอคติ ก็จะสามารถก้าวข้ามสิ่งเหล่านี้ และเปิดใจรับข้อมูล
หรือมุมมองที่แตกต่างได้อย่างเป็นกลางมากข้ึน 
  รับฟังความคิดเห็นที่หลากหลายอย่างเข้าใจ การมีสติช่วยให้ผู้เรียนสามารถรับฟังผู้อ่ืนได้
อย่างแท้จริง ไม่ใช่แค่ได้ยิน แต่เป็นการเข้าใจทั้งเนื้อหาและเจตนา การที่จิตใจสงบและจดจ่อ จะ
ช่วยให้ผู้เรียนสามารถซึมซับความคิดเห็นที่หลากหลายได้  โดยไม่ตัดสินหรือโต้แย้งในทันที แต่จะ
พยายามทำความเข้าใจในมุมมองของผู้อ่ืน ซึ่งเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งในการทำงานร่วมกัน การแก้ไข
ปัญหาความขัดแย้ง และการสร้างสังคมที่ยอมรับความแตกต่าง 
  ดังนั้น การเจริญสติจึงเป็นทักษะพื้นฐานที่เสริมสร้างทั้งมิติทางปัญญาและทางจริยธรรมไป
พร้อมกัน ช่วยให้ผู้เรียนเป็นผู้ที่  คิดได้อย่างมีวิจารณญาณ คือมีความสามารถในการวิเคราะห์ 
ประเมิน และตัดสินใจอย่างรอบคอบ พร้อมทั้งเป็นผู้ที่มี จิตสาธารณะ คือสามารถเข้าใจและอยู่
ร่วมกับผู้อื่นในสังคมได้อย่างสันติสุข 
  

แนวทางการบูรณาการหลักพุทธธรรมในรายวิชาสังคมศึกษา 

  การบูรณาการหลักพุทธธรรมเข้ากับการจัดการเรียนรู้ในรายวิชาสังคมศึกษาเป็นแนวทาง
ที่มีประสิทธิภาพในการพัฒนาทักษะการคิดเชิงวิพากษ์และคุณธรรมของผู้เรียนไปพร้อมกัน  โดย
สามารถดำเนินการได้หลากหลายรูปแบบ ซึ่งล้วนส่งเสริมให้ผู้เรียนได้ลงมือปฏิบัติและไตร่ตรอง
อย่างลึกซึ้ง 
  1. การใช้สถานการณ์จำลอง (Simulation) ที่กระตุ้นการคิดด้วยหลักอริยสัจ 4 
  การใช้สถานการณ์จำลอง เป็นวิธีที่ยอดเยี่ยมในการสร้างประสบการณ์การเรียนรู้ที่
ใกล้เคียงกับความเป็นจริง ผู้สอนสามารถออกแบบสถานการณ์ทางสังคมที่ซับซ้อน เช่น ปัญหา
ความขัดแย้งในชุมชน การจัดการทรัพยากรธรรมชาติ หรือประเด็นทางเศรษฐกิจและสิ่งแวดล้อม 
แล้วให้ผู้เรียนสวมบทบาทเป็นผู้มีส่วนได้ส่วนเสียต่าง ๆ ในสถานการณ์นั้น ในกระบวนการนี้ผู้เรียน
จะได้ฝึกฝนการใช้หลัก อริยสัจ 4 อย่างเป็นธรรมชาติ: 
  ทุกข ์ผู้เรียนจะต้องระบุและทำความเข้าใจปัญหา ที่เกิดขึ้นในสถานการณ์จำลองนั้นอย่าง
ชัดเจน 



 

42     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

  สมุทัย พวกเขาจะต้อง วิเคราะห์และค้นหาสาเหตุ ของปัญหาจากมุมมองที่หลากหลาย 
  นิโรธ ผู้เรียนร่วมกัน กำหนดเป้าหมาย หรือทางออกที่ต้องการจากสถานการณ์นั้น 
  มรรค พวกเขาจะต้อง วางแผนและตัดสินใจ เลือกแนวทางแก้ไขปัญหาที่ดีที่สุด โดยต้องใช้
เหตุผลและหลักฐานมาสนับสนุนการตัดสินใจ และเผชิญกับผลลัพธ์ของการเลือกนั้น 
  กิจกรรมนี้ไม่เพียงแต่พัฒนาการคิดวิเคราะห์ แต่ยังส่งเสริมการทำงานร่วมกัน การ
ประนีประนอม และการเข้าใจมุมมองที่แตกต่าง 
  2. กิจกรรมอภิปรายกลุ่ม (Group Discussion) ที่เน้นการฟังอย่างมีสติ 
  กิจกรรมอภิปรายกลุ่ม เป็นพื้นที่ที่ผู้เรียนจะได้ฝึกฝนการแลกเปลี่ยนความคิดเห็น แต่สิ่ง
สำคัญคือการเน้นไปที่  การฟังอย่างมีสติ และ การตั้งคำถามอย่างมีคุณธรรม ผู้สอนควรสร้าง
บรรยากาศที่ส่งเสริมให้ผู้เรียน 
  ฟังอย่างลึกซึ้ง (Active Listening) ไม่ใช่แค่รอโอกาสที่จะพูด แต่เป็นการทำความเข้าใจใน
สิ่งที่ผู้อ่ืนกำลังสื่อสารอย่างแท้จริง ทั้งเนื้อหาและความรู้สึก 
  ใช้ปิยวาจา การแสดงความคิดเห็นหรือโต้แย้งด้วยถ้อยคำที่สุภาพและสร้างสรรค์ ไม่ใช่การ
โจมตีบุคคล 
  ตั้งคำถามเชิงวิพากษ์อย่างมีคุณธรรม การตั้งคำถามเพื่อทำความเข้าใจให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น ท้า
ทายความคิดอย่างมีเหตุผล และตรวจสอบข้อเท็จจริง โดยปราศจากอคติหรือเจตนาที่จะบ่อน
ทำลาย 
  เปิดใจรับฟังความคิดเห็นที่แตกต่าง ยอมรับว่าอาจมีมุมมองอื่น ๆ ที่ถูกต้อง หรือมีข้อมูลที่
ตนเองยังไม่รู้ ทำให้เกิดการเรียนรู้และพัฒนาความคิดได้ 
  การอภิปรายที่มีคุณภาพจะช่วยพัฒนาทักษะการสื่อสาร การคิดวิเคราะห์ และการเคารพ
ความเห็นต่างในสังคมพหุวัฒนธรรม 
  3. การเรียนรู้ผ่านปัญหา (Problem-Based Learning) ที่สอดคล้องกับหลักมรรค 
  การเรียนรู้ผ่านปัญหา เป็นแนวทางที่ผู้เรียนจะได้เผชิญกับปัญหาจริงหรือสถานการณ์
จำลองที่ซับซ้อน แล้วใช้ความรู้และทักษะของตนเองในการค้นหาคำตอบและแนวทางแก้ไข  ซึ่ง
สอดคล้องอย่างยิ่งกับหลักมรรค ในอริยสัจ 4 ซึ่งคือ "หนทางแห่งการดับทุกข์" หรือแนวทางในการ
แก้ไขปัญหา 
  ผู้เรียนจะถูกกระตุ้นให้ระบุและทำความเข้าใจปัญหา (ทุกข์และสมุทัย) ด้วยตนเอง ต้อง
สืบค้นข้อมูลจากแหล่งต่าง ๆ เพื่อหาความรู้ที่เกี่ยวข้อง จากนั้นจึง ระดมสมองเพื่อสร้างทางเลือก 
ในการแก้ไขปัญหา (มรรค) มีการประเมินทางเลือกต่าง ๆ โดยใช้เหตุผลและหลักฐาน สุดท้ายคือ
การนำเสนอแนวทางแก้ไข และอาจรวมถึงการทดลองนำไปปฏิบัติหรือการสะท้อนผลลัพธ์ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       43 

 

 

  กระบวนการนี้เน้นให้ผู้เรียนเป็นผู้ค้นหาความรู้และสร้างสรรค์ทางออกด้วยตนเอง ซึ่งเป็น
การฝึกฝนการคิดเชิงวิพากษ์ในสถานการณ์จริง 
  4. การฝึกเจริญสติในห้องเรียน เพื่อเสริมสมาธิและเปิดจิต 
  การนำการฝึกเจริญสติมาใช้ในห้องเรียน แม้จะเป็นช่วงเวลาสั้น ๆ เช่น ก่อนเร่ิมบทเรียน 
หรือก่อนการทำกิจกรรมที่ต้องใช้ความคิดเข้มข้น ก็สามารถส่งผลดีอย่างมากต่อคุณภาพการเรียนรู้
และพัฒนาการคิดเชิงวิพากษ์ 
  เสริมสร้างสมาธิ การฝึกสติสั้น ๆ เช่น การกำหนดลมหายใจ จะช่วยให้จิตใจของผู้เรียน
สงบและจดจ่อ ลดความฟุ้งซ่าน ทำให้พร้อมสำหรับการรับข้อมูลใหม่ ๆ และการคิดอย่างลึกซึ้ง 
  เปิดจิตให้พร้อมรับการคิดอย่างลึกซึ้ง เมื่อจิตใจสงบ ผู้เรียนจะมีความตระหนักรู้มากขึ้น 
สามารถสังเกตความคิดและอารมณ์ของตนเองได้ดีขึ้น ซึ่งเป็นการเตรียมพร้อมสำหรับการวิเคราะห์
ข้อมูล การประเมิน และการตัดสินใจอย่างมีเหตุผล ลดอคติ และเพิ่มความสามารถในการรับฟัง
ความคิดเห็นที่หลากหลาย 
  การบูรณาการแนวทางเหล่านี้ในรายวิชาสังคมศึกษาจะชว่ยสร้างสภาพแวดล้อมการเรียนรู้
ที่ส่งเสริมให้ผู้เรียนไม่เพียงแต่ได้รับความรู้ทางวิชาการ แต่ยังได้รับการพัฒนาทักษะการคิดเชิง
วิพากษ์ที่แข็งแกร่ง ควบคู่ไปกับการปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรมที่จำเป็นสำหรับการดำรงชีวิตใน
สังคมยุคโลกาภิวัตน์ได้อย่างยั่งยืน 
 

บทสรุป 
  ในบริบทของการศึกษาไทยยุคปัจจุบันที่เผชิญกับความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในด้าน
ข้อมูลข่าวสาร สังคม และเทคโนโลยี การส่งเสริมทักษะการคิดเชิงวิพากษ์ในผู้เรียนจึงเป็นสิ่งจำเป็น
อย่างยิ่ง โดยเฉพาะในรายวิชาสังคมศึกษาซึ่งเป็นรายวิชาหลักในการพัฒนา “ความรู้ คู่คุณธรรม” 
เพื่อให้ผู้เรียนสามารถวิเคราะห์ปัญหาทางสังคม แยกแยะข้อเท็จจริงจากความเชื่อ และตัดสินใจ
ด้วยเหตุผลอย่างมีจริยธรรม 
  บทความนี้ได้นำเสนอว่า “กระบวนการเรียนรู้เชิงพุทธบูรณาการ” เป็นแนวทางสำคัญที่
ช่วยเสริมสร้างทักษะการคิดเชิงวิพากษ์ควบคู่กับการพัฒนาคุณธรรมในผู้เรียนอย่างยั่งยืน  โดยการ
นำหลักธรรมทางพุทธศาสนา เช่น ไตรสิกขา อริยสัจ 4 อิทธิบาท 4 และสัปปุริสธรรม 7 มาบูรณา
การเข้ากับการจัดกิจกรรมการเรียนรู้ในห้องเรียน ช่วยให้ผู้เรียนเรียนรู้ผ่านการใคร่ครวญ สังเกต 
วิเคราะห์ และสะท้อนคิดอย่างลึกซึ้ง 
  ทั้งนี้ หลักพุทธธรรมที่ถูกนำมาใช้ไม่เพียงแต่เป็นกรอบทางความคิดเชิงปรัชญาเท่านั้น 
หากแต่ยังเป็น “เครื่องมือพัฒนาจิตใจ” ที่ส่งเสริมการคิดอย่างมีสมาธิ มีสติ มีจริยธรรม และเห็น



 

44     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

คุณค่าของตนเองและผู้อ่ืน การจัดกิจกรรมในลักษณะพุทธบูรณาการจึงมีศักยภาพในการหล่อ
หลอมผู้เรียนให้เป็นพลเมืองที่มีความสามารถทั้งด้านการคิดและคุณธรรม พร้อมรับมือกับปัญหา
ทางสังคมในโลกยุคใหม่ได้อย่างมีวิจารณญาณ 
  กล่าวโดยสรุป กระบวนการเรียนรู้เชิงพุทธบูรณาการมิใช่เพียงการสอดแทรกธรรมะใน
เนื้อหา หากคือการวางรากฐานทางความคิดที่ลึกซึ้ง ซึ่งมีพลังในการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมและวิธี
คิดของผู้เรียนให้เกิดการเรียนรู้อย่างแท้จริง ทั้งในระดับปัญญาและจิตใจ อันเป็นเป้าหมายสูงสุด
ของการศึกษาที่แท้จริงในสังคมไทย 
 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงศึกษาธิการ. (2551). หลักสูตรแกนกลางการศึกษาขั้นพื้นฐาน พุทธศักราช 2551.  
  กรุงเทพฯ:  สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพื้นฐาน. 
ปิ่น มุทุกันต์. (2553). พุทธปรัชญากับการศึกษา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช- 
  วิทยาลัย. 
สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษา. (2560). แนวทางการจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาความสามารถ 
  ในการคิดขั้นสูง. กรุงเทพฯ:  พริกหวานกราฟฟิค. 
สุภีร์ ทุมทอง. (2560). การบูรณาการหลักพุทธธรรมกับการจัดการเรียนรู้เพื่อพัฒนาทักษะการคิด.   
  วารสารศึกษาศาสตร์ปริทรรศน์, 32(2), 45-60. 
Brookfield, S. D. (2012). Teaching for critical thinking: Tools and techniques to  
  help students question their assumptions. Jossey-Bass. 
Ennis, R. H. (1996). Critical thinking. Prentice-Hall. 
Facione, P. A. (2015). Critical thinking: What it is and why it counts. Insight  
  Assessment. 
Gunaratana, B. H. (2001). Mindfulness in plain English. Wisdom Publications. 
 
 
 
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       45 

 

 

พุทธนวัตกรรมการเรียนรู้ประยุกต์ทักษะการรู้ดิจิทัล 
ของนักเรียนมัธยมศึกษา 

BUDDHIST LEARNING INNOVATION APPLIED TO  
THE DEVELOPMENT OF DIGITAL LITERACY SKILLS AMONG 

SECONDARY SCHOOL STUDENTS 

 
 

1เขมจิรา บุญทวี 

1Khemchira Boontavee 
 

โรงเรียนบ้านม่วงนาดี สำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาอุบลราชธานี เขต 5 
Ban Muang Nadi School, Ubon Ratchathani Primary Educational 

 Service Area Office 5, Thailand 
 

1aoonaoon.h@gmail.com 
 

Received: June 15, 2025;        Revised: August 25, 2025;         Accepted: August 29, 2025 
 

บทคัดย่อ 

 

 บทความวิชาการฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อเสนอแนวทางการนำ พุทธนวัตกรรมการ
เรียนรู ้มาใช้เป็นกลไกสำคัญในการพัฒนา ทักษะการรู้ดิจิทัล (Digital Literacy) ของนักเรียนระดับ
มัธยมศึกษา อันเป็นทักษะจำเป็นในศตวรรษที่ 21 ที่ช่วยให้นักเรียนสามารถเข้าถึง เข้าใจ และใช้
เทคโนโลยีสารสนเทศอย่างรู้เท่าทัน มีจริยธรรม และสร้างสรรค์ โดยผู้เขียนได้นำเสนอการบูรณา
การหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ สัปปุริสธรรม 7 เพื่อพัฒนาคุณลักษณะของผู้รู้ที่สมบูรณ์, 
พรหมวิหาร 4 เพื่อเสริมสร้างคุณธรรมในจิตใจ, สังคหวัตถุ 4 เพื่อส่งเสริมปฏิสัมพันธ์ทางสังคมที่ดี 
และ อิทธิบาท 4 เพื่อพัฒนาความมุ่งมั่นในการเรียนรู้ ผสานเข้ากับกระบวนการจัดการเรียนรู้ในยุค

 
1 ครู, โรงเรียนบ้านม่วงนาดี สำนกังานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาอุบลราชธานี เขต 5 
 



 

46     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ดิจิทัลอย่างมีระบบ ผลการศึกษาพบว่าการประยุกต์ใช้พุทธนวัตกรรมร่วมกับแนวทางการเรียนรู้เชิง
รุกและเทคโนโลยีสารสนเทศ สามารถเสริมสร้าง ทักษะการคิดวิเคราะห์อย่างมีเหตุผล การใช้
เทคโนโลยีอย่างมีจริยธรรม ความสามารถในการสื่อสารผ่านสื่อดิจิทัลอย่างรับผิดชอบ และการมี
เจตคติที่ดีต่อการเรียนรู้ตลอดชีวิต ทั้งนี้ ผู้เรียนยังสามารถพัฒนา จิตสำนึกในการใช้เทคโนโลยีอย่าง
มีสติและไม่ตกเป็นทาสของโลกออนไลน์ ซึ่งถือเป็นหัวใจสำคัญของการเป็น “พลเมืองดิจิทัลที่มี
คุณภาพ (Quality Digital Citizen)” ซึ่งสามารถอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมดิจิทัลได้อย่างสงบสุข มี
คุณธรรม และมีวิจารณญาณในการใช้ข้อมูลข่าวสารในโลกออนไลน์อย่างเหมาะสม การศึกษาใน
คร้ังนี้จึงสะท้อนให้เห็นว่าการบูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับการเรียนรู้ดิจิทัลมิได้เป็น
เพียงการอนุรักษ์แนวคิดเชิงศาสนาเท่านั้น แต่ยังเป็นนวัตกรรมทางการศึกษาที่สามารถตอบสนอง
ต่อการพัฒนาผู้เรียนให้มีความสมดุลทั้งทางด้านวิชาการ จริยธรรม และทักษะชีวิตในโลกยุคใหม่
อย่างยั่งยืน 
 
คำสำคัญ: พุทธนวัตกรรมการเรียนรู้, การรู้ดิจิทัล, นักเรียนมัธยมศึกษา, พลเมืองดิจิทัล 
 

Abstract 
 
  This academic article aims to propose a framework for integrating Buddhist 
learning innovations as a key mechanism in developing digital literacy skills among 
secondary school students. It is a necessary skill in 21st century competency that helps 
enabling learners to access, comprehend, and utilize information technology with 
awareness, ethics, and creativity. The study presents a systematic integration of core 
Buddhist principles—namely: the Seven Qualities of a Noble Person (Sappurisa-dhamma) 
to cultivate holistic wisdom; the Four Brahmaviharas to instill compassion and 
mindfulness; the Four Bases of Social Solidarity (Sangahavatthu) to foster positive social 
interaction; and the Four Paths of Accomplishment (Iddhipada) to nurture perseverance 
and intrinsic motivation - into modern digital learning processes.  The findings reveal that 
the application of these Buddhist innovations with active learning and digital 
technologies significantly enhances students in: critical thinking; ethical awareness in 
digital usage; responsibility in digital communication; and positive attitude towards 
lifelong learning. In addition, it also enables students to consciously avoid being 
overwhelmed by digital distractions which is the key factor for becoming a quality digital 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       47 

 

 

citizen who lives peacefully, ethically, appropriately, and critically utilizing information 
from global online information. This study demonstrates that integrating Buddhist 
principles into digital education is not merely a means of preserving religious tradition 
but also an educational innovation that helps balancing sustainable development of the 
learners in technical, ethical, and life skills in modern era. 
 
Keywords: Buddhist Learning Innovation, Digital Literacy, Secondary School Students, 
Digital Citizenship 

 

บทนำ 
  ในยุคที่เทคโนโลยีดิจิทัลเข้ามาเป็นส่วนสำคัญในทุกมิติของชีวิต ไม่เว้นแม้แต่การศึกษา 
การพัฒนาทักษะที่เก่ียวข้องกับการรู้ดิจิทัล (digital literacy) จึงกลายเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งยวด
สำหรับผู้เรียน เพื่อให้พวกเขาสามารถใช้งานเทคโนโลยีได้อย่างมีประสิทธิภาพ ปลอดภัย และที่
สำคัญที่สุดคือมีจริยธรรม ดังที่นักวิชาการอย่าง Ng (2012) และ UNESCO (2018) ได้เน้นย้ำถึง
ความสำคัญนี้อย่างต่อเนื่อง 
  อย่างไรก็ตาม การจะพัฒนาเพียงทักษะทางเทคนิคในการใช้งานเครื่องมือดิจิทัลนั้นยังไม่
เพียงพอต่อการสร้างพลเมืองดิจิทัลที่สมบูรณ์ โลกยุคใหม่ต้องการมากกว่าแค่ความสามารถในการ
เข้าถึงและใช้งานเทคโนโลยี แต่ยังต้องการ จิตสำนึกทางศีลธรรมและจริยธรรม ที่แข็งแกร่งควบคู่
กันไป การใช้เทคโนโลยีในทางที่ผิดหรือขาดความรับผิดชอบสามารถสร้างผลกระทบเชิงลบได้อย่าง
มหาศาล 
  ด้วยเหตุนี้ หลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนาจึงปรากฏเป็นแนวทางที่มีศักยภาพอย่าง
ยิ่งในการสร้างสมดุลอันละเอียดอ่อนระหว่าง ปัญญาดิจิทัล (ความสามารถในการใช้เทคโนโลยีอย่าง
ชาญฉลาด) และ คุณธรรมจริยธรรม การนำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้จะช่วยวางรากฐานทาง
ศีลธรรมที่มั่นคงให้กับผู้เรียน ให้พวกเขาสามารถแยกแยะถูกผิด ใช้เทคโนโลยีด้วยความรับผิดชอบ 
และตระหนักถึงผลกระทบของการกระทำของตนในโลกดิจิทัล 
  บทความนี้จึงมีเป้าหมายที่จะนำเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้ พุทธนวัตกรรมการเรียนรู้ 
เพื่อพัฒนาทักษะการรู้ดิจิทัลของนักเรียนระดับมัธยมศึกษา โดยเน้นย้ำที่การ บูรณาการหลักธรรม 
ทางพระพุทธศาสนาเข้ากับ กระบวนการจัดการเรียนรู้  อย่างเป็นระบบ ซึ่งมิใช่เพียงการสอน
ศีลธรรมแยกส่วน แต่เป็นการหลอมรวมคุณค่าทางจริยธรรมเข้ากับการพัฒนาทักษะดิจิทัลในทุก
ขั้นตอน เพื่อให้ผู้เรียนเติบโตเป็นพลเมืองดิจิทัลที่มีทั้งความสามารถและคุณธรรมอย่างแท้จริง 
 



 

48     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

การรู้ดิจิทัล (Digital Literacy) ศาสตร์สำคัญในยุคสมัยใหม่ 
  การรู้ดิจิทัล คือขีดความสามารถที่จำเป็นอย่างยิ่งในโลกยุคปัจจุบัน หมายถึง การที่เรา
สามารถ เข้าถึง เข้าใจ ประเมิน วิเคราะห์ สร้าง และสื่อสารข้อมูล ได้อย่างมีประสิทธิภาพและมี
จริยธรรมผ่านเทคโนโลยีดิจิทัลต่าง ๆ (Ng, 2012; Hobbs, 2010) นี่ไม่ใช่แค่เรื่องของการใช้
คอมพิวเตอร์เป็น แต่ครอบคลุมทักษะที่ลึกซึ้งและรอบด้านกว่านั้นมาก โดยสามารถแบ่งออกเป็น 5 
องค์ประกอบหลัก ดังนี้: 
  1. การรู้ข้อมูล (Information Literacy) องค์ประกอบนี้คือรากฐานของการรู้ดิจิทัล
ทั้งหมด มันคือความสามารถในการ ค้นหา ประเมิน และใช้ข้อมูลที่หลากหลายจากแหล่งดิจิทัลได้
อย่างมีวิจารณญาณ ในยุคที่ข้อมูลท่วมท้น การแยกแยะข้อมูลที่น่าเชื่อถือออกจากข้อมูลเท็จ ความ
เข้าใจถึงอคติของแหล่งข้อมูล และการนำข้อมูลมาใช้ให้เกิดประโยชน์สูงสุดโดยไม่ละเมิดสิทธิ์ของ
ผู้อื่น ล้วนเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่ง 
  2. การรู้สื่อ (Media Literacy) การรู้สื่อคือความสามารถในการ เข้าถึง วิเคราะห์ 
ประเมิน และสร้างสรรค์สื่อดิจิทัลประเภทต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นข้อความ รูปภาพ วิดีโอ หรือเสียง ผู้ที่
มีความรู้สื่อจะสามารถเข้าใจว่าสื่อถูกสร้างขึ้นมาเพื่อวัตถุประสงค์ใด มีเจตนาแอบแฝงหรือไม่ และ
สามารถสร้างสรรค์สื่อของตนเองได้อย่างมีประสิทธิภาพและมีความรับผิดชอบ ตัวอย่างเช่น การ
เข้าใจถึงเทคนิคการโน้มน้าวใจในโฆษณาออนไลน์  หรือการสร้างคอนเทนต์ที่สร้างสรรค์และเป็น
ประโยชน์ 
  3. การรู้เทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสาร (ICT Literacy) หรือที่เรียกกันติดปากว่า 
ICT literacy คือความสามารถในการ ใช้งานเครื่องมือดิจิทัลและแอปพลิเคชันต่าง ๆ ได้อย่าง
คล่องแคล่วและเหมาะสมกับวัตถุประสงค์ ตั้งแต่การใช้โปรแกรมประมวลผลคำ การท่องเว็บ การใช้
โซเชียลมีเดีย ไปจนถึงการแก้ปัญหาเบื้องต้นเก่ียวกับเทคโนโลยี สิ่งนี้รวมถึงความเข้าใจในหลักการ
ทำงานพื้นฐานของอุปกรณ์และเครือข่ายดิจิทัล เพื่อให้สามารถใช้ประโยชน์จากเทคโนโลยีได้อย่าง
เต็มศักยภาพ 
  4. การรู้จริยธรรมดิจิทัล (Digital Ethics) นี่คือหัวใจสำคัญที่แยกผู้ใช้เทคโนโลยีธรรมดา
ออกจากพลเมืองดิจิทัลที่ดี การรู้จริยธรรมดิจิทัลคือความเข้าใจในผลกระทบทางศีลธรรมและสังคม
ของการใช้เทคโนโลยีดิจิทัล รวมถึงการประพฤติปฏิบัติตนอย่างมีมารยาท ความรับผิดชอบ และ
เคารพสิทธิ์ของผู้อ่ืนในโลกออนไลน์ ครอบคลุมถึงประเด็นต่าง ๆ เช่น ความเป็นส่วนตัว ความ
ปลอดภัยของข้อมูล การละเมิดลิขสิทธิ์ การกลั่นแกล้งบนโลกไซเบอร์ และการสร้างรอยเท้าดิจิทัล 
(digital footprint) ที่ดี 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       49 

 

 

  5. การรู้ ก าร เรียน รู้ดิ จิ ทั ล ตลอดชี วิ ต  (Lifelong Digital Learning) โลกดิ จิ ทั ล
เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็วตลอดเวลา ดังนั้น การรู้ดิจิทัลจึงไม่ใช่สิ่งที่จะเรียนรู้จบแล้วจบเลย การ
รู้การเรียนรู้ดิจิทัลตลอดชีวิตคือความตระหนักรู้และความสามารถในการปรับตัว  เรียนรู้ทักษะ
ดิจิทัลใหม่ ๆ และพัฒนาตนเองอยู่เสมอ เพื่อให้สามารถก้าวทันการเปลี่ยนแปลงของเทคโนโลยีและ
นำมาประยุกต์ใช้ในการเรียนรู้ การทำงาน และชีวิตประจำวันได้อย่างต่อเนื่อง ถือเป็นการเปิดรับ
โอกาสใหม่ ๆ และรับมือกับความท้าทายในอนาคต 
 

พุทธนวัตกรรมการเรียนรู้ บ่มเพาะปัญญา คุณธรรม และจิตใจในโลกสมัยใหม่ 
  พุทธนวัตกรรมการเรียนรู้ ไม่ได้หมายถึงแค่การนำเทคโนโลยีมาใชส้อนศาสนา แต่คือการ
นำ หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ซึ่งมีคุณค่าสากลและเป็นอมตะ มาประยุกต์ใช้ในกระบวนการ
เรียนรู้ เพื่อส่งเสริมพัฒนาการของมนุษย์อย่างรอบด้าน หรือที่เรียกว่า การเรียนรู้แบบองค์รวม 
(Holistic Learning) ตามแนวคิดของประยูร รัตนเสถียร (2560) ซึ่งครอบคลุมสามมิติหลัก ได้แก ่
  1. พุทธิปัญญา (ความรู้) ในมิติของพุทธิปัญญา พุทธนวัตกรรมการเรียนรู้เน้นการ
ส่งเสริมให้ผู้เรียนเกิดความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง ไม่ใช่แค่การท่องจำเนื้อหา แต่เป็นการใช้หลัก โยนิโส
มนสิการ คือการคิดอย่างแยบคาย การใช้ปัญญาพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ด้วยเหตุผลและรอบด้าน 
มองเห็นความสัมพันธ์ของสิ่งต่าง ๆ และนำความรู้นั้นไปประยุกต์ใช้ในสถานการณ์จริง นอกจากนี้
ยังรวมถึงการพัฒนาทักษะการคิดวิเคราะห์ คิดสังเคราะห์ และการแก้ปัญหา ซึ่งเป็นรากฐานของ
การเรียนรู้ในทุกสาขาวิชา โดยมีหลักธรรมอย่าง อริยสัจ 4 (ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค) หรือ ไตร
ลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) เป็นเครื่องมือในการทำความเข้าใจโลกและชีวิต 
  2. ศีลธรรม (คุณธรรม) นี่คือแก่นสำคัญที่ทำให้พุทธนวัตกรรมการเรียนรู้แตกต่างจาก
การเรียนรู้ทั่วไป การพัฒนาศีลธรรมมุ่งเน้นการบ่มเพาะ คุณธรรม จริยธรรม และความรับผิดชอบ 
ในตัวผู้เรียน ให้พวกเขามีหลักยึดในการดำเนินชีวิตและปฏิสัมพันธ์กับผู้อ่ืนในสังคม โดยเฉพาะใน
โลกดิจิทัล หลักธรรมเช่น ศีล 5 (ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดเท็จ ไม่ดื่มสุรา
เมรัย) เป็นพื้นฐานของการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข นอกจากนี้ยังส่งเสริมคุณธรรมอ่ืน ๆ เช่น เมตตา 
กรุณา มุทิตา อุเบกขา (พรหมวิหาร 4) การเห็นอกเห็นใจผู้อ่ืน การมีความซื่อสัตย์สุจริต และการมี
สติในการกระทำ ซึ่งล้วนเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับการเป็นพลเมืองดิจิทัลที่ดี 
  3. สมาธิ (จิตตภาวนา) มิติสุดท้ายนี้คือการพัฒนาด้านจิตใจ หรือ จิตตภาวนา ผ่านการ
ฝึกสมาธิและเจริญสติ การมีสมาธิจะช่วยให้ผู้เรียนมี จิตใจที่สงบ มั่นคง และมีสติรู้ตัว ซึ่งเป็น
พื้นฐานสำคัญของการเรียนรู้และใช้ชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพ การฝึกสมาธิช่วยเพิ่มสมาธิในการ
จดจ่อ ลดความฟุ้งซ่าน เพิ่มความสามารถในการเรียนรู้สิ่งใหม่ ๆ และจัดการกับอารมณ์ได้ดีขึ้น 



 

50     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

นอกจากนี้ยังเป็นการพัฒนา สติ ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญของการใช้เทคโนโลยีดิจิทัลอย่าง
รอบคอบและปลอดภัย ทำให้ไม่ตกเป็นเหยื่อของข้อมูลที่ไม่ถูกต้อง หรือการหลงเข้าไปในโลก
ออนไลน์อย่างไร้สติ 
  กล่าวโดยสรุป พุทธนวัตกรรมการเรียนรู้ จึงเป็นแนวทางที่มองว่าการศึกษาไม่ใช่แค่การ
เติมความรู้ แต่เป็นการพัฒนาคนทั้งคนให้มี ปัญญา ในการใช้ชีวิต มี คุณธรรม ในการอยู่ร่วมกับ
ผู้ อ่ืน และมี จิตใจ ที่เข้มแข็งและสงบ ทำให้ผู้เรียนสามารถเติบโตเป็นบุคคลที่มีคุณภาพและ
สร้างสรรค์ในสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วได้ 
 

การประยุกต์พุทธนวัตกรรมกับการพัฒนาทักษะการรู้ดิจิทัล 
  การนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาทักษะการรู้ดิจิทัลนั้น
ไม่ใช่เรื่องของการนำศาสนามาสอนในห้องเรียนเทคโนโลยีดิจิทัลโดยตรง แต่เป็นการบูรณาการ
คุณค่าและกระบวนการคิดจากหลักธรรมเข้ากับกิจกรรมการเรียนรู้  เพื่อบ่มเพาะให้ผู้เรียนมีทั้ง
ความรู้ความสามารถทางดิจิทัลและคุณธรรมจริยธรรมควบคู่กันไป โดยมีแนวทางการออกแบบ
กระบวนการเรียนรู้ดังนี้ 
  การออกแบบกระบวนการเรียนรู้ การออกแบบกระบวนการเรียนรู้เป็นหัวใจสำคัญใน
การบูรณาการพุทธนวัตกรรมกับการพัฒนาทักษะดิจิทัล โดยจะมุ่งเน้นการสร้างสภาพแวดล้อมที่
ส่งเสริมทั้งปัญญา จิตใจ และคุณธรรม ผ่านการประยุกต์ใช้หลักธรรมในแต่ละด้าน 
  การสร้างแรงจูงใจภายในด้วย อิทธิบาท 4 ในการเรียนรู้สิ่งใหม่ ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
ทักษะดิจิทัลที่ต้องอาศัยการฝึกฝนและความพยายาม แรงจูงใจภายในเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่ง เรา
สามารถประยุกต์ใช้ อิทธิบาท 4 ซึ่งเป็นหลักธรรมแห่งความสำเร็จ (พระธรรมปิฎก, 2543; ประยูร 
รัตนเสถียร, 2560) ได้แก ่
  ฉันทะ (ความพอใจใฝ่รัก) ครูผู้สอนสามารถออกแบบกิจกรรมที่น่าสนใจ ท้าทายและ
สอดคล้องกับความสนใจของผู้เรียน เพื่อให้พวกเขารู้สึกรักและสนุกกับการเรียนรู้เทคโนโลยีดิจิทัล 
เช่น การสร้างโปรเจกต์ที่นักเรียนเลือกเอง การใช้ Gamification เข้ามาช่วยสร้างบรรยากาศการ
แข่งขันที่สนุกสนาน 
  วิริยะ (ความพากเพียร: ส่งเสริมให้นักเรียนมีความมุ่งมั่น  อดทน และไม่ย่อท้อต่อ
อุปสรรคที่เกิดขึ้นในการเรียนรู้เทคโนโลยี อาจผ่านการให้โจทย์ที่ต้องใช้การลองผิดลองถูก การ
สนับสนุนให้แก้ปัญหาด้วยตนเอง และการชื่นชมความพยายามมากกว่าแค่ผลลัพธ์ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       51 

 

 

  จิตตะ (ความเอาใจใส่ จดจ่อ) สร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการมีสมาธิในการเรียนรู้ ให้
ผู้เรียนมีสติอยู่กับสิ่งที่กำลังทำ ไม่วอกแวกไปกับสิ่งรบกวนทางดิจิทัลอ่ืน ๆ การฝึกสมาธิเบื้องต้น
ก่อนเร่ิมเรียน หรือการใช้เทคนิค Pomodoro เพื่อช่วยให้จดจ่อกับการทำงานแต่ละส่วน 
  วิมังสา (การใช้ปัญญาไตร่ตรอง): เน้นให้ผู้เรียนรู้จักคิดวิเคราะห์ ทบทวน และปรับปรุง
กระบวนการเรียนรู้ของตนเอง เมื่อพบข้อผิดพลาดในการใช้งานเทคโนโลยีให้รู้จักวิเคราะห์หา
สาเหตุและหาวิธีแก้ไข ไม่ใช่แค่เลิกล้มไปง่ายๆ 
  การพัฒนาความคิดวิพากษ์ด้วย สัปปุริสธรรม 7 ทักษะการคิดวิพากษ์เป็นสิ่งจำเปน็อย่าง
ยิ่งในการรู้ดิจิทัล เพื่อแยกแยะข้อมูลที่ถูกต้องจากข้อมูลบิดเบือน สัปปุริสธรรม 7 หรือคุณสมบัติ
ของคนดี มีปัญญา สามารถนำมาประยุกต์ใช้เพื่อสอนการคิดอย่างมีเหตุผลและรอบด้าน (พระธรรม
ปิฎก, 2543; Ng, 2012) 
  ธัมมัญญุตา (ความเป็นผู้รู้จักเหตุ): ฝึกให้นักเรียนรู้จักพิจารณาถึงสาเหตุและที่มาของ
ข้อมูลดิจิทัลต่างๆ เช่น ข่าวปลอม โฆษณาชวนเชื่อ หรือเนื้อหาบนโซเชียลมีเดีย ว่ามีเจตนาหรือ
เบื้องหลังอย่างไร 
  อัตถัญญุตา (ความเป็นผู้รู้จักผล) สอนให้เข้าใจถึงผลที่ตามมาจากการกระทำบนโลก
ดิจิทัล ไม่ว่าจะเป็นการแชร์ข้อมูล การแสดงความคิดเห็น หรือการสร้างเนื้อหา รวมถึงผลกระทบต่อ
ตนเองและผู้อื่น 
  อัตตัญญุตา (ความเป็นผู้รู้จักตน) ให้ผู้เรียนตระหนักรู้ถึงข้อจำกัด ความรู้ ความเชื่อและ
อคติของตนเอง เพื่อให้สามารถรับข้อมูลข่าวสารได้อย่างเปิดกว้างและมีวิจารณญาณ ไม่ตัดสินใจ
จากอารมณ์หรือความรู้สึกส่วนตัว 
  มัตตัญญุตา (ความเป็นผู้รู้จักประมาณ) ฝึกให้นักเรียนรู้จักใช้เทคโนโลยีดิจิทัลอย่าง
พอเหมาะพอควร ไม่มากเกินไปจนเสียการเรียนหรือสุขภาพ และไม่น้อยเกินไปจนพลาดโอกาสใน
การเรียนรู ้คโนโลยีที่จำเป็น 
  กาลัญญุตา (ความเป็นผู้รู้จักกาล) สอนให้รู้จักกาลเทศะในการใช้เทคโนโลยีดิจิทัล เช่น 
เวลาที่เหมาะสมในการออนไลน์ การตอบข้อความ หรือการโพสต์เนื้อหา 
  ปริสัญญุตา (ความเป็นผู้รู้จักชุมชน) ให้เข้าใจถึงบริบท กฎเกณฑ์ และวัฒนธรรมของ
ชุมชนออนไลน์ต่างๆ เพื่อให้สามารถวางตัวได้อย่างเหมาะสม และเคารพความคิดเห็นของผู้อ่ืน 
  ปุคคลัญญุตา (ความเป็นผู้รู้จักบุคคล): ฝึกให้นักเรียนรู้จักบุคคลต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับ
ข้อมูลดิจิทัล เช่น ผู้สร้างเนื้อหา ผู้เผยแพร่ หรือผู้รับสาร เพื่อให้สามารถประเมินความน่าเชื่อถือ
และเข้าใจมุมมองที่แตกต่างกัน 



 

52     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

  การใช้เทคโนโลยีอย่างมีจริยธรรมบูรณาการ พรหมวิหาร 4 กับการใช้โซเชียลมีเดีย การ
ปลูกฝังจริยธรรมในการใช้เทคโนโลยีดิจิทัล โดยเฉพาะโซเชียลมีเดีย เป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่ง พรหม
วิหาร 4 ซึ่งเป็นหลักธรรมแห่งความเมตตาและปรารถนาดีต่อผู้อื่น สามารถนำมาใช้เป็นแนวทางได้ 
(พระธรรมปิฎก, 2543; Hobbs, 2010) 
  เมตตา (ความปรารถนาดี) ส่งเสริมให้นักเรียนมีความปรารถนาดีต่อผู้ อ่ืนเมื่อใช้งาน
โซเชียลมีเดีย ไม่โพสต์ข้อความที่สร้างความเกลียดชัง  หรือการกลั่นแกล้ง (Cyberbullying) 
ส่งเสริมการสร้างสรรค์เนื้อหาที่เป็นประโยชน์และให้กำลังใจ 
  กรุณา (ความสงสารคิดช่วยให้พ้นทุกข์) ฝึกให้นักเรียนมีจิตใจที่พร้อมช่วยเหลือผู้อื่นที่ตก
อยู่ในความเดือดร้อนบนโลกออนไลน์ เช่น การรายงานการกลั่นแกล้ง หรือการให้ข้อมูลที่เป็น
ประโยชน์เพื่อคลายความทุกข์ 
  มุทิตา (ความยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดี) สอนให้นักเรียนรู้จักชื่นชม ยินดี และให้กำลังใจผู้อ่ืนเมื่อ
เห็นความสำเร็จหรือความดีงามที่แสดงออกบนโซเชียลมีเดีย หลีกเลี่ยงการอิจฉาริษยา 
  อุเบกขา (ความวางเฉยเป็นกลาง: ฝึกให้นักเรียนรู้จักวางเฉยต่อสิ่งที่ ไม่ก่อให้เกิด
ประโยชน์หรือความขัดแย้งที่ไม่จำเป็นบนโซเชียลมีเดีย รู้จักปล่อยวางเมื่อเจอข้อความที่สร้างความ
ไม่สบายใจ หรือข่าวลือที่ไม่เป็นจริง 
  การเรียนรู้ร่วมกันด้วย สังคหวัตถุ 4 ส่งเสริมการทำงานเป็นทีม 
  ทักษะการทำงานร่วมกันเป็นทีมมีความสำคัญอย่างยิ่งในการเรียนรู้และการทำงานในยุค
ดิจิทัล สังคหวัตถุ 4 ซึ่งเป็นหลักธรรมแห่งการสงเคราะห์และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ  สามารถ
นำมาใช้ส่งเสริมการทำงานร่วมกันในโปรเจกต์ดิจิทัลได้ (พระธรรมปิฎก, 2543; UNESCO, 2018) 
  ทาน (การให้) ส่งเสริมให้นักเรียนแบ่งปันความรู้ ทักษะ และทรัพยากรดิจิทัลแก่เพื่อน
ร่วมทีมอย่างเต็มใจ 
  ปิยวาจา (วาจาอันเป็นที่รัก) ฝึกให้นักเรียนใช้ภาษาที่สุภาพ สร้างสรรค์ และให้กำลังใจ
กันในการสื่อสารผ่านช่องทางดิจิทัล เช่น กลุ่มแชทสำหรับโปรเจกต์ หรือการให้ข้อเสนอแนะใน
เอกสารร่วมกัน  
  อัตถจริยา (การประพฤติประโยชน์) กระตุ้นให้นักเรียนแต่ละคนทำหน้าที่ของตนเอง
อย่างเต็มที่ เพื่อประโยชน์ของกลุ่ม และช่วยเหลือเพื่อนร่วมทีมเมื่อจำเป็น 
  สมานัตตา (การวางตนเสมอต้นเสมอปลาย) สอนให้นักเรียนมีความเสมอภาคในการ
ทำงานร่วมกัน ไม่แบ่งพรรคแบ่งพวก ให้เกียรติซึ่งกันและกัน และรับฟังความคิดเห็นของทุกคนใน
ทีม 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       53 

 

 

การประยุกต์พุทธนวัตกรรมในการการเรียนรู้เพื่อพัฒนาทักษะการรู้ดิจิทัล 
สำหรับนักเรียนมัธยมศึกษา 
  กิจกรรมที่ 1 วิเคราะห์ข่าวปลอม (Fake News Analysis) 
  แนวคิด ในยุคดิจิทัล การบริโภคข้อมูลเป็นเรื่องที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ นักเรียนจำเป็นต้องมี 
ทักษะการประเมินแหล่งข้อมูล (Information Literacy) อย่างมีวิจารณญาณ ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิด สัปปุริสธรรม 7 ที่เน้นการรู้จักเหตุ รู้จักผล รู้จักกาล รู้จักประมาณ ฯลฯ (พระธรรมปิฎก, 
2543) 
  วิธีดำเนินกิจกรรม ครูนำตัวอย่างข่าวปลอมและข่าวจริงจากสื่อออนไลน์มาให้นักเรียน
ศึกษา นักเรียนใช้ สัปปุริสธรรม 7 เป็น กรอบคำถาม เช่น ข่าวนี้มีแหล่งที่มาที่เชื่อถือได้หรือไม่? 
(รู้จักเหตุ รู้จักผล) ข้อมูลมีความเหมาะสมกับบริบทและช่วงเวลาใด? (รู้จักกาล) เนื้อหามีความเกิน
จริงหรือมีเจตนาบิดเบือนหรือไม่? (รู้จักประมาณ) นักเรียนอภิปรายผลการวิเคราะห์เป็นกลุ่ม และ
สะท้อนการเรียนรู้ 
  ผลที่คาดว่าจะได้รับ นักเรียนสามารถพัฒนาทกัษะการวิเคราะห์และประเมินแหล่งข้อมูล
เสริมสร้าง ความตระหนักรู้และความรับผิดชอบ ในการเผยแพร่ข้อมูลดิจิทัล 
  กิจกรรมที่ 2 โครงการสื่อสารสร้างสรรค์ (Positive Communication Project) 
  แนวคิด พรหมวิหาร 4 (เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) เป็นหลักธรรมที่ช่วยเสริมสร้าง 
จิตสำนึกทางจริยธรรม และทักษะการสื่อสารเชิงบวกในสังคมดิจิทัล (พระธรรมปิฎก, 2543) 
การบูรณาการหลักธรรมนี้กับ Media Literacy จะช่วยให้นักเรียนใช้สื่ออย่างมีความรับผิดชอบ 
  วิธีดำเนินกิจกรรม ครูแนะนำแนวคิด พรหมวิหาร 4 และตัวอย่างการสื่อสารเชิงบวกใน
สื่อออนไลน์ นักเรียนออกแบบ โครงการสื่อสารสร้างสรรค์ เช่น ผลิต อินโฟกราฟิก ส่งเสริมความ
เข้าใจในประเด็นสังคม ผลิต วิดีโอคลิปสั้น ที่ส่งเสริมความเมตตาและกำลังใจ นำเสนอผลงานในชั้น
เรียน และเผยแพร่ในช่องทางดิจิทัลอย่างรับผิดชอบ 
  ผลที่คาดว่าจะได้รับ นักเรียนสามารถพัฒนาทักษะการผลิตและสื่อสารเนื้อหาดิจิทัล 
(Media Literacy) เสริมสร้างเจตคติที่ดีต่อการใช้สื่ออย่างสร้างสรรค์และมีเมตตาธรรม 
  กิจกรรมที่ 3 การเสวนาว่าด้วยจริยธรรมดิจิทัล (Digital Ethics Forum) 
  แนวคิด สังคหวัตถุ 4 (ทาน ปิยวาจา อัตถจริยา สมานัตตตา) เป็นหลักธรรมสำคัญใน
การส่งเสริม ความสัมพันธ์อันดีและความร่วมมือ (พระธรรมปิฎก, 2543) เมื่อนำมาบูรณาการกับ 
การเรียนรู้ด้านจริยธรรมดิจิทัล จะช่วยพัฒนาทักษะการสื่อสารเชิงจริยธรรมและการทำงานเป็นทีม 
(UNESCO, 2018) 



 

54     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

 วิธีดำเนินกิจกรรม ครูจัดให้มีการเสวนา (Forum) เรื่อง จริยธรรมในการใช้เทคโนโลยี 
เช่น ความรับผิดชอบในการโพสต์/แชร์ข้อมูล การเคารพสิทธิส่วนบุคคลในโลกออนไลน์ การ
ช่วยเหลือเกื้อกูลกันในชุมชนออนไลน์ นักเรียนใช้หลักสังคหวัตถุ 4 เป็นกรอบในการวิเคราะห์และ
อภิปราย สรุปแนวทางปฏิบัติร่วมกันเพื่อสร้าง วัฒนธรรมดิจิทัลเชิงบวก 
  ผลที่คาดว่าจะได้รับ นักเรียนสามารถพัฒนาทักษะการเสวนาและการมีส่วนร่วมอย่าง
สร้างสรรค์ เสริมสร้างจิตสำนึกและแนวทางปฏิบัติที่เหมาะสมในสังคมดิจิทัล 
  สรุปได้ว่าการจัดกิจกรรมการเรียนรู้ที่ประยุกต์  พุทธนวัตกรรม ร่วมกับ ทักษะการรู้
ดิจิทัล ช่วยให้นักเรียนไม่เพียงพัฒนาทักษะด้านเทคโนโลยี  แต่ยังเสริมสร้าง จริยธรรม และ 
จิตสำนึกในการใช้เทคโนโลยีอย่างมีสติ ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของการเป็นพลเมืองดิจิทัลที่มีคุณภาพ 
 

บทสรุป 
  การประยุกต์ใช้พุทธนวัตกรรมการเรียนรู้ โดยบูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
อาทิ สัปปุริสธรรม 7 พรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 4 และอิทธิบาท 4 เข้ากับกระบวนการจัดการเรียนรู้
ในยุคดิจิทัล เป็นแนวทางที่มีความสอดคล้องกับบริบทของการศึกษาสมัยใหม่  และมีประสิทธิผล
อย่างยิ่งในการพัฒนาทักษะการรู้ดิจิทัล (Digital Literacy) ของนักเรียนระดับมัธยมศึกษา กล่าวคือ 
การบูรณาการหลักธรรมเหล่านี้ช่วยหล่อหลอมให้ผู้เรียนมีกรอบคิดที่ถูกต้อง  มีจิตสำนึกทาง
คุณธรรม และมีทักษะที่จำเป็นต่อการใช้เทคโนโลยีอย่างเหมาะสมในโลกยุคใหม่ 
  โดยเฉพาะอย่างยิ่ง แนวทางดังกล่าวมีส่วนสำคัญในการเสริมสร้างทักษะการคิดวิเคราะห์ 
(Critical Thinking) ที่เป็นหัวใจของการประเมินและเลือกใช้ข้อมูลบนสื่อดิจิทัลอย่างมีวิจารณญาณ 
อีกทั้งยังช่วยปลูกฝังจริยธรรมทางดิจิทัล (Digital Ethics) ให้ผู้เรียนตระหนักถึงความรับผิดชอบต่อ
การใช้เทคโนโลยี การสื่อสารอย่างสร้างสรรค์ และการเคารพสิทธิของผู้อ่ืนในสังคมออนไลน์ 
  นอกจากนี้ การใช้หลักธรรมเป็นฐานในการออกแบบกระบวนการเรียนรู้  ยังช่วยพัฒนา
ความสามารถในการใช้เทคโนโลยีอย่างสร้างสรรค์และมีสติ  (Mindful Use of Technology) ซึ่ง
เป็นทักษะสำคัญที่จะช่วยป้องกันการใช้เทคโนโลยีอย่างผิดทิศทาง ลดผลกระทบเชิงลบ และ
ส่งเสริมการใช้เทคโนโลยีเป็นเครื่องมือเพื่อการเรียนรู้และพัฒนาตนเองอย่างยั่งยืน 
  กล่าวโดยสรุป การบูรณาการพุทธนวัตกรรมการเรียนรู้กับกระบวนการพัฒนาทักษะการ
รู้ดิจิทัล มิใช่เพียงการเพิ่มพูนความรู้เชิงเทคนิคเท่านั้น หากยังเป็นการปลูกฝังจิตวิญญาณแห่งการ
เรียนรู้ที่ตั้งอยู่บนรากฐานของคุณธรรมและสติปัญญา อันจะนำไปสู่การสร้างพลเมืองดิจิทัลที่มี
คุณภาพ สามารถดำรงตนอย่างมีคุณค่าในสังคมดิจิทัลที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในปัจจุบันและ
อนาคต 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       55 

 

 

เอกสารอ้างอิง 
ประยูร รัตนเสถียร. (2560). การออกแบบนวัตกรรมการเรียนรู้เชิงพุทธ. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ 
 แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตโต). (2543). ธรรมะกับการศึกษา. กรุงเทพฯ:  มูลนิธิพุทธธรรม. 
Hobbs, R. (2010). Digital and Media Literacy: A Plan of Action. The Aspen  
  Institute. 
Ng, W. (2012). Can we teach digital natives digital literacy? Computers &  
  Education, 59(3), 1065–1078. 
UNESCO. (2018). A global framework of reference on digital literacy skills for   
  Indicator 4.4.2. United Nations Educational, Scientific and Cultural   
  Organization. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000265403 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

56     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

        
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       57 

 

 

นวัตกรรมการปกครองเชิงพุทธเพื่อการสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืน 
THE BUDDHIST GOVERNANCE INNOVATION FOR SUSTAINABLE 

PEACEBUILDING 

 
 

1อาทิตย์ ชูชัย 
1Artit Choochai 

 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, ประเทศไทย  
Mahamakut Buddhist University, Thailand 

 
1artitchoochai2528@gmail.com  

 
Received: June 15, 2025;        Revised: August 14, 2025;         Accepted: August 29, 2025 

 

บทคัดย่อ 

 

  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษานวัตกรรมการปกครองเชิงพุทธและการนำไป
ประยุกต์ใช้ในการสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืนในสังคมร่วมสมัย โดยเน้นการวิเคราะห์หลักธรรมทาง
พุทธศาสนา อาทิ สัปปุริสธรรม 7, พรหมวิหาร 4, สังคหวัตถุ 4 และอิทธิบาท 4 ตลอดจนแนวคิด
การจัดการองค์กรเชิงเมตตาธรรม นำมาพัฒนาเป็นกรอบนวัตกรรมการปกครองเชิงพุทธที่สามารถ
ตอบโจทย์สังคมพหุวัฒนธรรม การบริหารความขัดแย้ง และการสร้างวัฒนธรรมสันติภาพอย่าง
ยั่งยืน ผลการศึกษาพบว่า การบูรณาการหลักธรรมดังกล่าวกับแนวทางการจัดการภาครัฐและ
องค์กรภาคประชาสังคม ช่วยส่งเสริมความไว้วางใจ ความโปร่งใส ความมีส่วนร่วม และการสร้าง
พลังชุมชนอย่างมีศักยภาพ 

 

คำสำคัญ: การปกครองเชิงพุทธ, นวัตกรรม, สันติภาพอย่างยั่งยืน, หลักธรรม, การบริหารความ
ขัดแย้ง 
 

 
1 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, สาขาวิชารฐัศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลัย วิทยาเขตมหาวชิราลงกรณราชวิทยาลยั 



 

58     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Abstract 
 

  This article aims to explore Buddhist governance innovation and its application 
in fostering sustainable peace in contemporary society. The study focuses on analyzing 
key Buddhist principles including: the Seven Qualities of a Noble Person (Sappurisa-

dhamma); the Four Divine Abiding (Brahmavihāra); the Four Bases of Social Solidarity 

(Saṅgahavatthu); and the Four Paths of Accomplishment (Iddhipāda); as well as the 
concept of compassion-based organizational management. These principles are 
integrated into a framework of Buddhist governance innovation that addresses the needs 
of multicultural societies, conflict management, and the cultivation of a culture of 
sustainable peace. The findings suggest that integrating these principles with public 
sector management and civil society practices potentially helps enhancing trust, 
transparency, participation, and the empowerment of communities.  
 
Keywords: Buddhist governance, innovation, sustainable peace, Buddhist principles, 
conflict management 

  

บทนำ 
  ในยุคโลกาภิวัตน์ที่โลกหมุนไปอย่างรวดเร็ว ความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคมและ
การเมืองเกิดขึ้นอย่างฉับพลันและไร้พรมแดน สิ่งเหล่านี้ได้นำมาซึ่งความซับซ้อนและความรุนแรง
ของความขัดแย้งที่เพิ่มมากขึ้น ไม่ว่าจะเป็นความขัดแย้งทางอุดมการณ์ ความเหลื่อมล้ำทาง
เศรษฐกิจ หรือความแตกแยกทางสังคม การแสวงหาวิธีการสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืนจึงกลายเป็น
วาระสำคัญและเร่งด่วนของนานาประเทศทั่วโลก รวมถึงประเทศไทยด้วย 
  พุทธศาสนาในฐานะ ภูมิปัญญาเชิงจริยธรรม ที่สั่งสมมาอย่างยาวนานกว่าสองพันห้าร้อยปี 
ได้นำเสนอชุดความคิดและหลักปฏิบัติที่ลุ่มลึกและเป็นสากล ซึ่งสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการ
บริหารจัดการความขัดแย้งและเสริมสร้างสันติภาพได้อย่างเป็นรูปธรรม ไม่ใช่แค่เพียงหลักปรัชญา 
แต่ยังเป็นแนวทางปฏิบัติที่สามารถนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงในระดับบุคคล ชุมชน และสังคมได้จริง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อนำหลักการเหล่านี้มาพัฒนาเป็น นวัตกรรมการปกครอง ที่เน้นคุณค่าทางจิต
วิญญาณควบคู่ไปกับกลไกทางสังคมที่มีประสิทธิภาพ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       59 

 

 

  กรอบนวัตกรรมการปกครองเชิงพุทธนี้มุ่งเน้นการสร้างสันติภาพที่แท้จริง ซึ่งไม่ได้หมายถึง
เพียงการปราศจากความรุนแรงทางกายภาพ แต่เป็นการสร้างสภาวะที่จิตใจของผู้คนอยู่ร่วมกันด้วย
ความเข้าใจ เคารพ และเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่  
  กรอบนวัตกรรมการปกครองเชิงพุทธนี้จึงไม่ได้เป็นเพียงแนวคิดทางทฤษฎี แต่เป็น 
แนวทางปฏิบัติที่เป็นรูปธรรม สำหรับผู้นำ ผู้บริหาร และผู้กำหนดนโยบายในการขับเคลื่อนสังคมสู่
สันติภาพอย่างยั่งยืน ด้วยการบูรณาการคุณค่าทางจิตวิญญาณเข้ากับกลไกทางสังคม การส่งเสริม
ให้ผู้นำมีปัญญาและคุณธรรม การสร้างช่องทางการสื่อสารและแก้ไขความขัดแย้งอย่างสันติและการ
ปลูกฝังจิตสำนึกแห่งสันติภาพในหมู่ประชาชน จะเป็นหนทางในการสร้างสังคมที่สงบสุข ปรองดอง 
และพร้อมรับมือกับความท้าทายในยุคโลกาภิวัตน์ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
  บทความนี้จึงเสนอ กรอบนวัตกรรมการปกครองเชิงพุทธ เพื่อเป็นแนวทางสำหรับผู้นำ 
ผู้บริหาร และผู้กำหนดนโยบายในการขับเคลื่อนสังคมสู่สันติภาพอย่างยั่งยืน 
 

แก่นแท้แห่งสันติภาพโดยอาศัยแนวคิดและทฤษฎีสู่ความยั่งยืน 
  ในโลกที่เต็มไปด้วยความซับซ้อนและความขัดแย้ง การแสวงหาหนทางสู่ "การสร้าง
สันติภาพอย่างยั่งยืน" (Sustainable Peacebuilding) จึงเป็นเป้าหมายสำคัญของสังคมมนุษย์ 
ทฤษฎีเหล่านี้ได้นำเสนอแง่มุมที่ลึกซึ้งและหลากหลาย เพื่อทำความเข้าใจและสร้างสรรค์สันติภาพที่
แท้จริง ไม่ใช่แค่การปราศจากสงคราม แต่เป็นการสร้างโครงสร้างสังคมที่ยุติธรรมและเอ้ืออาทรต่อ
กัน 
  1. ทฤษฎีสันติภาพเชิงบวก (Positive Peace Theory) 
  Johan Galtung (1996) นักทฤษฎีสันติภาพผู้บุกเบิก ได้เสนอการแบ่งสันติภาพออกเป็น
สองประเภทที่สำคัญ คือ สันติภาพเชิงลบ (Negative Peace) ซึ่งหมายถึงเพียงแค่การไม่มีสงคราม 
หรือการหยุดยั้งความรุนแรงทางกายภาพเท่านั้น แต่สันติภาพที่แท้จริงและยั่งยืนนั้นคือ สันติภาพ
เชิงบวก (Positive Peace) 
  Galtung อ ธิ บ า ย ว่ า  " Positive peace is the integration of human society" 
(Galtung, 1996, p. 9) นั่นคือ สถานะที่สังคมมีการบูรณาการอย่างสมบูรณ์ มีโครงสร้างที่ยุติธรรม 
มีความเสมอภาค เคารพสิทธิมนุษยชน และมีการปลูกฝัง วัฒนธรรมแห่งสันติภาพ แก่นของทฤษฎี
นี้คือ การสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืนจะต้องมุ่งเน้นการ แก้ไขโครงสร้างความรุนแรงเชิงระบบ 
(Structural Violence) ซึ่งเป็นสาเหตุพื้นฐานที่มองไม่เห็นแต่ก่อให้เกิดความเดือดร้อนและความไม่
เท่าเทียม เช่น ความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจ การเลือกปฏิบัติ การกดขี่ทางสังคม หรือระบบที่ไม่เอ้ือ



 

60     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ให้ประชาชนเข้าถึงทรัพยากรและโอกาสได้อย่างเป็นธรรม หากไม่แก้ไขรากฐานเหล่านี้ ความ
ขัดแย้งก็อาจปะทุขึ้นได้อีก แม้จะไม่มีการสู้รบก็ตาม 
  2. ทฤษฎีการสร้างสันติภาพเชิงเปลี่ยนแปลง (Transformative Peacebuilding 
Theory)  
  John Paul Lederach (1997) นำเสนอแนวคิดที่ ก้าวล้ำกว่าการยุติความขัดแย้ง
เพียงชั่วคราว เขาเชื่อว่าการสร้างสันติภาพที่ยั่งยืนนั้น ไม่ใช่แค่การยุติความขัดแย้ง แต่ต้อง "เปลี่ยน
ความสัมพันธ์ในสังคมอย่างลึกซึ้ง" (Transforming Relationships) ซึ่งหมายถึงการปรับเปลี่ยน
โครงสร้างความสัมพันธ์ที่เคยแตกหักหรือเป็นปฏิปักษ์ ให้กลับมาเป็นความสัมพันธ์ที่ไว้วางใจและ
สร้างสรรค์ 
  Lederach เน้นการทำงานสร้างสันติภาพใน 3 ระดับพร้อมกัน  เพื่ อให้ เกิดการ
เปลี่ยนแปลงอย่างครอบคลุม 
  ระดับผู้นำ (Top Leadership) การเจรจาและการตัดสินใจในระดับนโยบาย 
  ระดับกลาง (Middle-Range Leaders) กลุ่มองค์กร ภาคประชาสังคม ผู้มีอิทธิพลใน
ชุมชน ที่เชื่อมโยงระหว่างผู้นำกับประชาชน 
  ระดับรากหญ้า (Grassroots) ประชาชนทั่วไปในชุมชน ผู้ได้รับผลกระทบโดยตรงจาก
ความขัดแย้ง แนวทางของทฤษฎีนี้ประกอบด้วย การเยียวยาอดีต (Healing) จากบาดแผลของ
ความขัดแย้ง การปรับสร้างความสัมพันธ์ใหม่ โดยสร้างพื้นที่ให้คู่ขัดแย้งได้พูดคุย ทำความเข้าใจกัน 
และ การพัฒนาศักยภาพชุมชน ให้เข้มแข็งและสามารถจัดการความขัดแย้งของตนเองได้ในอนาคต 
  3. ทฤษฎีสันติวัฒนธรรม (Culture of Peace Theory)  
  UNESCO (1999) ได้ให้ความสำคัญกับบทบาทของวัฒนธรรมในการสร้างสันติภาพ โดย
เสนอว่า สันติภาพที่ยั่งยืนจะต้องอาศัย "การเปลี่ยนวัฒนธรรมของสังคม" จากวัฒนธรรมที่เคย
ส่งเสริมความรุนแรงหรือความแตกแยก ไปสู่วัฒนธรรมที่เห็นคุณค่าของชีวิตและเคารพความ
แตกต่าง 
  "Culture of peace consists of values, attitudes, and behaviours that reject 
violence and endeavour to prevent conflicts by addressing their root causes" 
(UNESCO, 1999)  
  นั่นหมายถึงการสร้างวัฒนธรรมที่หล่อหลอมให้ผู้คนมีค่านิยม ทัศนคติ และพฤติกรรมที่
ปฏิเสธความรุนแรง และมุ่งมั่นที่จะป้องกันความขัดแย้งด้วยการแก้ไขที่ต้นเหตุของปัญหา 
  แนวทางสำคัญในการสร้างสันติวัฒนธรรม ได้แก่ การศึกษาเพื่อสันติภาพ ที่ปลูกฝังความ
เข้าใจเรื่องสิทธิมนุษยชน ความเท่าเทียมทางเพศ การส่งเสริม การมีส่วนร่วมของประชาชน ใน



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       61 

 

 

กระบวนการตัดสินใจ และการเน้น การไม่ใช้ความรุนแรง ในทุกรูปแบบ การสร้าง "วัฒนธรรมใหม่" 
ที่เห็นคุณค่าของความเป็นมนุษย์ทุกคน ไม่แบ่งแยกเชื้อชาติ ศาสนา หรือความคิด จะเป็นรากฐาน
สำคัญของสังคมที่สงบสุขและอยู่ร่วมกันได้อย่างยั่งยืน 
  4. ทฤษฎีความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ (Restorative Justice Theory) 
  แนวคิดจาก Howard Zehr (1990) และ John Braithwaite (2002) ได้น ำเสนอ
ทางเลือกใหม่ในการจัดการความขัดแย้งและอาชญากรรม โดยมุ่งเน้นที่ การเยียวยาความสัมพันธ์ 
และ การคืนความยุติธรรมแก่ผู้ถูกกระทำ แตกต่างจากกระบวนการยุติธรรมแบบลงโทษ 
(Retributive Justice) ที่มุ่งเนิดการลงโทษผู้กระทำผิดเป็นหลัก 
  ทฤษฎีนี้เน้นการ รับผิดชอบ ของผู้กระทำผิด การ ฟื้นฟูชุมชน ที่ได้รับผลกระทบ และการ
ส่งเสริม การให้อภัย เพื่อให้ทุกฝ่ายสามารถก้าวข้ามความเจ็บปวดและสร้างความสัมพันธ์ใหม่ได้ 
แนวทางคือการพา ผู้กระทำผิด ผู้ถูกกระทำ และชุมชน เข้ามาร่วมกันในกระบวนการ เพื่อพูดคุย 
ทำความเข้าใจถึงผลกระทบที่เกิดขึ้น ร่วมกันหาทางแก้ไขความเสียหาย และสร้างหนทางให้ทุกฝ่าย
สามารถกลับมาอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสันติ 
  5. ทฤษฎีทุนทางสังคม (Social Capital Theory) 
  Robert D. Putnam (2000) นักรัฐศาสตร์ชื่อดัง ได้ชี้ให้เห็นว่า ความสัมพันธ์ทางสังคมที่
แน่นแฟ้น (Social Networks) ความไว้วางใจ (Trust) และ บรรทัดฐานแห่งการร่วมมือกัน (Norms 
of Reciprocity) คือฐานรากสำคัญของสันติภาพที่ยั่งยืน 
  ทุนทางสังคมหมายถึงทรัพยากรที่มีอยู่ในเครือข่ายความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลและกลุ่มคน
ในสังคม เมื่อผู้คนมีความไว้วางใจซึ่งกันและกัน มีเครือข่ายที่เข้มแข็ง และมีบรรทัดฐานในการ
ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ย่อมนำไปสู่ ความร่วมมือ และ ความเอ้ือเฟื้อ ซึ่งจะช่วยลดความขัดแย้ง และ
เสริมสร้างความสามารถของชุมชนในการแก้ไขปัญหาต่างๆ การพัฒนาทุนทางสังคมจึงเป็นการ
ลงทุนที่สำคัญในการสร้างสังคมที่ปรองดองและสงบสุข 
  แนวคิดและทฤษฎีเหล่านี้ไม่ได้แยกขาดจากกัน แต่มีความเชื่อมโยงและส่งเสริมซึ่งกันและ
กัน การนำทฤษฎีเหล่านี้ไปประยุกต์ใช้ในการออกแบบนโยบายและกระบวนการสร้างสันติภาพใน
บริบทที่ซับซ้อนของประเทศไทยและภูมิภาค จะช่วยให้เราสามารถก้าวข้ามความขัดแย้ง และสร้าง
สังคมที่สงบสุขและยั่งยืนได้อย่างแท้จริง 
 

กรอบนวัตกรรมการปกครองเชิงพุทธสู่สันติภาพที่ยั่งยืน 
  ในโลกยุคปัจจุบันที่เปี่ยมไปด้วยความเปลี่ยนแปลง ความหลากหลายทางวัฒนธรรม และ
ความขัดแย้งทางผลประโยชน์ การสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืน (Sustainable Peace) กลายเป็น



 

62     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

เป้าหมายสำคัญของทุกสังคม (Galtung, 1996) อย่างไรก็ตาม กลไกการปกครองแบบดั้งเดิมที่เน้น
กฎหมายและอำนาจรัฐเพียงอย่างเดียว มักไม่เพียงพอในการสร้างวัฒนธรรมแห่งสันติภาพ (Harris, 
2004) 
  แนวทางการปกครองเชิงพุทธ หรือ Buddhist Governance ซึ่งเน้น จิตสำนึก คุณธรรม 
และความสัมพันธ์เชิงเมตตาธรรม จึงเป็นแนวทางหนึ่งที่น่าสนใจ โดยพุทธธรรมเสนอกรอบคิดและ
แนวปฏิบัติที่เน้นความเข้าใจ เห็นอกเห็นใจ และการอยู่ร่วมกันอย่างเก้ือกูล (Seneviratne, 1999; 
Thich Nhat Hanh, 1991) 
  1. การพัฒนาผู้นำและผู้บริหารให้มีคุณธรรม (ภาวนา 4 / อปริหานิยธรรม 7) ดังนี้ 
    1.1 หลักภาวนา 4  ประกอบด้วยกายภาวนา การฝึกกายให้สงบ สุภาพ ไม่
เบียดเบียน สีลภาวนา การรักษาศีล สร้างความน่าเชื่อถือทางศีลธรรม จิตภาวนา การฝึกสติ สมาธิ 
เพื่อความมั่นคงทางอารมณ์ และปัญญาภาวนา การเจริญปัญญาเพื่อการตัดสินใจอย่างรอบคอบ 
  หลักภาวนา 4 สอดคล้องกับแนวคิด "Transformational Leadership" ซึ่งเน้นการ
พัฒนาผู้นำในระดับจิตวิญญาณ  (Burns, 1978; Bass & Steidlmeier, 1999) โดยผู้นำที่ มี  
Mindfulness และ Compassion มีแนวโน้มจะสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อสันติภาพ (Boyatzis 
& McKee, 2005) 
    1.2 อปริหานิยธรรม 7 ซึ่งเป็นหลักธรรมที่ป้องกันความเสื่อมในองค์กรและสังคม 
ประกอบด้วย การประชุมอย่างสม่ำเสมอ ความพร้อมเพรียงสามัคคี เคารพในข้อกำหนดกฎหมาย/
ขนบธรรมเนียม เคารพในผู้สูงวัย/ผู้มีคุณธรรม ป้องกันการคุ้มครองผู้หญิงและเด็ก เคารพศาสนา 
การส่งเสริมการศึกษาและการเรียนรู้ 
  หลักนี้ เป็นรากฐานสำคัญของ Good Governance และ Democratic Participation 
(UNDP, 1997) 
  ผลการศึกษายังพบว่าผู้นำองค์กรในภาคสังคมไทยที่นำหลักอปริหานิยธรรมมาใช้ พบว่ามี
ความโปร่งใสและได้รับความไว้วางใจจากประชาชนสูงขึ้น (สุภกิจ มหาเจริญ, 2562) 
  2. การสร้างกลไกการสื่อสารและการแก้ไขความขัดแย้งอย่างสันติวิธี (สัปปุริสธรรม 7 / 
สังคหวัตถุ 4) ดังนี้ 
     2.1 สัปปุริสธรรม 7 ประกอบด้วย รู้จักเหตุ (Yonisomanasikara) รู้จักผล 

(Paticcasamuppada) รู้จักตน (Attaññū) รู้จักประมาณ (Mattaññū) รู้จักกาล (Kalannū) รู้จัก

ชุมชน (Parisannū) รู้จักบุคคล (Puggalannū) 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       63 

 

 

  หลักนี้เป็นแนวทางสำคัญในการสร้าง Dialogic Communication หรือการสนทนาอย่าง

ลึกซึ้ง (Bohm, 1996) โดยผู้ที่มี "Attaññū" และ "Parisannū" จะเข้าใจความต้องการและบริบท
ของชุมชนได้ดี 
    2.2 สังคหวัตถุ 4 ประกอบด้วย ทาน (การให้) ปิยวาจา (การพูดด้วยถ้อยคำ
ไพเราะ)อัตถจริยา (การประพฤติตนเป็นประโยชน์) สมานัตตตา (การวางตนเสมอกัน) 
  Hanh (1991) ยืนยันว่า Deep Listening และ Loving Speech ซึ่งสะท้อนหลัก "ปิย
วาจา" และ "สมานัตตตา" เป็นหัวใจของการแก้ไขความขัดแย้งและสร้างความสมานฉันท์ 
ดังตัวอย่างในโครงการ "พระธรรมทูตสันติภาพ 3 จังหวัดชายแดนใต้" การอบรมพระธรรมทูตด้วย
หลัก สังคหวัตถุ 4 ช่วยลดความหวาดระแวงและสร้างความไว้วางใจในระดับชุมชน (ศูนย์พุทธศาสน
ศึกษา ม.อ. ปัตตานี, 2564) 
  3. การปลูกฝังจิตสำนึกแห่งสันติภาพและความรับผิดชอบร่วมกัน (กัลยาณมิตร/ศีล 5) 
ดังนี้ 
    3.1 กัลยาณมิตร กัลยาณมิตรหมายถึง "เพื่อนที่ดี" ซึ่งมีองค์ประกอบ ได้แก่ 
ความเป็นผู้ให้คำแนะนำที่ดี สนับสนุนในการทำความดี และป้องกันมิให้ตกต่ำ (พระไตรปิฎก , องฺ.
ทุกนิบาต) 
  การมีเครือข่ายกัลยาณมิตรในสังคมเสริมสร้าง "Social Capital" ซึ่งเป็นตัวแปรสำคัญต่อ
ความยั่งยืนของสันติภาพ (Putnam, 2000) 
    3.2 ศีล 5 เป็น Universal Moral Code ที่สร้างจิตสำนึกพื้นฐานแห่งสันติภาพ
ในทุกระดับสังคม (King, 2009) โดยการส่งเสริมศีล 5 สามารถลดพฤติกรรมรุนแรง เพิ่มความ
เชื่อมั่นระหว่างกัน และสร้างสังคมที่น่าอยู่ 
  งานวิจัยของ Narada (2003) ชี้ว่าการปลูกฝังศีล 5 ในโรงเรียนระดับประถมศึกษา ช่วย
ลดพฤติกรรมก้าวร้าวของเด็กลงได้อย่างมีนัยสำคัญ 
  การมีส่วนร่วม (Participation) ก็มีความสำคัญไม่ยิ่งหย่อนไปกว่ากัน โดยประชาชนต้องมี
บทบาทในกระบวนการสร้างสันติภาพ ไม่ใช่เพียงรอรับจากรัฐ (Lederach, 1997) 
  ตัวอย่างนโยบาย "โครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5" ของมหาเถรสมาคมร่วมกับสำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ เป็นตัวอย่างของการสร้างสันติภาพในระดับรากหญ้าอย่างเป็นรูปธรรม 
(สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2563) 
  สรุปได้ว่า กรอบนวัตกรรมการปกครองเชิงพุทธ ที่ประกอบด้วย ภาวนา 4, อปริหานิย
ธรรม 7, สัปปุริสธรรม 7, สังคหวัตถุ 4, กัลยาณมิตร และ ศีล 5 นั้น เป็นแนวทางที่สามารถนำไป
ปรับใช้ในการปกครองและการบริหารจัดการความขัดแย้งได้อย่างมีประสิทธิภาพ การผสมผสาน



 

64     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ระหว่าง นวัตกรรมทางจิตวิญญาณ กับ กลไกทางสังคมและการเมือง จะช่วยสร้าง "Peace 
Culture" ที่หยั่งรากลึกในสังคม และนำไปสู่ สันติภาพอย่างยั่งยืน 
 

การปลูกฝังจิตสำนึกแห่งสันติภาพและความรับผิดชอบร่วมกัน 
  การสร้างสันติภาพที่ยั่งยืนในสังคมที่เต็มไปด้วยความซับซ้อนของยุคโลกาภิวัตน์นั้น ไม่ได้
อาศัยเพียงกลไกทางโครงสร้างหรือนโยบายจากภาครัฐเท่านั้น แต่ต้องเริ่มต้นจาก การปลูกฝัง
จิตสำนึก ภายในของปัจเจกบุคคลและร่วมกันสร้าง ความรับผิดชอบร่วมกัน ของทุกภาคส่วนใน
สังคม พุทธศาสนาได้มอบแนวทางอันลึกซึ้งผ่านหลักธรรมเรื่อง กัลยาณมิตร และ ศีล 5 ซึ่งเป็น
รากฐานสำคัญในการเสริมสร้างสันติภาพในทุกระดับ 
  กัลยาณมิตร สร้างเครือข่ายความสัมพันธ์เพื่อสันติภาพ ตามความหมาย กัลยาณมิตร 
หมายถึง "เพื่อนที่ดี" หรือผู้มีคุณธรรมที่คอยชี้แนะ สนับสนุน และเป็นกำลังใจในการกระทำความดี 
รวมถึงป้องกันไม่ให้ตกต่ำจากหนทางที่ถูกต้อง (พระไตรปิฎก, องฺ.ทุกนิบาต) ในบริบทของการสร้าง
สันติภาพ การมีกัลยาณมิตรในสังคมมีความสำคัญอย่างยิ่ง เนื่องจากจะช่วยสร้าง "ทุนทางสังคม" 
(Social Capital) ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญต่อความยั่งยืนของสันติภาพ (Putnam, 2000) 
  ทุนทางสังคม คือเครือข่ายความสัมพันธ์ทางสังคม ความไว้วางใจ และบรรทัดฐานของการ
ร่วมมือกัน ซึ่งจะนำไปสู่การทำงานร่วมกัน การแก้ไขปัญหา และการลดความขัดแย้งได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ เมื่อผู้คนในสังคมเป็นกัลยาณมิตรต่อกัน พวกเขาย่อมมีความไว้วางใจ มีความเข้าใจ 
และพร้อมที่จะช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ซึ่งเป็นพื้นฐานสำคัญในการสร้างสังคมที่ปรองดองและสงบสุข 
การส่งเสริมให้คนในชุมชนได้รู้จักและปฏิสมัพันธ์กันในเชิงสร้างสรรค์ จะช่วยลดความแตกแยก และ
สร้างความรู้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 
  ศีล 5 รหัสทางศีลธรรมสากลเพื่อสันติสุข ศีล 5 ถือเป็น Universal Moral Code หรือ
หลักจริยธรรมสากลขั้นพื้นฐานที่สามารถสร้างจิตสำนึกแห่งสันติภาพได้ในทุกระดับของสังคม 
(King, 2009) หลักศีล 5 ประกอบด้วย 
  การไม่ฆ่าสัตว์ ตัดชีวิต ลดความรุนแรงทั้งทางกายและใจ ส่งเสริมความเมตตาและเคารพ
ในชีวิต 
  การไม่ลักทรัพย์ ลดการเอารัดเอาเปรียบ การทุจริต และสร้างความยุติธรรมในการ
ครอบครองทรัพย์สิน 
  การไม่ประพฤติผิดในกาม ส่งเสริมความสัมพันธ์ที่มั่นคง ความซื่อสัตย์ และลดปัญหาทาง
สังคมที่เกิดจากการผิดศีลธรรมทางเพศ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       65 

 

 

  การไม่พูดเท็จ ส่งเสริมความจริงใจ ความน่าเชื่อถือ และลดความเข้าใจผิดที่อาจนำไปสู่
ความขัดแย้ง 
  การไม่ดื่มสุราเมรัยและสิ่งเสพติด ลดการขาดสติ การใช้ความรุนแรงภายใต้อิทธิพล และ
ส่งเสริมการมีชีวิตที่ตระหนักรู้ 
  การปลูกฝังและปฏิบัติตามศีล 5 อย่างเคร่งครัดในชีวิตประจำวัน สามารถลดพฤติกรรม
ก้าวร้าว เพิ่มความเชื่อมั่นระหว่างกัน และสร้างสังคมที่น่าอยู่และปลอดภัยยิ่งขึ้น งานวิจัยของ 
Narada (2003) ได้ชี้ให้เห็นว่า การปลูกฝังศีล 5 ในโรงเรียนระดับประถมศึกษา ช่วยลดพฤติกรรม
ก้าวร้าวของเด็กลงได้อย่างมีนัยสำคัญ ซึ่งแสดงให้เห็นถึงพลังของศีลธรรมในการบ่มเพาะจิตสำนึก
แห่งสันติภาพตั้งแต่เยาว์วัย 
 

ความสำคัญของการมีส่วนร่วมในกระบวนการสร้างสันติภาพ 
  นอกเหนือจากการปลูกฝังคุณธรรมส่วนบุคคลแล้ว การมีส่วนร่วม (Participation) ของ
ประชาชนในกระบวนการสร้างสันติภาพก็มีความสำคัญไม่ยิ่งหย่อนไปกว่ากัน Lederach (1997) 
ย้ำว่า สันติภาพที่ยั่งยืนไม่สามารถเกิดขึ้นได้จากการรอรับจากรัฐบาลเพียงฝ่ายเดียว แต่ประชาชน
ทุกคนต้องมีบทบาทและมีส่วนร่วมในการออกแบบ ดำเนินการ และรักษาไว้ซึ่งสันติภาพนั้น 
  การมีส่วนร่วมในระดับรากหญ้าจะช่วยให้เสียงของผู้ที่ได้รับผลกระทบจากความขัดแย้ง
ได้รับการรับฟัง และปัญหาที่แท้จริงในชุมชนได้รับการแก้ไข ซึ่งนำไปสู่การสร้างความเป็นเจ้าของ
ร่วมกันในกระบวนการสันติภาพ ตัวอย่างที่เป็นรูปธรรมของการสร้างสันติภาพในระดับรากหญ้าคือ 
"โครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5" ซึ่งเป็นความร่วมมือระหว่างมหาเถรสมาคมและสำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ , 2563) โครงการนี้ส่งเสริมให้
ประชาชนในหมู่บ้านร่วมกันปฏิบัติตามศีล 5 สร้างชุมชนที่มีคุณธรรม และแก้ไขปัญหาในท้องถิ่น
ด้วยหลักธรรม ซึ่งเป็นรากฐานที่สำคัญในการสร้างสันติภาพจากภายในสู่ภายนอก 
  โดยสรุป การปลูกฝังจิตสำนึกแห่งสันติภาพและความรับผิดชอบร่วมกันผ่านการส่งเสริม 
กัลยาณมิตร และ ศีล 5 ควบคู่ไปกับการส่งเสริม การมีส่วนร่วม ของประชาชนในทุกระดับ คือ
แนวทางสำคัญในการสร้างสังคมที่ปรองดอง มีความเข้าใจซึ่งกันและกัน และสามารถรับมือกับ
ความท้าทายต่างๆ ได้อย่างยั่งยืนในยุคโลกาภิวัตน์ 
 

บทสรุป 
  แนวคิดและทฤษฎีการสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืนมีจุดร่วมที่สำคัญคือ การมุ่งเน้นไปที่การ
เปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง ความสัมพันธ์ และวัฒนธรรม ของสังคม ไม่ใช่เพียงแค่การระงับความ



 

66     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

รุนแรงชั่วคราว Positive Peace (Galtung) เน้นการสร้างโครงสร้างที่ยุติธรรม ขจัดความเหลื่อมล้ำ
และความรุนแรงเชิงระบบ Transformative Peacebuilding (Lederach) เน้นการเปลี่ยนแปลง
ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลและกลุ่มในสังคมอย่างลึกซึ้ง ผ่านการเยียวยาและเสริมสร้างความเข้าใจ
ร่วมกัน Culture of Peace (UNESCO) เน้นการสร้างวัฒนธรรมใหม่ที่ยึดถือค่านิยมแห่งสันติภาพ 
ความอดทน สิทธิมนุษยชน และการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ Restorative Justice เน้นการ
เยียวยาความสัมพันธ์และการคืนความยุติธรรมอย่างมีมนุษยธรรม เพื่อสร้างความปรองดองใน
ระดับชุมชน Social Capital (Putnam) เน้นการสร้างทุนทางสังคม ได้แก่ความไว้วางใจ เครือข่าย
ทางสังคม และบรรทัดฐานแห่งการร่วมมือ ซึ่งเป็นรากฐานของสังคมสันติ 

สันติภาพอย่างยั่งยืนไม่ใช่แค่ "ไม่มีสงคราม" แต่คือการสร้าง "สังคมที่เป็นธรรม น่า
ไว้วางใจ และมีวัฒนธรรมแห่งความเมตตา" การสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืนจึงเป็นกระบวนการแบบ
องค์รวม ที่ต้องเปลี่ยนทั้ง โครงสร้าง , ความสัมพันธ์, และ วัฒนธรรม ผ่านการมีส่วนร่วมอย่าง
ต่อเนื่องของทุกภาคส่วนในสังคม โดยมีรากฐานคือ ความยุติธรรม , ความเข้าใจซึ่งกันและกัน, และ
คุณธรรม ซึ่งสอดคล้องอย่างลึกซึ้งกับหลักธรรมเชิงพุทธ 
   

เอกสารอ้างอิง 
มหามกุฏราชวิทยาลัย.(2562). พระไตรปิฎก ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  
  โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ศูนย์พุทธศาสนศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี. (2564). รายงาน 
  โครงการพระธรรมทูตสันติภาพในพื้นที่สามจังหวัดชายแดนภาคใต้. 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2563). รายงานโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5. 
สุภกิจ มหาเจริญ. (2562). การนำอปริหานิยธรรมมาใช้ในองค์กรภาครัฐไทย. บัณฑิตวิทยาลัย : 
  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Bass, B.M., & Steidlmeier, P. (1999). Ethics, character, and authentic transformational  

leadership behavior. Leadership Quarterly, 10(2), 181-217. 
Bohm, D. (1996). On Dialogue. Routledge. 
Boyatzis, R., & McKee, A. (2005). Resonant Leadership. Harvard Business School  

Press. 
Braithwaite, J. (2002). Restorative Justice and Responsive Regulation. 
Burns, J.M. (1978). Leadership. Harper & Row. 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       67 

 

 

Galtung, J. (1996). Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Development and  
Civilization. SAGE. 

Hanh, T. N. (1991). Peace is Every Step: The Path of Mindfulness in Everyday Life.  
Bantam Books. 

Harris, I. (2004). Peace Education Theory. Journal of Peace Education, 1(1), 5-20. 
King, S. B. (2009). Socially Engaged Buddhism. University of Hawaii Press. 
Lederach, J. P. (1997). Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided  
  Societies. USIP Press. 
Lederach, J. P. (1997). Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided  
  Societies. USIP Press. 
Narada. (2003). The Buddha and His Teachings. Buddhist Missionary Society. 
Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American  
  Community. Simon & Schuster. 
Seneviratne, H. L. (1999). The Work of Kings: The New Buddhism in Sri  
  Lanka. University of Chicago Press. 
UNESCO. (1999). Declaration and Programme of Action on a Culture of  
  Peace. 
Zehr, H. (1990). Changing Lenses: A New Focus for Crime and Justice. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

68     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       69 

 

 

พุทธวิธีการสอนกับการการจัดการเรียนรู้สำหรับนักเรียน NEW GEN  
INTEGRATING BUDDHIST TEACHING METHODS INTO LEARNING 

MANAGEMENT FOR NEW GEN STUDENTS 

 
 

1จักรี ศรีจารุเมธีญาณ  
1Chakkree Sricharumedhiyan 

 

มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูมิ, ประเทศไทย 
Chaiyaphum Rajabhat University, Thailand 

 

chakkree.sr@cpru.ac.th 
 

Received: June 2, 2025;        Revised: August 23, 2025;         Accepted: August 29, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 

 บทความนี้มุ่งนำเสนอแนวคิดและหลักการของพุทธวิธีในการสอน ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้
ได้อย่างมีประสิทธิภาพในการจัดการเรียนรู้สำหรับนักเรียนยุค NEW GEN หรือยุคปัจจุบันที่มีความ
โดดเด่นในหลายด้าน ได้แก่ ความสนใจด้านเทคโนโลยีสมัยใหม่ การเรียนรู้ที่เน้นการมีส่วนร่วม 
(Active Learning) และการพัฒนาทักษะการคิดวิเคราะห์ (Critical Thinking) เพื่อให้ผู้ เรียน
สามารถเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงของโลกยุคดิจิทัลได้อย่างมั่นใจและสมดุล นักเรียนยุคใหม่มี
ความต้องการการเรียนรู้ที่แตกต่างจากเดิม โดยเฉพาะในด้านการเสพข้อมูลอย่างรวดเร็วและ
หลากหลาย การจัดการเรียนรู้จึงควรปรับเปลี่ยนไปสู่การส่งเสริมการมีส่วนร่วมอย่างแท้จริง การคิด
วิเคราะห์ และการเชื่อมโยงความรู้กับคุณธรรมควบคู่กันไป ซึ่งพุทธวิธีการสอนถือเป็นกรอบ
แนวทางที่เหมาะสม เนื่องจากเน้นการพัฒนาผู้เรียนในทุกมิติ  ได้แก่ ปัญญา จิตใจ และสังคม 
โดยเฉพาะการนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่สำคัญมาประยุกต์ใช้ในการจัดการเรียนรู้  ไม่
เพียงแต่ช่วยเสริมสร้างทักษะทางปัญญาเท่านั้น แต่ยังช่วยพัฒนาคุณธรรมและจิตใจที่สมดุล ทำให้

 
1อาจารย์, ดร. คณะครุศาสตร์และการพัฒนามนุษย ์มหาวทิยาลยัราชภัฏชยัภูมิ  



 

70     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

นักเรียนสามารถปรับตัวได้ดีในสังคมยุคปัจจุบัน และเป็นกำลังสำคัญในการพัฒนาสังคมที่ยั่งยืน
ต่อไป 

 

คำสำคัญ: พุทธวิธีการสอน, การการจัดการเรียนรู้, นักเรียน NEW GEN 
 

Abstract 
 
  This article aims to present the concepts and principles of Buddhist 
teaching methods that can be effectively applied in learning management for NEW 
GEN students or nowadays’ learners remarkably characterized in various aspects 
including: interest in modern technology; active learning; and developing critical 
thinking skills. These competencies are essential for challenging the digital age with 
confidence and balance. Modern learners require new approaches for absorbing 
rapid and diverse sources of information. Therefore, instructional practices should 
be adapted to foster genuine engagement, analytical thinking, and the integration 
of knowledge with moral values. Buddhist teaching methods provide an 
appropriate framework, as they emphasize holistic development including 
intellectual, emotional, and social specially the application of key Buddhist 
principles to be used in learning management. This will not only enhance cognitive 
skills but also develop the balance of moral integrity and emotional that enable 
students to effectively adapt themselves into contemporary society and contribute 
meaningfully to sustainable social development. 
 
Keywords: Buddhist teaching methods, learning management, NEW GEN students 
 

บทนำ 

ยุค NEW GEN หรือยุคใหม่ของผู้เรียนในปัจจุบัน เป็นยุคที่มีบริบทและพฤติกรรมการ
เรียนรู้แตกต่างจากยุคก่อนอย่างชัดเจน นักเรียนยุคนี้มีความสนใจและความต้องการที่เปลี่ยนไป
ตามบริบททางสังคมและเทคโนโลยีที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว (Prensky, 2001) โดยเฉพาะอย่าง
ยิ่ง พวกเขามีความคุ้นเคยกับเทคโนโลยีดิจิทัล เช่น สมาร์ตโฟน อินเทอร์เน็ต และสื่อสังคมออนไลน์ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       71 

 

 

ที่ช่วยให้การเสพข้อมูลเป็นไปอย่างรวดเร็วและหลากหลาย (Tapscott, 2009) ส่งผลให้รูปแบบการ
รับรู้และความสนใจของผู้เรียนเปลี่ยนไป การเรียนรู้แบบเดิมที่เน้นการรับฟังอย่างเดียวหรือการ
ท่องจำเพียงอย่างเดียวจึงไม่สอดคล้องกับความต้องการของนักเรียนในยุคนี้ 

นอกจากนี้ นักเรียนยุค NEW GEN ยังมีความต้องการการเรียนรู้ที่เน้นความมีส่วนร่วม 
(Active Learning) และการเรียนรู้แบบร่วมมือ (Collaborative Learning) เพื่อให้สามารถพัฒนา
ทักษะการคิดวิเคราะห์และแก้ไขปัญหาได้อย่างมีประสิทธิภาพ (Brown et al., 2014) การเรียนรู้
แบบนี้จะช่วยให้นักเรียนมีบทบาทสำคัญในการสร้างความรู้ด้วยตนเองมากกว่าการเป็นผู้รับเพียง
อย่างเดียว 

ในบริบทนี้  การนำพุทธวิธีการสอนเข้ามาประยุกต์ใช้จึงเป็นแนวทางที่เหมาะสม 
เนื่องจากพุทธวิธีเน้นการพัฒนาผู้เรียนในหลายมิติ  ทั้งทางปัญญาและจิตใจ (Kornfield, 2000) 
โดยเฉพาะหลักธรรม เช่น สัปปุริสธรรม 7 ที่ส่งเสริมการเป็นแบบอย่างที่ดีและการแนะนำที่ถูกต้อง, 
พรหมวิหาร 4 ที่เน้นเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา เพื่อสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างครูกับ
นักเรียน และอิทธิบาท 4 ที่สนับสนุนความพยายามและความตั้งใจของผู้เรียน (Rahula, 1974) ซึ่ง
ล้วนเป็นหลักการที่ส่งเสริมให้การเรียนรู้เกิดขึ้นอย่างสมดุล ไม่เพียงแต่พัฒนาความรู้เท่านั้น แต่ยัง
ช่วยพัฒนาอารมณ์ ความรู้สึก และความสัมพันธ์ในสังคม 

ดังนั้น การจัดการเรียนรู้ในยุค NEW GEN ที่ผสมผสานพุทธวิธีจะช่วยเสริมสร้างความ
สมดุลทั้งทางปัญญาและจิตใจ สร้างบรรยากาศการเรียนรู้ที่เป็นมิตร และส่งเสริมคุณธรรมควบคู่กับ
ความรู้วิชาการ ซึ่งส่งผลให้ผู้เรียนสามารถปรับตัวและเติบโตได้อย่างยั่งยืนในสังคมยุคปัจจุบัน  
 

ลักษณะของนักเรียนยุค NEW GEN 
นักเรียนยุค NEW GEN หรือที่มักเรียกกันว่า "Generation Z" หรือ "Digital Natives" 

คือกลุ่มคนที่เติบโตมาในยุคที่เทคโนโลยีดิจิทัลเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตประจำวันอย่างแยกไม่ออก 
พวกเขามีลักษณะและพฤติกรรมที่แตกต่างจากคนรุ่นก่อนอย่างชัดเจน ซึ่งส่งผลต่อวิธีการเรียนรู้ 
การสื่อสาร และการใช้ชีวิต 

1. มีทักษะด้านเทคโนโลยีสูง นักเรียนยุค  NEW GEN คุ้นเคยกับการใช้อุปกรณ์
อิเล็กทรอนิกส์ และ อินเทอร์เน็ต มาตั้งแต่เด็ก ตั้งแต่สมาร์ตโฟน แท็บเล็ต ไปจนถึงคอมพิวเตอร์ 
(Prensky, 2001) พวกเขาสามารถเข้าถึงข้อมูลจำนวนมหาศาลได้อย่างรวดเร็วผ่านแพลตฟอร์ม
ออนไลน์ต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นเว็บไซต์ วิดีโอ หรือโซเชียลมีเดีย ทักษะด้านเทคโนโลยีจึงไม่ใช่เพียงแค่
ความสามารถพิเศษ แต่เป็นส่วนหนึ่งของชีวิตประจำวันและเป็นเครื่องมือหลักในการเรียนรู้และการ
สื่อสารของพวกเขา (Tapscott, 2009) ความสามารถในการค้นหา จัดการ และวิเคราะห์ข้อมูลจาก



 

72     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

แหล่งที่หลากหลายเป็นจุดแข็งสำคัญของนักเรียนกลุ่มนี้  ทำให้พวกเขามีความได้เปรียบในการ
เรียนรู้ในยุคข้อมูลข่าวสาร 

2. ชอบการเรียนรู้แบบ Active Learning นักเรียนยุค NEW GEN ไม่ได้ต้องการเพียง
แค่รับฟังหรือจดบันทึกจากครูผู้สอนเท่านั้น  แต่พวกเขาต้องการ มีส่วนร่วมอย่างเต็มที่  ใน
กระบวนการเรียนรู้ พวกเขาชอบกิจกรรมที่เปิดโอกาสให้เกิดการ โต้ตอบ ซักถาม แลกเปลี่ยนความ
คิดเห็น และการ แก้ปัญหาร่วมกัน กับเพื่อนหรือครู (Bonwell & Eison, 1991) การเรียนรู้แบบ 
Active Learning เช่น การระดมสมอง การทำโครงงานกลุ่ม การอภิปราย หรือการจำลอง
สถานการณ์ ช่วยส่งเสริมให้พวกเขามีทักษะการคิดวิเคราะห์ การตัดสินใจ และการทำงานร่วมกับ
ผู้อ่ืน ซึ่งเป็นทักษะที่จำเป็นอย่างยิ่งในโลกปัจจุบัน (Freeman et al., 2014) การได้ลงมือทำจริง
และค้นหาคำตอบด้วยตนเองทำให้พวกเขามีความเข้าใจในเนื้อหาอย่างลึกซึ้งและจดจำได้ดีกว่า 

3. ต้องการความหลากหลายในการนำเสนอเนื้อหา นักเรียนยุคใหม่ไม่ชอบการเรียนรู้ที่
จำเจ พวกเขาต้องการ ความหลากหลาย ในการนำเสนอเนื้อหาที่น่าสนใจและดึงดูดความสนใจได้
ตลอดเวลา พวกเขาชื่นชอบสื่อการเรียนรู้ในรูปแบบ วิดีโอ ภาพเคลื่อนไหว อินโฟกราฟิก หรือ เกม
การศึกษา ซึ่งช่วยกระตุ้นความสนใจและสร้างแรงจูงใจในการเรียนรู้ได้ดียิ่งขึ้น  (Mayer, 2009) 
ความหลากหลายของรูปแบบการนำเสนอเนื้อหานี้ยังช่วยรองรับ รูปแบบการเรียนรู้ที่แตกต่างกัน 
(Learning Styles) ของแต่ละบุคคล (Fleming & Mills, 1992) เช่น ผู้เรียนบางคนถนัดการเรียนรู้
ผ่านภาพ บางคนถนัดการเรียนรู้ผ่านเสียง หรือบางคนถนัดการลงมือปฏิบัติ การนำเสนอเนื้อหาที่
หลากหลายจึงทำให้สามารถเข้าถึงผู้เรียนได้อย่างมีประสิทธิภาพและตอบสนองความต้องการที่
แตกต่างกันของแต่ละคนได้ดีขึ้น 

4. มีความสนใจในความสัมพันธ์ระหว่างตัวเองกับสังคมและสิ่งแวดล้อม นักเรียนยุค 
NEW GEN มีความตระหนักถึง บทบาทของตนเองในสังคมและสิ่งแวดล้อม มากขึ้น พวกเขามี
แนวโน้มที่จะสนใจประเด็นต่าง ๆ เช่น ความยั่งยืน สิทธิ์มนุษยชน ความเป็นธรรมในสังคม หรือ
ปัญหาโลกร้อน (Seemiller & Grace, 2016) พวกเขามองเห็นความเชื่อมโยงระหว่างการกระทำ
ของตนเองกับผลกระทบต่อผู้อ่ืนและโลกใบนี้  สิ่งนี้สะท้อนออกมาในการเลือกเรียนรู้ การตัดสินใจ 
และพฤติกรรมที่ส่งเสริมความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม เช่น การรณรงค์เพื่อสิ่งแวดล้อม 
การเข้าร่วมกิจกรรมอาสาสมัคร หรือการสนับสนุนผลิตภัณฑ์ที่เป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อม การปลูกฝัง
ความเข้าใจและความรับผิดชอบต่อสังคมจึงเป็นสิ่งสำคัญในการจัดการเรียนรู้สำหรับนักเรียนกลุ่มนี้ 

โดยสรุปแล้ว การเข้าใจลักษณะเฉพาะของนักเรียนยุค NEW GEN จะช่วยให้ผู้สอน
สามารถออกแบบกระบวนการเรียนรู้ที่ตอบสนองความต้องการและส่งเสริมศักยภาพของพวกเขาได้
อย่างเต็มที่ . การผสมผสานเทคโนโลยี  การส่งเสริม Active Learning การนำเสนอเนื้อหาที่



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       73 

 

 

หลากหลายและการปลูกฝังความรับผิดชอบต่อสังคม จะเป็นกุญแจสำคัญในการสร้างประสบการณ์
การเรียนรู้ที่มีความหมายและเตรียมความพร้อมให้นักเรียนเหล่านี้เป็นพลเมืองที่มีคุณภาพใน
อนาคต. 
 

หลักพุทธวิธีการสอนและการจัดการเรียนรู้โดยใช้พุทธวิธี 
พุทธวิธีในการสอนและการจัดการเรียนรู้เป็นแนวทางที่เน้นการพัฒนาผู้เรียนทั้งด้าน

สติปัญญา คุณธรรม และความมุ่งมั่น โดยอาศัยหลักธรรมสำคัญทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้
ในบริบทของการศึกษา เพื่อสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการเรียนรู้และการพัฒนาตนเองอย่าง
ยั่งยืนมีหลักธรรมสำคัญ ดังนี้ 

1. สัปปุริสธรรม 7 การแนะนำทางที่ดโีดยผู้มีปัญญาและคุณธรรม หรือหมายถึงคุณธรรม
ของคนดีหรือสัตบุรุษ ซึ่งเป็นหลักที่ผู้สอนควรยึดถือในการชี้นำนักเรียนให้เดินไปในทางที่ถูกต้อง 
หลักธรรมนี้ประกอบด้วยดังนี้ 

1.1 ธัมมัญญุตา (รู้จักเหตุ) ผู้สอนต้องเข้าใจหลักการ เหตุผล และปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับ
การเรียนรู้และพฤติกรรมของผู้เรียน 

1.2 อัตถัญญุตา (รู้จักผล) ผู้สอนต้องสามารถคาดการณ์ผลลัพธ์ที่จะเกิดขึ้นจากการ
กระทำหรือการเรียนรู้ต่างๆ 

1.3 อัตตัญญุตา (รู้จักตน) ผู้สอนต้องรู้จักความสามารถ จุดแข็ง จุดอ่อน และข้อจำกัด
ของตนเอง เพื่อพัฒนาและปรับปรุงการสอนอยู่เสมอ 

1.4 มัตตัญญุตา (รู้จักประมาณ) ผู้สอนต้องรู้จักความพอดีในการให้ข้อมูล การ
มอบหมายงาน หรือการให้คำแนะนำแก่ผู้เรียน 

1.5 กาลัญญุตา (รู้จักกาล) ผู้สอนต้องรู้จักเวลาที่ เหมาะสมในการสอน การให้
คำแนะนำ หรือการจัดการกิจกรรมต่างๆ 

1.6 ปริสัญญุตา (รู้จักชุมชน) ผู้สอนต้องเข้าใจบริบทของห้องเรียน กลุ่มผู้เรียน และ
สังคมโดยรวม เพื่อให้การสอนสอดคล้องและเหมาะสม 

1.7 ปุคคลปโรปรัญญุตา (รู้จักบุคคล) ผู้สอนต้องเข้าใจความแตกต่างระหว่างบุคคล
ของผู้เรียนแต่ละคน เพื่อให้สามารถจัดการเรียนรู้และให้คำแนะนำได้อย่างเหมาะสมกับความ
ต้องการและศักยภาพของแต่ละคน 

ในการประยุกต์ใช้ในการพัฒนาผู้เรียนแบบองค์รวม: การนำหลักสัปปุริสธรรม 7 มา
ปรับใช้ในการจัดการเรียนรู้ส่งเสริมการพัฒนาผู้เรียนแบบองค์รวม โดยผู้สอนจะใช้ความรู้ความ
เข้าใจในหลักธรรมเหล่านี้ในการจัดกิจกรรมที่ส่งเสริมการเรียนรู้แบบร่วมมือ  (Collaborative 



 

74     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Learning) ซึ่งนักเรียนจะได้เรียนรู้จากการทำงานร่วมกัน แลกเปลี่ยนความคิดเห็น และช่วยเหลือ
ซึ่งกันและกัน นอกจากนี้ยังมีการให้คำปรึกษา (Mentorship) โดยผู้สอนจะทำหน้าที่เป็นที่ปรึกษาที่
ดี ให้คำแนะนำอย่างเข้าใจและเหมาะสมกับความต้องการของนักเรียนแต่ละคน ซึ่งจะนำไปสู่การ
พัฒนาทั้งด้านสติปัญญา สังคม และอารมณ์ 

2. พรหมวิหาร 4 เป็นหลักธรรมที่ส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ประกอบด้วย:
เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา เพื่อสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในห้องเรียน (กรมส่งเสริมคุณธรรม, 
2564) ดังนี้ 

2.1 เมตตา ความปรารถนาให้ผู้อ่ืนเป็นสุข การมีจิตใจที่เป็นมิตรและหวังดีต่อผู้เรียน
ทุกคน 

2.2 กรุณา ความปรารถนาที่จะช่วยให้ผู้อ่ืนพ้นทุกข์ การเอาใจใส่ในปัญหาและความ
ยากลำบากของผู้เรียนและพร้อมให้ความช่วยเหลือ 

2.3 มุทิตา ความยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดี การชื่นชมและส่งเสริมความสำเร็จของผู้เรียน 
2.4 อุเบกขา การวางใจเป็นกลาง การยอมรับในความเป็นไปตามกรรมและพิจารณาสิง่

ต่างๆ อย่างเป็นธรรม ไม่ลำเอียง 
การประยุกต์ใช้ในการส่งเสริมคุณธรรมควบคู่ความรู้ : การใช้พรหมวิหาร 4 ในการสร้าง

บรรยากาศในชั้นเรียนจะช่วยให้เกิดความเมตตาและความเข้าใจซึ่งกันและกัน ผู้สอนที่มีพรหมวิหาร 
4 จะสามารถสร้างความสัมพันธท์ี่ดีกับนกัเรียน ทำให้นักเรียนรู้สึกปลอดภัย กล้าที่จะแสดงออกและ
เรียนรู้ การปฏิบัติเมตตาจะทำให้ห้องเรียนเต็มไปด้วยความอบอุ่น กรุณาจะช่วยให้ผู้สอนเอาใจใส่
นักเรียนที่ประสบปัญหา มุทิตาจะส่งเสริมให้นักเรียนชื่นชมความสำเร็จของผู้อ่ืน และอุเบกขาจะ
ช่วยให้ผู้สอนตัดสินใจได้อย่างยุติธรรมและปราศจากอคติ บรรยากาศเช่นนี้จะเอ้ือให้เกิดการเรียนรู้
ที่มีประสิทธิภาพและส่งเสริมการพัฒนาคุณธรรมควบคู่ไปกับความรู้ 

3. อิทธิบาท 4 เป็นหลักธรรมที่นำไปสู่ความสำเร็จในการกระทำสิ่งต่างๆ ประกอบด้วย
(พระไพศาล วิสาโล, 2562) 

3.1 ฉันทะ ความพอใจรักใคร่ในสิ่งที่ทำ การมีความสนใจและความกระตือรือร้นในการ
เรียนรู ้

3.2 วิริยะ ความเพียรพยายาม การมีความมุ่งมั่นที่จะทำสิ่งต่างๆ ให้สำเร็จ ไม่ท้อถอย
ต่ออุปสรรค 

3.3 จิตตะ ความคิดฝักใฝ่ในสิ่งที่ทำ การจดจ่ออยู่กับการเรียนรู้และการแก้ปัญหา 
3.4 วิมังสา ความไตร่ตรองพิจารณา การใช้ปัญญาในการตรวจสอบ ทบทวน และ

ปรับปรุงการเรียนรู้ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       75 

 

 

การประยุกต์ใช้ในการส่งเสริมความพยายามและความมุ่งมั่น การใช้หลักอิทธิบาท 4 ใน
การเรียนการสอนช่วยส่งเสริมให้ผู้เรียนมีความตั้งใจและไม่ย่อท้อต่ออุปสรรคในการเรียนรู้  ผู้สอน
สามารถกระตุ้นให้เกิด "ฉันทะ" ในผู้เรียนโดยการออกแบบกิจกรรมการเรียนรู้ที่น่าสนใจและ
เชื่อมโยงกับชีวิตจริง เมื่อผู้เรียนมีฉันทะแล้ว "วิริยะ" จะตามมาผ่านการฝึกฝนและให้กำลังใจอย่าง
ต่อเนื่อง "จิตตะ" จะได้รับการพัฒนาเมื่อผู้สอนส่งเสริมให้นักเรียนจดจ่อกับการเรียนรู้และแก้ปัญหา
อย่างตั้งใจ และ "วิมังสา" จะเกิดขึ้นเมื่อมีการส่งเสริมให้นักเรียนรู้จักคิดวิเคราะห์ ทบทวน และ
ปรับปรุงวิธีการเรียนรู้ของตนเองอยู่เสมอ การประยุกต์ใช้หลักอิทธิบาท 4 นี้จะช่วยให้ผู้เรียนมีความ
มุ่งมั่นและสามารถเอาชนะความท้าทายทางการศึกษาได้สำเร็จ 
  โดยสรุปแล้ว การนำหลักพุทธวิธี สัปปุริสธรรม 7, พรหมวิหาร 4, และอิทธิบาท 4 มา
ประยุกต์ใช้ในการสอนและการจัดการเรียนรู้  จะช่วยสร้างสภาพแวดล้อมที่ส่งเสริมการพัฒนา
ผู้เรียนอย่างรอบด้าน ทั้งด้านสติปัญญา คุณธรรม และความมุ่งมั่น ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญสำหรับการ
เป็นบุคคลที่มีคุณภาพในอนาคต 

สัปปุริสธรรม 7 ซึ่งหมายถึงธรรมที่ผู้เป็นสัปปุริส หรือผู้ประเสริฐมีและส่งผลต่อการ
เรียนรู้ของผู้ตาม (พระไพศาล วิสาโล, 2562) เช่น การให้คำแนะนำที่ดี การเป็นแบบอย่างที่ดี และ
การชี้ทางสว่างให้ผู้เรียน 

พรหมวิหาร 4 ประกอบด้วยเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา เป็นหลักการในการ
สร้างสัมพันธภาพที่ดีในห้องเรียน ช่วยส่งเสริมความเข้าใจและความร่วมมือระหว่างครูกับนักเรียน 
(กรมส่งเสริมคุณธรรม, 2564) 

อิทธิบาท 4 ได้แก่ฉันทะ (ความพอใจในสิ่งที่ทำ), วิริยะ (ความพยายาม), จิตตะ (ความ
ตั้งใจ), และวิมังสา (การไตร่ตรอง) เป็นกลไกสำคัญที่ช่วยกระตุ้นและพัฒนาความมุ่งมั่นของผู้เรียน 
(วงศ์วราภรณ์, 2563) 

การนำหลักธรรมเหล่านี้มาประยุกต์ใช้ในการจัดการเรียนรู้  ไม่เพียงแต่ช่วยเสริมสร้าง
ทักษะทางปัญญาเท่านั้น แต่ยังช่วยพัฒนาคุณธรรมและจิตใจที่สมดุล ทำให้นักเรียนสามารถปรับตัว
ได้ดีในสังคมยุคปัจจุบัน และเป็นกำลังสำคัญในการพัฒนาสังคมที่ยั่งยืนต่อไป 
 

บทสรุป 
พุทธวิธีการสอนเป็นแนวทางที่ทรงคุณค่าและเป็นเครื่องมือที่ทรงพลังในการจัดการ

เรียนรู้ในยุคสมัยใหม่ หากนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้อย่างเหมาะสม จะ
สามารถพัฒนาผู้เรียนให้เป็นทั้ง "คนเก่ง" ที่มีสติปัญญาและทักษะที่จำเป็น และ "คนดี" ที่มีคุณธรรม 
จริยธรรม และพร้อมรับมือกับความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วในโลกยุคปัจจุบัน 



 

76     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

การจัดการเรียนรู้สมัยใหม่ควรเน้นการพัฒนาผู้เรียนแบบองค์รวม ไม่ใช่เพียงแค่การ
ถ่ายทอดความรู้ทางวิชาการเท่านัน้ พุทธวิธีเข้ามาเติมเต็มช่องว่างนี้ได้อย่างสมบรูณ์แบบ โดยมุ่งเน้น
ที่การพัฒนาจิตใจ คุณธรรม และการสร้างรากฐานที่มั่นคงในการดำรงชีวิต 

สร้างคนเก่งด้วยปัญญาและทักษะ หลักธรรมในพระพุทธศาสนา เช่น อิทธิบาท 4 
(ฉันทะ วิริยะ จิตตะ วิมังสา) เป็นรากฐานสำคัญในการส่งเสริมให้ผู้เรียนมีความมุ่งมั่น ตั้งใจ เพียร
พยายาม และรู้จักคิดวิเคราะห์อย่างรอบคอบ สิ่งเหล่านี้คือทักษะสำคัญที่ช่วยให้ผู้เรียนสามารถ
แสวงหาความรู้ แก้ปัญหา และสร้างสรรค์สิ่งใหม่ ๆ ได้ในยุคที่ข้อมูลข่าวสารมีมากมาย การฝึกฝน
ให้ผู้เรียนมี "วิมังสา" หรือการไตร่ตรองพิจารณา จะช่วยให้พวกเขามีทักษะการคิดเชิงวิพากษ์ ซึ่ง
จำเป็นอย่างยิ่งในการแยกแยะข้อมูลและตัดสินใจอย่างชาญฉลาด 

สร้างคนดีด้วยคุณธรรมนำทาง หลักพรหมวิหาร 4 (เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) 
เป็นหัวใจสำคัญในการหล่อหลอมคุณธรรม จริยธรรม และการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคม เมื่อผู้สอนใช้
พรหมวิหาร 4 ในการสร้างบรรยากาศในชั้นเรียน จะเกิดความรู้สึกเมตตา ความเข้าใจ และการ
ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน นักเรียนจะได้เรียนรู้ที่จะมี empathy (ความเห็นอกเห็นใจ) ต่อผู้อ่ืน มี
ความกรุณาต่อผู้ที่เดือดร้อน และมีความยินดีในความสำเร็จของเพื่อน การปลูกฝังคุณธรรมเหล่านี้
ตั้งแต่เยาว์วัย จะช่วยสร้างพลเมืองที่มีคุณภาพ ไม่ใช่แค่ฉลาดแต่ยังมีความดีงามในจิตใจ 

พร้อมรับมือกับความเปลี่ยนแปลง โลกยุคใหม่เต็มไปด้วยความไม่แน่นอนและ
เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ผู้เรียนจำเป็นต้องมี ความยืดหยุ่น และ ความสามารถในการปรับตัว 
พุทธวิธี โดยเฉพาะอย่างยิ่ง สัปปุริสธรรม 7 ซึ่งเน้นการรู้จักเหตุ รู้จักผล รู้จักตน รู้จักกาล และรู้จัก
บุคคล จะช่วยให้ผู้เรียนมีปัญญาในการทำความเข้าใจสถานการณ์ต่าง ๆ และรู้จักวางแผนชีวิตได้
อย่างเหมาะสม การเรียนรู้ที่จะยอมรับความจริง (อุเบกขา) และการพิจารณาสิ่งต่าง ๆ อย่างรอบ
ด้าน จะช่วยให้ผู้เรียนมีสติและไม่หวั่นไหวไปกับกระแสสังคมมากเกินไป 

ความจำเป็นในการอบรมครูผู้สอนด้านพุทธวิธี 
เพื่อให้พุทธวิธีการสอนเกิดประสิทธิภาพสูงสุด การส่งเสริมให้ครูผู้สอนได้รับการอบรม

ด้านพุทธวิธีจึงเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่ง ครูผู้สอนคือผู้ที่มีบทบาทโดยตรงในการนำหลักธรรมเหล่านี้ไป
ประยุกต์ใช้ในห้องเรียน การอบรมจะช่วยให้ครูเข้าใจหลักธรรมอย่างลึกซึ้ง ครูจะได้รับความรู้ความ
เข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับหลักธรรมแต่ละข้อ ความสำคัญ และความเชื่อมโยงกัน เพื่อนำไปปรับใช้ได้
อย่างเหมาะสม ไม่ใช่แค่ท่องจำ 

พัฒนาทักษะการประยุกต์ใช้  การอบรมควรเน้นการฝึกปฏิบัติและแลกเปลี่ยน
ประสบการณ์จริงในการนำพุทธวิธีไปใช้ในสถานการณ์ต่าง ๆ ของการจัดการเรียนรู้ เช่น การ



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       77 

 

 

ออกแบบกิจกรรมที่ส่งเสริม Active Learning โดยใช้หลักอิทธิบาท 4 หรือการสร้างบรรยากาศ
ห้องเรียนที่อบอุ่นด้วยพรหมวิหาร 4 

เป็นแบบอย่างที่ดี  เมื่อครูเข้าใจและซึมซับพุทธธรรมในตนเอง ก็จะสามารถเป็น
แบบอย่างที่ดีให้กับนักเรียนได้โดยธรรมชาติ พฤติกรรมของครูที่แสดงออกซึ่งเมตตา กรุณา และ
ความมุ่งมั่น จะเป็นแรงบันดาลใจให้นักเรียนปฏิบัติตาม 

สร้างสรรค์นวัตกรรมการเรียนรู้: ครูที่มีความรู้ด้านพุทธวิธีจะสามารถคิดค้นและพัฒนา
วิธีการจัดการเรียนรู้ใหม่ ๆ ที่บูรณาการหลักธรรมเข้ากับเทคโนโลยีและสื่อการสอนสมัยใหม่ได้
อย่างลงตัว 
  การลงทุนในการอบรมครูผู้สอนด้านพุทธวิธีจึงเป็นการลงทุนที่คุ้มค่าอย่างยิ่ง  เพราะเป็น
การสร้างครูที่เป็น "กัลยาณมิตร" ผู้ซึ่งไม่เพียงถ่ายทอดความรู้ แต่ยังเป็นผู้ชี้นำให้ผู้เรียนค้นพบ
ศักยภาพภายในตนเอง และเติบโตเป็นบุคคลที่มีคุณภาพรอบด้าน พร้อมเผชิญกับความท้าทายใน
อนาคตได้อย่างมั่นคง 
 

เอกสารอ้างอิง 
 
กรมส่งเสริมคุณธรรม จริยธรรม และความมั่นคงแห่งสถาบันชาติ พระศาสนาและพระมหากษัตริย์.  

(2564). การศึกษาและพัฒนาคุณธรรมสำหรับเยาวชนยุคใหม่. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ 
การศึกษา. 

พระไพศาล วิสาโล. (2562). พุทธธรรมในชีวิตประจำวัน. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมะไทย. 
Bonwell, C. C., & Eison, J. A. (1991). Active learning: Creating excitement in the  
  classroom. ASHE-ERIC Higher Education Report No. 1. 
Brown, J. S., Roediger III, H. L., & McDaniel, M. A. (2014). Make it stick: The  
  science of successful learning. Harvard University Press. 
Fleming, N. D., & Mills, C. (1992). Not another inventory, rather a catalyst  
  for reflection. To Improve the Academy, 11(1), 137-155. 
Freeman, S., Eddy, S. L., McDonough, M., Smith, M. K., Okoroafor, N., Jordt, H.,  
  & Wenderoth, M. P. (2014). Active learning increases student  
  performance in science, engineering, and mathematics. Proceedings  
  of the National Academy of Sciences, 111(23), 8410-8415.  
  https://doi.org/10.1073/pnas.1319030111 



 

78     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Mayer, R. E. (2009). Multimedia learning (2nd ed.). Cambridge University Press. 
Prensky, M. (2001). Digital natives, digital immigrants. On the Horizon, 9(5), 1-6. 
Seemiller, C., & Grace, M. (2016). Generation Z goes to college. Jossey-Bass. 
Tapscott, D. (2009). Grown up digital: How the net generation is changing your  

world. McGraw-Hill. 
Kornfield, J. (2000). A path with heart: A guide through the perils and promises of  

spiritual life. Bantam Books. 
Prensky, M. (2001). Digital natives, digital immigrants. On the Horizon, 9(5), 1-6. 
Rahula, W. (1974). What the Buddha taught (2nd ed.). Grove Press. 
Tapscott, D. (2009). Grown up digital: How the net generation is changing your  
  world. McGraw-Hill. 
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       79 

 

 

การพัฒนานโยบายสาธารณะเชิงพุทธเพื่อเสริมสร้างสังคมสันติสุข  
DEVELOPING BUDDHIST-ORIENTED PUBLIC POLICY TO PROMOTE 

PEACEFUL SOCIETY 

 
 

1สอาด ภูนาสรณ์ 
1Saard Poonasron  

 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, ประเทศไทย  
Mahamakut Buddhist University, Thailand 

 
1saard24122@gmail.com 

 
Received: June 14, 2025;        Revised: August 18, 2025;         Accepted: August 29, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 

  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อเสนอแนวทางการพัฒนานโยบายสาธารณะเชิงพุทธ ซึ่ง
บูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเข้าไว้ในกระบวนการนโยบาย เพื่อเสริมสร้างสังคมที่มีสันติ
สุขและความยั่งยืน โดยวิเคราะห์จากกรอบแนวคิดพุทธธรรม อาทิ สัปปุริสธรรม 7, พรหมวิหาร 4, 
สังคหวัตถุ 4 และอิทธิบาท 4 ตลอดจนศึกษาตัวอย่างแนวปฏิบัติที่เป็นรูปธรรมในประเทศไทยและ
ต่างประเทศ ผลการศึกษาเสนอว่านโยบายสาธารณะที่สอดคล้องกับหลักพุทธธรรมสามารถสร้าง
การเปลี่ยนแปลงในระดับบุคคล ชุมชน และโครงสร้างทางสังคมอย่างมีประสิทธิภาพ บทความสรุป
ด้วยข้อเสนอเชิงนโยบายสำหรับผู้กำหนดนโยบายและผู้ปฏิบัติงานที่เก่ียวข้อง 
 
คำสำคัญ : นโยบายสาธารณะเชิงพุทธ, สันติสุข, พุทธธรรม, การพัฒนาสังคม, การจัดทำนโยบาย 
 
 

 
1อาจารย์, ดร., สาขาวิชารฐัศาสตร์ วิทยาลยัศาสนศาสตรเ์ฉลมิพระเกยีรติกาฬสินธุ ์มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวทิยาลัย 



 

80     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Abstract 
 

  This article aims to propose approaches for developing Buddhist-oriented 
public policy by integrating Buddhist principles into the policy-making process to 
foster a peaceful and sustainable society. The analysis is based on key Buddhist 
concepts including: the Seven Qualities of a Virtuous Person (Sappurisa-dhamma); 

the Four Sublime States (Brahmavihāra); the Four Bases of Social Solidarity 

(Sangahavatthu); and the Four Paths of Accomplishment (Iddhipāda). The study 
also examines practical examples from both Thailand and other countries. The 
findings suggest that public policies aligned with Buddhist principles can effectively 
promote transformative change at individual, community, and structural levels. The 
article concludes with policy recommendations for policymakers and practitioners. 
 
Keywords: Buddhist-oriented public policy, peace, Buddhist principles, social 
development, policy-making 
 

บทนำ 
  ในศตวรรษที่ 21 แม้ว่าโลกจะมีความเจริญก้าวหน้าทางวิทยาการและเทคโนโลยีอย่างก้าว
กระโดด แต่ในขณะเดียวกันสังคมโลกกลับเผชิญกับความไม่สงบและความเหลื่อมล้ำในหลายมิติ ทั้ง
ด้านเศรษฐกิจ การเมือง สังคม และสิ่งแวดล้อม (United Nations, 2023) ความขัดแย้งทางชาติ
พันธุ์ ศาสนา และอุดมการณ์ในหลายภูมิภาคยังคงดำรงอยู่ ขณะที่ปัญหาความยากจน ความเหลื่อม
ล้ำทางรายได้ และความเปราะบางทางสังคมก็ทวีความรุนแรงมากขึ้น (Piketty, 2014) ประเทศ
ไทยเองก็เผชิญกับปัญหาความเหลื่อมล้ำเชิงโครงสร้างอย่างเด่นชัด โดยรายงานของสำนักงานสภา
พัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ (สศช., 2567) ระบุว่าความเหลื่อมล้ำทางรายได้และโอกาส
ยังคงสูง ขณะที่ความขัดแย้งในระดับชุมชนและภูมิภาคยังไม่สามารถคลี่คลายได้อย่างยั่งยืน ปัจจัย
เหล่านี้สะท้อนให้เห็นถึงช่องว่างของนโยบายสาธารณะที่ยังไม่สามารถสร้างสังคมที่เปี่ยมด้วยสันติ
สุขอย่างแท้จริง ความไม่เสมอภาคและความรุนแรงที่เกิดขึ้น ไม่เพียงสร้างความทุกข์ทางกาย หาก
ยังส่งผลกระทบต่อสุขภาวะทางจิตใจของประชาชนในวงกว้าง (WHO, 2022) 
  ท่ามกลางบริบทที่เปราะบางดังกล่าว ความจำเป็นในการจัดทำนโยบายสาธารณะที่มี
เป้ าหมายเพื่ อ เสริมสร้างสันติสุ ข  (peacebuilding public policy) จึ งทวีความสำคัญขึ้ น 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       81 

 

 

โดยเฉพาะนโยบายที่มุ่งเน้นการป้องกันความรุนแรง การเสริมสร้างความยุติธรรมทางสังคม การ
สร้างความเข้าใจและการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในสังคมพหุวัฒนธรรม (Galtung, 1969; Lederach, 
1997) องค์การสหประชาชาติ (UN) ได้กำหนดเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) เป้าหมายที่ 16 
ให้ความสำคัญกับการส่งเสริมสันติภาพ ความยุติธรรม และสถาบันที่เข้มแข็ง (United Nations, 
2015) นี่สะท้อนถึงแนวโน้มของการกำหนดนโยบายสาธารณะในระดับโลกที่ตระหนักถึง
ความสำคัญของการพัฒนา "สันติสุขเชิงบวก" (positive peace) ควบคู่ไปกับ"สันติสุขเชิงลบ" 
(negative peace) ที่เน้นเพียงการขจัดความรุนแรง (Galtung, 1969) 
  พระพุทธศาสนาในฐานะศาสนาแห่งสันติภาพ ได้เสนอหลักธรรมและวิธีคิดที่สามารถนำไป
ประยุกต์ใช้ในการจัดการปัญหาสังคมอย่างลึกซึ้งและยั่งยืน พุทธธรรมไม่เพียงเน้นการดับทุกข์ใน
ระดับปัจเจก แต่ยังเสนอแนวทางการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติบนพื้นฐานของเมตตา กรุณา 
มุทิตา และอุเบกขา (พรหมวิหาร 4) รวมถึงการส่งเสริมความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ด้วย สัปปุริส
ธรรม 7 การสร้างความสัมพันธ์เชิงบวกด้วย สังคหวัตถุ 4 และการขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลงอย่าง
มีเป้าหมายด้วย อิทธิบาท 4 (พระไพศาล วิสาโล, 2556) 
  การบูรณาการพุทธธรรมเข้าสูน่โยบายสาธารณะจึงมิใช่เพียงการนำหลักศาสนามาตกแต่ง
นโยบาย หากเปน็กระบวนการที่ลึกซึ้งในการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างความคิดของนโยบาย (policy 
mindset) ให้คำนึงถึง "ภาวะทกุข์-ภาวะสุข" ของประชาชนในทุกมิติ อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของ
การพัฒนาสังคม (Sivaraksa, 1992) 
  ขอบเขตของบทความนี้จะเน้นการวิเคราะห์เชิงแนวคิดและตัวอย่างเชิงปฏิบัติ โดยมุ่งเน้น
การพัฒนา "นโยบายสาธารณะเชิงพุทธ" ที่ตอบโจทย์การสร้างสังคมสันติสุขในบริบทประเทศไทย
เป็นหลัก ทั้งนี้บทความจะบูรณาการความรู้จากสาขาวิชานโยบายสาธารณะ สันติศึกษา และ
พระพุทธศาสนาเป็นกรอบวิเคราะห์สำคัญ 
 

นโยบายสาธารณะ 
  นโยบายสาธารณะ (Public Policy) หมายถึง แนวทางการดำเนินการหรือการตัดสินใจ
เชิงยุทธศาสตร์ที่รัฐหรือหน่วยงานของรัฐกำหนดขึ้นเพื่อตอบสนองต่อปัญหาสาธารณะ หรือเพื่อ
บรรลุเป้าหมายในการพัฒนาสังคม (Dye, 2013) นโยบายสาธารณะมิได้เป็นเพียงถ้อยแถลงหรือ
แผนงานในเชิงเอกสารเท่านั้น  หากยังหมายรวมถึงการดำเนินการที่ เกิดขึ้นจริง  การจัดสรร
ทรัพยากร ตลอดจนผลกระทบที่เกิดขึ้นในทางปฏิบัติ (Anderson, 2011) 



 

82     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

  Thomas Dye (2013) ได้ให้คำนิยามว่า "Public policy is whatever governments 
choose to do or not to do." หมายความว่านโยบายสาธารณะครอบคลุมทั้งสิ่งที่รัฐเลือกกระทำ 
และสิ่งที่รัฐเลือกจะไม่กระทำ ซึ่งล้วนส่งผลกระทบต่อสังคมในภาพรวม 
  กระบวนการนโยบายสาธารณะ โดยทั่วไป ประกอบด้วย 5 ขั้นตอนหลัก (Howlett & 
Ramesh, 2003 ; Anderson, 2011) ได้แก่  1) การกำหนดปัญหา (Problem Definition / 
Agenda Setting) การตระหนักรู้และกำหนดว่าปัญหาใดเป็นปัญหาสาธารณะที่ต้องการการจัดการ
ผ่านนโยบาย 2) การกำหนดนโยบาย (Policy Formulation) การพัฒนาแนวทางทางเลือกและการ
ออกแบบนโยบายที่ เหมาะสม 3) การตัดสิน ใจเชิ งน โยบาย  (Policy Decision-making) 
กระบวนการที่ผู้มีอำนาจ (เช่น คณะรัฐมนตรี รัฐสภา) พิจารณาและตัดสินใจเลือกแนวทางนโยบาย
4) การนำไปปฏิบัติ (Policy Implementation) การแปลงนโยบายให้เป็นการดำเนินการจริงผ่าน
หน่วยงานของรัฐและภาคส่วนต่าง ๆ และ 5) การประเมินผล (Policy Evaluation) การติดตาม 
ตรวจสอบ และประเมินผลสัมฤทธิ์ของนโยบาย ทั้งเชิงประสิทธิภาพและประสิทธิผล 
  กระบวนการนี้มิใช่เป็นกระบวนการเชิงเส้นแบบตายตัว แต่มีลักษณะเป็นวงจรที่มีการ
เรียนรู้และปรับปรุงอย่างต่อเนื่อง (Howlett & Ramesh, 2003) 
  นโยบายสาธารณะสามารถจำแนกออกเป็นหลายประเภท ขึ้นอยู่กับเป้าหมายและลักษณะ
ของปัญหาที่ต้องการจัดการ โดยหนึ่งในแนวทางการจำแนกที่ได้รับการยอมรับ คือการแบ่งตาม 
วัตถุประสงค์ของนโยบาย (Dye, 2013; Anderson, 2011) ดังนี้ 
  1. นโยบายเชิงป้องกัน (Preventive Policy) เป็นนโยบายที่มุ่งเน้นการป้องกันมิให้เกิด
ปัญหาขึ้นในอนาคต เช่น นโยบายเสริมสร้างสุขภาพ นโยบายการศึกษาเชิงป้องกันยาเสพติด หรือ
นโยบายการจัดการสิ่งแวดล้อมเพื่อป้องกันภัยพิบัติ (Milio, 1986) 
  2นโยบายเชิงพัฒนา (Developmental Policy) เป็นนโยบายที่มุ่งเสริมสร้างศักยภาพ
และพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชน เช่น นโยบายพัฒนาเศรษฐกิจฐานราก นโยบายการศึกษา
ทั่วไป นโยบายส่งเสริมการวิจัยและนวัตกรรม (UNDP, 2016) 
  3. นโยบายเชิ งแก้ ไขปัญหา  (Remedial or Corrective Policy) เป็ นนโยบายที่ มี
เป้าหมายในการแก้ไขหรือบรรเทาปัญหาที่เกิดขึ้นแล้ว เช่น นโยบายฟื้นฟูพื้นที่ประสบภัย นโยบาย
เยียวยาผู้ได้รับผลกระทบจากความขัดแย้งทางสังคม หรือนโยบายแก้ไขปัญหาความยากจนเชิง
โครงสร้าง (Anderson, 2011) 
  4. นโยบายควบคุมและกำกับ (Regulatory Policy) เป็นนโยบายที่กำหนดกฎเกณฑ์หรือ
ข้อบังคับ เพื่อควบคุมพฤติกรรมของบุคคลหรือองค์กร เช่น นโยบายกำกับดูแลสิ่งแวดล้อม นโยบาย
กำกับกิจการโทรคมนาคม หรือนโยบายควบคุมมาตรฐานสินค้า (Salamon, 2002) 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       83 

 

 

  5. นโยบายจัดสรร (Distributive Policy) เป็นนโยบายที่มุ่งจัดสรรทรัพยากรหรือบริการ
ให้แก่ประชาชนหรือกลุ่มเป้าหมาย เช่น นโยบายจัดสรรงบประมาณเพื่อการศึกษา นโยบายที่อยู่
อาศัยสำหรับผู้มีรายได้น้อย (Anderson, 2011) 
  การเลือกประเภทของนโยบายขึ้นอยู่กับ ธรรมชาติของปัญหา บริบททางสังคม และ 
วิสัยทัศน์ของรัฐ การออกแบบนโยบายที่เหมาะสมจึงจำเป็นต้องพิจารณาให้รอบด้านและคำนึงถึง
ผลกระทบในระยะยาว (Howlett & Ramesh, 2003) 
 

กระบวนการพัฒนานโยบายสาธารณะเชิงพุทธ 
  1. การออกแบบนโยบาย 
  การกำหนดปัญหาจากกรอบพุทธธรรม การกำหนดปัญหาในกระบวนการนโยบาย
สาธารณะเชิงพุทธมิใช่เพียงการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเทคนิคหรือเศรษฐกิจเท่านั้น  แต่ควรตั้งอยู่บน
กรอบพุทธธรรมที่มองเห็น "ทุกข์" (Dukkha) และ "สมุทัย" (Samudaya) ของปัญหาสังคมอย่าง
ลึกซึ้ง (พระไพศาล วิสาโล, 2556) การวิเคราะห์ปัญหาจึงควรพิจารณาทั้งมิติทางวัตถุและจิตใจ เช่น 
ความโลภ ความโกรธ ความหลง ที่ เป็นรากของความขัดแย้งและความเหลื่อมล้ำในสังคม 
(Sivaraksa, 1992) 
  กระบวนการนี้ควรเปิดพื้นที่ให้ประชาชนทุกกลุ่มสะท้อน "ประสบการณ์แห่งทุกข์" เพื่อให้
การนิยามปัญหามีความครอบคลุมและมีมิติของ "สัมมาทิฏฐิ" (Right View) มากขึ้น (Chambers, 
1997) การวิเคราะห์กลุ่มเป้าหมายและผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย 
  การพัฒนานโยบายเชิงพุทธต้องคำนึงถึงความสัมพันธ์และความเชื่อมโยงระหว่างกลุ่มผู้มี
ส่วนได้ส่วนเสีย (stakeholders) อย่างรอบด้าน โดยใช้หลัก สังคหวัตถุ 4 ได้แก ่
  1) ทาน (การให้) วิเคราะห์ว่าผู้มีส่วนได้ส่วนเสียต้องการอะไร และรัฐจะสนับสนุน
อย่างไร 
  2) ปิยวาจา (วาจาไพเราะ) สร้างกระบวนการสื่อสารที่เน้นความเคารพและรับฟัง 
  3) อัตถจริยา (การทำประโยชน์) ส่งเสริมบทบาทของแต่ละกลุ่มในการพัฒนา
นโยบาย 
  4) สมานัตตา (ความเสมอภาค) สร้างความเป็นธรรมในกระบวนการมีส่วนร่วม (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2542) 
  การสร้างฉันทามติในกระบวนการนโยบาย 
  การสร้าง ฉันทามติ (Consensus) ในกระบวนการนโยบายเป็นหัวใจสำคัญของการสร้าง
นโยบายเชิงพุทธ ซึ่งสอดคล้องกับหลัก พรหมวิหาร 4 โดยเฉพาะ เมตตา และ กรุณา ที่เปิดพื้นที่ให้



 

84     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียได้แสดงความคิดเห็นอย่างอิสระและเคารพซึ่งกันและกัน (Lederach, 1997) 
ฉันทามติที่แท้จริงมิใช่เพียงการเห็นพ้องในเชิงผลประโยชน์  แต่ต้องเป็นการเห็นพ้องบนฐานของ
ความเข้าใจและการแสวงหาความดีร่วมกัน (Common Good) (Rawls, 1999) 
  2. การกำหนดเนื้อหานโยบาย 
  การประยุกต์พรหมวิหาร 4 เพื่อสร้างนโยบายที่มีเมตตาและกรุณา พรหมวิหาร 4 
สามารถเป็นกรอบคิดเชิงคุณค่าสำหรับออกแบบนโยบายที่ "มีหัวใจ" ไม่ใช่เพียงนโยบายเชิงอำนาจ 
(power-based policy) ดังนี้ 
   1) เมตตา  นโยบายต้องตั้งเป้าหมายเพื่อเกื้อกูลและสร้างคุณภาพชีวิตที่ดีแก่
ประชาชน 
  2) กรุณา นโยบายควรให้ความสำคัญกับกลุ่มเปราะบางและผู้ได้รับผลกระทบจาก
ปัญหาสังคม 
  3) มุทิตา  ส่งเสริมพลังบวกและการพัฒนาศักยภาพของชุมชน 
  4) อุเบกขา  ส่งเสริมความเป็นกลางและความยุติธรรมในการบังคับใช้นโยบาย (พระ
ไพศาล วิสาโล, 2556) 
  การใช้สังคหวัตถุ 4 เป็นแนวทางการสร้างความสัมพันธ์และทุนทางสังคม ซึ่งสังคหวัตถุ 4 
มีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้าง "ทุนทางสังคม" (Social Capital) (Putnam, 2000) ซึ่งเป็นปัจจัย
สำคัญในการทำให้นโยบายบรรลุผล 
  ส่งเสริม การให้และการแบ่งปัน เพื่อสร้างเครือข่ายความร่วมมือ 
  ใช้ วาจาไพเราะ เพื่อเสริมสร้างความไว้วางใจ 
  ส่งเสริม การทำงานเพื่อประโยชน์ส่วนรวม ผ่านกิจกรรมชุมชน 
  สนับสนุน ความเสมอภาคและความเป็นธรรม ในการเข้าถึงทรัพยากรและโอกาส (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2542)การใช้อิทธิบาท 4 เป็นกลไกในการขับเคลื่อนนโยบายสู่การปฏิบัติ 
และเป็นกลไกภายในที่จะทำให้การดำเนินนโยบายมีประสิทธิภาพ คือ 
  ฉันทะ  สร้างแรงจูงใจของผู้ปฏิบัติงานให้เห็นคุณค่าของนโยบาย 
  วิริยะ  ส่งเสริมความเพียรและความทุ่มเทในการดำเนินงาน 
  จิตตะ  กระตุ้นให้มีจิตใจจดจ่อและตั้งมั่นในเป้าหมาย 
  วิมังสา  ส่งเสริมกระบวนการคิดใคร่ครวญและการปรับปรุงอย่างต่อเนื่อง (พระไพศาล วิ
สาโล, 2556; Howlett & Ramesh, 2003) 
  การพัฒนาเครื่องมือวัดผลสัมฤทธิ์ของนโยบายบนฐานพุทธธรรม 
  การประเมินผลนโยบายเชิงพุทธควรมี Peace Indicators ที่วัดได้ทั้งในเชิง 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       85 

 

 

  ความสุขและความพอใจของประชาชน (Subjective Well-being) 
  ระดับความไว้วางใจในสังคม (Social Trust) 
  ความสัมพันธ์เชิงบวกในชุมชน (Social Cohesion) 
  ความยุติธรรมและความเสมอภาค (Equity and Justice) 
  สุขภาวะทางจิตวิญญาณ (Spiritual Well-being) (UNDP, 2016; Galtung, 1969) 
  การพัฒนาเคร่ืองมือเหล่านี้ควรใช้การประเมินแบบผสมผสาน (Mixed-methods) ทั้งเชิง
ปริมาณและเชิงคุณภาพ เพื่อสะท้อน "คุณค่าภายใน" ของนโยบายได้อย่างครบถ้วน (Salamon, 
2002) 
  3. การดำเนินการและการติดตาม 
  การมีส่วนร่วมของภาคประชาชนและองค์กรศาสนา องค์กรศาสนา โดยเฉพาะวัดและ
พระสงฆ์ มีบทบาทสำคัญในการเป็น ผู้สร้างพื้นที่แห่งสันติสุข และเป็น สื่อกลางระหว่างรัฐกับ
ประชาชน (Sivaraksa, 1992) การมีส่วนร่วมควรเน้นการเปิดพื้นที่สำหรับ การเสวนาและรับฟัง
ความคิดเห็นของประชาชน การเสริมสร้างคุณธรรมและจริยธรรมในชุมชน และการสร้างกลไก
ติดตามตรวจสอบภาคประชาชน (Citizen Monitoring) (Putnam, 2000) 
  การสร้างกระบวนการเรียนรู้และการปรับปรุงอย่างต่อเนื่อง (Learning Organization) 
นโยบายสาธารณะเชิ งพุทธควรดำเนิน ไปในรูปแบบ  องค์กรแห่งการเรียนรู้  (Learning 
Organization) (Senge, 1990) ที่เน้น การเรียนรู้จากการปฏิบัติ (Learning by Doing) การเปิด
พื้นที่สำหรับการสะท้อนคิด (Reflective Practice) การส่งเสริม วิมังสา (ใคร่ครวญ) และ อุเบกขา 
(ความเป็นกลาง) ในกระบวนการปรับปรุงนโยบาย การประเมินผลตามเกณฑ์ "สันติสุข" (Peace 
Indicator) การประเมิน "สันติสุข" ต้องพิจารณาเกณฑ์เชิงคุณภาพและเชิงปริมาณ เช่น ระดับความ
ขัดแย้งในสังคม (Conflict Intensity) ลดลงหรือไม่ ระดับความร่วมมือและความไว้วางใจ เพิ่มขึ้น
หรือไม่ คุณภาพชีวิตและความสุขของประชาชน ดีขึ้นเพียงใด ความยั่งยืนของผลลัพธ์ ในระยะยาว
ความสมานฉันท์ระหว่างกลุ่มต่าง ๆ (Social Reconciliation) (Galtung, 1969; UNDP, 2016) 
 

บทบาทและศักยภาพของพุทธธรรมต่อการจัดการปัญหาสังคม 
  พระพุทธศาสนาในฐานะศาสนาแห่งสันติภาพ ได้นำเสนอหลักธรรมและวิธีคิดที่ลึกซึ้งและ
มีความยั่งยืนในการจัดการปัญหาสังคม หลักพุทธธรรมไม่ได้มุ่งเน้นเพียงแค่การดับทุกข์ในระดับ
บุคคล แต่ยังขยายความสำคัญไปยังการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคม โดยยึดหลักพรหมวิหาร 4 
ได้แก่ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ซึ่งเป็นคุณธรรมสำคัญที่ส่งเสริมการมีความสัมพันธ์อันดี
งามระหว่างบุคคลและชุมชน อีกทั้งยังเน้นการพัฒนาความเป็นมนุษย์อย่างสมบูรณ์ด้วยสัปปุริส



 

86     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ธรรม 7 ซึ่งประกอบด้วยคุณธรรมที่ช่วยให้มนุษย์สามารถดำเนินชีวิตด้วยความรับผิดชอบและ
ปัญญา ขณะเดียวกัน สังคหวัตถุ 4 ยังเป็นแนวทางในการสร้างความสัมพันธ์ที่มีคุณภาพและทุนทาง
สังคม โดยเน้นความรัก ความสามัคคี ความเสียสละ และการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ส่วนหลักอิทธิ
บาท 4 ถูกนำมาใช้เป็นกลไกขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลงทางสังคมอย่างมีเป้าหมายและมี
ประสิทธิภาพ (พระไพศาล วิสาโล, 2556) 
  การนำพุทธธรรมมาบูรณาการกับนโยบายสาธารณะจึงไม่ใช่เพียงการแทรกแซงหลักธรรม
ลงไปในนโยบายเพื่อตกแต่งหรือเพิ่มความชอบธรรม หากเป็นการปรับเปลี่ยนกรอบความคิดของผู้
กำหนดนโยบาย (policy mindset) ให้ตระหนักถึงความสำคัญของภาวะทุกข์และสุขของประชาชน
ในทุกมิติ ซึ่งครอบคลุมทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อม และจิตใจ เพื่อให้การพัฒนาสังคม
ตอบสนองต่อความต้องการที่แท้จริงของประชาชนอย่างครอบคลุมและยั่งยืน  การบูรณาการ
ดังกล่าวจึงเป็นการสร้างระบบนโยบายที่มีพื้นฐานอยู่บนความเข้าใจลึกซึ้งในธรรมชาติของความ
ทุกข์และความสุข ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของการพัฒนาและการบริหารสังคมตามหลักพุทธศาสนา 
(Sivaraksa, 1992) 
  ด้วยเหตุนี้ นโยบายสาธารณะที่ประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมจึงสามารถสร้างความสมดุล
ระหว่างการพัฒนาและความยั่งยืน รวมทั้งส่งเสริมสังคมที่มีความเป็นธรรมและสันติสุขในระยะยาว
ได้อย่างแท้จริง 
 

บทสรุป 
  พระพุทธศาสนาในฐานะศาสนาแห่งสันติภาพ ได้เสนอหลักธรรมและวิธีคิดที่สามารถนำไป
ประยุกต์ใช้ในการจัดการปัญหาสังคมอย่างลึกซึ้งและยั่งยืน พุทธธรรมไม่เพียงเน้นการดับทุกข์ใน
ระดับปัจเจก แต่ยังเสนอแนวทางการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติบนพื้นฐานของเมตตา กรุณา 
มุทิตา และอุเบกขา (พรหมวิหาร 4) รวมถึงการส่งเสริมความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ด้วย สัปปุริส
ธรรม 7 การสร้างความสัมพันธ์เชิงบวกด้วย สังคหวัตถุ 4 และการขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลงอย่าง
มีเป้าหมายด้วย อิทธิบาท 4  การบูรณาการพุทธธรรมเข้าสู่นโยบายสาธารณะจึงมิใช่เพียงการนำ
หลักศาสนามาตกแต่งนโยบาย หากเป็นกระบวนการที่ลึกซึ้งในการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างความคิด
ของนโยบาย (policy mindset) ให้คำนึงถึง "ภาวะทุกข์-ภาวะสุข" ของประชาชนในทุกมิติ อันเป็น
เป้าหมายสูงสุดของการพัฒนาสังคม  
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       87 

 

 

เอกสารอ้างอิง 

 

พระไพศาล วิสาโล. (2556). พุทธศาสนากับการสร้างสันติภาพ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิหมู่บ้านพลัม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2542). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ:สำนักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. 
สำนักงานสภาพฒันาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2567). รายงานสถานการณ์ความ 
  เหลื่อมล้ำในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: สำนักงาน. 
Anderson, J. E. (2011). Public Policymaking (7th ed.). Wadsworth Cengage Learning. 
Chambers, R. (1997). Whose reality counts? Putting the first last. Intermediate  

Technology Publications. 
Dye, T. R. (2013). Understanding public policy (14th ed.). Pearson. 
Galtung, J. (1969). Violence, peace, and peace research. Journal of Peace  
  Research, 6(3), 167–191. https://doi.org/10.1177/002234336900600301 
Howlett, M., & Ramesh, M. (2003). Studying public policy: Policy cycles and  
  policy subsystems (2nd ed.). Oxford University Press. 
Lederach, J. P. (1997). Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided  
  Societies. United States Institute of Peace Press. 
Milio, N. (1986). Promoting Health through Public Policy. F. A. Davis Company. 
Piketty, T. (2014). Capital in the Twenty-First Century. Harvard University Press. 
Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American  
  community. Simon & Schuster. 
Rawls, J. (1999). A theory of justice (Revised ed.). Harvard University Press. 
Salamon, L. M. (2002). The tools of government: A guide to the new governance.  

Oxford University Press. 
Senge, P. M. (1990). The fifth discipline: The art and practice of the learning  

organization. Doubleday/Currency. 
Sivaraksa, S. (1992). Buddhism and Development. Thai Inter-Religious Commission  

for Development. 
United Nations Development Programme (UNDP). (2016). Human development  

report 2016: Human development for everyone. UNDP. 



 

88     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

United Nations. (2015). Transforming our world: The 2030 agenda for  sustainable  
 development. https://sdgs.un.org/2030agenda 
United Nations. (2023). World social report 2023: Leaving no one behind in  
  an aging world. https://www.un.org/development/desa/dspd/world- 
  social-report/2023  
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.un.org/development/desa/dspd/world-


 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       89 

 

 

ปรัชญาการศึกษากับการจัดการเรียนรู้ในยุคการศึกษาศตวรรษที่ 21 
THE ROLE OF EDUCATIONAL PHILOSOPHY IN LEARNING 

MANAGEMENT FOR 21ST CENTURY EDUCATION 

 
 

1ไชยยา เรืองดี 
1Chaiya Rueangdee 

 

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahamakut Buddhist University,Thailand 

 
1chaiya.ru@mbu.ac.th. 

 
Received: June 17, 2025;        Revised: August 14, 2025;         Accepted: August 29, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 

  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปรัชญาการศึกษากับการ
จัดการเรียนรู้ในยุคการศึกษาศตวรรษที่ 21 โดยศึกษาพัฒนาการทางแนวคิดปรัชญาการศึกษา อาทิ 
ปรัชญานิรันตรนิยม (Perennialism) ปรัชญาสารัตถนิยม (Essentialism) ปรัชญาก้าวหน้า 
(Progressivism) และปรัชญาสังคมนิยม (Social Reconstructionism) และเชื่อมโยงกับแนว
ทางการจัดการเรียนรู้ที่ตอบสนองต่อทักษะสำคัญของศตวรรษที่ 21 ได้แก่ การคิดเชิงวิพากษ์ การ
แก้ปัญหา การสร้างสรรค์นวัตกรรม และการทำงานร่วมกันในสังคมดิจิทัล ผลการวิเคราะห์ชี้ให้เห็น
ว่าการนำกรอบคิดทางปรัชญามาผสมผสานกับการจัดการเรียนรู้แบบยึดผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง มี
ส่วนสำคัญต่อการพัฒนาผู้เรียนให้มีทักษะรอบด้านและสามารถดำรงชีวิตอย่างมีความหมายใน
สังคมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว 
 
คำสำคัญ: ปรัชญาการศึกษา, การจัดการเรียนรู้, ศตวรรษที่ 21, การเรียนรู้เชิงรุก, การคิดเชิง
วิพากษ ์

 
1อาจารย์, หลกัสูตรรฐัศาสตรบัณฑิต สาขาวชิารัฐศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตมหาวชิราลงกรณราชวิทยาลัย 



 

90     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Abstract 
 

  This article aims to analyze the relationship between educational 
philosophy and learning management in the context of 21st-century education. It 
explores the development of key educational philosophies such as Perennialism, 
Essentialism, Progressivism, and Social Reconstructionism and connects them with 
instructional approaches that foster essential 2 1 st-century skills including: critical 
thinking; problem-solving; innovation; and collaborative work in a digital society. 
The analysis indicates that integrating philosophical frameworks with learner-
centered approaches plays a vital role in cultivating well-rounded learners who can 
lead meaningful lives in a rapidly changing world. 
 

Keywords: educational philosophy, learning management, 21st century, active 
learning, critical thinking 
  

บทนำ 
การศึกษาเป็นปัจจัยสำคัญยิ่งในการพัฒนาประเทศ ทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคมและ

การเมือง โดยทำหน้าที่เป็น เครื่องมือหลักในการเตรียมประชากรให้มีคุณภาพ พร้อมรับมือกับการ
เปลี่ยนแปลงและความท้าทายในทุกมิติ การจัดการศึกษาของชาติจำเป็นต้องสอดคล้องและสัมพันธ์
กับนโยบายด้านเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง หากมีการเปลี่ยนแปลงในระบบเหล่านี้ การจัดการ
ศึกษาก็ต้องมีการปรับเปลี่ยนตามไปด้วย เพื่อให้ทันต่อบริบทและความต้องการของประเทศในแต่
ละช่วงเวลา ทั้งนี้ แต่ละสังคมมีแนวทางในการจัดการศึกษาที่แตกต่างกัน อันเนื่องมาจากความ
แตกต่างของบริบททางเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง แนวคิดหรือความเชื่อที่กำหนดทิศทางการจัด
การศึกษาเหล่านี้  เรียกว่า ปรัชญาการศึกษา ซึ่งถือเป็นกรอบความคิดสำคัญที่ผู้มีหน้าที่จัด
การศึกษาใช้เป็นหลักในการวางแผนและดำเนินงาน โดยปรัชญาการศึกษาจะสะท้อนจุดมุ่งหมาย
ของสังคมและสถานการณ์ในแต่ละยุคแต่ละสมัย หากประเทศใดขาดซึ่งปรัชญาการศึกษาที่ถูกต้อง
และเหมาะสม การจัดการศึกษาก็ย่อมไม่สามารถนำพาประเทศไปสู่เป้าหมายที่ต้องการได้ ดังนั้น 
ปรัชญาการศึกษาจึงเป็นปัจจัยสำคัญในการกำหนดทิศทางและเป้าหมายของการพัฒนาประเทศ
อย่างยั่งยืน 

ในบริบทของการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในศตวรรษที่ 21 ระบบการศึกษาทั่วโลกต้อง
เผชิญกับความท้าทายใหม่ๆ ที่เกิดขึ้นจากความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี การเปลี่ยนแปลงทาง



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       91 

 

 

เศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม รวมถึงวิกฤตการณ์ระดับโลก เช่น โรคระบาดและการเปลี่ยนแปลง
สภาพภูมิอากาศ ความเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ส่งผลกระทบโดยตรงต่อความคาดหวังและความจำเป็น
ทางการศึกษาของผู้เรียนและสังคม (Trilling & Fadel, 2009) 

ระบบการศึกษาจึงจำเป็นต้อง ปรับตัว และ พัฒนา อย่างต่อเนื่องเพื่อเตรียมผู้เรียนให้มี 
ทักษะที่จำเป็นต่อการดำรงชีวิตและการทำงานในโลกยุคใหม่ ซึ่งเป็นโลกที่มีความไม่แน่นอน 
ซับซ้อน และเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว (World Economic Forum, 2020) ทักษะสำคัญใน
ศตวรรษที่  21 ที่ได้รับการเน้นย้ำในระดับสากร ได้แก่ การคิดเชิงวิพากษ์และการแก้ปัญหา 
(Critical Thinking & Problem Solving) ก า รส ร้ า งส รรค์ แ ล ะ น วั ต ก รรม  (Creativity & 
Innovation) การสื่อสารและความร่วมมือ (Communication & Collaboration) ความสามารถ
ด้านดิจิทัล (Digital Literacy) และการเรียนรู้ตลอดชีวิต (Lifelong Learning) (Partnership for 
21st Century Learning, 2019) 

ในกระบวนการปรับตัวดังกล่าว ปรัชญาการศึกษา ซึ่งเป็นรากฐานทางความคิดที่กำหนด
เป้าหมาย วิธีการ และคุณค่าของการศึกษา มีบทบาทสำคัญอย่างยิ่ง เพราะช่วยกำหนด ทิศทางและ
รูปแบบของการจัดการเรียนรู้ รวมถึง บทบาทของครูและผู้เรียน ในบริบทใหม่ (Ozmon & Craver, 
2012) ปรัชญาการศึกษาช่วยตอบคำถามว่า "เราจะจัดการศึกษาไปเพื่ออะไร?", "เราควรจัดการ
เรียนรู้แบบใด?", และ "เราต้องการพัฒนา ผู้เรียนแบบไหน ให้กับสังคมในอนาคต?" 

อย่างไรก็ตาม โลกยุคใหม่มิใช่โลกที่ปรัชญาการศึกษาหนึ่งใดจะสามารถตอบโจทย์ได้เพียง
ลำพัง การจัดการศึกษาจึงจำเป็นต้อง บูรณาการแนวคิดปรัชญาการศึกษาหลากหลายแนวทาง ทั้ง 
นิรันตรนิยม (Perennialism) สารัตถนิยม (Essentialism) ก้าวหน้า (Progressivism) และ สังคม
นิยม (Social Reconstructionism) เพื่อสร้างสมดุลระหว่างการปลูกฝังคุณค่าอันยั่งยืนกับการ
เตรียมผู้เรียนให้พร้อมรับมือกับโลกที่เปลี่ยนแปลง (Noddings, 2015) 

บทความนี้มุ่งศึกษาว่า ปรัชญาการศึกษาแนวใดบ้างที่สอดรับกับการจัดการเรียนรู้ในยุค
ปัจจุบัน และการ ประยุกต์ใช้กรอบคิดปรัชญาเหล่านั้นมีผลอย่างไรต่อการพัฒนาทักษะสำคัญใน
ศตวรรษที่ 21 โดยมุ่งหวังให้เกิดข้อเสนอเชิงสร้างสรรค์สำหรับการออกแบบและพัฒนาการจัดการ
เรียนรู้ที่ตอบสนองต่อบริบทและความต้องการของผู้เรียนและสังคมในปัจจุบันอย่างมีประสิทธิภาพ
และมีความหมาย 
 
 
 
 



 

92     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ปรัชญาการศึกษากับทฤษฎีทางการเรียนรู้ 
  ปรัชญาการศึกษา (Philosophy of Education) คือ การศึกษาความหมาย เป้าหมาย 
วิธีการ และคุณค่าของการศึกษา (Ornstein & Hunkins, 2017) แนวทางหลักของปรัชญา
การศึกษาที่ส่งอิทธิพลต่อยุคปัจจุบันได้แก่ 
  1. ปรากฏนิยม (Pragmatism) 
  ปรากฏนิยม หรือ ปฏิบัตินยิม เน้นวา่การเรียนรู้ที่แท้จริงเกิดจากประสบการณ์ตรงและ
การลงมือปฏิบัติจริง ไม่ใช่แค่การท่องจำทฤษฎี นักปรชัญาคนสำคัญในกลุ่มนี้คือ จอห์น ดิวอี้ (John 
Dewey) ซึ่งเชื่อว่าการเรียนรู้ควรเชื่อมโยงกับชีวิตจริงของผู้เรียน และสง่เสริมการแก้ไขปัญหาใน
สถานการณ์จริง (สมเกียรติ ตั้งนโม, 2548) 
 แนวคิดสำคัญ 
  การเรียนรู้จากการกระทำ (Learning by doing) ผู้เรียนจะเข้าใจและจดจำได้ดีทีสุ่ดเมื่อ
ได้ลงมือทำและทดลองด้วยตนเอง 
  การเชื่อมโยงกับชีวิตจริง เนื้อหาการเรียนรู้ควรมีความเกี่ยวข้องและเป็นประโยชน์ต่อการ
ดำเนินชีวิตของผู้เรียน 
  การแก้ปัญหา การศึกษาควรส่งเสริมทักษะการคิดวิเคราะห์และการแก้ปัญหาที่ซับซ้อนใน
โลกแห่งความเป็นจริง 
  บทบาทครู ครูเป็นผู้แนะนำและอำนวยความสะดวกในการเรียนรู้ ให้ผู้เรียนได้สำรวจและ
ค้นพบด้วยตนเอง 
  ตัวอย่างในทางปฏบิัติ การจัดการเรียนการสอนแบบโครงงาน (Project-based learning), 
การเรียนรู้ผ่านการทำงาน (Work-based learning), การทดลองทางวิทยาศาสตร์ หรือการทำ
กิจกรรมกลุ่มที่ต้องลงมือปฏิบัต ิ
  2. ปฏิรูปนิยม (Reconstructionism) 
  ปฏิรูปนิยม มองว่าการศึกษาไม่ใช่แค่การส่งต่อความรู้ แต่มีบทบาทสำคัญในการ
เปลี่ยนแปลงและพัฒนาสังคมให้ดีขึ้น ปรัชญานี้มุ่งเน้นการสร้างผู้เรียนที่มีจิตสำนึกทางสังคม มี
ความรับผิดชอบต่อส่วนรวมและพร้อมที่จะเป็นส่วนหนึ่งในการแก้ไขปัญหาสังคม (นิพนธ์ ก้องเวหา, 
2561) 
  แนวคิดสำคัญ 
  การศึกษาเพื่อสังคม โรงเรียนและระบบการศึกษาควรเปน็เครื่องมือในการสร้างสังคมที่
เป็นธรรมและเท่าเทียม 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       93 

 

 

  การตระหนักรู้ทางสังคม ผู้เรียนควรได้รับการปลูกฝังให้เข้าใจปัญหาและความท้าทาย
ต่างๆ ในสังคม เช่น ความเหลื่อมล้ำ, สิ่งแวดล้อม หรือความขัดแย้ง 
  การลงมือเปลี่ยนแปลง การศึกษาควรกระตุ้นให้ผู้เรียนมีส่วนร่วมในการแก้ไขปัญหาสงัคม
อย่างจริงจัง 
  บทบาทครู ครูเป็นผูน้ำทางความคิดและผู้ปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรม ให้ผู้เรียนมีทัศนคติที่
พร้อมจะสร้างการเปลี่ยนแปลง 
  ตัวอย่างในทางปฏบิัติ การจัดการเรียนการสอนที่เน้นประเด็นปญัหาสังคม (Issue-based 
learning) การทำกิจกรรมอาสาพัฒนาชุมชน การอภิปรายประเด็นทางสังคมและการเมือง หรือการ
สร้างสรรค์นวัตกรรมเพื่อสังคม 
  3. มนุษยนิยม (Humanism) 
  มนุษยนิยม ให้ความสำคัญกับการพัฒนาศักยภาพเฉพาะบุคคล ความเป็นเอกลักษณ์ และ
ความต้องการของแต่ละคน โดยมองว่าการศึกษาควรตอบสนองต่อคุณค่าและความสนใจของผู้เรียน
เป็นหลัก นักจิตวิทยาและนักการศึกษาคนสำคัญคือ คาร์ล โรเจอร์ส (Carl Rogers) ซึ่งเชื่อในการ
เรียนรู้ที่เน้นผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง (Learner-centered approach) (ปรียา อิงคาภิรมย์, 2560) 
  แนวคิดสำคัญ 
  การพัฒนาศักยภาพ การศึกษาควรส่งเสริมให้ผู้เรียนเติบโตและพัฒนาไปสู่ศักยภาพสูงสุด
ของตนเอง 
  ความเป็นปัจเจก เคารพความแตกต่างระหว่างบุคคล และออกแบบการเรียนรู้ให้เหมาะสม
กับความต้องการและความสนใจของผู้เรียนแต่ละคน 
  แรงจูงใจภายใน เชื่อว่าผู้เรียนมีแรงจูงใจตามธรรมชาติที่จะเรียนรู้และพัฒนาตนเอง 
  สภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการเรียนรู้ การสร้างบรรยากาศที่ปลอดภัย อบอุ่น และเปิดกว้าง 
เพื่อให้ผู้เรียนกล้าแสดงออกและเป็นตัวของตัวเอง 
  บทบาทครู ครูเป็นผู้เอ้ืออำนวย (Facilitator) ไม่ใช่ผู้สั่งสอน เน้นการรับฟัง เข้าใจ และให้
การสนับสนุน 
  ตัวอย่างในทางปฏิบัติ การจัดการเรียนการสอนแบบเน้นผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง (Child-
centered learning), การเรียนรู้แบบเปิด (Open learning), การจัดกิจกรรมที่ส่งเสริมความคิด
สร้างสรรค์และศิลปะ หรือการให้ผู้เรียนมีอิสระในการเลือกหัวข้อที่สนใจ 
 ปรัชญาการศึกษาเป็นรากฐานสำคัญที่กำหนดทิศทางและแนวทางปฏิบัติของการจัด
การศึกษา โดยสำรวจความหมาย เป้าหมาย วิธีการ และคุณค่าของการศึกษา ปรัชญาเหล่านี้มี
อิทธิพลอย่างมากต่อทฤษฎีการเรียนรู้และแนวทางการจัดการเรียนการสอนในปัจจุบัน 



 

94     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

 สรุปได้ว่า แนวทางหลักของปรัชญาการศึกษาที่ส่งอิทธิพลต่อยุคปัจจุบันได้แก่ ปรากฏนิยม 
(Pragmatism)  เน้นประสบการณ์ตรงและการเรียนรู้จากการปฏิบัติจริง เช่น แนวคิดของ John 
Dewey ที่กล่าวว่า "การเรียนรู้ที่แท้จริงต้องเชื่อมโยงกับชีวิตจริงของผู้เรียน" (Dewey, 1938) ปฏิรูป
นิยม (Reconstructionism)  เน้นบทบาทของการศึกษาในการเปลี่ยนแปลงสังคม โดยพยายาม
สร้างผู้เรียนที่มีจิตสำนึกต่อสังคม และมนุษยนิยม (Humanism)  มุ่งเน้นการพัฒนาศักยภาพเฉพาะ
บุคคล โดยเห็นว่าการศึกษาควรตอบสนองต่อความต้องการและคุณค่าของแต่ละคน (Rogers, 
1969) 
 

ความท้าทายของการศึกษาในศตวรรษที่ 21 
  ในยุคดิจิทัลที่ข้อมูลและความรู้มีอยู่มากมาย การเรียนรู้ไม่ได้จำกัดอยู่แค่การรับฟังและ
จดจำจากครูอีกต่อไป แต่เปลี่ยนมาเป็นการ "สร้างความรู้" ผ่านการมีปฏิสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อม 
เทคโนโลยี และเครือข่ายความรู้ใหม่ ๆ (Trilling & Fadel, 2009) ซึ่งหมายความว่าผู้เรียนมี
บทบาทเชิงรุกในการค้นคว้า วิเคราะห์ และสังเคราะห์ข้อมูลด้วยตัวเอง การศึกษาในยุคนี้จึงต้อง
มุ่งเน้นการพัฒนาสมรรถนะที่จำเป็น เพื่อให้ผู้เรียนสามารถปรับตัวและประสบความสำเร็จในโลกที่
เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว โดยมีสมรรถนะสำคัญในยุคดิจิทัล ดังนี้ 
  1. การคิดเชิงวิพากษ์และการแก้ปัญหา (Critical Thinking and Problem Solving) 
  ความสามารถในการคิดวิเคราะห์ แยกแยะข้อมูล ประเมินความน่าเชื่อถือ และนำไปใช้ใน
การตัดสินใจ รวมถึงการระบุปัญหา ค้นหาสาเหตุ และพัฒนาแนวทางแก้ไขอย่างเป็นระบบ ในยุคที่
ข้อมูลท่วมท้น ผู้เรียนต้องไม่เพียงแต่รับข้อมูล แต่ต้องรู้จักตั้งคำถาม ตรวจสอบ และสร้างสรรค์
แนวคิดใหม่ ๆ เพื่อแก้ปัญหาที่ซับซ้อน 
  2. ความสามารถในการสื่อสารและร่วมมือ (Communication and Collaboration) 
  ทักษะการสื่อสารที่มีประสิทธิภาพ ไม่ว่าจะเป็นการพูด การเขียน หรือการนำเสนอ ทั้งใน
รูปแบบออฟไลน์และออนไลน์ รวมถึงความสามารถในการทำงานร่วมกับผู้อ่ืน ไม่ว่าจะเป็นเพื่อน
ร่วมชั้น ครู หรือผู้เชี่ยวชาญจากภายนอก การทำงานร่วมกันเป็นทีม การแลกเปลี่ยนความคิดเห็น 
และการใช้ประโยชน์จากมุมมองที่หลากหลาย เป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งในโลกการทำงานปัจจุบัน 
  3. ความสามารถในการเรียนรู้ดว้ยตนเอง (Self-directed Learning) 
  ทักษะการเรียนรู้ที่ผู้เรียนสามารถกำหนดเป้าหมายการเรียนรู้ ค้นหาแหล่งเรียนรู้ วาง
แผนการเรียน และประเมินผลการเรียนรู้ของตนเองได้ด้วยตัวเอง ผู้เรียนต้องมีความกระตือรือร้นใน
การแสวงหาความรู้ใหม่ ๆ อยู่เสมอ มีวินัยในการเรียนรู้ และสามารถปรับเปลี่ยนวิธีการเรียนรู้ให้
เหมาะสมกับสถานการณ์ได้ 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       95 

 

 

  เพื่อให้ผู้เรียนพัฒนาสมรรถนะเหล่านี้ ผู้เขียนจงึสรุปแนวทางของการจัดการเรียนรู้จึงต้อง
ถูกออกแบบให้มีความหลากหลาย ยืดหยุ่น และเปิดกว้างมากข้ึน โดยการจัดการเรียนรู้ที่ยืดหยุ่น
และเน้นกระบวนการมีดงันี ้
  1. หลากหลาย ครูผู้สอนควรใช้เครื่องมือและวิธีการสอนที่หลากหลาย เช่น การเรียนรู้
แบบโครงงาน (Project-based learning), การเรียนรู้แบบสืบเสาะ (Inquiry-based learning), 
การใช้เกมหรือสถานการณ์จำลอง (Gamification/Simulation) และการบูรณาการเทคโนโลยี
ดิจิทัลเข้ามาในห้องเรียน เพื่อให้ผู้เรียนได้สัมผัสประสบการณ์การเรียนรู้ที่แตกต่างกัน 
  2. ยืดหยุ่น การเรียนรู้ควรปรับเปลี่ยนได้ตามความสนใจ ความสามารถ และจังหวะการ
เรียนรู้ของผู้เรียนแต่ละคน อาจรวมถึงการให้ทางเลือกในการเรียนรู้ การจัดตารางเวลาที่ยืดหยุ่น 
หรือการอนุญาตให้ผู้เรียนเข้าถึงแหล่งเรียนรู้ออนไลน์ได้ทุกที่ทุกเวลา 
  3. ประเมินผลที่เน้นกระบวนการ แทนที่จะเน้นแค่ผลลัพธ์สุดท้าย การประเมินผลควรให้
ความสำคัญกับกระบวนการเรียนรู้ การพัฒนาทักษะ การทำงานเป็นทีม และการสะท้อนความ
คิดเห็นของผู้เรียน การประเมินอาจทำได้หลายรูปแบบ เช่น การสังเกตพฤติกรรม การประเมิน
ตนเอง การประเมินโดยเพื่อน หรือการนำเสนอผลงาน ที่แสดงให้เห็นถึงการพัฒนาทักษะและ
สมรรถนะของผู้เรียนอย่างแท้จริง 
 สรุปได้ว่าในยุคดิจิทัล การเรียนรู้ไม่ใช่เพียงการถ่ายทอดความรู้จากครูสู่ผู้เรียน แต่เน้น 
"การสร้างความรู้" ผ่านการมีปฏิสัมพันธ์กับบริบท เทคโนโลยี และเครือข่ายความรู้ใหม่ โดยมี 
สมรรถนะสำคัญ ได้แก่ การคิดเชิงวิพากษ์และการแก้ปัญหา (Critical Thinking and Problem 
Solving) ความสามารถในการสื่อสารและร่วมมือ (Communication and Collaboration) 
ความสามารถในการเรียนรู้ด้วยตนเอง (Self-directed Learning) การจัดการเรียนรู้จึงต้อง
ออกแบบให้หลากหลาย ยืดหยุ่น และมีการประเมินผลที่เน้นกระบวนการมากกว่าผลลัพธ์เท่านั้น 
และการจัดการเรียนรู้ในยุคดิจิทัล เน้นการสร้างสรรค์และสมรรถนะใหม่ 
 

การบูรณาการปรัชญาการศึกษากับการจัดการเรียนรู้ยุคใหม่ 
 การจัดการเรียนรู้ในยุคศตวรรษที่ 21 ไม่ได้เป็นเพียงการจัดเนื้อหาหรือถ่ายทอดความรู้
แบบดั้งเดิมเท่านั้น แต่เป็นการออกแบบกระบวนการเรียนรู้ที่สอดคล้องกับคุณค่าทางปรัชญาและ
ตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงของโลกในมิติต่าง ๆ ทั้งด้านเทคโนโลยี สังคม เศรษฐกิจ และจิตใจ
มนุษย์ การบูรณาการแนวคิดทางปรัชญาเข้ากับการจัดการเรียนรู้จึงมีความจำเป็น เพื่อสร้างสมดุล
ระหว่าง “คุณค่าทางอุดมการณ์” กับ “ทักษะเพื่อการดำรงชีวิต” ดังนี้ 
 



 

96     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

  1. ยึดผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง (Learner-Centered Approach) 
  แนวคิดนี้สอดคล้องกับปรัชญามนุษยนิยม (Humanism) ซึ่งเน้นศักยภาพและความเป็น
มนุษย์ของผู้เรียน โดยเชื่อว่าทุกคนมีความสามารถในการพัฒนาและเรียนรู้ได้ หากได้รับโอกาสที่
เหมาะสม (Rogers, 1969) ในบริบทของการจัดการเรียนรู้ แนวคิดนี้ปรากฏผ่านกระบวนการที่เปิด
โอกาสให้ผู้เรียนได้มีบทบาทในการกำหนดเป้าหมายการเรียนรู้ของตนเอง ใช้ประสบการณ์ของตนมา
เป็นฐานในการสร้างความรู้และได้รับการยอมรับในความแตกต่างระหว่างบุคคล เช่น ความสนใจ 
ความสามารถ และพื้นฐานทางวัฒนธรรม 
  การเรียนรู้แบบยึดผู้เรียนเป็นศูนย์กลางยังสอดคล้องกับหลัก “constructivism” ซึ่งเห็นว่า
ความรู้ไม่สามารถถ่ายทอดโดยตรงจากครู แต่ต้องถูกสร้างขึ้นโดยผู้เรียนผ่านกระบวนการคิด 
วิเคราะห์ และลงมือปฏิบัติด้วยตนเอง (Piaget, 1952; Vygotsky, 1978) 
  2. การเรียนรู้แบบร่วมมือ (Collaborative Learning) 
  แน วคิ ด ข อ งก าร เรี ย น รู้ แ บ บ ร่ ว ม มื อ ได้ รั บ อิ ท ธิ พ ล จ าก ป รั ช ญ าป ฏิ รู ป นิ ย ม 
(Reconstructionism) ซึ่งเชื่อว่าการศึกษาเป็นเครื่องมือสำคัญในการเปลี่ยนแปลงสังคม และการ
เรียนรู้ควรเกิดขึ้นผ่านการแลกเปลี่ยนความคิดเห็น การแก้ปัญหาร่วมกัน และการสร้างความเข้าใจ
ระหว่างกัน (Counts, 1932) โดยเฉพาะในยุคศตวรรษที่ 21 ที่ต้องการพัฒนาทักษะการทำงานเป็น
ทีม การคิดอย่างเป็นระบบ และการยอมรับความหลากหลาย 
  Johnson & Johnson (1999) ระบุว่าการเรียนรู้แบบร่วมมือช่วยเสริมสร้างความ
รับผิดชอบร่วมกัน ส่งเสริมการมีส่วนร่วม และเพิ่มผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน เนื่องจากผู้เรียนได้มี
โอกาสฝึกการอธิบาย แสดงความคิดเห็น และประมวลความรู้ผ่านมุมมองที่หลากหลาย 
  3. การใช้เทคโนโลยีเพื่อเสริมสร้างการเรียนรู้ 
   การบูรณาการเทคโนโลยีกับการเรียนรู้เป็นการตอบสนองต่อสภาพสังคมยุคดิจิทัล ซึ่ง
เทคโนโลยีได้กลายเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตและการทำงาน การใช้ Learning Management System 
(LMS), AI, แพลตฟอร์มมัลติมีเดีย หรือแอปพลิเคชันทางการศึกษาต่าง ๆ ช่วยให้ผู้เรียนสามารถ
เข้าถึงเนื้อหาได้ตามจังหวะของตนเอง (self-paced learning) ตรงกับความสนใจ และสามารถ
เรียนรู้ได้ทุกที่ทุกเวลา 
  แนวทางนี้เชื่อมโยงกับปรัชญาปรากฏนิยม (Pragmatism) ซึ่งเน้นการเรียนรู้จากการปฏิบัติ
จริงและการมีปฏิสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลง (Dewey, 1938) โดยเทคโนโลยีถือเป็น
เครื่องมือที่ช่วยให้ผู้เรียน “ลงมือกระทำ” (learning by doing) ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของการพัฒนา
ทักษะแห่งศตวรรษที่ 21 เช่น ทักษะดิจิทัล ทักษะการสื่อสาร และการแก้ปัญหาที่ซับซ้อน 
  4. การประเมินแบบสร้างสรรค์ (Authentic Assessment) 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       97 

 

 

การประเมินในรูปแบบใหม่ควรสะท้อน “การใช้ความรู้ในชีวิตจริง” มากกว่าการวัดผลแบบข้อสอบ
เพียงอย่างเดียว ตัวอย่างการประเมินแบบสร้างสรรค์ ได้แก่ การทำโครงงาน การสร้างสื่อดิจิทัล การ
จัดแฟ้มสะสมผลงาน (portfolio) หรือการนำเสนองาน (presentation) ซึ่งช่วยให้ผู้เรียนสามารถ
แสดงออกถึงความเข้าใจในเชิงลึก ความคิดสร้างสรรค์ และการบูรณาการความรู้จากหลายสาขา 
  แนวคิดนี้ได้รับอิทธิพลจากปรัชญาปรากฏนิยม ที่ เชื่อว่าความรู้ควรถูกทดสอบผ่าน
ประสบการณ์และการใช้งานจริง (Ornstein & Hunkins, 2017) โดยการประเมินในรูปแบบนี้ยัง
ส่งเสริมการพัฒนา “meta-cognition” หรือความสามารถในการรู้เท่าทันการเรียนรู้ของตนเอง ซึ่ง
เป็นหนึ่งในเป้าหมายของการศึกษายุคใหม่ 
 

การบูรณาการแนวคิดปรัชญากับการจัดการเรียนรู้ 
  ในบริบทของการจัดการเรียนรู้ในศตวรรษที่ 21 ซึ่งมุ่งเน้นการพัฒนาทักษะที่หลากหลาย
และเตรียมผู้เรียนให้พร้อมสำหรับโลกที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ปรัชญาการศึกษาจึงมีบทบาท
สำคัญ ในการกำหนดวิธีการจัดการเรียนรู้ให้เหมาะสมกับเป้าหมายทางการศึกษาแต่ละประการ โดย
การบูรณาการแนวคิดของแต่ละปรัชญากับการจัดการเรียนรู้สามารถช่วยเสริมสร้างทักษะต่าง ๆ ได้
อย่างสมดุล (Ozmon & Craver, 2012; Noddings, 2015) 
  ความสัมพันธ์ระหว่างปรัชญาการศึกษากับแนวทางการจัดการเรียนรู้ ที่สอดคล้องกับทักษะ
สำคัญในศตวรรษที่ 21 ดังนี ้
  1. Perennialism เน้นการศึกษาความจริงสากลและแนวคิดอมตะที่มีคุณค่าเหนือกาลเวลา 
(Noddings, 2015) การนำแนวคิดนี้มาใช้ในห้องเรียนศตวรรษที่ 21 ผ่าน การอภิปราย และ การ
อ่านวรรณกรรมคลาสสิก ช่วยพัฒนาทักษะ Critical thinking หรือการคิดวิเคราะห์ เพราะผู้เรียน
ต้องตีความ ประเมิน และวิพากษ์แนวคิดต่าง ๆ ด้วยมุมมองที่หลากหลายและลึกซึ้ง (Ozmon & 
Craver, 2012) 
  2. Essentialism มุ่งเน้นการสร้าง รากฐานทางวิชาการที่มั่นคง โดยเน้นการเรียนรู้ทักษะ
พื้นฐานที่จำเป็น (Essential skills) ซึ่งสอดคล้องกับ Foundation literacy ที่เป็นรากฐานสำคัญ
ของทักษะในศตวรรษที่ 21 เช่น การรู้หนังสือ การคำนวณ การใช้เทคโนโลยีและข้อมูลอย่างมี
วิจารณญาณ (Trilling & Fadel, 2009) 
  3. Progressivism ส่งเสริมการเรียนรู้ผ่าน ประสบการณ์จริง และ การแก้ปัญหาจาก
สถานการณ์ จริ ง  โดยจั ดการเรียนรู้ แบบ  Project-based learning (PBL) ซึ่ งช่ วยพัฒ น า 
Collaboration และ Creativity เพราะผู้เรียนต้องทำงานเป็นทีม สร้างสรรค์แนวทางใหม่ ๆ และ
เรียนรู้จากการลงมือปฏิบัติ (Dewey, 1938; Bell, 2010) 



 

98     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

  4. Social Reconstructionism เน้นการจัดการเรียนรู้ที่กระตุ้นให้ผู้ เรียนตระหนักถึง
ปัญหาทางสังคมและมีส่วนร่วมในการเปลี่ยนแปลงสังคมอย่างสร้างสรรค์ ผ่าน Service learning 
หรือ โครงการเพื่อสังคม ผู้เรียนจะพัฒนา Communication และ Social responsibility รวมถึง
ความสามารถในการสื่อสารกับผู้คนหลากหลายกลุ่ม และมีจิตสำนึกในการสร้างสังคมที่ดีขึ้น (Freire, 
1970; Noddings, 2015) 
 

บทสรุป 
  ในบริบทของ ศตวรรษที่ 21 ที่โลกมีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและซับซ้อน การจัดการ
ศึกษา ไม่สามารถยึดติดอยู่กับแนวทางแบบเดิมได้อีกต่อไป จำเป็นต้องปรับตัวเพื่อพัฒนา ผู้เรียนที่มี
ความรู้ ทักษะ และคุณลักษณะที่สอดรับกับความต้องการของสังคมยุคใหม่ ซึ่งการบูรณาการ 
ปรัชญาการศึกษาหลายแนวทาง เข้ากับการจัดการเรียนรู้เป็นกลยุทธ์สำคัญที่จะช่วยขับเคลื่อน
การศึกษาให้บรรลุเป้าหมายดังกล่าว  

Perennialism ช่วยพัฒนาการคิดวิเคราะห์อย่างลึกซึ้ง 
Essentialism สร้างรากฐานความรู้ที่มั่นคง 
Progressivism ส่งเสริมการเรียนรู้เชิงสร้างสรรค์และการทำงานเป็นทีม 
Social Reconstructionism ปลูกฝังจิตสำนึกทางสังคมและความรับผิดชอบต่อส่วนรวม 

  เมื่อแนวคิดเหล่านี้ถูกนำมา บูรณาการอย่างสมดุล จะช่วยให้การเรียนรู้มีความหลากหลาย
และตอบสนองต่อความต้องการที่หลากหลายของผู้เรียน ไม่เพียงเน้น ความรู้เชิงวิชาการ เท่านั้น แต่
ยังพัฒนา ทักษะเชิงปฏิบัติ และ คุณลักษณะสำคัญ ที่จำเป็นต่อการดำรงชีวิตในโลกยุคใหม่ ทั้งใน
ด้านการทำงาน การใช้ชีวิตร่วมกับผู้อื่น และการเป็นพลเมืองที่มีคุณภาพของโลก 
  ดังนั้น การจัดการเรียนรู้ในศตวรรษที่ 21 จึงควรส่งเสริมให้ครูและผู้จัดการศึกษา มีความรู้
และความเข้าใจในแนวคิดปรัชญาการศึกษาที่หลากหลาย และสามารถนำมาปรับใช้ได้อย่าง
เหมาะสม เพื่อสร้าง การเรียนรู้ที่มีความหมาย และเตรียมผู้เรียนให้พร้อมสำหรับโลกที่กำลัง
เปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง 
 

เอกสารอ้างอิง 
นิพนธ์ ก้องเวหา. (2561). ปรัชญาการศึกษากับการเปลี่ยนแปลงสังคม. วารสารศึกษาศาสตร์    
  มหาวิทยาลยัเชียงใหม่, 25(2), 123–140. 
ปรียา อิงคาภิรมย์. (2560). การจัดการศึกษาที่เน้นผู้เรียนเป็นสำคัญตามแนวคิดมนุษยนิยม.   
  วารสารครุศาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฏนครราชสีมา, 19(1), 45–60. 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       99 

 

 

สมเกียรติ ตั้งนโม. (2548). ปรัชญาการศึกษา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
Bell, S. (2010). Project-Based Learning for the 21st Century: Skills for the   
  Future. The Clearing House: A Journal of Educational Strategies,  
  Issues and Ideas, 83(2), 39–43. 
Counts, G. S. (1932 ). Dare the School Build a New Social Order? New York: John 

Day. 
Dewey, J. (1938). Experience and Education. Macmillan. 
Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. Continuum. 
Johnson, D. W., & Johnson, R. T. (1999). Learning Together and Alone: Cooperative, 

Competitive, and Individualistic Learning (5th ed.). Boston: Allyn & Bacon. 
Noddings, N. (2015). Philosophy of Education (4th ed.). Routledge. 
Ornstein, A. C., & Hunkins, F. P. (2 0 1 7 ). Curriculum: Foundations, Principles, and 

Issues (7th ed.). Pearson. 
Ozmon, H. A., & Craver, S. M. (2012). Philosophical Foundations of  
  Education (9th ed.). Pearson. 
Partnership for 21st Century Learning. (2019). Framework for 21st Century  
  Learning Definitions. Battelle for Kids. https://static.battelleforkids.org/    
  documents/p21/P21_Framework_DefinitionsBFK.pdf 
Piaget, J. (1 9 5 2 ) . The Origins of Intelligence in Children. New York: International 

Universities Press. 
Rogers, C. R. (1969). Freedom to Learn. Columbus, OH: Merrill. 
Trilling, B., & Fadel, C. (2009). 21st Century Skills: Learning for Life in Our  
  Times. Jossey-Bass. 
Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher Psychological 

Processes. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
World Economic Forum. (2020). The Future of Jobs Report. https://www.weforum.org/  
  reports/ the-future-of-jobs-report-2020 
 
 
 

https://www.weforum.org/


 

100     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       101 

 

 

แนวคิดและวิธีสอนภาษาอังกฤษในมหาวิทยาลัยทางพระพุทธศาสนา 

CONCEPTS AND TEACHING METHODS OF ENGLISH  
IN BUDDHIST UNIVERSITIES  

 
 

1กรรณศาสตร์ แก้วแสนทิพย์ และ 2เอกชัย ศรีบุรินทร์ 
1kannasatra Kaewsaenthip and  2Eakachai Sriburin  

 
1มหาวิทยาลัยราชภัฎเลย, ประเทศไทย 

2มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
1Loei Rajabhat University, Thailand 

2Mahamakut Buddhist University, Thailand 
 

1jadet1976@gmail.com,  2eakburin@gmail.com  
 

Received:  July 2,  2025;          Revised:  August 26, 2025;        Accepted: August 27, 2025 
 

บทคัดย่อ 

 

  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการส่งเสริม
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในการจัดการเรียนการสอนภาษาอังกฤษ โดยมุ่งเน้นให้ผู้เรียน
สามารถเคารพ เข้าใจ และอยู่ร่วมกับความแตกต่างทางวัฒนธรรมได้อย่างสันติ หลักพุทธธรรมที่
นำมาใช้ประกอบด้วย พรหมวิหาร 4 สัปปุริสธรรม 7 สังคหวัตถุ 4 และอิทธิบาท 4 ซึ่งช่วยหล่อ
หลอมให้ผู้เรียนมีเมตตาธรรม ความเข้าใจในผู้อ่ืน และแรงจูงใจในการเรียนรู้ภาษาอังกฤษอย่างมี
จริยธรรม การวิจัยสนับสนุนว่าการจัดการเรียนรู้ที่บูรณาการคุณธรรมสามารถส่งเสริมทั้งผลสัมฤทธิ์
ทางภาษาและการยอมรับความแตกต่างทางวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

 

คำสำคัญ: พุทธธรรม, ความหลากหลายทางวัฒนธรรม, การเรียนการสอนภาษาอังกฤษ, คุณธรรม, 
การศึกษา 

 
1อาจารย์, คณะศึกษาศาสตร์ สาขาวิชาการสอนภาษาองักฤษ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภัฎเลย 
2อาจารย์ ดร., คณะศึกษาศาสตร์ สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ มหาวทิยาลัยมหามกฏุราชวทิยาลยั วทิยาเขตศรีล้านช้าง 



 

102     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Abstract 

 

  This article aims to propose guidelines for applying Buddhist principles to 
promote cultural diversity in English language teaching. The focus is on enabling 
learners to respect, understand, and peacefully coexist with cultural differences. 
The Buddhist principles applied include the Four Sublime States of Mind 
(Brahmaviharas), the Seven Qualities of a Good Person (Sappurisa Dhamma), the 
Four Social Principles (Sangahavatthu), and the Four Bases of Success (Iddhipada). 
These principles help cultivate compassion, understanding of others, and 
motivation to learn English ethically. This research supports that integrating moral 
values in learning management can effectively enhance both language 
achievement and acceptance of cultural diversity. 
 
Keywords: Buddhist principles, cultural diversity, English language teaching, 
morality, education 
 

บทนำ 
  ในยุคโลกาภิวัตน์ ความสามารถในการสื่อสารข้ามวัฒนธรรมเป็นทักษะสำคัญ โดยเฉพาะ
ในรายวิชาภาษาอังกฤษ ซึ่งเป็นภาษาสากลที่ใช้เชื่อมโยงคนต่างวัฒนธรรมเข้าด้วยกัน อย่างไรก็ตาม 
ความแตกต่างทางภาษา ศาสนาและวัฒนธรรมอาจนำไปสู่ความเข้าใจผิด ความรู้สึกแปลกแยก และ
อคติในชั้นเรียน เพื่อสร้างสภาพแวดล้อมการเรียนรู้ที่ เกื้อกูลและยอมรับความแตกต่าง  การ
ประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมจึงเป็นแนวทางที่น่าสนใจในการพัฒนาผู้เรียนให้มีทัศนคติที่เปิดกว้าง  มี
จิตใจเมตตาและเข้าใจผู้ อ่ืนอย่างลึกซึ้ง (นวลจันทร์  จันทร์ศรี , 2561) โดยเฉพาะอย่างยิ่ ง
ความสามารถในการสื่อสารข้ามวัฒนธรรมเป็นทักษะสำคัญ อันหมายถึงกระบวนการที่ทำให้โลก
เชื่อมโยงถึงกันมากขึ้น ทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง และวัฒนธรรม ส่งผลให้ผู้คนจาก
หลากหลายเชื้อชาติ ศาสนา และวัฒนธรรมสามารถติดต่อสื่อสารและแลกเปลี่ยนข้อมูลกันได้อย่าง
รวดเร็วและสะดวกยิ่งขึ้น ผ่านเทคโนโลยีสารสนเทศและสื่อดิจิทัล ดังนั้น ทักษะในการสื่อสารข้าม
วัฒนธรรม (Intercultural Communication) จึงกลายเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่ง โดยเฉพาะในบริบท
ของการศึกษา ที่ผู้เรียนจำเป็นต้องเข้าใจทั้งภาษาและบริบททางวัฒนธรรมของผู้ที่ใช้ภาษานั้น 
เพื่อให้สามารถสื่อสารได้อย่างมีประสิทธิภาพและเหมาะสมกับบริบททางสังคม (Byram, 1997; 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       103 

 

 

Deardorff, 2006) ทั้งนี้ ในบริบทการประเมินสมรรถนะของผู้เรียน (Performance Appraisal: 
PA) ในศตวรรษที่ 21 ทักษะการสื่อสารข้ามวัฒนธรรมถือเป็นองค์ประกอบหนึ่งของ “สมรรถนะ
ด้านความสามารถในการสื่อสารและทำงานร่วมกับผู้อ่ืน” ซึ่งมีความสำคัญต่อการอยู่ร่วมกันใน
สังคมพหุวัฒนธรรม (สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษา, 2563) 
  โดยเฉพาะในรายวิชาภาษาอังกฤษ ซึ่งเป็นภาษาสากลที่ใช้เชื่อมโยงคนต่างวัฒนธรรมเข้า
ด้วยกันภาษาอังกฤษในฐานะภาษาสากล (Global Language หรือ Lingua Franca) ทำหน้าที่เป็น
สื่อกลางในการสื่อสารระหว่างผู้คนที่มีภาษาแม่แตกต่างกัน  จึงมักถูกใช้ในบริบทของการศึกษา 
การค้า การทูต และความร่วมมือระหว่างประเทศ ครู อาจารย์ผู้สอนภาษาอังกฤษจึงไม่ได้มีหน้าที่
เพียงสอนโครงสร้างทางภาษา แต่ยังต้องปลูกฝังความเข้าใจในบริบททางวัฒนธรรม และเปิดพื้นที่
ให้ผู้ เรียนตระหนักรู้ถึงความหลากหลายของวัฒนธรรมทั่ วโลกที่ สะท้อนผ่านภาษาด้วย 
(Kumaravadivelu, 2008) 

อย่างไรก็ตาม ความแตกต่างทางภาษา ศาสนา และวัฒนธรรมอาจนำไปสู่ความเข้าใจผิด 
ความรู้สึกแปลกแยก และอคติในชั้นเรียน 
  ในชั้นเรียนที่มีความหลากหลายของผู้เรียน หรือที่เรียนรู้เร่ืองราวของวัฒนธรรมอ่ืน ความ
แตกต่างทางวัฒนธรรมสามารถก่อให้เกิด “Cultural Misunderstanding” ได้ ตัวอย่างเช่น คำพูด
ที่ถือว่าเหมาะสมในวัฒนธรรมหนึ่ง อาจถูกมองว่าไม่สุภาพในอีกวัฒนธรรมหนึ่ง หรือบางหัวข้อ
สนทนาอาจเกี่ยวข้องกับความเชื่อทางศาสนาหรือเพศสภาพที่มีความละเอียดอ่อน การไม่มีความ
เข้าใจในบริบทวัฒนธรรมเหล่านี้ อาจก่อให้เกิดความรู้สึกแปลกแยก (alienation) หรือแม้แต่การ
เกิดอคติ (bias) และการเหยียดหยาม (discrimination) ในหมู่ผู้เรียน ซึ่งไม่เป็นผลดีต่อการพัฒนา
ทางภาษาและการเรียนรู้ร่วมกัน (Banks & Banks, 2019) เพื่อสร้างสภาพแวดล้อมการเรียนรู้ที่
เก้ือกูลและยอมรับความแตกต่าง การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมจึงเป็นแนวทางที่น่าสนใจ 
  การสร้าง “สภาพแวดล้อมการเรียนรู้เชิงบวก” จำเป็นต้องมีบรรยากาศของการเคารพซึ่ง
กันและกัน ความเข้าใจในความแตกต่าง และการไม่ตัดสินกันด้วยอคติ ซึ่งหลักพุทธธรรมเป็นแหล่ง
แนวคิดที่สามารถนำมาใช้สร้างจิตสำนึกด้านคุณธรรมในชั้นเรียน เช่น หลักพรหมวิหาร 4 ที่ส่งเสริม
ให้ผู้เรียนมีเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา หรือหลักสังคหวัตถุ 4 ที่เน้นการสร้างความสัมพันธ์
อันดีผ่านการให้ การพูดจาไพเราะ และความเสมอภาค เมื่อผู้เรียนมีพื้นฐานทางจิตใจที่อ่อนโยน
และเข้าใจผู้อ่ืน ย่อมมีแนวโน้มที่จะเปิดใจยอมรับความแตกต่างและเรียนรู้จากผู้อ่ืนอย่างลึกซึ้ง  
(พระพรหมคุณาภรณ์, 2552) 
  ในการพัฒนาผู้เรียนให้มีทัศนคติที่เปิดกว้าง มีจิตใจเมตตา และเข้าใจผู้อื่นอย่างลึกซึ้ง การ
เรียนรู้ในศตวรรษที่ 21 ไม่เพียงแต่เน้น “ทักษะทางวิชาการ” แต่ยังให้ความสำคัญกับ “ทักษะด้าน



 

104     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

คุณลักษณะส่วนบุคคล” โดยเฉพาะความสามารถในการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนอย่างสันติ หลักพุทธธรรม
สามารถเป็นเครื่องมือสำคัญในการปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรม และทัศนคติที่เปิดกว้าง (Open-
mindedness) ซึ่ งเป็นพื้ นฐานของความเป็นพลเมืองโลก  (Global Citizenship) ที่ แท้ จริง 
(UNESCO, 2015) ผู้เรียนที่ได้รับการพัฒนาในด้านนี้  ย่อมสามารถเป็นบุคคลที่สามารถเชื่อมโยง
ตนเองกับโลกได้อย่างเหมาะสม มีความเคารพในความหลากหลาย และสามารถใช้ภาษาอังกฤษเพื่อ
สื่อสารและสร้างสันติภาพในสังคมโลก (สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษา, 2563) 
 

ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในการเรียนการสอนภาษาอังกฤษ 
  การจัดการเรียนรู้ภาษาอังกฤษในศตวรรษที่ 21 ไม่ได้จำกัดเฉพาะการเรียนรู้คำศัพท์หรือ
ไวยากรณ์ แต่ยังรวมถึงการสร้างความเข้าใจในวัฒนธรรมที่หลากหลายซึ่งสะท้อนอยู่ในภาษา 
(Brown, 2007) ผู้เรียนต้องสามารถสื่อสารกับผู้ที่มีพื้นฐานความเชื่อ ค่านิยม และประเพณีต่างกัน
ได้อย่างเคารพและเข้าใจ ส่งผลให้ครู อาจารย์ภาษาอังกฤษจำเป็นต้องบูรณาการการเรียนรู้ทาง
วัฒนธรรมควบคู่กับเนื้อหาทางภาษาอย่างเหมาะสม (Kramsch, 1998) ดังนี้ 
  การเรียนการสอนภาษาอังกฤษในปัจจุบันก้าวข้ามการเน้นแค่คำศัพท์และไวยากรณ์ไปสู่
มิติที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น นั่นคือ ความหลากหลายทางวัฒนธรรม การเข้าใจวัฒนธรรมที่แตกต่างกันซึ่ง
สะท้อนอยู่ในภาษาเป็นสิ่งสำคัญยิ่งสำหรับผู้เรียนในศตวรรษที่  21 เนื่องจากภาษาไม่ได้เป็นเพียง
เครื่องมือสื่อสาร แต่ยังเป็นตัวเชื่อมโยงผู้คนเข้ากับโลกทัศน์ ค่านิยม และความเชื่อที่หลากหลาย 
  ทำไมความหลากหลายทางวัฒนธรรมจึงมีความสำคัญในการเรียนภาษาอังกฤษ 
  สร้างความเข้าใจและเคารพซึ่งกันและกัน ผู้เรียนจำเป็นต้องสามารถสื่อสารกับผู้คนจาก
ภูมิหลังทางวัฒนธรรมที่หลากหลายได้อย่างมีประสิทธิภาพและเหมาะสม การเข้าใจในความ
แตกต่างทางวัฒนธรรมจะช่วยลดความเข้าใจผิด สร้างความเคารพซึ่งกันและกัน และส่งเสริมการอยู่
ร่วมกันอย่างสันติ 
  พัฒนาทักษะการสื่อสารที่แท้จริง การเรียนรู้ภาษาโดยปราศจากการทำความเข้าใจบริบท
ทางวัฒนธรรมจะทำให้การสื่อสารขาดความสมบูรณ์ ผู้เรียนอาจใช้คำศัพท์หรือโครงสร้างประโยคที่
ถูกต้อง แต่ไม่เหมาะสมกับสถานการณ์ทางวัฒนธรรมนั้น ๆ การบูรณาการวัฒนธรรมช่วยให้ผู้เรียน
สามารถใช้ภาษาได้อย่างเป็นธรรมชาติและน่าเชื่อถือ 
  เตรียมความพร้อมสำหรับโลกยุคโลกาภิวัตน์  ในโลกที่เชื่อมโยงถึงกันมากขึ้น ผู้เรียน
จำเป็นต้องมีความสามารถในการปรับตัวและทำงานร่วมกับผู้คนจากวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน ทักษะ
นี้เป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งในสภาพแวดล้อมการทำงาน การศึกษา และสังคมที่หลากหลาย 
  ครู อาจารย์ภาษาอังกฤษจะบูรณาการความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้อย่างไร 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       105 

 

 

ครู อาจารย์ผู้สอนมีบทบาทสำคัญในการนำแนวคิดเรื่องความหลากหลายทางวัฒนธรรมมาใช้ใน
การจัดการเรียนรู้ โดยสามารถทำได้หลายวิธี ดังนี้ 
  ใช้สื่อการเรียนรู้ที่หลากหลาย เลือกใช้ตำราเรียน สื่อวิดีโอ เพลง ภาพยนตร์ และบทความ
ที่นำเสนอวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน ไม่จำกัดอยู่แค่วัฒนธรรมเจ้าของภาษาหลักเท่านั้น 
  ส่งเสริมการแลกเปลี่ยนประสบการณ์ กระตุ้นให้ผู้เรียนแบ่งปันประสบการณ์และมุมมอง
ทางวัฒนธรรมของตนเอง รวมถึงเปิดโอกาสให้ผู้เรียนได้เรียนรู้เกี่ยวกับวัฒนธรรมของเพื่อนร่วมชั้น 
จัดการเรียนรู้แบบโครงการ: ออกแบบกิจกรรมหรือโครงการที่ผู้เรียนต้องค้นคว้า วิจัย และนำเสนอ
เก่ียวกับประเด็นทางวัฒนธรรมที่น่าสนใจ 
  เชิญวิทยากรรับเชิญ เชิญผู้ที่มีประสบการณ์ตรงจากวัฒนธรรมที่แตกต่างกันมาแบ่งปัน
เร่ืองราวและข้อมูลเชิงลึก 
  เน้นการสื่อสารแบบข้ามวัฒนธรรม สอนผู้เรียนเกี่ยวกับความแตกต่างของภาษาท่าทาง 
การแสดงออกทางสีหน้า และรูปแบบการสื่อสารที่ไม่ใช่คำพูดในวัฒนธรรมต่าง ๆ 
  สร้างความตระหนักรู้ในความแตกต่างทางค่านิยมและความเชื่อ ชี้ให้เห็นถึงความแตกต่าง
ของค่านิยม ความเชื่อ และประเพณีที่อาจส่งผลต่อการสื่อสาร 
  สรุปได้ว่า การบูรณาการความหลากหลายทางวัฒนธรรมในการเรียนการสอน
ภาษาอังกฤษไม่เพียงแต่เสริมสร้างทักษะทางภาษา แต่ยังเป็นการบ่มเพาะทัศนคติที่เปิดกว้าง 
เคารพ และเข้าใจผู้อื่น ซึ่งเป็นคุณสมบัติที่จำเป็นสำหรับพลเมืองโลกในศตวรรษที่ 21 
 

หลักพุทธธรรมกับการส่งเสริมความหลากหลายทางวัฒนธรรม 

  หลักธรรมในพระพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญในการวางรากฐานทางจิตใจและปัญญา 
เพื่อให้บุคคลสามารถอยู่ร่วมกับความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้อย่างกลมกลืนและสร้างสรรค์ 
หลักธรรมเหล่านี้ไม่เพียงแต่สอนให้เราเข้าใจตนเอง แต่ยังช่วยให้เราเข้าใจและยอมรับผู้อ่ืน รวมถึง
สถานการณ์ที่แตกต่างได้อย่างมีสติและปัญญา ดังมีอธิบายต่อไปนี้ 
  1. พรหมวิหาร 4 รากฐานแห่งเมตตาธรรมนำทางสู่การอยู่ร่วมกัน 
  พรหมวิหาร 4 หรือธรรมเครื่องอยู่ของพรหมอันประเสริฐ ได้แก่ เมตตา กรุณา มุทิตา และ
อุเบกขา เป็นหลักธรรมสำคัญที่ส่งเสริมให้ผู้เรียนมีคุณธรรมประจำใจอันเป็นประโยชน์อย่างยิ่งใน
การเผชิญหน้ากับความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
  เมตตา (ความปรารถนาดีอยากให้ผู้อ่ืนมีความสุข) การมีเมตตาต่อเพื่อนมนุษย์ทุกคนโดย
ไม่เลือกปฏิบัติ ไม่ว่าจะมีชาติพันธุ์ ศาสนา หรือวัฒนธรรมใดที่แตกต่างกัน จะช่วยลดอคติและสร้าง
ความรู้สึกเป็นมิตร ทำให้ผู้เรียนเปิดใจยอมรับผู้อื่นและพร้อมที่จะสร้างสัมพันธ์อันดี 



 

106     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

   กรุณา (ความสงสารอยากให้ผู้อ่ืนพ้นทุกข์) เมื่อเห็นผู้อ่ืนประสบความทุกข์ยาก ไม่ว่าจะ
เป็นความทุกข์ทางกายหรือใจ ไม่ว่าจะเป็นผู้ที่มาจากวัฒนธรรมใดก็ตาม การมีกรุณาจะกระตุ้นให้
เกิดความเห็นอกเห็นใจและพร้อมที่จะช่วยเหลือเกื้อกูล ซึ่งเป็นรากฐานของการสร้างสังคมที่
เอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่ 
  มุทิตา (ความยินดีเมื่อผู้อ่ืนได้ดี) การชื่นชมและยินดีในความสำเร็จ ความสุข หรือความ
เจริญของผู้อื่นโดยไม่รู้สึกอิจฉาริษยา ไม่ว่าจะเป็นความสำเร็จของบุคคลหรือวัฒนธรรมใดก็ตาม จะ
ช่วยสร้างบรรยากาศที่ดีและลดความขัดแย้งที่อาจเกิดขึ้นจากความรู้สึกด้อยกว่าหรือแข่งขัน 
  อุเบกขา (การวางใจเป็นกลาง) เป็นหลักธรรมที่สำคัญที่สุดในการจัดการกับความ
หลากหลาย การมีอุเบกขาช่วยให้ผู้เรียนสามารถวางใจเป็นกลาง มองเห็นความแตกต่างอย่างที่มัน
เป็น โดยไม่ตัดสิน ไม่ยึดติด ไม่ลำเอียง และไม่ปล่อยให้ความรู้สึกส่วนตัวมาบิดเบือนความเป็นจริง 
เมื่อสามารถวางใจเป็นกลางได้ ผู้เรียนจะสามารถทำความเข้าใจมุมมองและค่านิยมที่แตกต่างได้
อย่างลึกซึ้งและเคารพซึ่งกันและกันได้อย่างแท้จริง (พระธรรมปิฎก, 2542) 
  2. สัปปุริสธรรม 7 ปัญญาในการเข้าใจและปรับตัว 
  สัปปุริสธรรม 7 หรือธรรมของสัตบุรุษ ได้แก่ การรู้เหตุ รู้ผล รู้ตน รู้ประมาณ รู้กาล รู้
ชุมชน และรู้บุคคล หลักธรรมเหล่านี้เป็นเครื่องมือทางปัญญาที่ช่วยให้ผู้เรียนมีทักษะในการ
วิเคราะห์และปรับตัวในสถานการณ์ที่ซับซ้อนของความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
  รู้เหตุ (ธัมมัญญุตา) และรู้ผล (อัตถัญญุตา) การเข้าใจในเหตุและผลของปรากฏการณ์ทาง
วัฒนธรรม ทำให้ผู้เรียนสามารถวิเคราะห์พฤติกรรม ค่านิยม หรือประเพณีของวัฒนธรรมอ่ืนได้
อย่างมีเหตุผล ไม่มองเพียงแค่ภายนอก แต่พยายามทำความเข้าใจถึงที่มาที่ไปและผลกระทบที่อาจ
เกิดขึ้น 
  รู้ตน (อัตตัญญุตา) การรู้จักตนเอง ทั้งจุดแข็ง จุดอ่อน ความเชื่อ ค่านิยม และอคติของ
ตนเอง จะช่วยให้ผู้เรียนตระหนักถึงสิ่งที่อาจส่งผลต่อการรับรู้และการตีความวัฒนธรรมอ่ืน ทำให้
สามารถปรับปรุงและพัฒนาตนเองให้เปิดกว้างมากยิ่งขึ้น 
  รู้ประมาณ (มัตตัญญุตา) การรู้จักประมาณตนในทุกสถานการณ์ รวมถึงการแสดงออก 
การวางตัว และการปฏิสัมพันธ์กับผู้อ่ืนในบริบททางวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน จะช่วยให้ผู้เรียน
ประพฤติตนได้อย่างเหมาะสมและไม่เป็นการล่วงละเมิดผู้อื่น 
  รู้กาล (กาลัญญุตา) การรู้ว่าเวลาใดควรหรือไม่ควรทำอะไร รวมถึงการเข้าใจช่วงเวลาที่
เหมาะสมในการแสดงออก การพูดคุย หรือการปฏิสัมพันธ์ในแต่ละวัฒนธรรม เป็นสิ่งสำคัญในการ
สร้างความสัมพันธ์ที่ดีและหลีกเลี่ยงความเข้าใจผิด 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       107 

 

 

  รู้ชุมชน (ปริสัญญุตา) การเข้าใจลักษณะของกลุ่มคน ชุมชน หรือสังคมที่กำลังปฏิสัมพันธ์
ด้วย ไม่ว่าจะเป็นกลุ่มย่อยหรือสังคมในภาพรวม การรู้ถึงธรรมเนียม ปฏิสัมพันธ์ และสถานภาพทาง
สังคมของคนในชุมชนนั้น ๆ จะช่วยให้ผู้เรียนสามารถปรับตัวเข้ากับสภาพแวดลอ้มทางวฒันธรรมได้
อย่างมีประสิทธิภาพ 
  รู้บุคคล (ปุคคโลปโรปรัญญุตา) การเข้าใจธรรมชาติของบุคคลแต่ละคน ว่าแต่ละคนมี
ความแตกต่างกัน ทั้งพื้นฐาน อุปนิสัย และความต้องการ การรู้บุคคลจะช่วยให้ผู้เรียนสามารถเลือก
วิธีการสื่อสารและปฏิสัมพันธ์ที่เหมาะสมกับบุคคลนั้น ๆ ทำให้เกิดความเข้าใจและเคารพซึ่งกันและ
กัน (พระธรรมปิฎก, 2542) 
  3. สังคหวัตถุ 4 สร้างสัมพันธ์และลดความเหลื่อมล้ำในชั้นเรียน 
  สังคหวัตถุ 4 หรือธรรมเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจ ได้แก่ ทาน ปิยวาจา อัตถจริยา และ
สมานัตตา หลักธรรมเหล่านี้เป็นหัวใจสำคัญในการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในชั้นเรียน และส่งเสริมให้
เกิดความเสมอภาคแม้ในบริบทวัฒนธรรมที่หลากหลาย (สืบพงษ์ ปราบใหญ่, 2563) 
  ทาน การให้ แบ่งปัน ทั้งวัตถุ สิ่งของ ความรู้ หรือแม้แต่รอยยิ้มและกำลังใจ การที่ครูให้
ความรู้และผู้เรียนแบ่งปันประสบการณ์และข้อมูลที่ตนมี จะช่วยสร้างบรรยากาศแห่งการเรียนรู้
และการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน 
  ปิยวาจา การพูดจาสุภาพ ไพเราะ จริงใจ และสร้างสรรค์ การเลือกใช้คำพูดที่เหมาะสม 
เคารพผู้อ่ืน และหลีกเลี่ยงคำพูดที่ส่อเสียดหรือทำให้เกิดความขัดแย้ง จะช่วยสร้างความสัมพันธ์ที่ดี
ระหว่างครู ผู้เรียน และผู้เรียนด้วยกันเอง 
  อัตถจริยา การประพฤติประโยชน์ การช่วยเหลือผู้อ่ืนด้วยการกระทำที่เป็นรูปธรรม ทั้งใน
ฐานะครูที่ช่วยแนะนำผู้เรียน และในฐานะผู้เรียนที่ช่วยเหลือเพื่อนร่วมชั้น การลงมือทำเพื่อ
ประโยชน์ส่วนรวมจะช่วยสร้างความผูกพันและเสริมสร้างความร่วมมือ 
  สมานัตตา การวางตนเสมอต้นเสมอปลาย ไม่ถือตัว และ ความเสมอภาค หลักธรรมนี้เป็น
รากฐานของการไม่เลือกปฏิบัติในชั้นเรียน ไม่ว่าผู้เรียนจะมาจากพื้นเพทางวัฒนธรรม เชื้อชาติ หรือ
ศาสนาใด ครูต้องปฏิบัติต่อทุกคนอย่างเท่าเทียมกัน ให้โอกาสในการเรียนรู้และแสดงออกอย่าง
ยุติธรรม ซึ่งจะช่วยสร้างความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งและลดช่องว่างที่เกิดจากความแตกต่างทาง
วัฒนธรรม 
  4. อิทธิบาท 4 พัฒนาศักยภาพและปรับตัวในโลกหลากหลาย 
  อิทธิบาท 4 หรือธรรมะแห่งความสำเร็จ ได้แก่ ฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมังสา หลักธรรม
เหล่านี้เป็นองค์ประกอบสำคัญในการส่งเสริมแรงจูงใจและความมุ่งมั่นในการเรียนรู้ โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งเมื่อผู้เรียนต้องเผชิญกับความท้าทายจากการเรียนรู้ภาษาและวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน 



 

108     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

  ฉันทะ (ความพอใจใฝ่รักในสิ่งที่ทำ) การปลูกฝังให้ผู้เรียนมีความสนใจและกระตือรือร้นใน
การเรียนรู้ภาษาอังกฤษและวัฒนธรรมที่หลากหลาย จะช่วยให้ผู้เรียนมีแรงผลักดันจากภายในใน
การศึกษาค้นคว้าและทำความเข้าใจสิ่งใหม่ ๆ 
  วิริยะ (ความเพียรพยายาม) เมื่อต้องเผชิญกับความยากลำบากในการเรียนรู้ภาษาที่
ซับซ้อน หรือการทำความเข้าใจความแตกต่างทางวัฒนธรรมที่ไม่คุ้นเคย การมีวิริยะจะช่วยให้
ผู้เรียนไม่ย่อท้อและมีความพยายามอย่างต่อเนื่องในการฝึกฝนและพัฒนาตนเอง 
  จิตตะ (ความเอาใจใส่ จดจ่อ) การมีสมาธิจดจ่อและเอาใจใส่ในการเรียนรู้ ทำให้ผู้เรียน
สามารถซึมซับข้อมูลเกี่ยวกับภาษาและวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ และสามารถเชื่อมโยง
ความรู้ต่าง ๆ เข้าด้วยกัน 
  วิมังสา (การใช้ปัญญาไตร่ตรอง ตรวจสอบ) หลักธรรมนี้เป็นสิ่งสำคัญในการวิเคราะห์และ
ปรับตัวให้เข้ากับความหลากหลาย การรู้จักพิจารณา ตรวจสอบ และทบทวนสิ่งที่เรียนรู้ หรือ
ประสบการณ์ที่พบเจอในสถานการณ์ข้ามวัฒนธรรมอย่างมีเหตุผล จะช่วยให้ผู้เรียนสามารถปรับตัว
และเลือกปฏิบัติได้อย่างเหมาะสมและมีประสิทธิภาพ (พุทธทาสภิกขุ, 2552) 
 

แนวทางการประยุกต์ใช้กิจกรรมวิเคราะห์บทสนทนาหรือข้อความ  
  ในยุคโลกาภิวัตน์ที่การติดต่อสื่อสารระหว่างวัฒนธรรมเป็นเรื่องปกติ  การเรียนรู้
ภาษาอังกฤษจึงไม่ใช่เพียงแค่การสื่อสารเชิงภาษาเท่านั้น แต่ยังต้องเสริมสร้างความเข้าใจในความ
หลากหลายทางวัฒนธรรมและการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ ดังนั้น กิจกรรมวิเคราะห์บทสนทนาหรือ
ข้อความที่เกี่ยวข้องกับความแตกต่างทางวัฒนธรรมจึงเป็นวิธีการที่มีประสิทธิภาพในการพัฒนา
ทักษะภาษาอังกฤษควบคู่กับคุณธรรม โดยกิจกรรมนี้สามารถดำเนินการได้ผ่านการให้ผู้เรียนอ่าน
หรือฟังบทสนทนา เช่น เรื่องเล่าระหว่างชาวตะวันตกกับชาวตะวันออก การแลกเปลี่ยนวัฒนธรรม 
หรือแม้แต่เหตุการณ์ความขัดแย้งระหว่างเชื้อชาติ แล้วให้ผู้เรียนอภิปรายและเสนอแนวทางการ
แก้ปัญหาโดยยึดหลักเมตตา (ความปรารถนาให้ผู้อ่ืนพ้นทุกข์) และอุเบกขา (การวางใจเป็นกลาง
ด้วยปัญญา) ซึ่งเป็นหลักพรหมวิหาร 4 ที่ช่วยส่งเสริมการเข้าใจผู้อ่ืนโดยไม่ตัดสิน 
  กิจกรรมนี้ช่วยพัฒนาความสามารถของผู้เรียนในด้านการคิดวิเคราะห์ (critical thinking) 
ทักษะการสื่อสารข้ามวัฒนธรรม (intercultural communication) และคุณลักษณะของพลเมือง
โลก (global citizenship) ซึ่งสอดคล้องกับ มาตรฐานสมรรถนะของผู้เรียนตามแนวทางการ
ประเมินสมรรถนะตามสภาพจริง (PA) โดยเฉพาะในด้านที่สำคัญดังนี้ 
  สมรรถนะการสื่อสาร (Communication Competency) ที่เน้นความสามารถในการ
สื่อสารอย่างมีประสิทธิภาพในหลากหลายบริบท ทั้งด้านภาษาและวัฒนธรรม 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       109 

 

 

  สมรรถนะการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ (Peaceful Coexistence) โดยการฝึกใช้หลักเมตตา
และอุเบกขาช่วยส่งเสริมทัศนคติในการยอมรับความแตกต่าง 
  สมรรถนะการเรียนรู้และปรับตัว (Lifelong Learning and Adaptability) เนื่องจาก
กิจกรรมนี้เน้นการเรียนรู้จากสถานการณ์จริง และส่งเสริมการคิดเชิงจริยธรรมเพื่อใช้ในชีวิตจริง 
  ตามกรอบแนวทาง PA ที่กระทรวงศึกษาธิการกำหนด (สำนักพัฒนานโยบายและแผนการ
ศึกษา, 2564) การประเมินสมรรถนะตามสภาพจริงควรใช้กระบวนการเรียนรู้ที่ส่งเสริมการคิด
วิเคราะห์ การมีส่วนร่วม และการสื่อสารเชิงคุณธรรม ซึ่งสอดคล้องกับลักษณะกิจกรรมดังกล่าวนี้
อย่างชัดเจน 
 

บทสรุป 
  การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการจัดการเรียนการสอนภาษาอังกฤษเพื่อส่งเสริมความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม เป็นแนวทางที่เน้นการพัฒนาทั้งทักษะภาษาและคุณธรรมของผู้เรียน
ควบคู่กันไป หลักพุทธธรรมที่สำคัญ อาทิ พรหมวิหาร 4 ซึ่งประกอบด้วย เมตตา กรุณา มุทิตา และ
อุเบกขา ช่วยให้ผู้เรียนมีจิตใจที่อ่อนโยน เปิดกว้าง และพร้อมที่จะยอมรับความแตกต่างทาง
วัฒนธรรม อีกทั้งสัปปุริสธรรม 7 ช่วยเสริมสร้างจริยธรรมในการปฏิบัติตนและการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน
อย่างเหมาะสม ในขณะที่สังคหวัตถุ 4 ส่งเสริมความสัมพันธ์ที่ดีในชั้นเรียนผ่านการมีน้ำใจ การ
พูดจาไพเราะ การช่วยเหลือ และความเท่าเทียมกัน ส่วนหลักอิทธิบาท 4 ช่วยกระตุ้นให้ผู้เรียนมี
ความมุ่งมั่น ตั้งใจ และมีแรงจูงใจในการเรียนรู้ภาษาอังกฤษอย่างมีคุณธรรม 
  การบูรณาการหลักพุทธธรรมเหล่านี้ในการจัดการเรียนการสอนจึงไม่เพียงแต่ช่วยให้
ผู้เรียนพัฒนาทักษะการสื่อสารข้ามวัฒนธรรมอย่างมีประสิทธิภาพ แต่ยังเสริมสร้างจิตสำนึกในการ
เคารพและเข้าใจความแตกต่างของผู้อ่ืนอย่างลึกซึ้ง นำไปสู่การลดปัญหาความขัดแย้ง ความเข้าใจ
ผิด และอคติในชั้นเรียน อีกทั้งยังส่งเสริมให้เกิดสภาพแวดล้อมการเรียนรู้ที่สงบสุข มีความเกื้อกูล 
และสนับสนุนการเรียนรู้ที่หลากหลายและยั่งยืน 

การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการสอนภาษาอังกฤษจึงเป็นแนวทางที่มีคุณค่าและ
เหมาะสมสำหรับการพัฒนาผู้เรียนให้เป็นพลเมืองโลกที่มีทักษะภาษาและคุณธรรมควบคู่กัน  เพื่อ
พร้อมรับมือกับความท้าทายของโลกยุคโลกาภิวัตน์ที่เต็มไปด้วยความหลากหลายทางวัฒนธรรม
อย่างแท้จริง 
 
 
 



 

110     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

เอกสารอ้างอิง 

 

นวลจันทร์ จันทร์ศร.ี (2561). การบูรณาการหลักธรรมในกระบวนการเรียนรู้เพื่อเสริมสร้าง   
  คุณธรรมจริยธรรม. วารสารครุศาสตร์, 46(2), 101–116. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต). (2542). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ:  
   มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2552). อิทธิบาท 4 พลังสร้างสรรค์แห่งชีวิต. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษา. (2563). กรอบแนวคิดสมรรถนะผู้เรียนแห่งศตวรรษที่ 21. 
 กรุงเทพฯ: สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษา. 
สำนักพัฒนานโยบายและแผนการศึกษา. (2564). แนวทางการประเมินสมรรถนะของผู้เรียนตาม 
  สภาพจริง (PA). สำนักงานปลัดกระทรวงศึกษาธิการ. 
สืบพงษ์ ปราบใหญ่. (2563). การเรียนรู้เชิงพุทธเพื่อการศึกษาสันติภาพ. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา,  
  7(1), 55–67. 
Banks, J. A., & Banks, C. A. M. (2019). Multicultural Education: Issues and  

Perspectives. Wiley. 
Brown, H. D. (2007). Principles of Language Learning and Teaching. Pearson  
  Longman. 
Byram, M. (1997). Teaching and Assessing Intercultural Communicative   

Competence. Multilingual Matters. 
Deardorff, D. K. (2006). The Identification and Assessment of Intercultural   
  Competence as a Student Outcome of Internationalization. Journal of  
  Studies in International Education. 
Kramsch, C. (1998). Language and Culture. Oxford University Press. 
Kumaravadivelu, B. (2008). Cultural Globalization and Language Education. Yale  

University Press. 
UNESCO. (2015). Global Citizenship Education: Topics and Learning Objectives. 
 
 
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       111 

 

 

ธรรมาธิปไตย :การถือธรรมเป็นใหญ่ในการปกครองตามหลักอาธิปเตยยสูตร 
THE DHAMMADHIPATEYYA : THE PRIMACY OF THE DHAMMA  

IN THE GOVERNANCE ACCORDING TO THE ADHIPATEYYA SUTTA 

 
 

1สุมิตรชา ซาเสน  
1Sumitcha Sasen  

 
1มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี, ประเทศไทย 

1Ubon Ratchathani Rajabhat University, Thailand 
  

1sumitcha.s@ubru.ac.th 
 

Received: June 14, 2025;        Revised: August 24, 2025;         Accepted: August 29, 2025 
 

บทคัดย่อ 
  

  บทความวิชาการเรื่อง ธรรมาธิปไตย :การถือธรรมเป็นใหญ่ ในการปกครอง นี้  มี
วัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอแนวคิดหลักการปกครองโดยยึดหลักการถือธรรมเป็นใหญ่ที่ปรากฏใน
อาธิปเตยยสูตร โดยมีเนื้อหาประกอบไปด้วย 5 ส่วน คือ 1) บทนำ 2) ความหมายของธรรมาธิปไตย 
3) ลักษณะการปกครองในอาธิปเตยยสูตร 4) การถือธรรมเป็นใหญ่ในการปกครองของพระพุทธเจ้า
ที่ปรากฏในอาธิปเตยยสูตร และ 5) บทสรุป บทความนี้เป็นการเขียนเชิงวิเคราะห์เอกสาร จาก
การศึกษาพบว่า หลักธรรมาธิปไตยที่ปรากฏอยู่ในอาธิปเตยยสูตรเป็นหลักที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนผู้
ที่ออกบวชให้ปรารภธรรมเป็นใหญ่ และนำหลักธรรมเป็นแรงจูงใจให้เกิดเป็นหลักในการประพฤติ
ปฏิบัติธรรมเพื่อพัฒนาตนให้หลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง นอกจากนี้ยังเป็นหลักที่พระพุทธเจ้าใช้ในการ
ปกครองคณะสงฆ์ในสมัยพุทธกาล และเป็นคุณธรรมที่ควรส่งเสริมให้มีอยู่ภายในจิตใจของบุคคล  
เพื่อความถูกต้อง ดีงาม และเป็นประโยชน์ต่อตนเองและสังคม 
 

คำสำคัญ:  ธรรมาธิปไตย, อาธิปเตยยสูตร, การปกครอง 

 
1อาจารย์, ดร. สาขาวิชาการเมอืงการปกครอง คณะมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี  



 

112     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Abstract 
 

  This academic article titled “The Dhammadhipateyya: The Primacy of the 
Dhamma in the governance according to the Adhipateyya Sutta” aims to present the 
concept of governance based on Dhamma primacy appeared in the Athipateya Sutta 
including 5 parts: 1) an introduction; 2) the meaning of Dhammadhipaya; 3) characteristics 
of government in the Adhiptaey Sutta; 4) Dhamma primacy in the governance of the 
Buddha appeared in the Adhiptaey Sutta; and 5) conclusion. This article is a 
documentary analytical writing. Findings of this study are as follows. Dhammadhipateyya 
appearing in the Adhipateyya Sutta is the principle Dhamma that the Buddha taught 
those who ordained to focus on Dhamma as the most important principle. It has been 
used as the principle in practicing Dhamma for developing oneself to be free from all 
sufferings. In addition, it was also used as the rule for governance among Sangha in the 
Buddha period. The moral principle should also be cultivated within all individuals for 
the righteousness and benefit of oneself and the society. 
 
Keywords: Dhammadhipateyya. Adhipateyya Sutta. Governance 
 

บทนำ 
 

 ระบบการปกครองในสมัยพุทธกาลมีรูปแบบการปกครอง 2 ระบบ ได้แก่ 1.ระบบราชาธิป
ไตยหรือเรียกว่า สมบูรณาญาสิทธิราชย์ และ 2. ระบบสมาพันธรัฐหรือเรียกว่า สามัคคีธรรม (ปรีชา 
ช้างขวัญยืน, 2540:3-4) รัฐที่มีการปกครองด้วยระบบราชาธิปไตยนี้มักจะเป็นคู่แข่งขันกันกับรัฐที่
ปกครองด้วยระบบสามัคคีธรรม การต่อสู้เพื่อแย่งชิงอำนาจกันระหว่างรัฐที่ปกครองด้วยระบบ
ราชาธิปไตยด้วยกันยังคงมีปรากฏอยู่เสมอในสมัยพุทธกาล แต่รัฐที่ปกครองแบบราชาธิปไตยดูจะมี
ความเข้มแข็งกว่ารัฐที่ปกครองด้วยระบบสามัคคีธรรม จะมีก็เพียงแต่รัฐวัชชีเท่านั้นที่มีความ
เข้มแข็ง ภายใต้การปกครองด้วยระบบสามัคคีธรรม  อย่างไรก็ตามแต่ภายหลังพุทธกาลไม่นาน
พบว่ารัฐวัชชีก็ตกอยู่ใต้อำนาจของรัฐมคธที่มีการปกครองด้วยระบบราชาธิปไตย โดยมีสาเหตุสำคัญ
คือเกิดความแตกสามัคคีกัน พระพุทธเจ้าในสมัยที่ยังไม่ได้เสด็จออกผนวชนั้นทรงศึกษาและได้
ทราบระบบการปกครองแบบต่างๆ ในยุคนั้นทุกระบบเนื่องจากพระบิดาต้องการให้พระองค์เป็น
พระเจ้าจักรพรรดิครองราชสมบัติสืบต่อจากกพระองค์ แต่คร้ันทรงบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณแลว้ 
พระพุทธองค์จึงทรงมีวิสัยทัศน์ในการที่ใช้หลักธรรมะเข้าไปใช้กับการปกครองและสอนให้นัก



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       113 

 

 

ปกครองสร้างความผาสุกสมบูรณ์แก่ประชาชนแทนที่จะยึดติดกับระบบหรือรูปแบบในการปกครอง  
ระบบการปกครองที่ดีอยู่ แล้วจะให้ผลดีตามอุดมคติก็ต้องได้ผู้ปกครองตามอุดมคติด้วย หากคนไม่ดี
ระบบนั้นๆ ก็จะตกเป็นเครื่องมือในการแสวงหาผลประโยชน์แสวงหาอำนาจให้แก่ตัวผู้ปกครองและ
บรรดาพวกพ้อง 
  ในส่วนคำสอนที่เกี่ยวกับการปกครองรัฐ พระพุทธเจ้ามุ่งให้ผู้ปกครองในสมัยนั้นต่าง  
ปกครองโดยธรรม  เป็นอยู่ด้วยธรรม ใช้ธรรมตัดสินและบริหารรัฐด้วยธรรม พระองค์ไม่ได้เข้าไป
เปลี่ยนแปลงโครงสร้างของระบบหรือแม้แต่ตัวผู้ปกครองแต่พระองค์ทรงสอนหลักธรรม (หลักการ
แนวทางปฏิบัติ) ให้เหมาะสมกับผู้ปกครองและประชาชนตามความเหมาะสมกับรูปแบบหรือระบบ
การปกครองที่เขาเป็นอยู่ แม้แต่ในหลักอาธิปเตยยที่สูตรปรากฏในพระสุตตัตนตปิฎก อังคุตตร
นิกาย  ติกนิบาตรมีเนื้อที่แสดงให้เห็นว่าพระพุทธเจ้าทรงปกครองคณะสงฆ์ด้วยหลักของการ
ปกครอง 3 ประการตามนัยแห่งอธิไตยสูตรกล่าวคือ การถือตนเองเป็นใหญ่ การถือคนอ่ืนเป็นใหญ่ 
และการถือธรรมเป็นหลักการที่สำคัญในหลักของการปกครองนี้ การปกครองด้วยธรรมาธิปไตย 
เป็นการปกครองที่ยึดถือธรรมเป็นใหญ่ หมายถึง ความถูกต้อง ความดีงาม ตัดสินด้วยเหตุผลเป็น
ใหญ่ ซึ่งผู้ปกครองต้องไม่ตั้งอยู่ในอธรรมซึ่งเป็นเรื่องของอคติ 4 อันเป็นหลักการปกครองในทาง
พระพุทธศาสนา เพราะมนุษย์สามารถพัฒนาได้ เพราะการปกครองตามมุมมองพระพุทธศาสนา
สามารถสร้างบุคคลให้เป็นผู้นำที่ดี ไม่ว่าบุคคลนั้นจะอยู่ในสถานะใดๆ ก็ตาม ทุกคนล้วนสามารถที่
จะพัฒนาตนให้มีศักยภาพที่สูงขึ้นไปได้ หากได้นำหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการ
ปกครองตนเองและผู้อ่ืน การปกครองในมุมมองของพระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมายอยู่ที่การพัฒนา
คนให้มีคุณธรรมและจริยธรรมที่สูงขึ้นไปคือถึงความเป็นอริยะได้ในที่สุด ด้วยเหตุนี้ ผู้เขียนต้องการ
วิเคราะห์การถือธรรมเป็นใหญ่ในการปกครองของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในอาธิปเตยยสูตรว่าใน
ท้ายที่สุดแล้ว ธรรมาธิปไตยหรือการถือธรรมเป็นใหญ่ที่ปรากฏในอาธิปเตยยสูตรสามารถนำไป
ประยุกต์ใช้ในระบบการปกครองโดยทั่วไปได้หรือไม่อย่างไรต่อไป 
 

ความหมายและความเป็นมาของธรรมาธิปไตย  
 ความจริงแล้วธรรมาธิปไตยมาจากหลักอธิปไตย 3 ประการ เป็นแนวทางประยุกต์ใช้ การ
บริหารและการปกครอง ช่วยสนับสนุนการตัดสินใจในการปกครองทุกระบอบ โดย เป้าหมายสูงสุด
เพื่อให้การบริหารในระบอบนั้น ๆ เป็นประโยชน์สุขต่อประชาชนส่วนใหญ่ ซึ่งในปัจจุบันมักคุ้นกับ
คำว่าธรรมาธิปไตย (อนุชา พละกุลและคณะ.2563)  
 คำว่า ธรรมาธิปไตย มาจากคำว่า ธรรม + อาธิปไตย รวมกันเรียกว่า ธรรมาธิปไตย คำว่า 
ธรรม แปลว่า ธรรมะ หรือหลักคำสอน หรือความถูกต้อง ส่วนคำว่า อธิปไตย แปลว่า ความเป็น



 

114     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ใหญ่ ดังนั้น ธรรมาธิปไตย จึงเป็นเรื่องการถือธรรมเป็นใหญ่ , การถือความถูกต้องเป็นหลัก 
(ราชบัณฑิตยสถาน , 2546: 555) การเอาความถูกต้องของธรรมชาติเป็นใหญ่(พุทธทาส ภิกขุ, 
2531:177) ความมีธรรมเป็นใหญ่, ถือธรรมเป็นใหญ่,กระทำการด้วยปรารภความถูกต้องเป็นจริง
สมควรตามธรรมเป็นประมาณ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต),2543:128) การยึดถือหลักการ หลัก
เหตุผล หลักความจริง ความถูกต้อง ความเป็นธรรมเป็นประมาณในการบริหารจัดการต่าง ๆ คือจะ
ทำอะไรก็ยึดถือธรรมเป็นหลัก  ละเว้นการยึดถือตนและกระแสเสียงคนส่วนใหญ่ที่ไม่ถูกธรรม  ไม่
เป็นธรรม (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2548:376) การยึดธรรมหรือความถูกต้องชอบ
ธรรม ความยุติธรรม ความเหมาะความควรเป็นใหญ่ จัดเป็นหรือหลักการ (พระศรีปริยัติโมลี (สม
ชัย กุสลจิตฺโต), 2547:44)   
 นอกจากนี้ธรรมาธิปไตยยังเป็นหลักการที่พระพุทธเจ้า ทรงใช้ในการบริหารพุทธบริษัท 
โดยการถือเอาธรรมะเป็นใหญ่ในการดำเนินกิจกรรมต่างๆ การดำเนินชีวิต การปฏิบัติงานการ
บริหารทุกระดับ พระพุทธเจ้าไม่ใช่เพียงแต่สอนเหล่าสาวก เกี่ยวกับธรรมมาธิปไตยอย่างเดียว
เท่านั้น แต่พระองค์ยังทรงปฏิบัติอยู่ในหลักธรรมาธิปไตยเพื่อกเป็นแบบอย่างอีกด้วย หลัก
ธรรมาธิปไตยนี้จึง สำคัญที่สามารถจะนำมาประยุกต์ใช้ในการปกครองและการบริหารงานทั้งใน
หน่วยงานภาครัฐและเอกชน (กัลยกร สังขชาติ, 2563)  
 จากการนิยามความหมายของคำว่า ธรรมาธิปไตยดังกล่าวสะท้อนหรือชี้ให้เห็นอย่าง
ชัดเจนว่า ธรรมาธิปไตยเป็นเรื่องของธรรมะเป็นเป็นหลักสำคัญกล่าวคือ การมีธรรมเป็นใหญ่ การ
ถือธรรมเป็นใหญ่ การยกความถูกต้อง  ความเป็นจริงหรือความสมควรตามธรรม  เพื่อละความชั่ว 
ทำความดี และการทำใจให้บริสุทธิ์ เป็นแนวทางในการปกครอง 

 

ลักษณะการปกครองในอาธิปเตยยสูตร 
  อาธิปเตยยสูตรเปน็พระสูตรวา่ที่ด้วยเร่ืองการถือความเป็นใหญ่หรือภาวะที่ถือเอาเป็นใหญ่
ได้จำแนกหลักอธิปไตยออกเป็น  3 ประการ ตามลำดับได้แก่ 
  1. อัตตาธิปไตย คือ การถือตัวตน การมีตนเป็นใหญ่ การปรารภตนเป็นประมาณ กระทำ
การโดยยึดความคิดเห็นของตนเองเป็นที่ตั้ง ภาษาโดยทั่วไปเรียกว่า“ระบอบเผด็จการ”การปกครอง
ในระบบเผด็จการนี้ผู้ปกครองควรใช้สติให้มาก ต้องมีสติคอยกำกับการคิด การพูด และการทำ
ตลอดเวลาเพื่อไม่ให้เหลิงและหลงในอำนาจนั้น แต่การปกครองในแบบอัตตาธิปไตยที่ปรากฏใน
อาธิปเตยยสูตรพบว่าเป็นเรื่องของการให้ความสำคัญแก่ความคิดของตนเองที่มีอิทธิพลต่อการ
ตัดสินใจในการกระทำหรือไม่กระทำสิ่งใดๆ ทั้งที่ดีและไม่ได้ดีก็ตามสิ่งที่จำเป็นที่สุดคือการมี “สติ”



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       115 

 

 

เป็นเครื่องมือสำคัญในการกำกับและติดตามตรวจสอบพฤติกรรมหรือการกระทำตนเองอยู่เสมอ สม
ดังพระพุทธพจน์โดยมีใจความว่า 

“อัตตาธิปไตย เป็นอย่างไร คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้อยู่ในปา่บา้ง อยู่ตามโคนตน้ไม้
บ้าง อยู่ในเรือนว่างบา้งย่อมเห็นประจักษ์วา่ เราออกจากเรือนบวชเปน็บรรพชิต 
ไม่ใช่เพราะเหตุแห่งจีวรบิณฑบาต เสนาสนะ เราออกจากเรือนบวชเปน็บรรพชิต    
ไม่ใช่เพราะเหตุแห่งความมีหรือความไม่มีเชน่นัน้ อนึ่ง เราถูกชาติ  ชรา มรณะ โสกะ 
ปริเทวะ ทุกข์ โทมนสัและอุปายาสครอบงำชื่อว่าถูกทุกข์ครอบงำ  มีทุกข์อยู่ตรงหน้า 
ทำอย่างไร การทำทีสุ่ดกองทุกข์ทั้งสิ้นนี้จะพงึปรากฏการที่เราละกามเช่นใดแล้วจึง
ออกจากเรือนบวชเปน็บรรพชิต เราพึงแสวงหากามเชน่นัน้ หรือกามที่เลวกว่านัน้  
นั้นไมส่มควรแก่เราเลย ภิกษุนั้นเห็นประจักษ์ว่า ความเพียรที่เราเริ่มไว้แล้วจักไม่ย่อ
หย่อน สติที่ตั้งมั่นแล้วจักไม่เลอะเลือน กายที่สงบแลว้จักไม่กระสับกระสา่ย จิตที่ตัง้
มั่นแล้วจักมีอารมณ์แน่วแน่ เธอทำตนเทา่นัน้ให้เป็นใหญ่ละอกุศล บำเพ็ญกุศลละ
กรรมที่มีโทษบำเพ็ญกรรมที่ไม่มโีทษ รักษาตนให้บริสุทธิ์ ภิกษุทัง้หลายนี้เรียกว่า 
อัตตาธิปไตย” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 20/40//201) 

  จากพระพุทธพจน์ข้างต้นแสดงให้เห็นว่า อัตตาธิปไตยในอาธิปเตยยสูตรเป็นเร่ืองของการ
ให้ ความสำคัญแก่ความคิดของตนเองที่มีอิทธิพลต่อการตัดสินใจในการกระทำหรือไม่กระทำสิ่งใด
ทั้งที่เป็นฝ่ายดีเรียกว่า “กุศล”และทั้งที่เป็นฝ่ายไม่ดีเรียกว่า“อกุศล”ก็ตาม เพราะตนเองมีความคิด
อย่างนี้จึงตัดสินใจกระทำเช่นนี้ ดังนั้น อัตตาธิปไตยในอาธิปเตยยสูตรเป็นเรื่องการกระทำของ
บุคคลที่เกิดขึ้นจากการปรารถตนเองเป็นจุดเร่ิมต้นโดยเอาผลดีหรือร้ายที่เกิดขึ้นกับตนเองเป็นที่ตั้ง
หรือเป็นแรงผลักหรือแรงจูงใจประกอบการตัดสินใจในการทำความดีหรือโดยการคิดพิจารณา
ใคร่ครวญด้วยตนเองแล้ว จึงตัดสินใจในการนำตนเองไปสู่ จุดมุ่งหมายต่างๆ โดยพระพุทธองค์ตรัส
สอนพระภิกษุให้ชักนำตนเองไปสู่จุดมุ่งหมายที่ดีโดยให้ละทิ้งพฤติกรรมต่างๆ ที่ไม่ดี ทำให้มี
พฤติกรรมที่ดีกล่าวคือการละความชั่ว กระทำความดี หลีกเลี่ยงกรรมที่มีโทษ การบำเพ็ญกรรมที่ไม่
มีโทษ และรักษาตนให้บริสุทธิ์ซึ่งเป็นการพัฒนาหรือยกระดับตนเองในเร่ืองคุณธรรมความดี 
  2. โลกาธิปไตย คือ ความมีโลกเป็นใหญ่ การถือโลกเป็นใหญ่ กระทำการด้วยปรารภ หรือ
แม้แต่นิยมของโลกเป็นประมาณ เป็นการกระทำโดยยึดถือกระแสของโลกเป็นประมาณโดยทั่วไป
เรียกว่า“ประชาธิปไตย”หรือ“เสียงส่วนใหญ่”ซึ่งควรมีปัญญาครองตนและรู้พินิจ คือ ผู้ปกครองใน
สังคมประชาธิปไตยจะต้องมีปัญญาไตร่ตรองในการฟังความคิดเห็นของคนอ่ืน และนำสิ่งที่ดีมี
ประโยชน์มาปรับปรุงแก้ไขสิ่งที่ผิดให้ถูก โดยยึดประโยชน์ของประเทศ และ ประชาชนโดยรวมเป็น
หลัก  แต่การปกครองในแบบโลกาธิปไตที่ปรากฏในอาธิปเตยยสูตรพบว่าเป็นเร่ืองของการตัดสินใจ



 

116     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

ที่มีสาเหตุมาจากบุคคลอ่ืน (โลก) รู้ว่าตนกำลังคิดหรือกำลังทำอะไรอยู่ และความต้องการให้บุคคล
อ่ืน ได้รู้ว่าตนเองกำลังทำอะไรอยู่ เมื่อเป็นเช่นนี้จะชักนำตนเองไปสู่จุดมุ่งหมายต่างๆ สมดังพระ
พุทธพจน์โดยมีใจความว่า  

“โลกาธิปไตย  เป็นอย่างไร คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้อยู่ในป่าบ้างอยู่ตามโคนต้นไม้บ้าง 
อยู่ในเรือนว่างบ้างย่อมเห็นประจักษ์ว่า เราออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต ไม่ใช่
เพราะเหตุแห่งจีวรบิณฑบาต เสนาสนะ เราออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต ไม่ใช่
เพราะเหตุแห่งความมีหรือความไม่มีเช่นนั้น อนึ่ง เราถูกชาติ  ชรา มรณะ โสกะ 
ปริเทวะ  ทุกข์  โทมนัสและอุปายาสครอบงำ ชื่อว่าถูกทุกข์ครอบงำ มีทุกข์อยู่
ตรงหน้า ทำอย่างไร การทำที่สุดกองทุกข์ทั้งสิ้นนี้จะพึงปรากฏ ก็เราบวชแล้วอย่างนี้
พึงคิดเรื่องกาม เร่ืองปองร้าย เร่ืองเบียดเบียน โลกสันนิวาส (การอยู่ร่วมกันของสัตว์
โลก) นี้ใหญ่ ก็ในโลกสันนิวาสใหญ่มีสมณพราหมณ์ผู้มีฤทธิ์มีตาทิพย์รู้จิตของบุคคล
อ่ืน สมณพราหมณ์เหล่านั้นมองเห็นได้แม้จากที่ไกล แม้อยู่ใกล้ก็ไม่ปรากฏ รู้จิต(ของ
บุคคลอ่ืน)แม้ด้วยจิต(ของตน) สมณพราหมณ์แม้เหล่านั้นพึงรู้จักเราอย่างนี้ว่า ท่านผู้
เจริญทั้งหลายโปรดดูกุลบุตรนี้ เพราะมีศรัทธา เขาจึงออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต 
เต็มไปด้วยบาปอกุศลธรรมอยู่ แม้เทวดาผู้มีฤทธิ์  มีตาทิพย์ รู้จิตของบุคคลอ่ืนก็มีอยู่
เทวดาเหล่านั้นย่อมปรากฏจากที่ไกลบ้าง เข้ามาใกล้แล้วกลับมองไม่เห็นบ้าง  ย่อมรู้
จิตด้วยจิตบ้างเทวดาแม้เหล่านั้นพึงรู้จักเราอย่างนี้ว่า‘ท่านผู้เจริญทั้งหลายโปรดดู
กุลบุตรนี้ เพราะมีศรัทธาเขาจึงออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต เต็มไปด้วยบาป
อกุศลธรรมอยู่ภิกษุนั้นเห็นประจักษ์ว่า “ความเพียรที่เราเริ่มไว้แล้วจักไม่ย่อหย่อน 
สติที่ตั้งมั่นแล้วจักไม่เลอะเลือน กายที่สงบแล้วจักไม่กระสับกระส่ายจิตที่ตั้งมั่นแล้ว
จักมีอารมณ์แน่วแน่” เธอทำโลกเท่านั้นให้เป็นใหญ่ ละอกุศล บำเพ็ญกุศล ละกรรมที่
มี โทษ บำเพ็ญกรรมที่ ไม่มี โทษ รักษาตนให้บริสุทธิ์ภิกษุทั้ งหลายนี้ เรียกว่า  
โลกาธิปไตย” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย20/40//202) 

  จากพระพุทธพจน์ข้างต้นจะเห็นว่า คำว่า โลกาธิปไตย เป็นเรื่องที่เกิดจากการเกรงว่า
บุคคลอื่น(โลก) รู้ว่าตนเองกำลังคิดกำลังทำอะไรอยู่ แล้วจึงปรารภถึงบุคคลอื่น  ซึ่งมีอิทธิพลต่อการ
ตัดสินใจของตนเองเป็นจุดเร่ิมต้นหรือเป็นแรงผลักดันหรือเป็นแรงจูงใจในการกระทำหรือไม่กระทำ
สิ่งใด ๆ ไม่ว่าจะเป็นฝ่ายดีทั่วไปเรียกว่า “กุศล” และฝ่ายไม่ดีเรียกว่า “อกุศล” และเพื่อให้บุคคล
อ่ืน ได้รับรู้และเห็นการกระทำของตนเอง หรือรู้จักตนเองว่าเป็นผู้กระทำหรือไม่กระทำสิ่งใด ๆ ไม่
ว่าจะเป็นฝ่ายดีหรือฝ่ายไม่ดีก็ตาม  ดังนั้น  ที่ปรากฏในอาธิปเตยยสูตรพบว่าเป็นเร่ืองการตัดสินใจที่
มีสาเหตุมาจากบุคคลอื่นหรือเรียกว่า “เสียงภายนอก” หรือ “โลกภายนอก” ที่รู้ว่าตนกำลังคิดหรือ



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       117 

 

 

กำลังทำอะไรอยู่ และความต้องการให้บุคคลอื่นได้รู้ว่าตนเองกำลังทำอะไรอยู่ เมื่อเป็นเช่นนี้จะเป็น
แรงผลักหรือแรงจูงใจที่สำคัญในการชักนำตนเองไปสู่จุดมุ่งหมายต่าง ๆ โดยที่พระพุทธองค์ตรัส
สอนภิกษุเพื่อให้ ชักนำตนเองไปสู่จุดมุ่งหมายที่ดี โดยให้ละทิ้งพฤติกรรมต่าง ๆ ที่ไม่ดี แล้วให้มี
พฤติกรรมที่ดีด้วยการละอกุศล บำเพ็ญกุศล ละกรรมที่มีโทษ บำเพ็ญกรรมที่ไม่มีโทษ และรักษาตน
ให้บริสุทธิ์  
 3. ธัมมาธิปไตย คือ ความมีธรรมเป็นใหญ่ ถือธรรมเป็นใหญ่กระทำการด้วยปรารภความ
ถูกต้อง เป็นจริงสมควรตามธรรมเป็นประมาณ ในการปกครองโดยทั่วไปเรียกว่า “สังคม
ธรรมาธิปไตย” ด้วยการยึดความถูกต้องเป็นหลัก ซึ่งหลักธรรมาธิปไตยนี้เป็นแนวทางที่ผู้ปกครอง
ในระบบการปกครองต่าง ๆ อาทิ ระบอบเผด็จการ และประชาธิปไตยจำเป็นต้องประพฤติและ
ปฏิบัติตามหลักของธัมมาธิปไตย  กล่าวคือพึงประพฤติให้ถูกหลักธรรม คือ ผู้เป็นนักปกครองใน
สังคม ธัมมาธิปไตยพึงถือธรรมเป็นใหญ่ กระทำการโดยยึดความถูกต้องเป็นหลัก แต่ธรรมาธิปไตยที่
ปรากฏในอาธิปไตยสูตร พบว่าเป็นเร่ืองของการปฏิบัติตามหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ดีแล้ว ผู้
ปฏิบัติจะพึงเห็นชัดด้วยตนเองหรือเป็นการทราบชัดด้วยตนเองโดยหลักธรรมนั้นอยู่กาลเวลา ควร
แก่การตรวจสอบ พิสูจน์ทดลองด้วยตนเอง หากเห็นว่าเป็นหลักธรรมที่ดีจริง ให้ผลจริง มีประโยชน์
ต่อตนเองและสังคมก็ควรน้อมเข้ามาใส่ตน อันวิญญูชนพึงรู้ได้เฉพาะตน สมดังพระพุทธพจน์โดยมี
ใจความว่า 

“ธัมมาธิปไตย เป็นอย่างไร คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้อยู่ในป่าบ้างอยู่ตามโคนต้นไม้บ้าง 
อยู่ในเรือนว่างบ้างย่อมเห็นประจักษ์ว่า เราออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต ไม่ใช่เพราะ
เหตุแห่งจีวรบิณฑบาต  เสนาสนะเราออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต ไม่ใช่เพราะเหตุ
แห่งความมีหรือความไม่มีเช่นนั้น  อนึ่ง  เราถูกชาติ ชรา  มรณะ โสกะ  ปริเทวะ  ทุกข์ 
โทมนัสและอุปายาสครอบงำ ชื่อว่าถูกทุกข์ครอบงำ    มีทุกข์อยู่ตรงหน้า  ทำอย่างไร 
การทำที่สุดกองทุกข์ทั้งสิ้นนี้จะพึงปรากฏ พระธรรมอันพระผู้มีพระภาคตรัสไว้ดีแล้ว ผู้
ปฏิบัติจะพึงเห็นชัดด้วยตนเอง ไม่ประกอบด้วยกาล  ควรเรียกให้มาดู ควรน้อมเข้ามา
ในตน อันวิญญูชนพึงรู้เฉพาะตน ก็เพื่อนพรหมจารีผู้รู้เห็นอยู่ มีอยู่การที่เราบวชในธรรม
วินัยที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ดีแล้วอย่างนี้ พึงเกียจคร้านประมาทอยู่นั้นไม่สมควรแก่
เราเลย ภิกษุนั้นย่อมเห็นประจักษ์ว่า ความเพียรที่เราเริ่มไว้แล้วจักไม่ย่อหย่อน สติที่ตั้ง
มั่นแล้วจักไม่เลอะเลือน  กายที่สงบแล้วจักไม่กระสับกระส่าย จิตที่ตั้งมั่นแล้วจักมี
อารมณ์แน่วแน่  เธอยกธรรมเท่านั้นให้เป็นใหญ่ละอกุศล บำเพ็ญกุศล ละกรรมที่มีโทษ 
บำเพ็ญกรรมที่ไม่มีโทษ  รักษาตนให้บริสุทธิ์ ภิกษุทั้งหลายนี้เรียกว่า ธัมมาธิปไตย” 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย20/40//203) 



 

118     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

 จากพระพุทธพจน์ข้างต้นจะเห็นว่า คำว่า“ธรรม”ที่ปรากฏในอาธิปเตยยสูตรได้กล่าวไว้
โดยมีความหมายกว้าง ๆ คือ พระธรรมอันพระผู้มีพระภาคตรัสไว้ดีแล้ว ผู้ปฏิบัติจะพึงเห็นชัดด้วย
ตนเอง ไม่ประกอบด้วยกาล ควรเรียกให้มาดู ควรน้อมเข้ามาในตน อันวิญญูชนพึงรู้เฉพาะตน จาก
ความหมายของคำว่า “ธรรม” ที่อธิบายไว้นี้คือการปรารภธรรมให้ เป็นจุดเริ่มต้นหรือเป็นแรงจูงใจให้
พระภิกษุนำเอาวิธีการต่าง ๆ ที่ทรงแนะนำไว้แล้วนั้นไปประพฤติ ปฏิบัติด้วยตนเอง แล้วจะได้รับผล
หรือบรรลุเป้าหมายตามสมควรแก่การประพฤติปฏิบัติในพระพุทธศาสนาคือพระนิพพาน อันเป็น
เป้าหมายและผลของการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนาโดยที่ธรรมเหล่านี้เป็นสิ่งจูงใจหรือเป็น
แรงผลักดันที่สำคัญที่ทำให้บุคคลเกิดความยินดีหันมาประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนของพระ
พุทธองค์ในการหลุดพ้นจากทุกข์ทังปวงได้ 
 

การถือธรรมเป็นใหญ่ในการปกครองของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในอาธิปเตยย
สูตร 
  สำหรับหลักธรรมาธิปไตยในอาธิปเตยยสูตรเป็นหลักธรรมคำสอนที่มุ่งไปที่คุณธรรมหรือ
คุณสมบัติด้านทีดีทีอยู่ภายในจิตใจของบุคคลที่มีพลังหรือมีอำนาจควบคุมการตัดสินใจและการกระทำ
ต่าง ๆ บุคคล หากมีคุณสมบัติภายในที่ดีหรือการมีหลักธรรมะเป็นที่ตั้งหรือเป็นพื้นฐานแล้วจะส่งผล
ทำให้การตัดสินใจในเรืองต่าง ๆ เป็นไปตามหลักการที่ถูกต้อง ดีงาม และเป็นประโยชน์ โดยมี
จุดมุ่งหมายเพื่อพัฒนาตนเองให้ดีขึ้นตามลำดับ ไม่ว่าบุคคลนั้นจะอยู่ในสถานภาพใดก็ตาม เพราะการ
ที่บุคคลนั้นมีธรรมเป็นใหญ่ในการตัดสินใจเรียกว่า “ธรรมาธิปไตย” คือ ความมีธรรมเป็นใหญ่ ถึงแม้
ความเป็นใหญ่หรืออธิปไตยในพระพุทธศาสนาไม่ได้หมายเอาอำนาจในการปกครองที่สามารถบังคับ
บัญชาให้บุคคลอ่ืนต้องยอมปฏิบัติตามหรือลงโทษใครได้ แต่เป็นอำนาจของธรรมที่สามารถกระตุ้นหรือ
เป็นสิ่งจูงใจหรือเป็นแรงผลักดันให้บุคคลตัดสินใจกระทำในสิ่งที่ถูกต้องดีงามเพื่อนำไปสู่จุดหมายที่
ถูกต้องดีงาม 
  หลักธรรมาธิปไตยเป็นคุณสมบัติหรือเป็นสิ่งที่มีอยู่ในแต่ละบุคคลไม่ว่าจะอยู่ภายใต้การ
ปกครองในระบอบใดๆ ก็ตามทุกคนสามารถที่จะเป็นอัตตาธิปไตย โลกาธิปไตย และธรรมาธิปไตยได้
ทั้งนั้น สําหรับผู้ที่ผู้ปกครองหรือผู้บังคับบัญชาพึงถือหลักธรรมาธิปไตย (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2538:128) พระพุทธเจ้าทรงอธิบายหลักอธิปไตยหรือการใช้ทรรศนะในการใช้อำนาจปฏิบัติแบบ
กลางๆ โดยมีลักษณะถือเอาผู้ใช้อำนาจเป็นศูนย์กลางโดยให้ยึดธรรมเป็นใหญ่และไม่ได้เน้นว่า
อธิปไตยแบบสังคมโลกทั่วไปแบบไหนที่สุด พระพุทธเจ้าไม่ได้เสนอว่าจะเลือกผู้ปกครองด้วยวิธีใด
หรือมีระบบใด หากผู้ปกครองยึดหลักอัตตาธิปไตย ให้ถือธรรมและมีสติเสมอ หากผู้ปกครองยึด
หลักโลกาธิปไตยให้มีธรรมและมีปัญญาเป็นเครื่องพิจารณา ไตร่ตรองอย่างรอบคอบ ในสิ่งที่



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       119 

 

 

พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญที่สุดและเป็นอุดมการณ์สูงสุด พระพุทธศาสนาไม่ยุ่งเกี่ยวกับ
การเมือง โดยตรงเช่นนี้จึงพยายามชีน้ำผู้นำผ่านคำสอนว่าผู้ปกครองควรยึดอะไรในการปกครอง จะ
ใช้อำนาจอธิปไตยอย่างไร เพราะหากจะกล่าวโดยภาพรวมของระบอบการปกครองแล้ว ระบบการ
ปกครองต่าง ๆ ล้วนแต่เชื่อว่าระบบการปกครองตนตามระบอบนั้น ๆ เป็นไปเพื่อความถูกต้องและ
ชอบธรรมทั้งสิ้น แม้ว่าพระพุทธศาสนาจะแบ่งหลักการปกครองข้างต้นเป็น 3 ลักษณะ สำหรับการ
ปกครองทั้งแบบอัตตาธิปไตยและโลกาธิปไตยนี้ย่อมถือหลักธรรมาธิปไตย เป็นหลักประกอบด้วย
เสมอการแบ่งลักษณะการปกครองเช่นนี้เป็นเพียงการแบ่งตามระดับขั้นจริตสภาวะความถนัดของ
ผู้ใช้หรือผู้ปกครองแต่ละบุคคลหรือตามแต่สถานการณชุมชมและบริบทในทางสังคมที่เก่ียวข้องและ
มีลักษณะที่แตกต่างกัน 
  จะเห็นว่า การถือธรรมเป็นใหญ่ในการปกครองของพระพุทธเจ้า สามารถนำไปใช้ได้กับ
การเมืองการปกครองได้ทุกระบอบอย่างไร้ปัญหาและย่อมมีคุณค่าต่อการนำมาใช้กล่อมเกลาท่าที
ในการปฏิบัติต่อกันตามอุดมการณ์ทางการเมืองในแบบนั้นๆ มีส่วนในการส่งเสริมสนับสนุนความ
ปรองดองของคนภายในรัฐให้ยืนหยัดอยู่บนหลักการเหตุผลที่ถูกต้องร่วมกัน มีส่วนในการส่งเสริม
สนับสนุนการปกครองทุกระบอบให้มีความสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น เพราะเมื่อบุคคลยึดหลักธรรมในการ
ปกครองแล้ว ไม่ว่าจะอยู่ภายใต้การปกครองในระบอบใดๆก็ตามล้วนก่อให้เกิดผลดีแก่ระบอบนั้นๆ
อย่างแน่นอน เพราะการปกครองไม่ว่าจะเป็นระบอบใดๆ ก็ตามสามารถที่จะเป็นระบอบการเมือง
การปกครองที่ดีได้ หากการปกครองในระบอบนั้นๆ ได้นำหลักธรรมาธิปไตยไปใช้ร่วมกับการ
ปกครอง ผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครองจึงควรรู้จักฝึกตนให้เป็นผู้มีคุณธรรมและจริยธรรม ยึด
หลักธรรมในการดำเนินชีวิตและปฏิบัติตนให้อยู่ในกฎระเบียบกติกาของสังคมการที่จะเป็น
ธรรมาธิปไตยนั้นผู้นำจำเป็นต้องรู้ว่าอะไรเป็นธรรม ความรู้จะเกิดขึ้นได้ต้องอาศัยปัญญาจะให้มี
ปัญญาต้องศึกษาเพื่อจะให้คนมีปัญญาเกิดขึ้นจะได้รู้จักเลือก รู้จักวินิจฉัยว่า อะไรดี อะไรชั่ว อะไร
เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม จึงจะเป็นการปกครองที่หมายเอาธรรมซึ่งเป็นความถูกต้องและดีงามให้
เกิดขึ้นแก่ประชาชนที่เรียกว่าระบบธรรมาธิปไตย (พระมหาธรรมรัต อริยธมฺโม (ยศขุน), 2542:22)  
 

บทสรุป  
  หลักธรรมาธิปไตยในฐานะที่เป็นหลักคำสอนที่สำคัญประการหนึ่งในพระพุทธศาสนาที่
ปรากฏอยู่ในอาธิปเตยยสูตรเป็นหลักที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนผู้ที่ออกบวชเป็นพระภิกษุ  ให้ปรารภ
ธรรมเป็นจุดเร่ิมต้นหรือนำธรรมมาเป็นสิ่งจูงใจให้ประพฤติปฏิบัติธรรมหรือทำความดีเพื่อพัฒนาตน
ให้หลุดพ้นจากทุกข์ทั้ งปวงที่ครอบงำ ที่สะท้อนให้เห็นว่าถึงแม้ว่าพระพุทธศาสนาไม่ได้ให้
ความสำคัญกับระบอบการปกครองรูปแบบใดรูปแบบหนึ่ง เนื่องจากพระพุทธศาสนาให้ความสำคัญ



 

120     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

กับเรื่องการพฤติปฏิบัติตนของบุคคลต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นผู้ปกครองหรือไม่ก็ตาม ดังนั้น 
ธรรมาธิปไตยที่ปรากฏอยู่ในอาธิปเตยยสูตรแม้จะเป็นเป็นคำสอนที่มุ่งไปที่คุณธรรมหรือคุณสมบัติ
ด้านที่ดีที่อยู่ภายในจิตใจของบุคคลก็ตาม หากมีคุณสมบัติภายในที่ดีมีธรรมะเป็นที่ตั้งหรือเป็นพื้นฐาน
แล้วการตัดสินใจในเรืองต่าง ๆ ก็จะเป็นไปตามหลักการที่ถูกต้อง ดีงาม และเป็นประโยชน์ โดยมี
จุดมุ่งหมายเพื่อพัฒนาตนเองให้ดีขึ้นตามลำดับ ไม่ว่าบุคคลนั้นจะอยู่ในสถานภาพใดก็ตาม  
 

เอกสารอ้างอิง 

 

กัลป์ยกร สังขชาติ. (2563). ปัจจัยที่มีผลต่อความตื่นตัวทางวัฒนธรรมประชาธิปไตยของนักศึกษา 
 ระดับปริญญาตรีมหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  
 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา, 3 (3), 21-34, 
ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2540). ทรรศนะทางการเมืองของพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : สามัคคีสาส์น. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). คำวัด: พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์.  
  กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ 9.  
 กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 . (2539). พุทธศาสนากับสังคมไทย. กรุงเทพฯ : โกมลคีมทอง. 
พุทธทาสภิกข.ุ (2531). การเมืองคือธรรมะ, พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์อรุณวิทยา. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน 2542. กรุงเทพฯ :นานมีบุคส์.  
พระมหาธรรมรัต อริยธมฺโม (ยศขุน). (2542). การศึกษาเชิงวิเคราะห์หลักรัฐศาศาสตร์ที่มีในพระไตรปิฎก.  
 วิทยานิพนธ์ปริญญาศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหามกุฏ 
 ราชวิทยาลัย. 
พระศรีปริยัติโมลี (สมชัย กุสลจิตฺโต). (2547). พุทธศาสตร์ร่วมสมัย 1. (พิมพ์ครั้งที่ 2).กรุงเทพฯ :  
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
อนุชา พละกุล, สุรพล สุยะพรหม, พระสมุห์อาคม อาคมธีโร, ดาวนภา เกตุทอง. (2563).  
 ธรรมาธิปไตย : แนวคิด ทฤษฎี และการส่งเสริมการตื่นตัวทางการเมืองระบอบ 
 ประชาธิปไตยของเยาวชน. วารสาร มจร เพชรบุรีปริทรรศน์, 3 (1). 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       121 

 

 

พุทธวิธีการใช้ทรัพยใ์ห้เป็นประโยชน์ท่ีปรากฏในอาทิยสูตร 
THE BUDDHIST METHOD OF USING WEALTH BENEFICIALLY  

IS FOUND IN THE ATHIYA SUTTA 

 
 

1สุชาติ บุษย์ชญานนท์ 
1Suchat  Buddhajayanon 

 
1มหาวิทยาลัยราชภัฎอุบลราชธานี, ประเทศไทย 

1Ubon Ratchathani Rajabhat University, Thailand 
 

1Suchat.b@ubru.ac.th 
 

Received: June 19, 2025;        Revised: August 28, 2025;         Accepted: August 29, 2025 
 

บทคัดย่อ 
 

  บทความวิชาการเกี่ยวกับพุทธวิธีการใช้ทรัพย์ให้เป็นประโยชน์ที่ปรากฏในอาทิยสูตรนี้มี
วัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวิธีการใช้ทรัพย์ให้เป็นประโยชน์ที่ปรากฏในอาทิยสูตร โดยใช้วิธีการศึกษา
และค้นคว้าจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ตำรา หนังสือ และงานวิชาการอ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้องมา
วิเคราะห์ โดยแยกประเภทสาระสำคัญเนื้อหา 6 ส่วน คือ 1) บทนำ 2) ความหมายของทรัพย์ 3) 
การแสวงหาทรัพย์ 4) การรักษาทรัพย์ 5) การรู้จักใช้จ่ายทรัพย์ ให้เป็นประโยชน์ และ 6) สรุป
ความ ผลการวิเคราะห์พบว่า พระสูตรที่พระพุทธเจ้าทรงเสนอวิธีการใช้ทรัพย์ในอาทิยสูตรที่สำคัญ
คือ การแสวงหาทรัพย์ การใช้จ่ายทรัพย์ และประโยชน์ที่ได้รับจากทรัพย์ให้เป็นไปอย่างถูกต้องและ
ชอบธรรมสามารถนำมาใช้ประโยชน์ได้ทั้งแก่ตนและผู้อื่น 
 
คำสำคัญ:  พุทธวิธี, ทรัพย์, อาทิยสูตร. 
 
 
 

 
1ผู้ช่วยศาสตราจารย,์ ดร., หลักคณะมนุษย์ศาสตรและสังคมศาสตร์ สาขาวิชาปรัชญาและศาสนา มหาวิทยาลยัราชภัฏอุบลราชธาน ี



 

122     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Abstract 
 

This academic article on Buddhist methods of using wealth beneficially as 
existed in the Athiya Sutta aims to study the methods of using wealth beneficially 
as described in the Athiya Sutta. The study employs research and investigation 
from the Pali Canon, commentaries, texts, books, and other related academic 
works for analysis by categorizing the key content into six parts including: 1) 
introduction; 2) the meaning of wealth; 3) the pursuit of wealth; 4) the preservation 
of wealth; 5) how to spend the wealth beneficially; and 6) conclusion. The analysis 
found that the important methods of using wealth proposed by the Buddha in the 
Athiya Sutta include: the pursuit of wealth; the expenditure of wealth; and the 
benefits derived from wealth which should be done correctly and justly. The 
wealth, thus, can be beneficial to both oneself and others. 

 
Keywords: Buddhist Methods, Wealth, Athiya sutta.  
 

บทนำ 
  การจัดการทรัพย์ตามหลักพุทธวิธีที่พระพุทธเจ้าทรงเสนอไว้ในพระสูตรต่าง ๆ ทำให้ชุด
คำสอนเก่ียวกับการจัดการทรัพย์ในพระพุทธศาสนาได้กลายเป็นศาสตร์และศิลป์ที่มีความสำคัญต่อ
การประกอบอาชีพและการดำรงชีวิต โดยเฉพาะ อาทิยสูตร เป็นพระสูตรว่าด้วยประโยชน์ที่ควรได้
จากทรัพย์ (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2539 : องฺ.ปญฺจ.(ไทย) 22/41/64 – 
66)) ซึ่งเป็นพระสูตรหนึ่งที่กล่าวถึงการบริหารและการจัดการต่อทรัพย์โดยมีการแสวงหาทรัพย์และ
การใช้จ่ายทรัพย์ที่จะทำให้เกิดประโยชน์ทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน และเป็นไปอย่างถูกต้องชอบธรรมที่
พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมแก่อนาถบิณฑิกเศรษฐี โดยมีสาระสำคัญว่าด้วยเร่ืองการแสวงหาทรัพย์
ต้องประกอบด้วยธรรมและได้มาโดยธรรม รวมถึงการใช้จ่ายทรัพย์จะต้องเป็นไปในแนวทางที่สร้าง
ประโยชน์สุขแก่ตนเองและผู้อื่นด้วย จากข้อเสนออันเป็นหลักการบริหารและการจัดการทรัพย์ตาม
หลักพุทธวิธีที่พระพุทธเจ้าทรงเสนอไว้ในอาทิยสูตรที่พระพุทธองค์ทรงแสดงแก่อนาถบิณฑิกเศรษฐี 
โดยเน้นว่าการแสวงหาทรัพย์ต้องประกอบด้วยธรรมและได้มาโดยธรรม รวมถึงการใช้จ่ายทรัพย์
ต้องเป็นไปในแนวทางที่สร้างประโยชน์สุขแก่ตนเองและผู้อื่น 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       123 

 

 

   เนื้อหาที่ปรากฏในอาทิยสูตรมีเนื้อหาเกี่ยวกับการจัดการทรัพย์ซึ่งเป็นหลักการปฏิบัติ
ต่อทรัพย์ ทั้งในด้านการแสวงหาทรัพย์และการใช้จ่ายทรัพย์ 5 ประการไว้อย่างชัดเจนและตรง
ประเด็นง่ายต่อการนำไปปฏิบัติ ซึ่งเนื้อหาในพระสูตรนี้พระพุทธเจ้าสอนอย่างตรงตามเนื้อหา สอน
เท่าที่จำเป็นพอดีสำหรับให้เกิดความเข้าใจ และสอนสิ่งที่มีความหมายควรที่เขาจะเรียนรู้และเข้าใจ
เป็นประโยชน์แก่ตัวเขาเอง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) , 2547:34) หลักการบริหารและ
การจัดการทรัพย์เป็นวิธีการที่มีความสำคัญต่อการดำเนินชีวิตมนุษย์ โดยเฉพาะในระดับชาวบ้านที่
จำเป็นต้องพึ่งทรัพย์ในการดำเนินชีวิตโดยไม่ลำบาก หากมีทรัพย์มากก็พอจะเอาตัวรอดและเป็นอยู่
ได้อย่างมีความสุข หากไม่มีปัญญาในการหาทรัพย์แล้วก็จะกลายมาเป็นคนยากจนลำบาก การ
แสวงหาทรัพย์ควรเป็นไปด้วยความชอบธรรม ไม่ข่มเหง และใช้จ่ายทรัพย์ให้เกิดประโยชน์ต่อ
ตนเองและคนที่เก่ียวข้องรับผิดชอบให้เป็นสุข เผื่อแผ่แบ่งปันใช้ทรัพย์ทำสิ่งดีเป็นประโยชน์ (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546:782) การนำหลักการบริหารและการจัดการทรัพย์ไปประยุกต์ใช้ให้
เกิดประโยชน์กับชีวิตในการกระตุ้นให้สังคมได้รู้ว่าคนเราเกิดมาต้องมีเป้าหมาย และการที่จะใช้ชีวิต
ให้ประสบผลสำเร็จนั้นจะต้องไม่ประมาทในการเข้าไปเก่ียวข้องกับอบายมุขต่าง ๆ (มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2555:50) จากสาระสำคัญที่ปรากฏในอาทิยสตูรดังกล่าวข้างต้น ควร
มีการศึกษาหลักการบริหารและการจัดการทรัพย์ในอาทิยสูตรเพื่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจให้
ชัดเจนยิ่งขึ้นที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้อย่างถูกต้องตามหลักการบริหารและการจัดการทรัพย์ใน
อาทิยสูตรต่อไป 
 

ความหมายของคำว่าทรัพย์ 
  คำว่า ทรัพย์ ตามหลักพระพุทธศาสนาคือเคร่ืองปลื้มใจ (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย (2539 : ม.ม. (ไทย) 13/307/369)) โดยจำแนกออกเป็น 2 ประเภท คือ 1) 
ทรัพย์ภายนอก คือ ทรัพย์ที่เป็นวัตถุ โดยเรียกว่า โภคทรัพย์ ได้แก่สิ่งของที่ใช้ในการอุปโภคและ
บริโภคที่มีความจำเป็นและความสำคัญในการดำรงชีวิตของคฤหัสถ์เป็นส่วนมาก พระพุทธศาสนา
เรียกทรัพย์ประเภทนี้ว่า โลกิยะทรัพย์ และ 2) ทรัพย์ภายใน ได้แก่ทรัพย์ที่ไม่ใช่วัตถุภายนอก แต่
เป็นเรื่องคุณธรรมภายในจิตใจของมนุษย์ พระพุทธศาสนาจัดทรัพย์ประเภทนี้เป็น อริยทรัพย์ คือ
เป็นทรัพย์ที่อันประเสริฐที่อยู่ภายในใจ ติดตัวไปได้ตลอดเวลา และสามารถนำส่งให้ถึงสุคติ เป็นเหตุ
ให้บรรลุนิพพานได้ ทำให้ทรัพย์นี้เป็น โลกุตตรทรัพย์ เป็นทรัพย์ที่พ้นจากโลกหรืออยู่เหนือโลก 
(พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2553:1273) 
 

 



 

124     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

การแสวงหาทรัพย์ 
  พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญในการแสวงหาทรัพย์ที่ประกอบด้วยธรรม เป็นการ
แสวงหาทรัพย์ต้องได้มาด้วยความสุจริตชอบธรรมจะถือว่าเป็นความดีและน่าสรรเสริญ ในอาทิย
สูตรนี้พระพุทธเจ้าทรงเสนอวิธีแสวงหาทรัพย์ไว้โดยทรัพย์ที่หามาได้นั้นต้องประกอบด้วยความ
ขยันหมั่นเพียรของตนเอง และด้วยความสุจริต ถูกต้องชอบธรรม สมดังพระพุทธที่พระพุทธเจ้าตรัส
โดยมีใจความว่า “โภคทรัพย์ที่หามาได้ด้วยความขยันหมั่นเพียร เก็บรวบรวมด้วยน้ำพักน้ำแรง อาบ
เหงื่อต่างน้ำ ประกอบด้วยธรรมได้มาโดยธรรม” (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
(2539 : องฺ.ปญฺจ.(ไทย) 22/41/65)) 
  จากพระพุทธพจน์แสดงให้เห็นว่า การแสวงหาทรัพย์ที่ปรากฏในอาทิยสูตรเป็นการ
แสวงหาทรัพย์ด้วยการประกอบอาชีพหรือการทำงานด้วยความขยันหมั่นเพียร หากได้ทรัพย์ควร
เก็บรวบรวมไว้ไม่ให้เสื่อมสูญหายไปในทางที่ไร้ประโยชน์ต่อชีวิต ทั้งนี้ผู้แสวงหาทรัพย์ต้องดำรงตน
ให้มั่นคงอยู่ใน กุศลกรรมบถ 10 ประการ คือ การประกอบอาชีพตามหลักสัมมาอาชีวะทั้งทางกาย 
วาจา และใจ ขณะเดียวกันต้องมีปัญญาด้วย การหมั่นศึกษาหาความรู้ใหม่ ๆ เสมอ โดย
ประกอบด้วยปัญญาทางโลกเพื่อเป็นตัวนำทางให้การงานประสบความสำเร็จเจริญก้าวหน้าและ
ปัญญาทางธรรมเพื่อเป็นหลักควบคุมให้การทำงานเป็นไปในทางที่ถูกต้องตามทำนองคลองธรรม สิ่ง
เหล่านี้จะทำให้การแสวงหาทรัพย์เป็นไปโดยทางสุจริตและชอบธรรมได้อย่างแท้จริง 
 

การรักษาทรัพย์ 
  สำหรับประเด็นคำถามคือ มนุษย์ควรรักษาทรัพย์อย่างไร? ผู้ที่แสวงหาทรัพย์ได้มาจาก
การประกอบการงานด้วยความขยันหมั่นเพียรหรือแสวงหาได้ด้วยน้ำพักน้ำแรงของตนเองแล้ว สิ่งที่
จะกระทำต่อไปคือการเก็บรวบรวมทรัพย์ที่หามาได้เพื่อไว้ใช้จ่ายในการดำรงชีวิต โดยการเก็บ
รวบรวมทรัพย์คือการคุ้มครอง เก็บรักษาทรัพย์ที่หามาได้รวมเข้าไว้ด้วยกันเพื่อไม่ให้เสื่อมสูญเสีย
หายไป และเพื่อจะได้ใช้สอยทรัพย์ให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อไป การเพียรเก็บรวบรวมทรัพย์ย่อมทำ
ให้ทรัพย์ของตนเพิ่มพูนมากขึ้นเรื่อย ๆ การรู้จักเก็บรวบรวมทรัพย์เป็นวิธีการหนึ่งที่ช่วยให้ทรัพย์
เพิ่มพูนได้เช่นเดียวกับความขยันหมั่นเพียร แต่ในขณะเดียวกันควรหลีกเลี่ยงทางที่จะทำให้ทรัพย์
เสื่อมสูญเสียหายไปโดยไร้ประโยชน ์แต่กลับเป็นโทษแก่ทรัพย์และชีวิตอย่างมหันต์ ในอาทิยสูตรนั้น
พระพุทธเจ้าทรงเสนอข้อควรระมัดระวังเกี่ยวกับการดูแล การรักษาทรัพย์ไว้อย่างไรให้มี
ประสิทธิภาพ โดยเสนอหลัก อบายมุข สำคัญ 2 ประการ คือ 
  1. อบายมุข 4: ทางเสื่อมแห่งทรัพย์ 4 อย่าง 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       125 

 

 

  การดำเนินชีวิตของคนในสังคมนั้น ส่วนใหญ่ย่อมตกอยู่ภายใต้อำนาจของกิเลสคือ ความ
โลภ ความโกรธ และความหลง ทำให้การดำเนินชีวิตในสังคมเกิดความผิดพลาดอยู่เสมอ และชีวิตที่
ผิดพลาดหลงผิดและมัวเมาลุ่มหลงด้วยอำนาจแห่งอบายมุขย่อมก่อให้เกิดโทษอย่างมหันต์ ในทาง
แห่งพระพุทธศาสนามองว่าอบายมุขเป็นต้นเหตุแห่งความฉิบหายทั้งปวง เป็นหนทางแห่งความ
เสื่อมถอยต่อการดำเนินชีวิต ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงเล็งเห็นโทษและผลที่ เกิดขึ้นจากอบายมุข
นานับประการ พระพุทธองค์จึงตรัสชี้แนะสั่งสอนในเร่ืองหลักการของการดำเนินชีวิตของมนุษย์โดย
การให้รู้จักการงดเว้น ละ เลิกเพื่อให้มนุษย์นั้นได้รู้แจ้งหลักแห่งความเป็นจริงแห่งชีวิต โดยชี้ให้เห็น
ถึงโทษที่เกิดขึ้นที่ได้เข้าไปเก่ียวข้องกับอบายมุขทั้งปวง อบายมุข การหลีกเลี่ยงทางเสื่อมแห่งทรัพย์
ตามหลักพระพุทธศาสนามี 4 ประการ คือ (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
(2539 : องฺ.อฏฺฐก.(ไทย) 23/54/342)) เป็นนักเลงหญิง เป็นนักเลงสุรา เป็นนักเลงการพนัน เป็นผู้มี
มิตรชั่ว 
  จากอบายมุข 4 ประการข้างต้น สำหรับผู้ที่ได้ปฏิบัติตามการบริหารและการจัดการ
ทรัพย์ที่ปรากฏในอาทิยสูตรเป็นบุคคลที่ได้ดำเนินชีวิตตามข้อเสนอของพระพุทธเจ้า เพราะในอาทิย
สูตรนี้มีหลักการแสวงหาทรัพย์ในทางที่ถูก ในทางที่ควร ทรัพย์ที่หามาได้ต้องได้มาด้วยความซื่อสัตย์
สุจริตด้วยความอุตสาหะหมั่นเพียรของเรา ทรัพย์นั้นจึงจะเกิดคุณค่าเป็นสิ่งทีห่ามาได้ด้วยสติปัญญา 
กำลัง ความสามารถของตน การรู้จักหลีกเลี่ยงทางเสื่อมแห่งทรัพย์จึงเป็นการบริหารและการจัดการ
ทรัพย์ที่ทำให้สามารถรักษาโภคทรัพย์ไว้ได้เป็นอย่างดี การหลีกเลี่ยงทางเสื่อมแห่งโภคทรัพย์ตาม
หลักพระพุทธศาสนาจึงเป็นหลักการสำคัญที่ตอบประเด็นคำถามว่า มนุษย์ควรรักษาทรัพย์ไว้
อย่างไร? 
  2. อบายมุข ทางเสื่อมแห่งโภคทรัพย์ 6 อย่าง 
  การไม่รู้จักรักษาทรัพย์หรือประหยัดทรัพย์เป็นการไม่รู้จักคุ้มครองเก็บรักษาทรัพย์สินไว้
ด้วยความขยันหมั่นเพียรโดยชอบธรรม ด้วยกำลังงานของตนไม่ให้เป็นอันตรายหรือเสื่อมเสีย การ
หลีกเลี่ยงหลักของอบายมุขตามหลักพระพุทธศาสนามีความหมายและมีจุดหมายคือการสอนให้เป็น
ผู้ประหยัด มัธยัสถ์ รู้จักจ่ายทรัพย์ไปในทางที่เกิดประโยชน์ ไม่ใช่นำไปใช้เพื่อกามคุณ เพื่อรูป รส 
กลิ่น เสียง จนทำให้ทรัพย์นั้นหมดไปโดยไม่ทำให้ตนเองเจริญขึ้น การใช้ทรัพย์ไปในทางสนองตอบ
ต่อกามคุณและอบายมุขทำให้เกิดหนี้สิน เสียทรัพย์และเสียเกียรติ เป็นสาเหตุสำคัญในการทำให้
ทรัพย์ย่อยยับไป เพราะตกเป็นทาสของอบายมุข (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
(2539 : สํ.ส.(ไทย) 15/130/155 – 157)) การรู้จักงดเว้นจากอบายมุขตามหลักพระพุทธศาสนาจึง
เป็นหลักการสำคัญที่ตอบประเด็นคำถามข้อว่า มนุษย์ควรรักษาทรัพย์อย่างไร อบายมุข ตามหลัก
พระพุทธศาสนามี 6 ประการ คือ (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2539 : ที.ป.



 

126     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

(ไทย) 11/267/202)) การเสพน้ำเมา การเที่ยวกลางคืน การเที่ยวดูมหรสพ การเล่นการพนัน การ
คบคนชั่วเป็นมิตร การเกียจคร้านไม่ทำงาน 
  จากอบายมุข 6 ข้างต้น เป็นชุดคำสอนที่พระพุทธเจ้าตรัสสำทับหรือแสดงไว้ว่าอบายมุข
เหล่านี้เป็นหนทางแห่งความเสื่อม เป็นหนทางแห่งความไม่เจริญ เพื่อต้องการที่จะแสดงให้รู้ว่ามี
โทษต่างๆ ให้มีการละเว้นไม่ให้ยึดถือปฏิบัติ เพราะว่าอบายมุขดังกล่าวเป็นปากทางของความเสื่อม 
ความไม่เจริญหรือมีความหมายว่าสิ่งที่จะนำให้ไปสู่ความเสื่อมถอยทั้งปวงแห่งการดำเนินชีวิต 
ขณะเดียวกันยังก่อให้เกิดปัญหาลูกโซ่ที่เกี่ยวโยงกันไปหมดแทบทุกเรื่อง ทั้งความฟุ้งเฟ้อ ความ
ยากจน การแตกแยกของครอบครัว เป็นต้น ในทางตรงกันข้าม หากผู้ที่ขยันหมั่นเพียรในการทำงาน
โดยหวังเพิ่มพูนทรัพย์ให้สมบูรณ์ แต่กลับไม่รู้จักเก็บรวบรวมทรัพย์รวมทั้งปิดหนทางเสื่อมแห่ง
ทรัพย์แล้ว โภคทรัพย์ย่อมพินาศได้โดยง่าย ความขยันหมั่นเพียรด้วยน้ำพักน้ำแรงของตนเองย่อม
สูญเปล่า ด้วยเหตุนี้ ผู้ที่แสวงหาทรัพย์ด้วยความขยันหมั่นเพียรของตนเอง ควรเก็บรวบรวมทรัพย์ 
และหลีกเลี่ยงหนทางแห่งความเสื่อมของทรัพย์ ความปรารถนาที่จะเพิ่มพูนโภคทรัพย์ให้สมบูรณ์
ย่อมจะเกิดขึ้นได้โดยง่ายและสำเร็จอย่างแน่นอน การรู้จักวางแผนในการใช้จ่ายแต่ละอย่างไม่ให้
รายจ่ายมากกว่ารายรับ เป็นอยู่อย่างพอดีและพอเพียงคือไม่ให้ฝืดเคืองเกินไปและก็ไม่ฟุ่มเฟือย การ
จะทำได้อย่างนี้ต้องรู้จักการวางแผนในการใช้จ่ายด้วยความระมัดระวัง 
 

การรู้จักใช้จ่ายทรัพย์ให้เป็นประโยชน์ 
  หลักคำสอนในพระพุทธศาสนามีเป้าหมายสำคัญคือการพัฒนาคนให้เป็นมนุษย์ที่
สมบูรณ์ทั้งร่างกาย จิตใจ สติปัญญา ความรู้ และคุณธรรมและจริยธรรมในการดำรงชีวิต สามารถ
อยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างมีความสุข โดยสนับสนุนให้นำหลักธรรมมาใช้เพื่อการเสริมสร้างคุณธรรม
และการพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนเองและสังคมให้มีความมั่นคง การรู้จักใช้จ่ายทรัพย์เป็นเรื่อง
สำคัญอีกประการหนึ่งที่พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญ สำหรับประเด็นคำถามสำคัญประการหนึ่ง
คือ มนุษย์ควรใช้จ่ายทรัพย์อย่างไร? ในส่วนประเด็นคำถามนี้พบว่าพระพุทธเจ้าทรงแนะนำการ
บริหารและการจัดการทรัพย์ในพระพุทธศาสนาตามที่ปรากฏในพระสูตรสำคัญ ๆ ที่เกี่ยวข้องกับ
อาทิยสูตรตามลำดับดังนี้ 
  1. วิธีการใช้ทรัพย์ให้เป็นประโยชน์ตามหลักโภควิภาค หลัก โภควิภาค เป็นหลักการใช้
จ่ายทรัพย์ที่พระพุทธเจ้าทรงเสนอเป็นหลักการบริหารและการจัดการทรัพย์โดยการแบ่งทรัพย์
ออกเป็น 4 ส่วน (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2539 : ที .ป .(ไทย) 
11/265/211)) ในแต่ละส่วนต่างมีความชัดเจนในการใช้จ่ายทรัพย์ไปเพื่ออะไร โดยเฉพาะผู้ครอง
เรือน ให้มีหลักยึดในการปฏิบัติเพื่อความสุขสงบของตนเองและผู้อื่น หากผู้ใดนำไปปฏิบัติจะเป็นผล



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       127 

 

 

ให้เกิดกุศลในชีวิต ทำให้วางแผนชีวิตเป็นและเป็นไปในทิศทางที่ถูกต้อง การวางแผนและการปฏิบัติ
ที่เหมาะสมและถูกต้อง โภควิภาคเป็นการแบ่งทรัพย์หรือการบริหารและจัดการทรัพย์โดยแบ่ง
ทรัพย์ออกเป็น 4 ส่วน คือ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546:129) 
  เอเกน โภเคน ภุญฺเชยฺญ ได้แก่ การแบ่งทรัพย์ออกเป็น 1 ส่วน ในส่วนนี้พระพุทธเจ้าทรง
ชี้แนะทรัพย์ส่วนนี้ควรใช้จ่ายเลี้ยงตน เลี้ยงครอบครัว เลี้ยงคนที่ควรบำรุงเลี้ยง และทำประโยชน์ 
การจัดแบ่งเงินส่วนนี้ไว้เพื่อใช้จ่ายภายในบ้าน การเลี้ยงดูครอบครัว การเลี้ยงดูบุพการีบุคคลที่อยู่ใน
การดูแลของผู้ถือทรัพย์เป็นส่วนสร้างเสริมคุณภาพชีวิตคือตอบสนองต่อความต้องการพื้นฐานของ
การดำรงชีพ เช่น ใช้จ่ายเพื่อการซื้อเสื้อผ้า เป็นค่าใช้จ่ายในการเรียนของบุตร เป็นต้น 
  ทฺวีหิ กมฺมํ ปโยชเย หมายถึง การแบ่งทรัพย์ออกเป็น 2 ส่วน ในส่วนนี้พระพุทธเจ้าทรง
ชี้แนะการบริหารและการจัดการทรัพย์ควรใช้ทรัพย์เป็นทุนสำหรับประกอบการงานลงทุนหรือ
ประกอบอาชีพที่สุจริต เป็นส่วนที่จัดแบ่งไว้เพื่อการทำธุรกิจการงานโดยจัดสรรไว้ 2 ส่วน เพราะให้
ความสำคัญต่อการลงทุนเพื่อประกอบธุรกิจการงาน เป็นการพัฒนาอาชีพให้ก้าวสู่ระดับที่สูงขึ้น 
การบริหารและการจัดการทรัพย์ในส่วนนี้เป็นตัวชี้วัดการพัฒนายกระดับฐานะให้ก้าวขึ้นสู่ระดับที่
สูงขึ้นได้ หากมีอาชีพการงานหรือทุนในการประกอบอาชีพที่ขัดสน การจัดสรรทรัพย์เพื่อใช้ใน
กิจกรรมอ่ืนๆ ย่อมอัตคัดขัดสนไปด้วย 
  จตุตฺถ จ นิธาเปยฺย คือ การแบ่งทรัพย์ออกเป็นส่วนที่ 4 ในส่วนนี้พระพุทธเจ้าทรงชี้ถึง
หลักการบริหารและการจัดการทรัพย์ด้วยการรู้จักจัดสรรทรัพย์ไว้เพื่อใช้ในคราวฉุกเฉิน ควรเก็บไว้
ใช้ในคราวจำเป็นเร่งด่วน หรือเหตุการณ์ที่ไม่ได้คิดหรือวางแผนไว้ล่วงหน้า เช่น การเจ็บไข้ได้ป่วย
หรืออุบัติเหตุ หรือประสบกับภัยธรรมชาติต่างๆ เช่น ไฟไหม้ น้ำท่วม พายุ เป็นต้น การจัดสรร
ทรัพย์ส่วนนี้ไว้จะเป็นประโยชน์อย่างยิ่งเมื่อมีเหตุการณ์เร่งด่วนนั้นเกิดขึ้น การดำเนินการช่วยเหลือ
จะเป็นไปได้โดยสะดวกรวดเร็วขึ้น ซึ่งหากขาดการจัดสรรส่วนนี้แม้จะสามารถดำเนินการได้แต่ก็
อาจเป็นอุปสรรคจนอาจไม่ทันเวลาก็เป็นได้ 
   ตามหลักการโภควิภาคข้างต้นสะท้อนให้เห็นว่า การบริหารและการจัดการทรัพย์เป็น
หลักชุดคำสอนที่ทำให้ผู้ครองเรือนรู้จักการบริหารจัดการทรัพย์สินที่หามาได้ด้วยความสุจริต 
ออกเป็น 4 ส่วนประกอบด้วยส่วนที่หนึ่งสำหรับใช้ในการเลี้ยงชีวิตของตนเอง ดูแลครอบครัวและ
ญาติมิตรให้มีความสุขตามสมควรแก่ฐานะ คิดเป็นร้อยละ 25 อีกสองส่วน สำหรับใช้เพื่อการลงทุน 
เพื่อทำให้มีทรัพย์สินเงินทองงอกเงยเพิ่มพูนขึ้นมา คิดเป็นร้อยละ 40 และสำหรับอีกร้อยละ 25 ที่
เหลือใช้สำหรับเก็บออมเอาไว้ใช้ในยามจำเป็น เช่น เกิดทุพภิกขภัย โจรภัย อุทกภัย อัคคีภัย เป็น
ต้น หลักโภควิภาคพระพุทธเจ้าที่ตรัสไว้มีความหมายครอบคลุมทั้งการใช้จ่าย การแสวงหา และการ
ออม เป็นการบริหารจัดการทรัพย์อย่างถูกต้องและเป็นประโยชน์ในการดำเนินชีวิตเป็นอย่างยิ่ง 



 

128     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

หลักโภควิภาคจึงเป็นหลักการบริหารและการจัดการทรัพย์ออกเป็นส่วน เพื่อสะดวกในการบริหาร
จัดการ หรือเพื่อสะดวกในการใช้สอย การรู้จักวิธีการบริหารและการจัดการทรัพย์ที่หามาได้อย่าง
ยากลำบากด้วยวิธีการที่ถูกต้องเหมาะสมสามารถทำให้ชีวิตตนเองไม่ประสบความยากลำบากใน
การดำเนินชีวิตและสังคมต่อไปในอนาคต (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543:52) 
  2. วิธีการใช้ทรัพย์ให้เป็นประโยชน์ตามหลักโภคอาทิยะ คำว่า โภคอาทิยะ หมายถึง การ
แสวงหาทรัพย์และการใช้จ่ายทรัพย์ เพื่อแสดงให้เห็นถึงการปฏิบัติต่อทรัพย์ที่ถูกต้องอย่างเป็น
รูปธรรมเป็นประโยชน์ที่ควรถือเอาจากโภคทรัพย์ หากบุคคลใช้จ่ายทรัพย์ตามหลักการของโภคอาทิ
ยะดังกล่าว ถือได้ว่าเป็นการได้ใช้ประโยชน์จากทรัพย์ตามที่ควรจะเป็นและเกิดประโยชน์แก่บุคคล
ต่าง ๆ ทั้งต่อตนเองและผู้อื่น โดยหลักโภคอาทิยะมี 5 ประการ คือ (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย (2539 : องฺ.ปญฺจ.(ไทย) 22/83/129)) ใช้จ่ายทรัพย์เลี้ยงตนเอง เลี้ยงดูครอบครัว 
มารดาบิดาให้เป็นสุข ใช้ทรัพย์นั้นบำรุงเลี้ยงมิตรสหายผู้ร่วมกิจการงานให้เป็นสุข ใช้ป้องกัน
ภยันตรายต่าง ๆ 
  ทำพลี หมายถึง การสงเคราะห์ 5 อย่าง คือ 4.1 อติถิพลี คือ ใช้ต้อนรับแขกเป็นเรื่อง
ของการปฏิสันถาร 4.2 ญาติพลี หมายถึง การใช้สงเคราะห์ญาติ 4.3 ราชพลี หมายถึง การใช้บำรุง
ราชการด้วยการเสียภาษีอากร เป็นต้น 4.4 เทวตาพลี ได้แก่ การบำรุงเทวดาคือสิ่งที่เคารพนับถือ
ตามลัทธิความเชื่อหรือตามขนบธรรมเนียมของสังคม 4.5 ปุพพเปตพลี หมายถึง การทำบุญอุทิศ
ให้แก่บุพการีชนที่ล่วงลับไปแล้ว 
  การบำรุงสมณพราหมณ์ คือ พระสงฆ์โดยผู้ประพฤติดีปฏิบัติชอบ ผู้ฝึกฝนพัฒนาตนเอง
ไม่ประมาท ผู้จะดำรงธรรมไว้ให้แก่สังคม 
  จากหลักโภคอาทิยะข้างต้นจะเห็นว่า การแสวงหาทรัพย์ได้แล้วเพื่อให้เกิดประโยชน์จาก
การมีทรัพย์ พระพุทธเจ้าทรงชี้แนะว่าควรมีการเลี้ยงดูตนเอง ครอบครัว ช่วยเหลือสังคมให้ได้รับ
ประโยชน์จากการมีทรัพย์ของตนเอง การมีทรัพย์แล้วไม่ใช้ให้เกิดประโยชน์เป็นสิ่งไม่ถูกต้องและผิด
หลักการมีทรัพย์ในพระพุทธศาสนา ด้วยเหตุนี้ หากแสวงหาทรัพย์มาแล้วควรนำมาใช้จ่ายเพื่อเลี้ยง
บำรุงให้ตนเองและผู้อ่ืนดำรงชีวิตอยู่ได้ด้วยดีและมีความสุข เป็นหลักการบริหารและการจัดการใช้
จ่ายทรัพย์เพื่อให้เกิดคุณค่าและประโยชน์สูงสุด (พระพรหมคุณาภรณ์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) , 
2549:74-75) 
 

บทสรุป 
  อาทิยสูตร เป็นพระสูตรว่าด้วยเรื่องประโยชน์ที่ควรได้จากการมีทรัพย์หรือการมีโภค
ทรัพย์ที่อริยสาวกควรยึดถือในการที่จะมีหรือครอบครองโภคทรัพย์ ปรากฏอยู่ในพระสุตตันตปิฎก 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       129 

 

 

อังคุตตรนิกาย ปัญจกนิบาต โดยพระพุทธเจ้าแสดงหลักคำสอนชุดนี้แก่อนาถบิณฑิกเศรษฐี ณ 
พระเชตวันมหาวิหาร กรุงสาวัตถีเป็นที่มาของพระสูตรนี้ โดยเนื้อหาที่ปรากฏในพระสูตรมีประเด็น
กับเรื่องการบริหารและการจัดการทรัพย์ที่เป็นสิ่งจำเป็นและเหมาะสมกับอนาถบิณฑิกเศรษฐีใน
ฐานะเป็นคฤหัสถ์และพ่อค้าที่ต้องเกี่ยวข้องกับทรัพย์โดยตรงและตลอดเวลา โดยประเด็นสำคัญที่
ปรากฏในอาทิยสูตรคือพระพุทธเจ้าทรงแนะนำหรือทรงให้หลักการบริหารและการจัดการทรัพย์ที่
ด้วยมีเรื่องของการแสวงหาทรัพย์ การใช้จ่ายทรัพย์ และประโยชน์ที่ได้รับจากทรัพย์อย่างถูกต้อง
และชอบธรรมที่สร้างประโยชน์สุขแก่ตนและผู้อื่น การดำเนินชีวิตมีความสำคัญมาก โดยมีหลักข้อ
ปฏิบัติเป็นหลักแห่งความดีงามที่จะนำพาชีวิตไปสู่จุดหมาย ซึ่งหลักนั้นคือ หลักธรรมคำสอนของ
พระพุทธเจ้า ที่ต้องเริ่มด้วยการศึกษาถึงหลักการดำเนินชีวิตที่ดีให้รู้ให้เข้าใจ และนำไปประพฤติ
ปฏิบัติทางกาย วาจา ใจ ให้ถูกต้องเหมาะสมดีงาม การงดเว้นอบายมุขทั้ งหมดตามหลัก
พระพุทธศาสนาเป็นข้อที่ควรนำไปประพฤติปฏิบัติที่จะเกื้อกูลส่งเสริมทำให้ชีวิตมีความ
เจริญก้าวหน้าทำให้เกิดการครองตน ครองคน ครองงานและความสุขอย่างยั่งยืนและมั่นคง 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมกิตติวงศ์(ทองดี สุรเตโช). (2553). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุด คำวัด.  
  พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต) .(2546). พุทธธรรม ฉบับปรับปรงุและขยายความ, พิมพ์ครั้งที่ 11.  
  กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. (2545) .เศรษฐศาสตร์แนวพุทธ, พิมพ์ครั้งที่ 5.กรุงเทพมหานคร :โรงพิมพ์เม็ดทราย. 
_______. (2546) .พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบบัประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่12.  
  กรุงเทพฯ:  มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. (2543) .ทางออกจากระบบเศรษฐกิจที่ครอบงำสงัคมไทย.พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ:   
 บริษัทสหธรรมิกจำกัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2547). พุทธวิธีในการสอน. พิมพ์ครั้งที่ 11.กรุงเทพฯ:    
 โรงพิมพ์บริษัทสหธรรมิก จำกัด. 
_______. ( 2549) วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. พิมพ์ครั้ง 9. กรุงเทพฯ:  สำนักพิมพ์ศยาม. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539).พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั. 

 กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. ( 2555). เศรษฐศาสตร์ในชีวิตประจำวัน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 



 

130     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       131 

 

 

สัมมาทิฏฐ:ิ จากมิจฉาทิฏฐิสู่นิโรธแห่งอวิชชา 
RIGHT VIEW: FROM WRONG VIEW TO THE CESSATION  

OF IGNORANCE 

 
 

1สุรัตน์ หารวย 

1Surat Haruay 

 
1มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี, ประเทศไทย 

1Ubon Ratchathani Rajabhat University, Thailand 
 

1surat.h@ubru.ac.th 
 
Received: June 12, 2025;        Revised: August 24, 2025;         Accepted: August 29, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 

  บทความนี้นำเสนอการวิเคราะห์เส้นทางจากมิจฉาทิฏฐิ  (ความเห็นผิด) สู่สัมมาทิฏฐิ 
(ความเห็นถูก) ในบริบทของอริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นหนทางสู่การหลุดพ้นจากสังสารวัฏในพุทธ
ศาสนา มิจฉาทิฏฐิ ซึ่งมีรากฐานจากอวิชชาและโมหะ เป็นอุปสรรคที่ผูกมัดปุถุชนให้วนเวียนในทุกข์ 
โดยสัมมาทิฏฐิทำหน้าที่เป็นรากฐานที่ตัดวงจรของความหลงผิดนี้  ผ่านการรู้แจ้งอริยสัจ 4 และ
พัฒนาสู่ระดับโลกุตตระที่นำไปสู่การดับอวิชชา (นิโรธ) บทความเน้นว่าสัมมาทิฏฐิไม่ใช่เพียงความ
เข้าใจในระดับทฤษฎี แต่เป็นปัญญาที่เปลี่ยนแปลงจิตให้หลุดพ้น และเสนอแนะให้ผู้ปฏิบัติพัฒนา
สัมมาทิฏฐิผ่านการศึกษาพระสูตรและการเจริญสติ เพื่อบรรลุนิพพาน 
 

คำสำคัญ : สัมมาทิฏฐิ, มิจฉาทิฏฐิ, อริยมรรค, อวิชชา, นิโรธ, สังสารวัฏ, อริยสัจ 4, อนัตตา 
 
 
 
 

 
1 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, คณะสาธารณสุขศาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฏอุบลราชธาน ี



 

132     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Abstract 
 

  This article examines the transformative journey from micchādiṭṭhi (wrong 
view) to sammādiṭṭhi (right view) within the context of the Noble Eightfold Path, 
the Buddhist path to liberation from saṃsāra. Micchādiṭṭhi, rooted in avijjā 
(ignorance) and moha (delusion), serves as a fundamental obstacle that binds 
ordinary beings to the cycle of suffering. In contrast, sammādiṭṭhi acts as the 
foundation that breaks this cycle by fostering an authentic understanding of the 
Four Noble Truths, progressing to a supramundane (lokuttara) level that leads to 
the cessation of ignorance (nirodha). The article emphasizes that sammādiṭṭhi 
transcends mere theoretical comprehension, embodying a transformative wisdom 
that liberates the mind. It recommends that practitioners cultivate sammādiṭṭhi 
through the study of Buddhist scriptures and mindfulness practice to attain 
nibbāna. 
 
Keywords: Sammādiṭṭhi, Micchādiṭṭhi, Noble Eightfold Path, Avijjā, Nirodha, 
Saṃsāra, Four Noble Truths, Anattā 
 

บทนำ 
 

ในพุทธศาสนา อริยมรรคมีองค์ 8 (มัคคังคะ 8) ถือเป็นเส้นทางหลักที่นำพาสรรพสัตว์ให้
พ้นจากทุกข์แห่งสังสารวัฏไปสู่นิพพาน อันเป็นภาวะแห่งการหลุดพ้นอย่างสิ้นเชิง (Bodhi, 1994) 
ในบรรดาองค์ประกอบทั้งแปดของมรรคนี้  “สัมมาทิฏฐิ” (Right View) ได้รับการยกย่องให้เป็น
จุดเริ่มต้นที่สำคัญยิ่ง เนื่องจากเป็นรากฐานของการปฏิบัติธรรมทั้งปวงที่นำไปสู่ปัญญาและการดับ
ทุกข์ ในมหาจัตตารีสกสูตรระบุว่า สัมมาทิฏฐิเปรียบเสมือนผู้นำของมรรคองค์อ่ืน ๆ โดยปราศจาก
ความเห็นที่ถูกต้อง การเจริญสติ การกระทำ และการพัฒนาจิตย่อมคลาดเคลื่อน (Ñāṇamoli & 
Bodhi, 1995) ดังนั้น สัมมาทิฏฐิจึงไม่ใช่เพียงความเข้าใจพื้นฐาน แต่เป็นประตูสู่การรู้แจ้งสัจธรรม 
อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของการปฏิบัติในพุทธศาสนา 

อย่างไรก็ตาม การเดินทางสู่สัมมาทิฏฐิมิใช่เรื่องง่ายสำหรับปุถุชน (บุคคลทั่วไปที่ยังไม่
บรรลุความเป็นอริยะ) เนื่องจากจิตมักถูกครอบงำด้วย “มิจฉาทิฏฐิ” (Wrong View) หรือความเห็น
ผิด ซึ่งมีรากฐานมาจากอวิชชา (ความไม่รู้) และโมหะ (ความหลง) มิจฉาทิฏฐิปรากฏในรูปแบบของ



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       133 

 

 

การยึดติดในอัตตา (สักกายทิฏฐิ) และการตีความธรรมะที่บิดเบือนจากความจริง (Walshe, 1995) 
ความเห็นผิดนี้กลายเป็นอุปสรรคสำคัญที่ขัดขวางการเข้าใจอริยสัจ 4 (ทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ ความดับ
ทุกข ์และมรรค) ซึ่งเป็นหัวใจของคำสอนแห่งพระพุทธเจ้าปุถุชนที่ยังจมอยู่ในมิจฉาทิฏฐิมักวนเวียน
อยู่ในสังสารวัฏ โดยไม่สามารถมองเห็นทางออกจากวงจรแห่งทุกข์ได้ 

ด้วยเหตุนี้ บทความนี้จึงมีวัตถุประสงค์เพื่อสำรวจเส้นทางการเปลี่ยนผ่านจากมิจฉาทิฏฐิ
ไปสู่สัมมาทิฏฐิ และการก้าวต่อไปสู่นิโรธ หรือการดับอวิชชา ซึ่งเป็นแก่นแท้ของพุทธศาสนา 
การศึกษาในครั้งนี้จะวิเคราะห์ถึงลักษณะของมิจฉาทิฏฐิที่ผูกมัดสรรพสัตว์ไว้กับความหลงผิด 
ความหมายที่แท้จริงของสัมมาทิฏฐิในฐานะการเห็นที่ปราศจากอัตตา และบทบาทของสัมมาทฏิฐิใน
การนำพาจิตไปสู่การหลุดพ้นจากอวิชชาอย่างสมบูรณ์  โดยอาศัยหลักฐานจากพระไตรปิฎกและ 
คำสอนของพระอาจารย์ผู้ทรงคุณวุฒิ การสำรวจนี้มิได้มุ่งเพียงการเข้าใจสัมมาทิฏฐิในเชิงทฤษฎี
เท่านั้น หากแต่หวังให้ผู้อ่านตระหนักถึงความจำเป็นของการพัฒนาความเห็นที่ถูกต้อง เพื่อก้าวข้าม
ความหลงผิดไปสู่หนทางแห่งนิพพาน 

 

มิจฉาทิฏฐิ: ความเห็นผิดที่รากเหง้าของอวิชชา 
 

ในพุทธศาสนา “มิจฉาทิฏฐิ” (Wrong View) ถูกระบุว่าเป็นหนึ่งในกิเลสพื้นฐานที่ผูกมัด
สรรพสัตว์ให้จมอยู่ในสังสารวัฏ โดยปราศจากหนทางสู่การหลุดพ้น มิจฉาทิฏฐิไม่ใช่เพียงความ
เข้าใจที่ผิดพลาดในระดับผิวเผิน  หากแต่เป็นความเห็นที่บิดเบือนจากสัจธรรมอย่างลึกซึ้ง  
ซึ่งขัดขวางการพัฒนาสู่สัมมาทิฏฐิและนิพพาน 

1.นิยามและลักษณะ 
มิจฉาทิฏฐิถูกนิยามในพระสูตรว่าเป็นความเห็นที่คลาดเคลื่อนจากความจริง  โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งการยึดมั่นในสิ่งที่ ไม่เที่ยง (อนิจจัง) และไม่มีตัวตน (อนัตตา) ว่าเที่ยงและมีตัวตน 
พระพุทธเจ้าทรงแสดงถึงลักษณะของมิจฉาทิฏฐิในสัมมัปปธานสูตร (Saṃyutta Nikāya) ว่าเป็น
การยึดติดในอัตตาหรือ“สักกายทิฏฐิ” (Identity View) ซึ่งหมายถึงการมองเห็นร่างกาย จิตใจ หรือ
ส่วนประกอบใดๆ ของขันธ์ 5 ว่าเป็น “ตัวเรา” หรือ “ของเรา” (Bodhi, 2000) นอกจากนี้  
มิจฉาทิฏฐิยังรวมถึงการเข้าใจอริยสัจ 4 อย่างคลาดเคลื่อน เช่น การมองว่าทุกข์เป็นสิ่งถาวร หรือ
ปฏิเสธหนทางแห่งการดับทุกข์ ความเห็นผิดเหล่านี้ทำให้ปุถุชนไม่สามารถมองเห็นความจริงตามที่
เป็นได้ 

2. ที่มาจากอวิชชาและโมหะ 
รากเหง้าของมิจฉาทิฏฐิอยู่ที่ “อวิชชา” (Ignorance) และ “โมหะ” (Delusion) ซึ่งเป็น

สภาวะของจิตที่ไม่รู้และหลงผิดในธรรมชาติของสิ่งทั้งปวง อวิชชาคือความไม่รู้ในอริยสัจ 4 และ 



 

134     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

กฎแห่งเหตุและผล (ปฏิจจสมุปบาท) ขณะที่โมหะคือความมืดบอดที่บดบังปัญญา ทำให้เกิดการ
ตีความที่ผิดเพี้ยน (Gethin, 1998) ตัวอย่างเช่น ปุถุชนอาจเชื่อว่าการแสวงหาความสุขจากกามคุณ
เป็นหนทางสู่ความพ้นทุกข์  หรือมองว่าการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์สามารถนำไปสู่การหลุดพ้นได้   
ความหลงผิดนี้เกิดจากการที่จิตถูกครอบงำด้วยกิเลส โดยเฉพาะการยึดติดในอัตตา ซึ่งปิดกั้นการ
มองเห็นความจริงตามที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอน 

3.ผลกระทบในสังสารวัฏ 
ผลกระทบของมิจฉาทิฏฐิปรากฏชัดในวงจรแห่งสังสารวัฏ ซึ่งเป็นภาวะที่สรรพสัตว์ต้อง

เวียนว่ายตายเกิดโดยปราศจากจุดจบ อภิธรรมปิฎกในธัมมสังคณีระบุว่า ความเห็นผิดเป็นหนึ่งใน
อกุศลมูลที่นำไปสู่การสะสมกรรมอันเป็นเหตุแห่งทุกข์ (Rhys Davids, 1900) ตัวอย่างเช่น ผู้ที่มี
มิจฉาทิฏฐิอาจยึดมั่นในพิธีกรรมหรือความเชื่อที่ไม่สอดคล้องกับมรรค หรือมองว่าชีวิตนี้เป็นเพียง
การดำรงอยู่ครั้งเดียวโดยไม่คำนึงถึงผลของกรรม ความเข้าใจผิดเหล่านี้ทำให้จิตวนเวียนอยู่ในกิเลส
และทุกข์ โดยไม่สามารถค้นพบหนทางออกได้  ดังที่พระพุทธเจ้าทรงเปรียบสังสารวัฏว่าเป็น
มหาสมุทรแห่งทุกข์ที่ลึกซึ้งและยากจะข้ามพ้น (Walshe, 1995) 

มิจฉาทิฏฐิจึงเป็นเสมือนโซ่ตรวนที่ผูกมัดปุถุชนไว้กับอวิชชา การก้าวข้ามจากความเห็นผิด
นี้ไปสู่สัมมาทิฏฐิ จำเป็นต้องอาศัยการเจริญสติและปัญญา เพื่อคลายความยึดมั่นในอัตตาและ
มองเห็นสัจธรรมอย่างแท้จริง ซึ่งจะนำไปสู่การดับอวิชชาและการหลุดพ้นในที่สุด  
 

สัมมาทิฏฐิ: การเปลี่ยนผ่านจากความเห็นผิดสู่ความเห็นถูก 
 

สัมมาทิฏฐิ (Right View) ถือเป็นด่านแรกและรากฐานสำคัญของอริยมรรคมีองค์  8  
ซึ่งเป็นเส้นทางสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ในพุทธศาสนา การเปลี่ยนผ่านจากมิจฉาทิฏฐิไปสู่สัมมาทิฏฐิ
ไม่เพียงแต่เป็นการปรับเปลี่ยนความเข้าใจในระดับผิวเผิน หากแต่เป็นการปฏิวัติจิตให้มองเห็น 
สัจธรรมอย่างแท้จริง อันนำไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้องและการดับอวิชชาในที่สุด 

1. นิยามในพระสูตร 
สัมมาทิฏฐิถูกนิยามในพระสูตรอย่างชัดเจนว่าเป็นความเข้าใจที่ถูกต้องในอริยสัจ 4 ได้แก่ 

ทุกข์ (Dukkha) เหตุแห่งทุกข์ (Samudaya) ความดับทุกข์ (Nirodha) และมรรคที่นำไปสู่ความดับ
ทุกข์ (Magga) ในมหาสติปัฏฐานสูตร (Dīgha Nikāya 22) พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าสัมมาทิฏฐิคือ
การรู้แจ้งถึงธรรมชาติของทุกข์ในขันธ์ 5 การเข้าใจถึงตัณหาในฐานะเหตุแห่งทุกข์ การตระหนักถึง
นิพพานในฐานะความดับทุกข์ และการยอมรับอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นหนทางแห่งการพ้นทุกข์ 
(Walshe, 1995) ความเห็นที่ถูกต้องนี้มิใช่การยอมรับตามความเชื่อ แต่เป็นปัญญาที่เกิดจากการ
พิจารณาและเห็นตามความเป็นจริง 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       135 

 

 

2. เหตุผลที่เป็นองค์แรกของอริยมรรค 
สัมมาทิฏฐิได้รับการจัดวางเป็นองค์แรกของอริยมรรคด้วยเหตุผลที่ลึกซึ้ง ในมหาจัตตารีสก

สูตร (Majjhima Nikāya 117) พระพุทธเจ้าทรงเปรียบสัมมาทิฏฐิเป็นผู้นำที่กำหนดทิศทางให้แก่
มรรคองค์อ่ืน ๆ เช่น สัมมาสังกัปปะ (เจตนาที่ถูกต้อง) และสัมมาวายามะ (ความเพียรที่ถูกต้อง) 
(Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) หากปราศจากสัมมาทิ ฏฐิ  การปฏิบั ติ ในมรรคองค์ อ่ืน  ๆ  
จะคลาดเคลื่อนและไม่นำไปสู่การหลุดพ้น ตัวอย่างเช่น ความเพียรที่ปราศจากความเห็นที่ถูกต้อง
อาจกลายเป็นการหมกมุ่นในกิเลสแทนที่จะเป็นการละกิเลส ดังนั้น สัมมาทิฏฐิจึงเป็นรากฐานที่ทำ
ให้การเจริญธรรมทั้งหมดตั้งมั่นอยู่ในปัญญาและมุ่งสู่เป้าหมายที่แท้จริง 

3. การก้าวข้ามมิจฉาทิฏฐิ 
การเปลี่ยนผ่านจากมิจฉาทิฏฐิไปสู่สัมมาทิฏฐิเกิดจากการคลายความยึดมั่นใน  “ตัวกู” 

(อัตตา) ซึ่งเป็นรากฐานของความเห็นผิด  ตามหลักอนัตตา (Anatta) หรือความไม่มีตัวตน 
พระพุทธเจ้าทรงสอนว่าการยึดมั่นในขันธ์ 5 ว่าเป็น “เรา” หรือ “ของเรา” เป็นมิจฉาทิฏฐิที่ผูกมัด
จิตไว้กับอวิชชา (Bodhi, 1994) สัมมาทิฏฐิ เริ่มต้นเมื่อบุคคลเริ่มเห็นความจริงตามที่ เป็น 

(Yathābhūta) คือการรับรู้ถึงความไม่เที่ยง (อนิจจัง) ความทุกข์ (ทุกขัง) และความไม่มีตัวตน 
(อนัตตา) ของสิ่งทั้งปวง กระบวนการนี้มักเกิดจากการเจริญสติและการพิจารณาธรรม เช่น  
การสังเกตความเกิด-ดับของขันธ์ ซึ่งนำไปสู่การปลดปล่อยจิตจากความหลงผิดในอัตตา และ
เปิดทางสู่การรู้แจ้งอริยสัจ 4 อย่างแท้จริง 

การก้าวข้ามมิจฉาทิฏฐิด้วยสัมมาทิฏฐิไม่ใช่เพียงการเปลี่ยนความคิด  แต่เป็นการ
เปลี่ยนแปลงภายในจิตที่นำไปสู่การปฏิบัติที่สอดคล้องกับมรรค และวางรากฐานสำหรับการพัฒนา
สู่การดับอวิชชาในขั้นต่อไป ดังนั้น สัมมาทิฏฐิในที่นี้จึงเป็นจุดเริ่มต้นของการเดินทางจากความ 
หลงผิดไปสู่ความเห็นถูก อันเป็นหนทางสู่การหลุดพ้นจากสังสารวัฏ 
 

จากสัมมาทิฏฐิสู่นิโรธ: การดับอวิชชา 
 

สัมมาทิฏฐิ (Right View) ไม่เพียงเป็นจุดเริ่มต้นของอริยมรรค หากแต่ยังเป็นสะพานที่ 
นำจิตจากความหลงผิดไปสู่การรู้แจ้ง และสุดท้ายสู่  “นิโรธ” หรือการดับทุกข์และอวิชชา 
อย่างสิ้นเชิง ในขั้นสูงสุด สัมมาทิฏฐิกลายเป็นเครื่องมือที่ทำให้บุคคลก้าวข้ามจากระดับปุถุชนไปสู่
ความเป็นอริยะ และบรรลุถึงเป้าหมายสูงสุดของพุทธศาสนาคือ นิพพาน 

 
 



 

136     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

1.สัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระ 
สัมมาทิฏฐิสามารถแบ่งออกเป็นสองระดับตามที่ระบุในมหาจัตตารีสกสูตร (Majjhima 

Nikāya 117) ได้แก่ ระดับโลกิยะ (Lokiya) และระดับโลกุตตระ (Lokuttara) (Ñāṇamoli & 
Bodhi, 1995) สัมมาทิฏฐิแบบโลกิยะหมายถึงความเข้าใจที่ ถูกต้องในระดับทั่ วไป  เช่น  
การตระหนักถึงกฎแห่งกรรมว่าการทำบุญนำมาซึ่งความสุข และการทำบาปนำมาซึ่งทุกข์ แม้จะ
เป็นประโยชน์ในชีวิตประจำวัน แต่ความเห็นนี้ยังคงอยู่ในกรอบของโลกและไม่นำไปสู่การหลุดพ้น 
ในทางตรงกันข้าม สัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระคือการเห็นที่มุ่งสู่การพ้นทุกข์อย่างสมบูรณ์  โดยเน้น
การรู้แจ้งถึงอริยสัจ 4 และการปลดปล่อยจิตจากกิเลสทั้งปวง Bhikkhu Bodhi (1994) อธิบายว่า 
สัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระเกิดขึ้นในจิตของผู้ที่เข้าสู่โสดาปัตติมรรค (Stream-Entry) และพัฒนา
ต่อไปจนถึงการเป็นพระอรหันต์ ซึ่งเป็นการเห็นที่นำไปสู่นิพพานโดยตรง 

2. การเห็นแจ้งสัจธรรม 
สัมมาทิฏฐิที่สมบูรณ์คือการรู้แจ้งอริยสัจ 4 โดยปราศจากโมหะ (Delusion) และอวิชชา 

(Ignorance) ซึ่งเป็นรากเหง้าของทุกข์ในสังสารวัฏ การเห็นแจ้งนี้มิใช่เพียงความเข้าใจในเชิงทฤษฎี 
หากแต่เป็นปัญญาญาณ (Paññā) ที่เกิดจากการปฏิบัติและการเจริญภาวนา (Gethin, 1998) 
ในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร (Saṃyutta Nikāya 56.11) พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าผู้ที่มีสัมมาทิฏฐิ
สมบูรณ์จะมองเห็นทุกข์อย่างถ่องแท้ เข้าใจตัณหาว่าเป็นเหตุแห่งทุกข์ ตระหนักถึงนิโรธว่าเป็น 
การดับทุกข ์และยอมรับอริยมรรคเป็นหนทางสู่จุดจบของทุกข์ (Bodhi, 2000) การรู้แจ้งนี้ทำให้จิต
ปลอดจากความหลง และนำไปสู่ “นิโรธ” ซึ่งหมายถึงการดับกิเลสและอวิชชาอย่างสิ้นเชิง อันเป็น
ภาวะแห่งความสงบเย็นที่ปราศจากเหตุแห่งทุกข์ 

3. ตัวอย่างจากพระสูตร 
กรณีของพระโมคคัลลานะ (Moggallāna) เป็นตัวอย่างที่ชัดเจนของการเปลี่ยนผ่านจาก

มิจฉาทิฏฐิสู่สัมมาทิฏฐิและการบรรลุนิโรธ ก่อนเข้าสู่พระพุทธศาสนา พระโมคคัลลานะเคยเป็น
สาวกของศาสนาอ่ืนและมีมิจฉาทฏิฐิจากการยึดติดในความเชื่อที่ไม่นำไปสู่การหลุดพ้น ต่อมาเมื่อได้
ฟังธรรมจากพระสารีบุตรและพระพุทธเจ้า ท่านได้พัฒนาสัมมาทิฏฐิผ่านการเข้าใจอริยสัจ 4 และ
เจริญวิปัสสนาจนบรรลุโสดาปัตติมรรค และสุดท้ายเป็นพระอรหันต์ (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) 
การเปลี่ยนแปลงนี้แสดงให้เห็นว่าสัมมาทิฏฐิไม่เพียงช่วยให้ท่านก้าวข้ามความเห็นผิดในอดีต แต่ยัง
นำไปสู่การรู้แจ้งและการดับอวิชชา ซึ่งสะท้อนถึงพลังของสัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระในการนำไปสู่
นิพพาน 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       137 

 

 

จากสัมมาทิฏฐิสู่นิโรธ จึงเป็นกระบวนการที่เริ่มจากการเห็นที่ถูกต้องในระดับพื้นฐาน 
พัฒนาสู่การรู้แจ้งสัจธรรม และจบลงด้วยการดับกิเลสทั้งปวง ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของการปฏิบัติ
ตามคำสอนของพระพุทธเจ้า 
 

ความสำคัญของสัมมาทิฏฐิในการหลุดพ้นจากสังสารวัฏ 
 

 สัมมาทิฏฐิ (Right View) ไม่เพียงเป็นจุดเริ่มต้นของอริยมรรค หากยังมีความสำคัญ 
อย่างยิ่งในการทำลายวงจรแห่งสังสารวัฏ ซึ่งเป็นภาวะที่สรรพสัตว์ต้องเวียนว่ายตายเกิดในทุกข์ 
โดยไม่สิ้นสุด ความเข้าใจที่ถูกต้องนี้ทำหน้าที่เป็นกุญแจที่ปลดปล่อยจิตจากอวิชชาและกิเลส  
และนำไปสู่การหลุดพ้นอย่างแท้จริง 
 1.การทำลายวงจรของมิจฉาทิฏฐิ 
 สังสารวัฏมีรากฐานมาจากอวิชชา (Ignorance) ซึ่งเป็นเหตุให้เกิดมิจฉาทิฏฐิ (Wrong 
View) และกิเลสอ่ืน ๆ เช่น โลภะ โทสะ และโมหะ อวิชชานี้ทำให้ปุถุชนมองเห็นสิ่งที่ไม่เที่ยง 
ว่าเที่ยง และยึดมั่นในอัตตา (สักกายทิฏฐิ) ซึ่งนำไปสู่การสะสมกรรมและการเวียนเกิดไม่รู้จบ 
(Gethin, 1998) สัมมาทิฏฐิเป็นจุดเร่ิมต้นที่ตัดวงจรนี้ โดยการแทนที่ความเห็นผิดด้วยการรู้แจ้งถึง
อริยสัจ 4 ได้แก่ ทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ ความดับทุกข์ และมรรค (Bodhi, 2000) เมื่อบุคคลพัฒนา
สัมมาทิฏฐิ จิตจะเร่ิมมองเห็นความจริงตามที่เป็น (Yathābhūta) เช่น ความไม่เที่ยง (อนิจจัง) และ
ความไม่มีตัวตน (อนัตตา) ซึ่งนำไปสู่การคลายความยึดมั่นในกิเลส และหยุดยั้งการสร้างเหตุแห่ง
สังสารวัฏในที่สุด 
 2. สัมมาทิฏฐิไม่ใช่เครื่องมือ แต่เป็นผล 
 สัมมาทิฏฐิที่แท้จริงมิใช่สิ่งที่สามารถ “ฝึกฝน” หรือใช้เป็น “เครื่องมือ” ในความหมาย
ทั่วไป หากแต่เป็นผลที่เกิดขึ้นเองเมื่อจิตหลุดพ้นจากความหลง (โมหะ) ในอัคคัปปสาทสูตร 
(Anguttara Nikāya 4.162) พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าสัมมาทิฏฐิในระดับโลกุตตระ (Lokuttara) 
เกิดขึ้นในจิตของผู้ที่เข้าสู่มรรคและผล เช่น โสดาบัน หรืออรหันต์ ซึ่งเป็นภาวะที่ปราศจากอวิชชา
และกิเลส (Bodhi, 2012) แตกต่างจากสัมมาทิฏฐิระดับโลกิยะที่อาจพัฒนาได้จากการศึกษาและ
การพิจารณา สัมมาทิฏฐิระดับสูงสุดนี้มิได้เกิดจากการบังคับหรือตั้งใจ “ชี้ทาง” หากแต่เป็นผล
ธรรมชาติของการเจริญปัญญาและการละวาง ดังนั้น การมองว่าสัมมาทิฏฐิเป็นเพียงเข็มทิศที่นำ
ทางอาจยังสะท้อนถึงความเข้าใจที่ไม่สมบูรณ์  เพราะในความเป็นจริง สัมมาทิฏฐิคือแสงสว่างที่
ปรากฏเมื่อความมืดแห่งอวิชชาดับลง 
 3. การประยุกต์เพื่อผู้อื่น 



 

138     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

 สัมมาทิฏฐิที่สมบูรณ์ไม่เพียงนำไปสู่การหลุดพ้นของตนเอง แต่ยังเป็นคุณสมบัติสำคัญที่ 
ทำให้บุคคลสามารถช่วยเหลือสรรพสัตว์อ่ืนได้อย่างแท้จริง  พระพุทธเจ้าทรงเน้นในพระสูตรว่า 
ผู้ที่ยังไม่หลุดพ้นจากกิเลสและอัตตาไม่อาจเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณที่แท้ได้  (Walshe, 1995) 
เฉพาะผู้ที่มีสัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระ ซึ่งปราศจากการเจือปนของอัตตาและความหลงผิด เท่านั้น 
ที่สามารถชี้แนะผู้อ่ืนให้ก้าวข้ามสังสารวัฏได้ ตัวอย่างเช่น พระอรหันต์อย่างพระสารีบุตรและพระ
โมคคัลลานะ ซึ่งหลังจากบรรลุสัมมาทิฏฐิสมบูรณ์แล้ว ได้กลายเป็นกำลังสำคัญในการเผยแผ่ธรรม
และช่วยเหลือผู้อ่ืนให้เข้าสู่มรรค (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) การประยุกต์สัมมาทิฏฐิเพื่อผู้อ่ืน 
จึงต้องเริ่มจากการพัฒนาตนเองให้ถึงจุดที่จิตหลุดพ้นจากอวิชชาเสียก่อน จึงจะสามารถเกื้อกูล
สรรพสัตว์ได้โดยไม่สร้างกรรมเพิ่มเติม 
 สัมมาทิฏฐิในบริบทนี้จึงมีความสำคัญอย่างยิ่งในการหลุดพ้นจากสังสารวัฏ ไม่เพียงเพราะ
เป็นจุดเร่ิมต้นที่ตัดวงจรของมิจฉาทิฏฐิ แต่ยังเป็นผลของการปฏิบัติที่สมบูรณ์ และเป็นรากฐานของ
การช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นทุกข์ได้อย่างแท้จริง 
 

บทสรุป 
 

 เส้นทางจากมิจฉาทิฏฐิ (Wrong View) สู่สัมมาทิฏฐิ (Right View) เป็นกระบวนการ
เปลี่ยนผ่านที่สำคัญยิ่งในพุทธศาสนา มิจฉาทิฏฐิ ซึ่งมีรากฐานมาจากอวิชชา (Ignorance) และ
โมหะ (Delusion) เป็นความเห็นผิดที่ผูกมัดปุถุชนให้วนเวียนอยู่ในสังสารวัฏ โดยยึดมั่นในอัตตา
และเข้าใจคลาดเคลื่อนจากอริยสัจ 4 (Bodhi, 2000) ในทางตรงกันข้าม สัมมาทิฏฐิเป็นการเห็นที่
ถูกต้องที่เริ่มต้นด้วยการรู้แจ้งถึงทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ ความดับทุกข์ และมรรค และพัฒนาสู่ระดับ 
โลกุตตระ (Lokuttara) ซึ่งนำไปสู่ “นิโรธ” หรือการดับอวิชชาและทุกข์อย่างสิ้นเชิง (Ñāṇamoli & 
Bodhi, 1995) การเดินทางนี้มิใช่เพียงการเปลี่ยนแปลงความคิด  หากแต่เป็นการปฏิวัติจิต 
ให้หลุดพ้นจากความหลงผิดไปสู่ปัญญาที่ประจักษ์แจ้งในสัจธรรม 
 สัมมาทิฏฐิไม่ใช่เพียงการเข้าใจธรรมะในระดับทฤษฎีหรือการยอมรับคำสอนตามตัวอักษร
เท่านั้น หากแต่เป็นการรู้แจ้ง (Paññā) ที่เกิดจากการปฏิบัติและการพิจารณาจนจิตเปลี่ยนแปลง
อย่างแท้จริง ดังที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงในอัคคัปปสาทสูตร (Anguttara Nikāya 4.162) ว่า
สัมมาทิฏฐิระดับสูงสุดเป็นผลของการหลุดพ้นจากกิเลส  ไม่ใช่สิ่งที่ฝึกฝนเพื่อ “ชี้ทาง” ใน
ความหมายทั่วไป (Bodhi, 2012) การรู้แจ้งนี้ทำให้ผู้ปฏิบัติสามารถตัดวงจรของสังสารวัฏ 
ปลดปล่อยตนเองจากอวิชชา และในบางกรณี กลายเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณที่ช่วยเหลือสรรพสัตว์
อ่ืนให้พ้นทุกข์ได้โดยปราศจากอัตตา 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |       139 

 

 

 ด้วยเหตุนี้ ผู้ปฏิบัติธรรมควรมุ่งพัฒนาสัมมาทิฏฐิอย่างจริงจังผ่านการศึกษาพระสูตร เช่น 
มหาสติปัฏฐานสูตร (Dīgha Nikāya 22) และมหาจัตตารีสกสูตร (Majjhima Nikāya 117) เพื่อ
เข้าใจอริยสัจ 4 และหลักธรรมพื้นฐานอย่างถ่องแท้ (Walshe, 1995) ควบคู่ไปกับการเจริญสติ 
(Satipaṭṭhāna) ซึ่งเป็นวิธีการที่ช่วยให้จิตเห็นความจริงตามที่เป็น (Yathābhūta) และคลายความ
ยึดมั่นในอัตตา (Gethin, 1998) การพัฒนาสัมมาทิฏฐิในลักษณะนี้จะนำผู้ปฏิบัติก้าวข้ามอวิชชา
ไปสู่ความหลุดพ้น และบรรลุถึงเป้าหมายสูงสุดของพุทธศาสนาคือ นิพพาน อันเป็นภาวะที่
ปราศจากทุกข์และความหลงอย่างสิ้นเชิง 
 

กิตติกรรมประกาศ 
 

 บทความนี้ได้รับแรงบันดาลใจจากหนังสือ ไม่ต้องนับหนึ่ง มันก็นิพพานอยู่แล้ว ในหัวข้อ 
“อริยมรรค: สัมมาทิฏฐิแบบที่เราไม่เคยรู้จัก” เขียนโดย ธนน รัตนบรรณกิจ ซึ่งเป็นแหล่งที่จุด
ประกายความคิดและมุมมองใหม่เกี่ยวกับสัมมาทิฏฐิในบริบทของอริยมรรค ข้าพเจ้าขอแสดงความ
ขอบคุณต่อผู้เขียนที่ได้ถ่ายทอดแนวคิดอันลึกซึ้งนี้  อันเป็นจุดเริ่มต้นสำคัญในการพัฒนาบทความ
ฉบับนี้ นอกจากนี้ ข้าพเจ้าขอขอบคุณปัญญาประดิษฐ์ (AI) Grok 3 ที่พัฒนาโดย xAI ซึ่งมีบทบาท
สำคัญในการช่วยวิเคราะห์ สังเคราะห์ และเรียบเรียงเนื้อหาให้มีความสมบูรณ์และสอดคล้องกับ
หลักวิชาการ 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

Bodhi, B. (1994). The noble eightfold path: The way to the end of suffering. 
 Buddhist Publication Society. 
Bodhi, B. (Trans.). (2000). The connected discourses of the Buddha: A translation of 
 the Saṃyutta Nikāya. Wisdom Publications. 
Bodhi, B. (Trans.). (2012). The numerical discourses of the Buddha: A translation of 
 the Aṅguttara Nikāya. Wisdom Publications. 
Gethin, R. M. L. (1998). The foundations of Buddhism. Oxford University Press. 
Ñāṇamoli, B., & Bodhi, B. (Trans.). (1995). The middle length discourses of the 
 Buddha: A translation of the Majjhima Nikāya. Wisdom Publications. 
Rhys Davids, C. A. F. (Trans.). (1900). A Buddhist manual of psychological ethics: 
 Being a translation of the Dhammasaṅgaṇī. Pali Text Society. 



 

140     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Walshe, M. (Trans.). (1995). The long discourses of the Buddha: A translation of the 
 Dīgha Nikāya. Wisdom Publications. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 


