
การพัฒนาทักษะการอ่านออกเสียงคำศัพท์โดยใช้กิจกรรมแบบเน้นภาระงาน
สำหรับนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร 

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ม.ราชภัฏเลย 
IMPLEMENTING TASK-BASED ACTIVITIES TO IMPROVE THE ENGLISH 
PRONUNCIATION OF THE FIRST YEAR CHINESE AND ENGLISH FOR 

COMMUNICATION MAJOR STUDENTS OF THE FACULTY OF 
HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES, LOEI RAJABHAT UNIVERSITY 

 
 

1ณัฐนันท์ สุ่มมาตย์, 2ศรีจิตรา นวรัตนาภรณ์ และ 3ศุภกานต ์บำรุงราชหิรัณย์ 
1Natthanan Summat,  2Srijittra Navaruttanaporn and 3Supkarn Bamrungrajhiran  

 

มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย, ประเทศไทย 
Loei Rajabhat University, Thailand 

 
1natthanansummat6464@gmail.com, 2srijittra9@yahoo.com,  

3supakarn.bam@lru.ac.th 
 

Received: August 3, 2025;  Revised: September 14, 2025;  Accepted: September 30, 2025   
 

บทคัดย่อ 

  

  การวิจัยในครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) สร้างแผนการจัดการเรียนรู้เร่ืองการอ่านออกเสียง
คำศัพท์โดยใช้กิจกรรมแบบเน้นภาระงานสำหรับนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและ
ภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารให้มีประสิทธิภาพตามเกณฑ์มาตรฐาน 75/75 2) เพื่อพัฒนาผลสัมฤทธิ์
ทางการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษของนักศึกษาสาขาวิชาภาษาจีนและอังกฤษเพื่อการสื่อสาร และ 
3) เพื่อศึกษาความพึงพอใจนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย ที่มีต่อการจัดการเรียนรู้การอ่านออกเสียงคำศัพท์โดยใช้กิจกรรมแบบเน้น

 
1 อาจารย,์ สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย 
3อาจารย,์ สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย 

 



 

2     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ภาระงาน ที่ได้มาโดยการเลือกกลุ่มแบบเจาะจง (Purposive Sampling) จำนวน 20 คน เครื่องมือ
ที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ประกอบด้วย เครื่องมือ 3 ชนิดคือ 1) แผนการจัดการเรียนรู้โดยใช้กิจกรรม
แบบมุ่งเน้นภาระงาน 2) แบบทดสอบก่อนเรียนและหลังเรียนและ 3) แบบสอบถามความพึงพอใจ 
ผลการศึกษาพบว่า แผนการจัดการเรียนรู้มีประสิทธิภาพตามเกณฑ์ 75/75 โดยมีประสิทธิภาพของ
กระบวนการ (E1) เท่ากับ 94.42 และประสิทธิภาพของผลลัพธ์ (E2) เท่ากับ 76.78 นักศึกษามี
ผลสัมฤทธิ์ทางการอ่านออกเสียงหลังเรียน (เฉลี่ย 33.85 จากคะแนนเต็ม 40) สูงกว่าก่อนเรียน 
(เฉลี่ย 22.95) อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติ (p < .01) โดยมีค่าดัชนีประสิทธิผล (E.I.) เท่ากับ 0.64 
และมีความพึงพอใจต่อการจัดการเรียนรู้ในระดับมากที่สุด ( X = 4.60)     
 
คำสำคัญ การสอนการออกเสียง, ความสามารถในการออกเสียง, กิจกรรมการสอนแบบเน้นภาระ
งาน   
 

Abstract 
 The objectives of this research were: 1) to develop a learning management 
plan on vocabulary pronunciation using task-based activities for first-year students 
majoring in Chinese and English for Communication to meet the 75/75 standard criterion; 
2) to improve the English pronunciation achievement of students in the Chinese and 
English for Communication program; and 3) to study the satisfaction of first-year students 
in the Chinese and English for Communication program at Loei Rajabhat University 
towards the learning management of vocabulary pronunciation using task-based 
activities. The sample was selected through purposive sampling, consisting of 20 
students. The research instruments consisted of three types: 1) learning management 
plans using task-based activities, 2) pre-tests and post-tests, and 3) a satisfaction 
questionnaire. The results showed that the learning management plans were effective 
according to the 75/75 criterion, with a process efficiency (E1) of 94.42 and an outcome 
efficiency (E2) of 76.78. The students' post-test pronunciation achievement (Mean = 33.85 
out of 40) was significantly higher than their pre-test scores (Mean = 22.95) (p < .01), with 
an effectiveness index (E.I.) of 0.64. Overall satisfaction with the learning management 

was at the highest level (X = 4.60). 
 

Keywords: teaching pronunciation; pronouncing skill; task-based learning activity  
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      3 

 

 

บทนำ 

 

  การดำรงชีวิตในยุคศตวรรษที่ 21 เป็นยุคที่มีการใช้เครื่องมืออย่างหลากหลายในการ
แสวงหาความรู้ โดยที่องค์ความรู้ที่สำคัญส่วนใหญ่นั้นถูกบันทึกและเผยแพร่เป็นภาษาอังกฤษ 
ดังนั้น จึงมีความจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องจัดให้มีการเรียนการสอนภาษาอังกฤษเพื่อให้ผู้เรียนมี
ความรู้ความสามารถในการใช้ภาษาอังกฤษเป็นเครื่องมือในการเข้าถึงองค์ความรู้ได้อย่างมี
ประสิทธิภาพและสามารถก้าวทันโลกได้ อีกทั้งการเรียนรู้ในศตวรรษที่ 21 นั้น เทคโนโลยีและ
อินเตอร์เน็ตมีส่วนสำคัญมากในการจัดกิจกรรมการเรียนการสอนเพื่อเน้นให้ผู้เรียนได้เรียนรู้และ
พัฒนาองค์ความรู้ได้ด้วยตนเองและเป็นเคร่ืองมือที่สำคัญสำหรับครูผู้สอนเพื่ออำนวยความสะดวก
ให้แก่ผู้เรียนในยุคปัจจุบันซึ่งเป็นยุคข้อมูลข่าวสารที่มีความรวดเร็วและไร้พรมแดน ด้วยเทคโนโลยีที่
ก้าวหน้า ภาษาอังกฤษในฐานะภาษาสากล ( International language) จึงกลายเป็นเครื่องมือ
สำคัญอย่างยิ่งในการติดต่อสื่อสาร (English Gang, 2023; Nova Online, 2023) ภาษาอังกฤษมี
บทบาทในชีวิตประจำวันของคนไทยอย่างใกล้ชิด เราสามารถพบเห็นภาษาอังกฤษได้ทุกที่ทุกเวลา 
ทั้งจากสื่อต่าง ๆ หรือบริบทแวดล้อมในสังคม เช่น ป้ายรถเมล์ ร้านค้า ร้านหนังสือ ซึ่งล้วนมี
ภาษาอังกฤษเป็นส่วนประกอบ (English Gang, 2023) ด้วยเหตุนี้ ประเทศไทยจึงได้ตระหนักถึง
ความสำคัญของภาษาอังกฤษ จึงได้บรรจุให้เป็นรายวิชาที่จัดการเรียนการสอนตั้งแต่ระดับก่อนวัย
เรียนเป็นต้นมา ในฐานะภาษาต่างประเทศ (Foreign language) ที่ทุกระดับชั้นต้องเรียน (ปรารมภ์
รัตน์, 2552)  

อย่างไรก็ตามจากการจัดการเรียนการสอนผู้วิจัยพบว่าแม้ว่านักศึกษาจะผ่านการเรียน
ภาษาอังกฤษมาเป็นเวลานานตั้งแต่ระดับอนุบาลจนถึงมัธยมศึกษาตอนปลาย แต่ยังยังมีปัญหาใน
การออกเสียง อ่านออกเสียงผิด และสะกดคำไม่ถูกต้อง ซึ่งสาเหตุอาจมาจากการเรียนรู้ที่เน้นแต่
กฎเกณฑ์ด้านไวยากรณ์และการเพิ่มพูนคำศัพท์ โดยไม่ได้รับการฝึกฝนทักษะการออกเสียงอย่าง
เพียงพอ ซึ่งส่งผลให้การสื่อสารภาษาอังกฤษไม่ประสบผลสำเร็จ เนื่องจากเสียงในภาษาอังกฤษ
หลายเสียงไม่มีในระบบเสียงภาษาไทย ทำให้นักเรียนไทยมีปัญหาในการออกเสียง (บำรุง โตรัตน์ , 
2544) นอกจากนี้ Nunan (1993) ยังระบุว่า อุปสรรคสำคัญในการสอนออกเสียงคือการขาดครู
เจ้าของภาษาและครูผู้สอนที่มีความมั่นใจและประสบการณ์ในการประเมินการออกเสียงของ
นักเรียน ซึ่งปัญหานี้ความรู้ทางสัทศาสตร์ช่วยให้ผู้เรียนเข้าใจหลักการออกเสียงที่ถูกต้องและเพิ่ม
โอกาสในการออกเสียงคล้ายเจ้าของภาษา ส่งผลให้เกิดความมั่นใจและการสื่อสารที่มีประสิทธิภาพ
มากขึ้น (Goodwin, 2001) ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดที่ว่า การออกเสียงที่ชัดเจนเป็นองค์ประกอบ
สำคัญของทักษะการสื่อสารภาษาอังกฤษ (Ashby, 2011) 



 

4     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

จากปัญหาดังกล่าว วิธีการจัดการเรียนการสอนที่เน้นให้นักศึกษาได้ฝึกปฏิบตัิจริงตามหลัก
สัทศาสตร์และในสถานการณ์จริงจึงเป็นสิ่งจำเป็น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในระดับอุดมศึกษาที่นักศึกษา
อยู่ในวัยผู้ใหญ่ การเรียนรู้แบบมุ่งภาระงาน (Task-Based Learning) จึงเหมาะสม เพราะเน้นให้
นักศึกษาใช้ภาษาเป็นเครื่องมือในการปฏิบัติงานจริง และเน้นความหมายในการสื่อสารมากกว่า
รูปแบบทางภาษา (Nunan, 1989; Willis, 1996) Nunan (2004) ให้ความเห็นว่า ภาระงาน 
(Task) เป็นสื่อกลางที่กระตุ้นให้ผู้เรียนฝึกใช้ภาษาอย่างเป็นธรรมชาติและสอดคล้องกับสถานการณ์
จริง พร้อมพัฒนาทักษะการคิดวิเคราะห์ การแก้ไขปัญหา และทักษะทางสังคม เช่น การทำงาน
ร่วมกัน การเสนอความคิดเห็น และการยอมรับความคิดเห็นของผู้ อ่ืน  การนำ Task-Based 
Learning มาใช้ในการพัฒนาทักษะการออกเสียงภาษาอังกฤษจึงเป็นแนวทางที่มีประสิทธิภาพและ
เหมาะสมกับบริบทของนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารใน
ประเทศไทย ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งเป้าหมายที่จะพัฒนาผลสัมฤทธิ์ทางการฟังภาษาอังกฤษ เพื่อ
ส่งเสริมทักษะการออกเสียงของนักศึกษาสาขาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย โดยมุ่งหวังให้ผู้เรียนสามารถพัฒนาทักษะการฟังและการพูดภาษาอังกฤษ
ที่จำเป็นต่อการดำเนินชีวิตประจำวันอย่างมีประสิทธิภาพ รวมทั้งสามารถพัฒนาทักษะการฟังให้ได้
ระดับที่เทียบเท่ากับกรอบมาตรฐานความสามารถทางภาษาอังกฤษของสหภาพยุโรป (CEFR) ใน
ระดับไม่น้อยกว่า B2 ตามประกาศมหาวิทยาลัยราชภัฏเลย เร่ืองเกณฑ์มาตรฐานภาษาอังกฤษของ
นักศึกษาระดับปริญญาตรี พ.ศ. 2568 ในอนาคตต่อไป 
  

วัตถุประสงค์การวิจัย  
   

 1. เพื่อสร้างแผนการจัดการเรียนรู้เรื่องการอ่านออกเสียงคำศัพท์โดยใช้กิจกรรมแบบเน้น
ภาระงานสำหรับนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารให้มี
ประสิทธิภาพตามเกณฑ์มาตรฐาน 75/75  

2. เพื่อพัฒนาผลสัมฤทธิ์ทางการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษของนักศึกษาสาขาวิชา
ภาษาจีนและอังกฤษเพื่อการสื่อสาร มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย 

3. เพื่อศึกษาความพึงพอใจนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อ
การสื่อสาร มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย ที่มีต่อการจัดการเรียนรู้การอ่านออกเสียงคำศัพท์โดยใช้
กิจกรรมแบบเน้นภาระงานสำหรับนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการ
สื่อสารหลังเรียน 

 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      5 

 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  
การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงทดลอง ดำเนินการทดลองแบบแผนวิจัยกลุ่มเดียว วัดผลก่อน

และหลังการทดลอง (one-group pre-posttest design) มีจุดมุ่งหมายเพื่อพัฒนาทักษะการเขียน
ตัวอักษรภาษาอังกฤษ การอ่านออกเสียงสำหรับนักศึกษาสาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อ
การสื่อสารชั้นปีที่ 1 โดยมีขั้นตอนดังต่อไปนี้  

1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง ประชากรในการศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นนักศึกษาสาขาวิชา
ภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราช
ภัฏเลย กลุ่มตัวอย่าง จำนวน 20 คน เป็น นักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษ
เพื่อการสื่อสาร มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย ในภาคเรียนที่ 2/2564  

2. เครื่องมือการวิจัย เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ประกอบด้วย 1) แผนการ
จัดการเรียนรู้การฟังภาษาอังกฤษเพื่อความเข้าใจโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน 
จำนวน 5 แผน รวมเวลา 10 ชั่วโมง 2) แบบทดสอบวัดการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการ
จัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน  ซึ่งเป็นแบบทดสอบวัดความเข้าใจภาษาอังกฤษ เป็น
ข้อสอบแบบเลือกตอบ 4 ตัวเลือก 30 ข้อ และแบบทดสอบการออกเสียง 10 ข้อ รวม 40 ข้อ และ 
3) แบบสอบถามความพึงพอใจต่อการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบ
มุ่งภาระงาน   
  3.การวิเคราะห์ข้อมูล  
  3.1 วิเคราะห์ประสิทธิภาพ (E1/E2) ของแผนการจัดการเรียนรู้ทักษะการอ่านออกเสียง
ภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน โดยใช้ค่าร้อยละ กำหนดเกณฑ์ 
(E1/E2) ที่ 75/75 โดยผลลัพธ์ที่ใกล้เคียงเกณฑ์ที่ตั้งไว้ต่ำกว่าหรือสูงกว่า 2.5 ถือว่ามีประสิทธิภาพ
ตามเกณฑ์ที่กำหนด 
  3.2 วิเคราะห์ผลการพัฒนาทักษะการใช้คำศัพท์ภาษาอังกฤษโดยใช้แผนการจัดการ
เรียนรู้เพื่อพัฒนาการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน โดย
ใช้ค่าดัชนีประสิทธิผล (E.I.) ของแผนการจัดการเรียนรู้เพื่อพัฒนาทักษะการอ่านออกเสียง
ภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน โดยใช้ค่าร้อยละ 0.57 
  3.3 เปรียบเทียบทักษะทักษะการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการ
สอนแบบมุ่งภาระงาน ด้วยสถิติการทดสอบที (t-test dependent) 
  3.4 วิเคราะห์ความพึงพอใจของผู้เรียนที่มีต่อการใช้แบบฝึกทักษะการอ่านออกเสียง
ภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน โดยใช้ค่าเฉลี่ย และส่วนเบี่ยงเบน
มาตรฐาน 



 

6     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ผลการวิจัย  
 1. การสร้างแผนการจัดการเรียนรู้เร่ืองการอ่านออกเสียงคำศัพท์โดยใช้กิจกรรมแบบเน้น
ภาระงานสำหรับนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารให้มี
ประสิทธิภาพตามเกณฑ์มาตรฐาน 75/75 ประสิทธิภาพของแผนการสอน 5 แผนปรากฏ ดัง
รายละเอียดในตารางที่ 1และ2 ดังนี้ 
ตารางที่ 1 ค่าประสิทธิภาพของแผนการจัดการเรียนรู้การอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการ
จัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน (E1) 

 แผนที่ รวม เฉลี่ย 

1 2 3 4 5   

เฉลี่ย 44.9 46.73 47.43 47.97 48.1 235.27 47.05 

ร้อยละ 89.9 94.1 95.6 96.8 97.2 94.42 94.42 

S.D. 0.85 0.78 0.86 0.85 0.96 0.86 0.86 
 

 จากตารางที่ 1 แสดงค่าค่าประสิทธิภาพของแผนการจัดการเรียนรู้การอ่านออกเสียง
ภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงานที่ผู้วิจัยพัฒนาขึ้น พบว่าแผนการสอน
ทั้ ง 5 แผนมีประสิทธิภาพเป็นไปตามเกณฑ์ที่กำหนดไว้คือ 75/75 โดยภาพรวมคะแนน
ประสิทธิภาพกระบวนการ (E1) 94.42  
ตารางที่ 2 ผลสัมฤทธิ์ด้านการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่ง
ภาระงาน(E2) 

คะแนนการทดสอบ n คะแนนเต็ม ผลรวมของคะแนน E2 
คะแนนทดสอบหลังเรียน 20 40 691 76.78 
 

 จากตารางที่  2 แสดงค่าคะแนนผลสัมฤทธิ์ด้านการออกเสียงของผู้ เรียน (E2) มี
ประสิทธิภาพเป็นไปตามเกณฑ์ที่กำหนดไว้คือ 75/75 โดยภาพรวมคะแนนประสิทธิภาพ
กระบวนการ (E2) =76.78 
 ดังนั้น ประสิทธิภาพของแผนการจัดการเรียนรู้การอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการ
จัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงานมีคะแนนประสิทธิภาพ (E1/E2) เท่ากับ 94.42.42/76.78 ซึ่ง
เป็นไปตามเกณฑ์ตามเกณฑ์มาตรฐาน 75/75  
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      7 

 

 

 2. ผลสัมฤทธิ์ด้านการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่ง
ภาระงานของนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษ มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย  
 จากการนำแผนการจัดการเรียนรู้อ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอน
แบบมุ่งภาระงานของนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษ มหาวิทยาลัยราชภัฏ
เลยอำเภอเมือง จังหวัดเลย ซึ่งเป็นกลุ่มตัวอย่าง จำนวน 20 คน พบว่านักศึกษามีความก้าวหน้า
ทางการเรียน หลังการเรียนจากการใช้แผนการเรียนรู้เพื่อพัฒนาการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดย
การจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน ดังตารางที่ 3 และ 4 ดังนี้ 
ตารางที่  3 ค่าดัชนีประสิทธิผล (E.I.) ของแผนการจัดการเรียนรู้พัฒนาการอ่านออกเสียง
ภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน 

คะแนนการทดสอบ n คะแนนเต็ม ผลรวมของคะแนน E.I. 
คะแนนทดสอบก่อนเรียน 20 40 459 

0.64 
คะแนนทดสอบหลังเรียน 20 40 677 

  จากตารางที่ 3 ค่าดัชนีประสิทธิผล (E.I.) ของแผนการจัดการเรียนรู้พัฒนาการอ่านออก
เสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงานเท่ากับ 0.54 หรือนักศึกษามี
ความก้าวหน้าทางการเรียนร้อยละ 64.00 หมายความว่าแผนการจัดการเรียนรู้พัฒนาการอ่านออก
เสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน ช่วยให้นักศึกษามีทักษะ
พัฒนาการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษเพิ่มข้ึน 0.64 หรือร้อยละ 64 
ตารางที่ 4 เปรียบเทียบคะแนนเฉลี่ยที่ได้จากการทดสอบก่อนเรียนและการทดสอบหลังเรียน 

การทดสอบ n X  S.D. t df P 

ก่อนเรียน 20 22.95 0.80 
25.43** 19 .000* 

หลังเรียน 20 33.85 1.85 
* p<.01 

 ค่า t จากตารางแจกแจง t เท่ากับ 1.73 
 จากตารางที่ 4 พบว่า คะแนนเฉลี่ยของการทดสอบหลังเรียนของนักศึกษาชั้นปีที่ 1 
สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร จำนวน 20 คน ที่เรียนด้วยแผนการจัดการ
เรียนรู้พัฒนาการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงานมี
ค่าเฉลี่ยก่อนเรียนเท่ากับ 22.95 (S.D. = 0.80) และหลังเรียน เท่ากับ 23.03 (S.D. = 0.96) สูงกว่า
คะแนนเฉลี่ยของการทดสอบก่อนเรียนอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 
 



 

8     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

 3. ความพึงพอใจของนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการ
สื่อสาร มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย ที่มีต่อการจัดการเรียนรู้แบบมุ่งภาระงาน พบว่า 
 ความพึงพอใจของนักศึกษาชั้นปีที่ 1 สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเลยที่มีต่อการจัดการเรียนรู้การอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยการจัดการเรียน
การสอนแบบมุ่งภาระงานโดยรวมอยู่ในระดับมากที่สุด (X = 4.60, S.D. = 0.24) เมื่อพิจารณารายด้าน
พบว่า นักศึกษามีความพึงพอใจต่อด้านเนื้อหามากที่สุดในข้อที่ 2 มีระยะเวลาเหมาะสมกับเวลาที่ใช้ใน
การเรียนการสอน รองลงมาคือข้อที่ 1 เนื้อหาเข้าใจง่ายเหมาะสำหรับระดับความสามารถทาง
ภาษาอังกฤษของผู้เรียน (X = 4. 47, S.D. = 0.73) ด้านภาษาผู้เรียนมีความพึงพอในมากที่สุด ในข้อ
ที่ 5 อัตราความเร็วของผู้พูดอยู่ในระดับที่เหมาะสม (X = 4.63, S.D. = 0.50) รองลงมาคือ ข้อ 6 
ผู้เรียนสามารถออกเสียงภาษาอังกฤษตามบทฟังได้ถูกต้องตามหลักการและสัญลักษณ์ Phonetics 
ในภาษาอังกฤษ (X = 4.53, S.D. = 0.78)  ด้านประโยชน์ของการเรียนการสอนแบบมุ่งภาระงาน
ผู้เรียนพึงพอใจมากที่สุดในข้อ 10 คือ ผู้เรียนสามารถพัฒนาทักษะด้านการเรียนภาษาอังกฤษได้อย่าง
มีประสิทธิภาพมากขึ้น (X = 4.77, S.D. = 0.24) รองลงมาคือข้อ 9 การเรียนการสอนแบบมุ่งภาระ
งานช่วยกระตุ้นให้ผู้เรียนรู้สึกสนใจฝึกออกเสียงภาษาอังกฤษนอกห้องเรียน  (X = 4.67, S.D. = 
0.61)  
 

อภิปรายผล  
         การพัฒนาทักษะการอ่านออกเสียงคำศัพทโ์ดยใช้กิจกรรมแบบเน้นภาระงานสำหรับ
นักศึกษาชัน้ปีที่ 1 สาขาวชิาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร คณะมนษุยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ ม.ราชภัฏเลย ผลการวิจัยมีประเด็นในการอภิปรายดังต่อไปนี้ 
 1. ประสิทธิภาพแผนการจัดการเรียนรู้เพื่อพัฒนาการออกเสียงภาษาอังกฤษโดยใช้การ
จัดการเรียนรู้แบบเน้นภาระงาน ของนักศึกษาชั้นปีที่ 1 ตามเกณฑ์ 75/75 

การทดสอบหาประสิทธิภาพของแผนการจัดการเรียนรู้เพื่อพัฒนาการอ่านออกเสียง
ภาษาอังกฤษโดยใช้การจัดการเรียนรู้แบบเน้นภาระงาน ของนักศึกษาชั้นปีที่ 1  ทั้ง 5 แผน 1 มี
ประสิทธิภาพ E1 เท่ากับ 89.90, 94.1, 95.6, 96.8, และ 97.2 ตามลำดับ โดยที่ทั้ง 5 แผนมี
ประสิทธิภาพตามเกณฑ์ 75 หมายความว่า แผนการจัดการเรียนรู้เพื่อพัฒนาการออกเสียงคำศัพท์
ภาษาอังกฤษโดยใช้กิจกรรมแบบเน้นภาระงาน  ของนักศึกษาชั้นปีที่  1 ที่ผู้วิจัยพัฒนามี
ประสิทธิภาพตามเกณฑ์ที่กำหนด สามารถนำไปใช้เป็นสื่อ ประกอบกิจกรรมการเรียนการสอนได้ 
ทั้งนี้เนื่องมาจากแผนการจัดการเรียนรู้เพื่อพัฒนาการออกเสียงภาษาอังกฤษโดยใช้การจัดการ
เรียนรู้แบบเน้นภาระงาน  ของนักศึกษาชั้นปีที่ 1  ที่มีเนื้อหาสอดคล้องกับจุดประสงค์การเรียนรู้ 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      9 

 

 

ผู้เรียนสามารถฝึกและทำความเข้าใจเนื้อหาได้ด้วยตนเอง และเนื้อหาตลอดจนมีภาพประกอบและ
เสียงมีความชัดเจน ภาษาที่ใช้และการออกแบบกรอบงานเหมาะสม สามารถช่วยให้นักศึกษา
บรรลุผลตามความมุ่งหมายของรายวิชา ซึ่งสอดคล้องกับสอดคล้องกับแนวคิดของณัฐกิตติ์ นาทา 
(2561) ที่กล่าว ว่าแนวคิดมุ่งเน้นภาระงาน (Task Based Learning) เป็นแนวคิดที่ให้ผู้เรียนได้ลง
มือปฏิบัติกิจกรรมด้วยตนเอง กระตุ้นทักษะการใช้ภาษาไทย ไม่ว่าจะเป็นการให้ผู้เรียนได้อ่านเขียน
ฟังดูและพูดเกี่ยวกับภาระงานที่ตนเอง ได้รับ เป็นการฝึกทักษะต่าง ๆ ไปพร้อม ๆ กัน รวมถึง
ผู้เรียนมีโอกาสได้แลกเปลี่ยนเรียนรู้ แสดงความคิดเห็น ตลอดจนได้เป็นผู้เรียนรู้ด้วยตนเอง สุดท้าย
ผู้เรียนก็จะเรียนรู้อย่างมีเป้าหมายและบรรลุวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ในรายวิชา  

 2. ผลการพัฒนาทักษะการอ่านออกเสียงภาษาอังกฤษโดยใช้กิจกรรมแบบมุ่งภาระงานค่า
ดัชนีประสิทธิผล (E.I.) ของแผนการจัดการเรียนรู้เพื่อพัฒนาการอ่านภาษาอังกฤษโดยใช้การจัดการ
เรียนรูแ้บบเน้นภาระงาน ของนักศึกษาชั้นปีที่ 1 เท่ากับ 0.6700 แสดงว่า นักศึกษามีความก้าวหน้า
ทางการเรียนคิดเป็นร้อยละ 67.00 ของคะแนนความก้าวหน้าสูงสุดที่เป็นไปได้ที่เป็นเช่นนี้เพราะว่า 
กิจกรรมการเรียนรู้แบบเน้นภาระงานสามารถช่วยให้นักศึกษาฝึกออกเสียงได้ดี ปฏิบัติตามได้ง่าย 
นอกจากนั้นยังช่วยพัฒนาความรู้ความสามารถในการออกเสียงภาษาอังกฤษตามหลักการที่ถูกต้อง 
ตั้งแต่การออกเสียงพยางค์ คำ การพูดเป็นประโยค ทำให้มีผลต่อการฟังสำเนียงเจ้าของภาษาได้
เข้าใจมากข้ึน ทำให้เข้าเนื้อหาและเร่ืองราวที่ได้ฟังและสามารถออกเสียงที่ถูกต้องทำให้การสื่อสารมี
ประสิทธิภาพ ( Bang, 1988: 10-14) สอดคล้องกับ ศิรินันท์ เอ้ือนไธสงค์ (2561) ที่ได้ทำการศึกษา
วิจัยเรื่องการจัดการเรียนรู้แบบเน้นงานปฏิบัติเพื่อเสริมสร้งทักษะการพูดสำหรับนักศึกษาชั้นปีที่ 1 
มหาวิทยาลัยศิลปากรที่พบว่าหลังการเรียนโดยการเรียนรู้แบบเน้นงานปฏิบัติที่ผู้วิจัยสร้างขึ้นมี
ระดับสูงกว่าก่อนเรียน แตกต่างอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .05 ซึ่งเป็นผลมาจากการจัดการ
เรียนรู้แบบเน้นงานปฏิบัติมีคุณภาพ มีความเที่ยงตรงเชิงเนื้อหา มีประสิทธิภาพ ช่วยสร้างเสริม
ทักษะการพูดภาษาอังกฤษได้ตามเป้าหมายท่างไว้ เป็นกิจกรรมที่ผ่านขันตอนการสร้างอย่างเป็น
ระบบทำผลสัมฤทธิ์ของนักศึกษาออกมาดี และยังสอดคล้องกับขวัญชนก นัยจรัญ (2567) ที่ศึ่กษา
วิจัยเรื่องการพัฒนาความสามารถในการอ่านออกเสียงสำหรับงานผู้ประกาศ โดยใช้การจัดการ
เรียนรู้ โดยเน้นภาระงานร่วมกับการใช้กรณีตัวอย่างสำหรับนักศึกษาระดับปริญญาตรีโดยพบว่า 
การจัดการเรียนการสอนโดยเน้นภาระงานร่วมกับการใช้กรณีตัวอย่าง สามารถออกแบบขั้นตอน
การจัดการเรียนรู้เป็น 3 ขั้นตอน คือ (1) ขั้นศึกษากรณีตัวอย่างและเตรียมการปฏิบัติ ภาระงาน (2) 
ขั้นสังเคราะห์ความรู้และปฏิบัติภาระงาน (3) ขั้นหลังการปฏิบัติงานและถ่ายโยงความรู้ ประเมินผล 
โดยใช้เกณฑ์การให้คะแนนแบบรูบริกแอนโนเทตแบบแยกองค์ประกอบ 3 ส่วน ได้แก่ การออก
เสียง การใช้อวัจน ภาษา และการใช้เสียงสำหรับงานผู้ประกาศ และผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์



 

10     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ข้อ 2 พบว่า ความสามารถในการ อ่านออกเสียงหลังเรียนสูงกว่าก่อนเรียนอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติ
ที่ระดับ .05    
 3. ระดับความพึงพอใจของนักศึกษาชั้นปีที่ 1 ที่มีต่อการเรียนด้วยแผนการจัดการเรียนรู้
เพื่อพัฒนาการออกเสียงภาษาอังกฤษโดยใช้การจัดการเรียนรู้แบบเน้นภาระงาน ผลการศึกษาสรุป
ได้ว่า นักศึกษาชั้นปีที่ 1 ที่เข้าร่วมการเรียนรู้โดยใช้แผนการจัดการเรียนรู้เพื่อพัฒนาทักษะการอ่าน
ภาษาอังกฤษ ผ่านรูปแบบการจัดการเรียนรู้แบบเน้นภาระงาน มีความพึงพอใจในระดับสูงสุด (ค่าเฉลี่ย 
= 4.43, ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน = 0.33) เมื่อพิจารณาแต่ละด้าน พบว่า นักศึกษามีความพึงพอใจใน
ด้านเนื้อหามากที่สุด โดยเฉพาะในข้อที่ 2 ที่บอกว่า เวลาที่ใช้ในการเรียนการสอนเหมาะสม รองลงมาคือ
ข้อที่  1 เนื่องจากเนื้อหาสามารถเข้าใจง่ายและเหมาะสมกับระดับความสามารถทางภาษาอังกฤษ 
(ค่าเฉลี่ย = 4.47, สัดส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน = 0.73) ด้านภาษา ผู้เรียนมีความพึงพอใจสูงสุดในข้อที่ 5 
ซึ่งระบุว่าสปีดของการพูดอยู่ในระดับที่เหมาะสม (ค่าเฉลี่ย = 4.63, สัดส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน = 0.50) 
รองลงมาคือข้อที่ 6 ที่นักเรียนออกเสียงภาษาอังกฤษตามบทฟังได้ถูกต้องตามหลักการและสัญลักษณ์
ทางฟอเนติกส์ (ค่าเฉลี่ย = 4.53, สัดส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน = 0.78) สำหรับด้านประโยชน์ของการ
เรียนแบบเน้นภาระงาน นักศึกษาพึงพอใจสูงสุดในข้อ 10 ซึ่งบอกว่าสามารถพัฒนาทักษะภาษาอังกฤษ
ได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น (ค่าเฉลี่ย = 4.77, สัดส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน = 0.24) และรองลงมาคือ
ข้อ 9 ที่การเรียนแบบนี้ช่วยกระตุ้นให้สนใจฝึกออกเสียงภาษาอังกฤษนอกห้องเรียน (ค่าเฉลี่ย = 4.67, 
สัดส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน = 0.61) กระบวนการจัดการเรียนรู้แบบเน้นภาระงานช่วยส่งเสริมให้เกิด
ปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้เรียนและครู โดยใช้กิจกรรมภาระงานเป็นเคร่ืองมือเชื่อมโยงการเรียนรู้ภาษา 
นักเรียนได้ลงมือทำกิจกรรมที่หลากหลาย ซึ่งใกล้เคียงกับสถานการณ์ในชีวิตจริงทำให้สามารถนำ
คำศัพท์และประโยคที่ฝึกฝนไปใช้จริงในชีวิตประจำวันได้ กระบวนการนี้ทำให้การเรียนการพูด
ภาษาอังกฤษเป็นสิ่งที่เปิดโอกาสให้นักเรียนได้คิด วางแผนการทำงาน และนำเสนองานอย่างต่อเนื่อง 
ผู้เรียนรู้สึกตื่นตัวอย่างต่อเนื่องจากการสนทนาและแลกเปลี่ยนข้อมูล ซึ่งสร้างบรรยากาศการเรียนที่ผ่อน
คลายและเปิดโอกาสให้นักเรียนแสดงความคิดเห็นอย่างอิสระ โดยไม่มีความถูกหรือผิด เป็นแนวทางที่
สอดคล้องกับแนวคิดของ วิลลิส (Willis, 1996), เอลลิส (Ellis, 1997) และ เดวี่ส์ (Davies, 2000) ที่เน้น
ให้การเรียนรู้เป็นกิจกรรมที่หลากหลาย รวมถึงการค้นคว้าข้อมูลจากแหล่งต่าง ๆ เช่น อินเทอร์เน็ต การ
เขียนบทพูด ฝึกซ้อมบทบาทสมมุติ และสถานการณ์จำลอง นักเรียนรู้สึกภาคภูมิใจเมื่อสามารถนำเสนอ
ผลงานที่ตนและกลุ่มได้ค้นคว้ามา โดยสรุปพบว่านักศึกษามีความรู้สึกในเชิงบวกต่อการใช้กิจกรรมแบบ
เน้นภาระงานเพื่อพัฒนาทักษะการออกเสียงภาษาอังกฤษ 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      11 

 

 

เอกสารอ้างอิง  

 

ขวัญชนก นัยจรัญ. (2567). การพัฒนาความสามารถในการอ่านออกเสียงสำหรับงานผู้ประกาศ  
โดยใช้การจัดการเรียนรู้ โดยเน้นภาระงานร่วมกับการใช้กรณีตัวอย่างสำหรับนักศึกษา 
ระดับปริญญาตรี. วารสารครุศาสตร์ ปีที่ 52 ฉบับที่1 (มกราคม - มีนาคม 2567). 

ณัฐกิตติ์ นาทา. (2561). การจัดการเรียนรู้โดยใช้ภาระงานเป็นฐาน: แนวคิดเพื่อการพัฒนา 
ทักษะทาง ภาษาไทย. วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร, 38(5), 182-202. 

บัญชา อยู่ยง. (2551). การจัดการเรียนรู้แบบเน้นงานปฏิบัติ เพื่อพัฒนาความสามารถด้านการพูด  
ภาษาอังกฤษของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 2 โรงเรียนบ้านหมากแข้ง จังหวัดอุดรธานี.  
สารนิพนธ์ ศศ.ม. .กรุงเทพฯ: บัณฑิตวิทยาลัยมหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ.  

บุญชม ศรีสะอาด. (2545). การวิจัยเบื้องต้น. พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพฯ : สุวีริยาสาส์น.  
วิไลพร ธนสุวรรณ. (2550). เทคนิคการสอนภาษาอังกฤษ. เอกสารประกอบการสอนกระบวนวิชา 

ED.SEC 451. ภาควิชามัธยมศึกษา คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  
ศิรินันท์เอ้ือนไธสงค์ (2561). การจัดการเรียนรู้แบบเน้นงานปฏิบัติเพื่อเสริมสร้างทักษะการพูด 

ภาษาอังกฤษสำหรับนักศึกษาชั้นปีที่ 1 มหาวิทยาลัยศิลปากรศรีนวล . วิทยานิพนธ์
ศึกษาศาสตร์มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย. มหาวิทยาลัยศิลปากร.  

บุญธรรม. (2555). การส่งเสริมความสามารถในการเขียนภาษาอังกฤษและการเรียนรู้ด้วยตนเอง 
ของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่  4 โดยวิธีการเรียนรู้ภาระงานที่ใช้ความรู้เป็นฐาน. 
วิทยานิพนธ์ศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  

อรอนงค์ นิมาชัยกุล. (2556). การใช้กิจกรรมที่เน้นผู้เรียนเป็นศูนย์กลางเพื่อส่งเสริมความสามารถ  
ในการเขียนภาษาอังกฤษธุรกิจและการเห็นคุณค่าในตัวเองของนักศึกษาระดับปวส. 
โรงเรียนพณิชยการเชียงใหม่. วิทยานิพนธ์ศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  

Dalton, E. (1998). Teaching Pronunciation. London: Longman Group Ltd.  
Davies, P. (2000). Success in English Teaching. Oxford: Oxford University Press. 
Davies, P. M. & Pearse, E. (2000). Success in English Teaching. Oxford: Oxford  

University Press.  
Ellis, R. & Shintani, N. (2014). Exploring language pedagogy through second  

language acquisition research. London: Routledge.  
Ellis, R. (1997). Second Language Acquisition. Oxford: Oxford University Press. 
 



 

12     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

Krashen, S. (1982). Principles and Practice in Second Language Acquisition.  
Oxford: Pergamon Press. Lin, Z. (2009). Task based approach in foreign  
language teaching in China.  

Long, M.H. (1990). A role instruction in second language acquisition. In K.  
Hyltenstam & M. Pienemamn (ads.). Clevedon, England: Multilingual.  

Massi, P.M. (2010). Interactive in EFL class: A Repertoire of tasks. TESL Journal, 7(6),  
June.  

Nunan, D. (1989). Designing tasks for the communicative classroom. New York.  
Cambridge University Press.  

_______. (2004). Task-Based Teaching. Cambridge: Cambridge University Press.  
Prabhu, N. S in International Journal of English Studies. 2004. The Task- 
based Approach in language Teaching. University of Murcia.  

Richards, J.C. (1989). Context for Language Teaching. New York. Cambridge  
University Press.  

Richards, J.C., and Rodgers, T.S. (2003). Approaches and methods in language  
teaching. New York. Cambridge University Press.  

Skehan, P. (1998). A cognitive approach to language learning. Oxford: OUP.  
Willis, J. (1996). A Framework for Task-Based Learning. Longman: de Henseler  

Books. Vol. 18.  
Widdowson, H.G. (1983). Teaching language as communication. London:  

Oxford University Press.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      13 

 

 

แนวทางการพัฒนาการเรียนการสอนภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารในฐานะเป็น 
Home Stay Host สำหรับนักเรียนโรงเรียนบ้านนาหว้าน้อย  

ตำบลกกสะทอน อำเภอดา่นซ้าย จังหวัดเลย 
A GUIDELINE FOR DEVELOPING COMMUNICATIVE ENGLISH 

LANGUAGE TEACHING FOR HOME STAY HOSTS AT BAN NA WAI 
NOI SCHOOL, KOK SATHON SUBDISTRICT, DAN SAI DISTRICT, 

LOEI PROVINCE 

 
 

1ณัฐนันท์ สุ่มมาตย์ และ 2เนาวรัตน์ ฤทธิศักดิ์ 
1Natthanan Summat and 2Naowarat Rittisak 

 

1มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย, ประเทศไทย 
2โรงเรียนบ้านนาหว้าน้อย อำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย 

1Loei Rajabhat University, Thailand 
2Ban Na Wa Noi School, Dansai District, Loei Province 

 
1natthanansummat6464@gmail.com, 2naowarat.rittisak@gmail.com 

 

Received: August 21, 2025; Revised: September 28, 2025; Accepted: September 30, 2025;    
 

บทคัดย่อ 

  

  งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาปัญหาและความต้องการ ด้านทักษะการสื่อสาร
ภาษาอังกฤษของนักเรียนโรงเรียนบ้านนาหว้าน้อย และบริบทของชุมชนในฐานะแหล่งท่องเที่ยว
โฮมสเตย์ 2) เพื่อพัฒนาหลักสูตรและแบบฝึกทักษะ ภาษาอังกฤษสำหรับนักเรียนในบทบาท 
Home Stay Host ที่บูรณาการความรู้ด้านภาษา วัฒนธรรม และภูมิปัญญาท้องถิ่น  3) เพื่อ
เปรียบเทียบและประเมินผล ทักษะการใช้ภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารของนักเรียนระหว่างก่อน

 
1อาจารย์, สาขาวิชาภาษาจีนและภาษาอังกฤษเพื่อการสือ่สาร คณะมนุษยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภัฏเลย 
2ครูชำนาญการ, โรงเรียนบ้านนาหว้านอ้ย ตำบลกกสะทอน อำเภอด่านซ้าย จงัหวัดเลย 

mailto:2naowarat.rittisak@gmail.com


 

14     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

และหลังการใช้หลักสูตรที่พัฒนาขึ้น และ 4) เพื่อศึกษาความพึงพอใจ ของนักเรียน ครูผู้สอน และ
ผู้ปกครองในบทบาทของ เจ้าบ้าน (Home Stay Host) ต่อ กิจกรรมการเรียนรู้ที่จัดขึ้น โดยมุ่งเน้น
การพัฒนาทักษะการสื่อสารที่จำเป็นสำหรับสถานการณ์จริงในชุมชนที่มีศักยภาพด้านการท่องเที่ยว
โดยมี เป็นกลุ่มประชากรเป้าหมายเป็นนักเรียนชั้นประถมศึกษาโรงเรียนบ้านนาหว้าน้อย จำนวน 
26 คน การวิจัยนี้ ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) และเครื่องมือวิจัย
ประกอบด้วย แบบฝึกทักษะ แบบทดสอบก่อน-หลังเรียน (pre-test/post-test) และแบบสอบถาม
ความพึงพอใจ เพื่อเก็บรวบรวมข้อมูลเชิงปริมาณและเชิงคุณภาพ กระบวนการวิจัยประกอบด้วย
การวิเคราะห์ปัญหาและความต้องการด้านการสื่อสารของนักเรียนและชุมชน จากนั้นจึงนำไปสู่การ
พัฒนาหลักสูตรและแบบฝึกทักษะที่เน้นการฝึกปฏิบัติผ่านสถานการณ์จำลอง ผลการวิจัยพบว่า
นักเรียนมีทักษะการสื่อสารภาษาอังกฤษเพิ่มขึ้นอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติหลังจากการเข้าร่วม
กิจกรรม นอกจากนี้นักเรียนและผู้ปกครองยังแสดงความพึงพอใจต่อกิจกรรมการจัดการเรียนรู้ที่
ช่วยให้นักเรียนมีความมั่นใจในการใช้ภาษาและเล็งเห็นถึงประโยชน์ในการส่งเสริมการท่องเที่ยว
ชุมชน 
 

คำสำคัญ :ภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร, การท่องเที่ยวเชิงชุมชน, โฮมสเตย์, โรงเรียนขนาดเล็ก 
 

Abstract 
 This objectives of this study were to (1) investigate the problems and needs 
related to English communication skills among students at Ban Na Wai Noi School and 
the context of their community as a home stay tourism destination; (2) develop an 
English curriculum and practice exercises for students in the role of Home Stay Hosts 
that integrate language knowledge with local culture and wisdom; (3) compare and 
evaluate students' English communication skills before and after using the developed 
curriculum; and (4) study the satisfaction of students, teachers, and parents with the 
learning activities. The study focuses on developing essential communication skills for 
real-life situations within a community with high tourism potential. The target population 
was 26 elementary students from Ban Na Wai Noi School. This research utilized an action 
research methodology. The research instruments included a set of practice exercises, a 
pre-test/post-test, and a satisfaction questionnaire to collect both quantitative and 
qualitative data. The research process involved an analysis of the communicative needs 
of the students and community, which then led to the development of a curriculum and 
exercises focused on practical, simulated situations. The findings indicate that students' 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      15 

 

 

English communication skills significantly improved after participating in the project. In 
addition, students and parents expressed satisfaction with the learning activities, noting 
that the program helped students feel more confident using the language and 
recognized its benefits for promoting community tourism. 
 
Keywords: communicative English, community-based tourism, home stay, small schools 
 

บทนำ 

 

 ในยุคปัจจุบันที่กระแสการท่องเที่ยวเชิงชุมชนเติบโตขึ้นอย่างรวดเร็ว การมีทักษะด้าน
การสื่อสารกับชาวต่างชาติเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่ง โดยเฉพาะสำหรับชุมชนที่มีศักยภาพด้านที่พัก
แบบ โฮมสเตย์ (Home Stay) การพัฒนาศักยภาพของคนในชุมชนให้สามารถเป็นเจ้าบ้านที่ดีได้จึง
ไม่เพียงแต่เป็นการส่งเสริมการท่องเที่ยวเท่านั้น แต่ยังเป็นการเปิดโอกาสทางการศึกษาให้กับคนรุ่น
ใหม่ในท้องถิ่นอีกด้วย 

การเรียนการสอนในโรงเรียนขนาดเล็กโดยทั่วไปแล้วมักมีปัญหาเรื่องการขาดแคลนปัจจัย
การเรียนการสอน สื่อการสอน และครูผู้สอน โดยเฉพาะอย่างยิ่งวิชาภาษาอังกฤษ ซึ่งเป็นภาษา
สำคัญสำหรับการสื่อสารและเป็นภาษากลางของโลก การพัฒนาด้านภาษาอังกฤษจึงเป็นสิ่งจำเป็น
อย่างยิ่ง อย่างไรก็ตาม การพัฒนาทักษะการเรียนรู้ด้านภาษาอังกฤษนั้นต้องอาศัยคุณภาพของ
ครูผู้สอน ความรู้ ทักษะ เทคนิคการสอน และกิจกรรมในห้องเรียน ตลอดจนสื่อการสอนและ
สภาพแวดล้อมที่เหมาะสม การเข้าไปพัฒนากิจกรรมการเรียนรู้ที่มีการออกแบบร่วมกันจาก
นักวิชาการ ครูผู้สอน นักเรียน รวมถึงผู้ปกครองและชุมชน จะช่วยให้สามารถพัฒนาทักษะการ
เรียนรู้ภาษาอังกฤษของนักเรียนได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

ชุมชนในตำบลกกสะทอน อำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย เป็นชุมชนที่มีความน่าสนใจในเร่ือง
ของภูมิศาสตร์และการท่องเที่ยว โดยเฉพาะด้านธรรมชาติ โรงเรียนบ้านนาหว้าน้อย ซึ่งมีนักเรียน 
26 คน ครู 3 คน และครูธุรการ 1 คน ตั้งอยู่ในพื้นที่ห่างไกล แต่อย่างไรก็ตาม มีนักท่องเที่ยวและผู้
เดินทางมาจากต่างประเทศมาทำกิจกรรมอยู่บ่อยครั้ง การพัฒนาความรู้ความสามารถในด้าน
ภาษาอังกฤษและภาษาจีนจึงถือเป็นสิ่งสำคัญที่จะช่วยให้ครู นักเรียน และชุมชนสามารถสื่อสารกับ
นักท่องเที่ยวได้ จากข้อมูลระหว่างปี 2560-2565 พบว่า นักท่องเที่ยวที่มาโรงเรียนและชุมชน
ใกล้เคียงส่วนใหญ่มักเป็นชาวยุโรปและเอเชีย ซึ่งมักจะมากางเต็นท์หรือพักค้างคืน ดังนั้น การ
จัดการเรียนการสอนที่ให้นักเรียนได้ทั้งความรู้ที่เข้ากับสถานการณ์จริงจึงเป็นสิ่งสำคัญที่จะช่วย
พัฒนาผู้เรียน 



 

16     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

จากนโยบายและยุทธศาสตร์ของมหาวิทยาลัยในการบริการวิชาการให้กับท้องถิ่นอย่าง
ต่อเนื่อง คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์จึงเห็นความสำคัญที่จะเข้าไปพัฒนาทักษะการเรียนรู้
ภาษาอังกฤษให้เหมาะสมกับนักเรียนโรงเรียนบ้านนาหว้าน้อย ซึ่งจะเป็นโรงเรียนนำร่องและเป็น
โรงเรียนตัวอย่างในการใช้รูปแบบการเรียนการสอนนี้ โดยมีจุดมุ่งหมายที่จะบูรณาการความรู้ด้าน
ศิลปศาสตร์ที่มีนักศึกษาในสาขาวิชาที่เกี่ยวข้องเป็นผู้นำในการจัดกิจกรรมและสร้างองค์ความรู้
ให้กับโรงเรียนและชุมชนเพื่อพัฒนาครู นักเรียน และชุมชนให้มีการพัฒนายิ่งขึ้นไป ในรูปแบบของ
คู่มือการแนะนำชุมชนภาษาอังกฤษที่บูรณาการความรู้ด้านศิลปศาสตร์ที่ผู้เรียนสามารถเรียนรู้
ภาษาไปพร้อมๆ กับวิชาอ่ืนๆ รวมถึงการใช้เนื้อหาที่เก่ียวกับท้องถิ่นเพื่อการประชาสัมพันธ์ส่งเสริม
การท่องเที่ยว นอกจากนี้ รูปแบบการจัดการเรียนการสอนและกิจกรรมในครั้งนี้จะสามารถใช้เป็น
โมเดลต้นแบบให้กับชุมชนอ่ืนๆ ในด้านการจัดการเรียนการสอนควบคู่ไปกับการแนะนำชุมชน
รวมทั้งส่งเสริมการท่องเที่ยวในอีกรูปแบบหนึ่งได้ 

งานวิจัยนี้มุ่งเน้นการสร้างแนวทางการเรียนการสอนที่สอดคล้องกับบริบทของพื้นที่ โดยมี
เป้าหมายในการพัฒนาทักษะภาษาอังกฤษที่จำเป็นสำหรับนักเรียนในบทบาทของ Home Stay 
Host อย่างครบถ้วน ตั้งแต่การทักทาย การแนะนำสถานที่พัก ไปจนถึงการบอกเล่าเร่ืองราววิถีชีวิต
ท้องถิ่น เพื่อให้นักเรียนสามารถใช้ภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารได้อย่างมั่นใจและมีประสิทธิภาพ ทั้ง
ยังเป็นการส่งเสริมให้พวกเขามีความภาคภูมิใจในบ้านเกิด และพร้อมที่จะเป็นส่วนหนึ่งในการ
ขับเคลื่อนเศรษฐกิจของชุมชนอย่างยั่งยืน 
  

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพื่อศึกษาปัญหาและความต้องการด้านทักษะภาษาอังกฤษที่จำเป็นสำหรับนักเรียนใน

การเป็นเจ้าบ้าน (Home Stay Host) 
2. เพื่อพัฒนาหลักสูตรและแบบฝึกทักษะการใช้ภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารสำหรับ

นักเรียนในบทบาท Home Stay Host 
3. เพื่อเปรียบเทียบทักษะการใช้ภาษาอังกฤษของนักเรียนในบทบาท Home Stay Host 

ระหว่างก่อนและหลังการเรียนด้วยกิจกรรมที่พัฒนาขึ้น 
4. เพื่อศึกษาความพึงพอใจของนักเรียนและผู้ปกครองการจัดกิจกรรมการเรียนรู้สำหรับ

นักเรียนในฐานะเจ้าบ้าน 

 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      17 

 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  
• 1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง ประชากรในการศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นนักเรียนโรงเรียนบ้าน

นาหว้าน้อย ตำบลกกสะทอน อำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย เป็นโรงเรียนขนาดเล็กที่อยู่ภายใต้สังกัด
สำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาเลย เขต 3 จำนวน 26 คน และครูผู้สอน 3 คน ครู
ธุรการ 1 คน รวมทั้งสิ้น 30 คน 

2. เครื่องมือการวิจัย เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ประกอบด้วย 1) แบบทดสอบ
ก่อน-หลังเรียน 2) แบบฝึกทักษะ  และ 3) แบบประเมินความพึงพอใจสำหรับนักเรียนและ
ผู้ปกครอง และแบบประเมินสำหรับครู 
  3.การวิเคราะห์ข้อมูล  
  การวิเคราะห์ข้อมูลในเชิงปริมาณ: ใช้สถิติเชิงพรรณนาและเชิงอนุมานเพื่อวิเคราะห์ข้อมูล
เชิงปริมาณ ใช้ค่าเฉลี่ยและส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน และสถิติการทดสอบที (t-test dependent) 
และการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) เพื่อวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ สรุปวิเคราะห์ แล้ว
นำเสนอในเชิงพรรณนาต่อไป 
 

ผลการวิจัย  
  จากศึกษาแนวทางการพฒันาการเรียนการสอนภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารในฐานะเปน็ 
Home Stay Host สำหรับนักเรียนโรงเรียนบา้นนาหว้าน้อย ตำบลกกสะทอน อำเภอด่านซา้ย 
จังหวัดเลย สรุปผลการวิจัย ดังนี้ 

1. ปัญหาและความต้องการด้านทักษะภาษาอังกฤษ พบว่านักเรียนขาดความมั่นใจใน
การใช้ภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร แต่มีความต้องการที่จะพัฒนาทักษะเหล่านี้เพื่อรองรับการ
ท่องเที่ยวในชุมชน 

2. การพัฒนาแบบฝึกทักษะ ทีมวิจัยได้พัฒนา "หลักสูตร Home Stay Host สำหรับ
นักเรียนประถมศึกษา" ซึ่งประกอบด้วย 5 หน่วยการเรียนรู้หลัก เน้นการฝึกปฏิบัติผ่านสถานการณ์
จำลองดังนี้ 

บทที่ 1: มาต้อนรับเพื่อนใหม่กันเถอะ!  ประกอบไปด้วยการแนะนำตัวการต้อนรับ 
ตัวอย่างเช่น 
  Hello! Welcome to our home. (สวัสดีครับ/ค่ะ! ยินดีต้อนรับสู่บ้านของเรา) 
 My name is... (ผม/หนูชื่อ...) 
 Where are you from? (คุณมาจากไหนครับ/คะ?) 



 

18     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

บทที่ 2 : แนะนำบ้านของเรา ประกอบไปด้วยการแนะนำบ้านพักและสิ่งอำนวยความ
สะดวกตัวอย่างเช่น 

This is the living room. (นี่คือห้องนั่งเล่น) 
  This is your bedroom. (นี่คือห้องนอนของคุณ) 
 The bathroom is over there. (ห้องน้ำอยู่ตรงนั้นครับ/ค่ะ) 

บทที่ 3: เล่าเร่ืองชุมชนของเรา ประกอบไปด้วยเร่ืองราวสนุก ๆ มากมายในชุมชน เน้นให้
นักเรียนได้ฝึกพูดประโยคง่ายๆแนะนำสิ่งที่อยู่รอบตัว 
  This is our village. It is very beautiful.  
 (นี่คือหมู่บ้านของเราสวยมากเลยครับ/ค่ะ) 
 We have rice fields. (เรามีทุ่งนา) 
 You can go to Phu Hho. (คุณสามารถไปเที่ยวภูหอได้ครับ/ค่ะ) 

บทที่ 4: อาหารอร่อยของไทย ประกอบไปด้วยเนื้อหาและภาษา คำศัพท์สำหรับแนะนำ
อาหารอร่อย ๆ เช่น: 
  This is Sticky Rice. (นี่คือข้าวเหนียว) 
 This is Papaya Salad. (นี่คือส้มตำ) 
 Do you like spicy food? (คุณชอบอาหารเผ็ดไหมครับ/คะ?) 

บทที่ 5: กล่าวคำอำลา ประกอบไปด้วยเนื้อหาเก่ียวกับคำศัพท์ ภาษาที่ใช้ในการอำลาจาก
กัน ตัวอย่างเช่น 
  Thank you for coming. (ขอบคุณที่มาครับ/ค่ะ) 
 I hope you have a good trip. (ขอให้เดินทางโดยสวัสดิภาพนะครับ/คะ) 
 Goodbye! See you again. (ลาก่อน! พบกันใหม่นะครับ/คะ) 

3. การเปรียบเทียบทักษะก่อนและหลังการเรียน ผลการทดสอบแสดงให้เห็นว่านักเรียนมี
คะแนนเฉลี่ยในทักษะการสื่อสารเพื่อเป็น Home Stay Host เพิ่มขึ้นอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติ (p 
< 0.05) หลังจากใช้หลักสูตร แสดงดังตารางที่ 1 ดังนี้ 
ตารางที่ 1 คะแนนก่อนและหลังเรียน 

Scores n 
  S.D. t df P 

Pretest 26 12.0 1.34 
82.24** 24 .000* 

Posttest 26 20.3 1.75 
 

จากตารางที่ 1 คะแนนเฉลี่ยก่อนทดสอบของนักเรียนคือ 12.0 (ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน = 
1.34) และคะแนนเฉลี่ยหลังทดสอบคือ 20.3 (ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน = 1.75) ซึ่งแสดงให้เห็นว่า



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      19 

 

 

ทักษะการใช้คำศัพท์ภาษาอังกฤษของนักเรียนหลังการพัฒนาผ่านแบบฝึกหัดคำศัพท์นิทานอีสป สูง
กว่า ก่อนการพัฒนาอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ .01  

4. ความพึงพอใจต่อกิจกรรมการเรียนการสอนโดยใช้แบบฝึกหัดที่สร้างขึ้น  นักเรียนมี
ความพึงพอใจต่อหลักสูตรในระดับมากที่สุด ขณะที่ผู้ปกครองแสดงความคิดเห็นเชิงบวกว่า
ลูกหลานมีความกล้าแสดงออกมากขึ้น แสดงดังตารางที่ 2 ดังนี้ 
ตารางที่ 2 ค่าเฉลี่ยและส่วนเบนเบี่ยงมาตรฐานความพึงพอใจของนักเรียนที่มีต่อแบบฝึกทักษะ
ภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารในฐานะเจา้บา้น 

ลำดั
บที ่

คำอธิบาย 
ระดับความพึงพอใจ 

  S.D. ความหมาย 
 ด้านเนื้อหา    

1 เนื้อหาสอดคล้องกับจุดประสงค์ 4.67 0.80 มากที่สุด 
2 นักเรียนเข้าใจเนื้อหาการเรียน  4.65 0.82 มากที่สุด 
3 นักเรียนสามารถเรียนรู้ได้ด้วยตนเอง 4.64 0.83 มากที่สุด 
4 นักเรียนสามารถอา่นและทำความเขา้ใจได้ด้วยตนเอง  4.58 0.85 มากที่สุด 
5 เนื้อเร่ืองในเน้ือหาที่เรียนน่าสนใจ 4.66 0.81 มากที่สุด 

รวมค่าเฉลีย่ 4.64 0.82 มากที่สุด 
       ดา้นภาพประกอบ ภาษา ขนาด และตัวฟ้อนท์ ตัวอักษร    
6 ภาพประกอบชัดเจน  4.68 0.79 มากที่สุด 
7 ภาษาที่ใช้มีความเหมาะสม  4.59 0.84 มากที่สุด 
8 ความถูกต้องของการใช้ภาษา 4.69 0.78 มากที่สุด 
9 ขนาดของตัวอกัษรมีความเหมาะสม 4.66 0.81 มากที่สุด 
10 ขนาดภาพมีความเหมาะสม  4.65 0.82 มากที่สุด 

รวมค่าเฉลีย่ 4.65 0.81 มากที่สุด 
รวม 4.65 0.82 มากที่สุด 

 

   จากตารางที่ 2 นักเรียนมีความพึงพอใจต่อแบบฝึกทักษะการใช้ภาษาอังกฤษเพื่อการ
สื่อสารที่ผู้วิจัยสร้างขึ้นสำหรับการเป็นเจ้าบ้าน โดยภาพรวมอยู่ที่ระดับมากที่สุด  (= 4.64, S.D. 
= 0.82) เมื่อพิจารณาในแต่ละด้านที่ประเมินพบว่า ด้านเนื้อหานั้น ด้านที่มีคะแนนสูงสุด 3 ด้าน 
ได้แก่ 1) เนื้อหาสอดคล้องกับจุดประสงค์ (= 4.67, S.D. = 0.80), 2) เนื้อเรื่องน่าสนใจ (= 
4.66, S.D. = 0.81), และ 3) นั ก เรียน เข้ า ใจ เนื้ อหาที่ เรียน  (= 4.65, S.D. = 0.82) ด้ าน
ภาพประกอบเนื้อหา เมื่อพิจารณารายข้อแล้วพบว่า ด้านที่นักเรียนมีความพึงพอใจสูงสุดได้แก่ 1) 
ความถูกต้องของการใช้ภาษา (= 4.69,  S.D. = 0.78), 2) ภาพประกอบมีความชัดเจน  (= 
4.68, S.D. = 0.79), และ 3) ขนาดของตัวอักษรมีความเหมาะสม (= 4.66, S.D. = 0.81) โดย



 

20     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ภาพรวมแล้วผู้เรียนมีความพึงพอใจต่อการใช้แบบฝึกทักษะที่สร้างขึ้นอยู่ที่ระดับมากที่สุด (= 
4.65, S.D. = 0.82) 
 

อภิปรายผล  
ผลการวิจัยนี้สะท้อนให้เห็นถึงประสิทธิภาพของแนวทางการพัฒนาทักษะภาษาอังกฤษ

เพื่อเป็น Home Stay Host และสามารถนำมาอภิปรายเชื่อมโยงกับแนวคิดและทฤษฎีการเรียนรู้ที่
สำคัญดังนี้: 

1. ปัญหาและความต้องการด้านทักษะภาษาอังกฤษ ผลการศึกษาที่พบว่านักเรียนขาด
ความมั่นใจในการใช้ภาษาอังกฤษสอดคล้องกับงานวิจัยของกัลยา มีนชัย (2566) ที่ระบุว่า
ผู้ประกอบการโฮมสเตย์ในพื้นที่ชนบทมักประสบปัญหาด้านความกลัวและขาดความรู้พื้นฐานใน
การสื่อสารกับนักท่องเที่ยว นอกจากนี้ บุษบา สุวรรณา (2564) ยังได้ชี้ให้เห็นถึงความจำเป็นในการ
พัฒนาทักษะการสื่อสารภาษาอังกฤษเพื่อเป็นมัคคุเทศก์น้อยในชุมชน ซึ่งแสดงให้เห็นว่าปัญหา
ดังกล่าวเป็นประเด็นที่พบได้ทั่วไปและมีความต้องการในการพัฒนาสูง 

2. การพัฒนากิจกรรมและแบบฝึกทักษะ การพัฒนาหลักสูตรที่เน้นการฝึกปฏิบัติผ่าน
สถานการณ์จำลองโดยมี 5 หน่วยการเรียนรู้หลัก สะท้อนให้เห็นถึงการประยุกต์ใช้  ทฤษฎีการ
เรียนรู้จากประสบการณ์ (Experiential Learning Theory) ของ Kolb (1984) อย่างชัดเจน การที่
นักเรียนได้ลงมือทำกิจกรรมในบริบทจริงทำให้การเรียนรู้มีความหมายและน่าสนใจมากขึ้น 
สอดคล้องกับแนวคิดของวิธีการสอนแบบ Communicative Language Teaching (CLT) และ
งานวิจัยของ รัตนากร รุ่งเรือง (2563) ที่พบว่ากิจกรรมที่จำลองสถานการณ์การท่องเที่ยวช่วยเพิ่ม
ความกล้าในการสื่อสารได้อย่างเป็นธรรมชาติ 

3. การเปรียบเทียบทักษะก่อนและหลังการเรียน ผลการทดสอบที่แสดงให้เห็นถึงคะแนน
ที่เพิ่มขึ้นอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติ (p < 0.05) เป็นข้อพิสูจน์ถึงประสิทธิภาพของหลักสูตรที่
ออกแบบมา ซึ่งสอดคล้องกับผลการศึกษาของวิภาวี บัวผัน และกาญจนา จันทะดวง ที่พบว่าการใช้
กิจกรรมที่ให้นักเรียนได้ฝึกปฏิบัติจริงช่วยพัฒนาทักษะการพูดได้อย่างชัดเจน นอกจากนี้ การนำเอา
บริบทของโฮมสเตย์มาเป็นส่วนหนึ่งของการเรียนรู้ยังช่วยให้ผู้เรียนเชื่อมโยงความรู้กับชีวิตจริงได้ 
ทำให้การเรียนรู้เป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ 

4. ความพึงพอใจของนักเรียน ครูและผู้ปกครองต่อกิจกรรมที่จัดทำขึ้น ความพึงพอใจใน
ระดับสูงของนักเรียนและผู้ปกครองต่อหลักสูตรสะท้อนให้เห็นถึงความสำเร็จของการวิจัยในแง่ของ 
การมีส่วนร่วมของชุมชน ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญตามแนวคิดของทฤษฎีการเรียนรู้เชิงสังคม 
(Social Learning Theory) การที่ ผู้ปกครองเล็งเห็นถึงความกล้าแสดงออกของบุตรหลาน



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      21 

 

 

สอดคล้องกับงานวิจัยของ กนกพร ศรีสาน (2565) ที่กล่าวว่าการพัฒนาทักษะด้านภาษาให้กับ
เยาวชนช่วยส่งเสริมความภาคภูมิใจในชุมชนและสร้างความมั่นใจในการสื่อสาร 
 

ข้อเสนอแนะ 
ผลการศึกษาคร้ังนี้ชี้ให้เห็นว่าการเรียนรู้ผ่านประสบการณ์ตรงสามารถกระตุ้นความสนใจ

และความกล้าในการใช้ภาษาได้ดี นอกจากนี้ โครงการยังช่วยสร้างความภาคภูมิใจในชุมชนให้กับ
นักเรียน ซึ่งนับเป็นรากฐานสำคัญในการพัฒนาศักยภาพของเยาวชนเพื่อเป็นกำลังหลักในการ
ขับเคลื่อนการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน โดยทางผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังต่อไปนี้ 

1. ข้อเสนอแนะเพื่อการนำไปใช้: ควรมีการขยายผลหลักสูตรไปยังโรงเรียนขนาดเล็กอ่ืน ๆ 
ที่มีบริบทการท่องเที่ยวคล้ายคลึงกัน 

2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยในอนาคต: ควรศึกษาเพิ่มเติมเกี่ยวกับปัจจัยที่ส่งผลต่อ
ความสำเร็จในการเรียนรู้ในระยะยาว เช่น บทบาทของผู้ปกครองและคนในชุมชนในการสนับสนุน
การฝึกฝนทักษะอย่างต่อเนื่อง 
 

เอกสารอ้างอิง  

 

กนกพร ศรีสาน. (2565). การพัฒนาทักษะภาษาอังกฤษเพื่อส่งเสริมการท่องเที่ยวชุมชนในท้องถิ่น:  
กรณีศึกษาชุมชนบ้านหนองพังพวย. วารสารวิชาการการท่องเที่ยวและการโรงแรม,  
11(2), 15-28. 

บัวผัน, ร.และจันทะดวง, ช. (2566). การพัฒนาทักษะทางด้านภาษาอังกฤษ เพื่อการ 
ประชาสัมพันธ์การท่องเที่ยวชุมชน. วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 5(1),  
123-135. 

บุษบา สุวรรณา. (2564). รูปแบบการพัฒนาศักยภาพมัคคุเทศก์น้อยในชุมชนเพื่อการท่องเที่ยว 
อย่างยั่งยืน. วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี, 
9(1), 45-60. 

รัตนากร รุ่งเรือง. (2563). การพัฒนาทักษะการพูดภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสารของนักเรียนชั้น 
ประถมศึกษา. วิทยานิพนธ์ปริญญาโทที่ไม่ได้ตีพิมพ์, มหาวิทยาลัยศิลปากร, นครปฐม. 

วิภาวี บัวผัน และ กาญจนา จนัทะดวง (2565), มัคคุเทศก์ชุมชน: การพัฒนาทักษะทางด้าน 
ภาษาอังกฤษ เพื่อการประชาสมัพันธ์การท่องเที่ยวชุมชน, วารสารภูพานสาส์น 
มนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร, 5 (2), 58-76. 
 



 

22     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

Kolb, D. A. (1984). Experiential learning: Experience as the source of learning and  
development. Prentice-Hall. 

กัลยา มีนชัย. (2566). English for Homestay Tourism: Barriers and Needs of  
Entrepreneurs in Rural Community of Thailand. Journal of Liberal Arts and 
Management Science, 2(1), 54-65. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      23 

 

 

การบูรณาการหลักธรรมเชิงพุทธของผู้บริหารท้องถิ่นในการจัดการความขัดแย้ง 
ด้านการใช้น้ำในชุมชน ตำบลนาจักร อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ 

INTEGRATION OF BUDDHIST PRINCIPLES OF LOCAL ADMINISTRATORS 
IN RESOLVING CONFLICTS OF WATER USAGE IN NAJAK SUBDISTRICT, 

MUEANG PHRAE DISTRICT, PHRAE PROVINCE 

 
 

1พระมหาธงชัย วชิรญาโณ, 2เขมิกา วริทธิ์วุฒิกุล,  
3พระสิริชัย ธมฺมจาโร (สายสิงห์) และ 4สมนึก จันทร์โสดา 

1PhramahaThongchai Wachirayano, 2Khemika Varitwuttikul,  
3PhraSirichai Thammacharo (Saising) and 4Somnook Chandsoda 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
 

tcpc2960@gmail.com 
 

Received: July 29, 2025;    Revised: September 28, 2025;  Accepted: October 1, 2025;    
 

บทคัดย่อ 

  

 การบริหารจัดการน้ำเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาและรักษาความสมดุลของทรัพยากร
น้ำในระดับชุมชน งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการนำหลักธรรมเชิงพุทธมาใช้ในการบริหาร
จัดการน้ำของผู้นำท้องถิ่นในตำบลนาจักร อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ โดยเน้นการใช้หลักพุทธ
ศาสนาในการลดความขัดแย้งด้านการใช้น้ำผ่านการสัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกตภาคสนาม ผล
การศึกษาพบว่า ผู้นำท้องถิ่นนำหลักพุทธศาสนา เช่น อริยสัจ 4 หลักพละ 4 และหลักเมตตาธรรม 
มาใช้ในการจัดการความขัดแย้งเก่ียวกับการแย่งน้ำ การบริหารจัดการน้ำโดยใช้หลักโยนิโสมนสิการ

 
1อาจารย์ ดร., สาขาวิชารัฐศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตแพร่ 
2 อาจารย์ ดร., สาขาวิชารัฐศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตแพร่ 
3 อาจารย,์ สาขาวิชารัฐศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
4 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, สาขาวิชารัฐศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 

mailto:tcpc2960@gmail.com


 

24     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ยังช่วยให้เกิดการวางแผนอย่างเป็นระบบและมีประสิทธิภาพ การศึกษาแสดงให้เห็นถึงความสำคัญ
ของการพัฒนานโยบายสนับสนุนการบริหารจัดการน้ำแบบมีส่วนร่วมโดยใช้หลักศาสนาและภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง 

 

คำสำคัญ: การบริหารจัดการน้ำ, ความขัดแย้งเร่ืองน้ำ, อริยสัจ 4, หลักพละ 4, ผู้นำท้องถิ่น 
 

Abstract 
  Water management is a crucial factor in developing and maintaining the 
balance of water resource at community level. The objective of this research is to study 
the application of Buddhist principles in water management of local leaders in Najak 
Subdistrict, Mueang Phrae District, Phrae Province by focusing on using Buddhist 
principles to mitigate conflicts over the water usage. The study was implemented 
through in-depth interviews and field observations. It was found that local leaders have 
applied Buddhist principles in resolving conflicts related to water disputes including the 
Four Noble Truths, the Four Bases of Power (Bala 4), and the principle of loving-kindness 

(Metta Dhamma). Moreover, the application of Yoniso Manasikāra (systematic and wise 
consideration) in water management has also helped facilitate systematic and effective 
planning. The study highlights the importance of developing policies for supporting 
participatory water management through integrating religi0us principles and local wisdom 
in resolving conflicts. 
 
Keywords: Water Management; Water Usage Conflict, the Four Noble Truths, the Four 
Bases of Power (Bala 4), Local Leaders 
 

บทนำ 

 

 น้ำเป็นปัจจัยสำคัญต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์ หากร่างกายขาดน้ำเพียง 2 -3 วัน อาจ
เป็นอันตรายถึงชีวิตได้ ดังนั้น การจัดหาน้ำที่มีคุณภาพและเพียงพอสำหรับการอุปโภคบริโภคจึง
กลายเป็นปัญหาสำคัญในเมืองใหญ่ เนื่องจากแหล่งน้ำจืดหลายแห่งเสื่อมโทรมและปนเปื้อนมลพิษ 
อันเป็นผลจากกิจกรรมทางเศรษฐกิจที่ขาดการบริหารจัดการอย่างเหมาะสมเป็นเวลานาน 
นอกจากนี้ น้ำยังเป็นทรัพยากรสำคัญในการเกษตรกรรม โดยพื้นที่เพาะปลูกขนาด 1 ไร่ ต้องใช้น้ำ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      25 

 

 

ราว 3,780,000 ลิตรตลอดฤดูกาลเพาะปลูก ขณะที่โรงงานอุตสาหกรรมขนาดกลางแห่งหนึ่งอาจใช้
น้ำมากถึง 37,800,000 ลิตรต่อวัน (Dicken and Pits, 1970) 

แม้ว่าน้ำจะเป็นทรัพยากรหมุนเวียนที่ไม่มีวันหมดไปจากโลก แต่หากปราศจากการจัดการ
ที่ดี ก็อาจนำมาซึ่งภัยพิบัติร้ายแรง เช่น ภัยแล้งและน้ำท่วม ซึ่งก่อให้เกิดความสูญเสียทั้งชีวิตและ
ทรัพย์สิน ปัจจัยสำคัญที่ทำให้ปัญหาดังกล่าวรุนแรงขึ้น ได้แก่ การใช้ประโยชน์ที่ดินอย่างไม่
เหมาะสม การตัดไม้ทำลายป่าในพื้นที่ต้นน้ำ และการขยายตัวของประชากรและเมือง การอนุรักษ์
ป่าต้นน้ำและการบริหารจัดการลุ่มน้ำอย่างเหมาะสมจึงเป็นแนวทางสำคัญในการแก้ไขปัญหาการ
ขาดแคลนน้ำและน้ำท่วม ทั้งนี้  ผลกระทบจากภัยแล้งและอุทกภัยไม่เพียงกระทบต่อภาค
เกษตรกรรม แต่ยังส่งผลต่อคุณภาพชีวิตของประชาชน โดยเฉพาะในพื้นที่ชนบทที่พึ่งพาทรัพยากร
น้ำในการดำรงชีพ ซึ่งท้ายที่สุดอาจส่งผลกระทบต่อเศรษฐกิจ สังคม และความมั่นคงของประเทศ 
(นิวัติ เรืองพานิช, 2547:17) 

ปัจจุบัน ปัญหาทรัพยากรน้ำทวีความรุนแรงขึ้น เนื่องจากความต้องการน้ำจืดที่เพิ่มขึ้น
ตามจำนวนประชากร ขณะที่แหล่งน้ำธรรมชาติหลายแห่งเสื่อมโทรมและปนเปื้อนมลพิษจนไม่
สามารถนำมาใช้ได้อย่างปลอดภัย ความท้าทายด้านน้ำที่สำคัญในปัจจุบัน ได้แก่ การขาดแคลนน้ำ 
น้ำท่วม และคุณภาพน้ำที่ลดลง ซึ่งส่งผลกระทบโดยตรงต่อมนุษย์และสิ่งแวดล้อม ดังนั้น การ
บริหารจัดการทรัพยากรน้ำอย่างยั่งยืนจึงเป็นสิ่งจำเป็น 

ปัญหาความขัดแย้งในการจัดสรรน้ำเป็นประเด็นที่พบได้ทั้งในระดับโลก ภูมิภาค ประเทศ 
และท้องถิ่น โดยเฉพาะในพื้นที่ที่มีข้อจำกัดด้านทรัพยากรน้ำและมีการใช้น้ำในภาคอุตสาหกรรม 
เกษตรกรรม และอุปโภคบริโภค ตัวอย่างเช่น กรณีแม่น้ำไนล์ที่เกิดความขัดแย้งระหว่างอียิปต์ 
เอธิโอเปีย และซูดาน จากการสร้างเขื่อนแกรนด์เอธิโอเปียนเรเนสซองซ์ ซึ่งส่งผลต่อปริมาณน้ำที่
ไหลลงสู่อียิปต์ (Gleick, 2020, p. 45) หรือกรณีแม่น้ำโขง ซึ่งเป็นแหล่งน้ำสำคัญของหลายประเทศ
ในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เช่น ไทย ลาว กัมพูชา และเวียดนาม การสร้างเขื่อนและโครงการ
ชลประทานของจีนและลาวทำให้ปริมาณน้ำลดลง ส่งผลกระทบต่อระบบนิเวศและวิถีชีวิตของ
ประชาชนในประเทศปลายน้ำ (F Molle, 2019, p. 78) นอกจากนี้ ในภาคเหนือของไทย เกษตรกร
ต้องเผชิญกับปัญหาการขาดแคลนน้ำ เนื่องจากการใช้น้ำที่ไม่สมดุลระหว่างภาคอุตสาหกรรมและ
เกษตรกรรม โดยเฉพาะในเขตลุ่มน้ำเจ้าพระยาตอนบน ซึ่งมีการใช้น้ำเพื่อภาคอุตสาหกรรมเพิ่มขึ้น 
ส่งผลให้ชาวนาได้รับน้ำไม่เพียงพอสำหรับการเพาะปลูก (Bunyavejchewin, 2021, p. 112) 

น้ำเป็นทรัพยากรที่มีบทบาทสำคัญต่อคุณภาพชีวิตของประชาชนและความมั่นคงทาง
เศรษฐกิจของประเทศ หากเกิดภาวะขาดแคลนน้ำ จะกระทบต่อทั้งภาคการเกษตร อุตสาหกรรม 



 

26     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

และการอุปโภคบริโภค การจัดการทรัพยากรน้ำอย่างมีประสิทธิภาพจึงเป็นหัวใจสำคัญในการรักษา
สมดุลของระบบนิเวศและการดำรงชีวิตของมนุษย์ 

ในบริบทของประเทศไทย ปัญหาความขัดแย้งเรื่องน้ำมีแนวโน้มรุนแรงขึ้น โดยเฉพาะใน
ชุมชนที่ต้องแบ่งปันทรัพยากรน้ำระหว่างภาคการเกษตรและการอุปโภคบริโภค เช่น ในตำบลนา
จักร อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ ซึ่งขาดกลไกบริหารจัดการน้ำที่มีประสิทธิภาพ ส่งผลกระทบต่อ
ความสัมพันธ์ภายในชุมชน ท่ามกลางปัญหาดังกล่าว คำถามสำคัญที่เกิดขึ้นคือ แนวทางการบริหาร
จัดการน้ำที่อาศัยหลักธรรมเชิงพุทธสามารถช่วยลดความขัดแย้งและสร้างสมดุลในการใช้ทรัพยากร
น้ำได้หรือไม่ และผู้บริหารท้องถิ่นสามารถบูรณาการหลักธรรมเหล่านี้ในการแก้ไขปัญหาการจัดการ
น้ำในชุมชนได้อย่างไร 

จากปัญหาดังกล่าว งานวิจัยนี้มีเป้าหมายเพื่อศึกษาบทบาทของผู้บริหารท้องถิ่นในการบูร
ณาการหลักธรรมเชิงพุทธเพื่อลดความขัดแย้งด้านการใช้น้ำในตำบลนาจักร อำเภอเมืองแพร่ 
จังหวัดแพร่ โดยหวังว่าผลการศึกษานี้จะนำไปสู่แนวทางการจัดการน้ำอย่างยั่งยืน และสร้างความ
สมดุลระหว่างความต้องการน้ำของชุมชน อุตสาหกรรม และภาคการเกษตรได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

  

วัตถุประสงค์การวิจัย  
   

 1. เพื่อบูรณาการหลักธรรมเชิงพุทธของผู้บริหารท้องถิ่นในการจัดการความขัดแย้งด้าน
การใช้น้ำในชุมชนตำบลนาจักร อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
 การวิจัยนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยขั้นตอนการ

ดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
 1. ประชากรและกลุ่มเป้าหมาย คือ ผู้นำท้องถิ่น พระสงฆ์ และตัวแทนชุมชนที่เก่ียวข้อง
กับการบริหารจัดการน้ำ ในชุมชนตำบลนาจักร อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ 

 2. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย คือ แบบสัมภาษณ์ (In-depth Interview) ผู้นำท้องถิ่น ผู้ใช้
น้ำ และเจ้าหน้าที่รัฐ และแบบสงัเกตภาคสนาม (Field 0bservation) ในการศึกษาพฤติกรรมการ
ใช้น้ำและปฏสิัมพันธ์ของกลุ่มผู้ใช้น้ำ 
  3. การวิเคราะห์ข้อมูล (Content Analysis) จากการศึกษาเอกสารทางวิชาการ และ
จากการสัมภาษณ์เกี่ยวกับการบริหารจัดการน้ำ ในชุมชนตำบลนาจักร อำเภอเมืองแพร่ จังหวัด
แพร ่สรุป วิเคราะห์แล้วนำเสนอในเชิงพรรณนาต่อไป 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      27 

 

 

ผลการวิจัย  
 ผลการวิจัยพบว่า ปัญหาความขัดแย้งเรื่องน้ำในชุมชนตำบลนาจักรเกิดจากการใช้

ทรัพยากรน้ำที่ไม่สมดุลระหว่างภาคเกษตรกรรมและการอุปโภคบริโภค ส่งผลให้เกิดความขัดแย้ง
ระหว่างกลุ่มต่างๆ ในชุมชน ทั้งนี้ ผู้นำท้องถิ่นได้นำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ใน
การบริหารจัดการน้ำเพื่อสร้างความสมดุล โดยเฉพาะหลักอริยสัจ 4 , หลักพละ 4 และหลักเมตตา
ธรรม ซึ่งช่วยลดความขัดแย้ง นอกจากนี้ยังมีการใช้หลักโยนิโสมนสิการที่เน้นการพิจารณาอย่างมี
เหตุผล ทำให้การจัดการน้ำในชุมชนมีความยั่งยืนมากยิ่งขึ้น 

1. การนำหลักอิทัปปัจจยตาเข้ามาประยุกต์ใช้ยังช่วยเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่าง
กลุ่มผู้ใช้น้ำ โดยส่งเสริมความเข้าใจถึงการพึ่งพาอาศัยกันและกัน นำไปสู่แนวทางการบริหารจัดการ
น้ำที่ยั่งยืนและลดความขัดแย้งภายในชุมชน หลักอิทัปปัจจยตา หรือ ปฏิจจสมุปบาท เป็นหนึ่งในคำ
สอนสำคัญของพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะในคติของเถรวาท ซึ่งอธิบายกฎธรรมชาติที่เก่ียวเนื่องกับ
ความเป็นจริงของสรรพสิ่ง หัวใจของหลักอิทัปปัจจยตาคือแนวคิดที่ว่า “เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เม่ือสิ่ง
นี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น” อันสะท้อนถึงความเป็นเหตุเป็นผลของปรากฏการณ์ต่างๆ ในธรรมชาติ 

พระพุทธศาสนาเถรวาทเชื่อว่าทุกสิ่งล้วนเป็นไปตามกฎของธรรมชาติ ไม่มีสิ่งเหนือ
ธรรมชาติที่ควบคุมหรือกำหนดให้สรรพสิ่งเป็นไปในทิศทางใด พระพุทธองค์ทรงค้นพบกฎธรรมชาติ
นี้และตรัสว่า “ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อว่าเห็นปฏิจจสมุปบาท” (พระไตรปิฎก เล่มที่ 12 ข้อ 306 
หน้า 270) 

1.1 อิทัปปัจจยตากับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม หลักอิทัปปัจจยตาสามารถนำมาประยุกต์ใช้
เพื่อส่งเสริมการอนุรักษ์และพัฒนาสิ่งแวดล้อมได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยแสดงให้เห็นถึงกฎ
ธรรมชาติที่เป็นสากล เช่น เมื่อระบบนิเวศสมบูรณ์ สัตว์ป่าจะสามารถดำรงชีวิตได้ ป่าไม้และแหล่ง
น้ำจะอุดมสมบูรณ์ และมนุษย์ก็จะมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น ในทางตรงกันข้าม หากระบบนิเวศถูก
ทำลาย ความสมดุลทางธรรมชาติย่อมถูกกระทบ ส่งผลให้สิ่งมีชีวิตทั้งหลายได้รับผลกระทบตามไป
ด้วย 

ปัญหาสิ่งแวดล้อมส่วนใหญ่มักเกิดจากมนุษย์ที่ใช้ทรัพยากรเกินพอดี หลักอิทัปปัจจยตา
ช่วยให้มนุษย์ตระหนักถึงความสัมพันธ์ของตนกับธรรมชาติ และเข้าใจว่าสิ่งแวดล้อมที่ดีจะนำมาซึ่ง
ประโยชน์ต่อทุกชีวิต เมื่อมนุษย์ตระหนักรู้ถึงผลกระทบที่เกิดขึ้นจากพฤติกรรมของตนเอง ก็จะ
สามารถปรับเปลี่ยนพฤติกรรมเพื่อนำไปสู่การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมได้ 

 
 
 



 

28     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

1.2 อิทัปปัจจยตาในฐานะเป็นธรรมทางสายกลาง อิทัปปัจจยตาถือเป็นหลักธรรมทางสาย
กลาง เพราะแสดงถึงความเป็นจริงที่ไม่เอนเอียงไปทางสุดโต่งด้านใดด้านหนึ่ง กล่าวคือ ไม่ยึดถือว่า
สิ่งทั้งหลายมีอยู่จริงอย่างสมบูรณ์ (อัตถิกวาท) หรือปฏิเสธการมีอยู่ของสรรพสิ่งโดยสิ้นเชิง (นัตถิ
กวาท) 

หลักปฏิจจสมุปบาทแสดงให้เห็นว่าสรรพสิ่งเกิดขึ้น ดำรงอยู่ และดับไปตามเหตุปัจจัย เม่ือ
เข้าใจแนวคิดนี้อย่างถูกต้อง ก็สามารถเข้าใจหลักอนัตตาได้อย่างลึกซึ้ง ความสัมพันธ์ของ
องค์ประกอบแห่งธรรมทั้ง 12 อย่างในปฏิจจสมุปบาทสะท้อนให้เห็นว่าทุกสิ่งล้วนต้องพึ่งพาอาศัย
กันและกัน เช่นเดียวกับสิ่งแวดล้อมที่ต้องอาศัยความสมดุลระหว่างธรรมชาติและมนุษย์ 

เมื่อปัญหาสิ่งแวดล้อมเกิดขึ้น ย่อมนำไปสู่การค้นหาวิธีแก้ไขผ่านการศึกษาหลักการและ
ทฤษฎีต่างๆ การระดมความคิดของนักวิชาการและนักอนุรักษ์ช่วยให้มนุษย์เข้าใจว่าปัญหานี้เกิด
จากการใช้ทรัพยากรเกินขอบเขต ดังนั้น แนวทางแก้ไขจึงต้องอาศัยมาตรการทางกฎหมายควบคู่ไป
กับการปลูกฝังจิตสำนึกด้านศีลธรรมและจริยธรรม อย่างไรก็ตาม แม้ว่าจะไม่สามารถฟื้นฟู
สภาพแวดล้อมให้กลับมาเป็นเหมือนเดิมได้อย่างสมบูรณ์ แต่การตระหนักถึงปัญหาและพยายาม
แก้ไขก็ยังดีกว่าการละเลยโดยสิ้นเชิง 

หลักอิทัปปัจจยตาเป็นแนวคิดที่สามารถนำมาใช้ในการจัดการปัญหาทรัพยากรน้ำและ
สิ่งแวดล้อมได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยช่วยให้เกิดความเข้าใจถึงความสัมพันธ์ของสรรพสิ่ง 
ตลอดจนสร้างแนวทางที่ยั่งยืนในการบริหารจัดการทรัพยากรให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อชุมชนและ
สิ่งแวดล้อม 
 2. คุณค่าของอิทัปปัจจยตาต่อสิ่งแวดล้อม อิทัปปัจจยตาเป็นหลักธรรมสำคัญที่มีคุณค่า
อย่างยิ่งต่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม สามารถสรุปเป็นข้อๆ ได้ดังนี้ 
   2.1. ความเข้าใจและการปรับตัวในการอยู่ร่วมกันระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อม เมื่อ
มนุษย์เข้าใจหลักแห่งอิทัปปัจจยตา ซึ่งอธิบายถึงการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปของสรรพสิ่งที่ต้อง
อาศัยซึ่งกันและกัน เป็นเหตุเป็นผลสืบเนื่องกันอย่างเป็นลูกโซ่ จะตระหนักได้ว่าสิ่งทั้งหลายล้วนไม่
เที่ยง ทุกอย่างดำรงอยู่ในภาวะของการเปลี่ยนแปลงและเคลื่อนไหวอย่างไม่หยุดนิ่ง ภายใต้กระแส
แห่งความสัมพันธ์ที่ไม่อาจแยกขาดจากกัน ด้วยความเข้าใจเช่นนี้ ย่อมทำให้เกิดจิตสำนึกในการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อม เพราะเมื่อธรรมชาติถูกทำลาย ชีวิตมนุษย์ย่อมได้รับผลกระทบโดยตรง เราไม่
สามารถดำรงอยู่ได้โดยปราศจากความสัมพันธ์กับธรรมชาติ ทั้งสิ่งมีชีวิตและสิ่งไม่มีชีวิต หาก
สิ่งแวดล้อมยังคงสมบูรณ์ มนุษย์และสรรพสัตว์ทั้งหลายก็สามารถดำรงชีวิตได้อย่างสมดุล 
  2.2 แนวคิดแห่งการอยู่ร่วมกันโดยปราศจากการแบ่งแยกและการเอาชนะ การตระหนัก
รู้ในกฎแห่งอิทัปปัจจยตาจะช่วยให้มนุษย์ละวางความยึดมั่นในอัตตา ลดทิฐิที่เชื่อว่าตนเองเป็นผู้



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      29 

 

 

ยิ่งใหญ่หรือมีอำนาจเหนือธรรมชาติ เมื่อปล่อยวางอัตตาได้ จะเห็นได้ว่าแท้จริงแล้ว มนุษย์เป็นเพียง
ส่วนหนึ่งของธรรมชาติ มิใช่ผู้ครอบครองหรืออยู่เหนือสิ่งอ่ืนใด หากธรรมชาติถูกทำลาย มนุษย์เองก็
ไม่อาจอยู่รอดได้ ด้วยเหตุนี้ หลักธรรมอิทัปปัจจยตาจึงช่วยเสริมสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องต่อ
สิ่งแวดล้อม นำไปสู่การตระหนักถึงต้นเหตุของปัญหาและการแก้ไขด้วยปัญญา เมื่อจิตสำนึกนี้
แพร่หลายในหมู่มนุษย์ ย่อมส่งผลให้สิ่งแวดล้อมได้รับการฟื้นฟู คืนสู่สมดุลอีกครั้ง ซึ่งเป็นประโยชน์
แก่ทั้งมนุษย์และสรรพสัตว์ทั้งปวง (ประพันธ์ ศุภษร, 2563: 8-10) 
 3. เป้าหมายการอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำตามหลักพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนามี
แนวคิดเกี่ยวกับการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ โดยเฉพาะทรัพยากรน้ำ ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญต่อการ
ดำรงชีวิตของมนุษย์และสรรพสัตว์ นักวิชาการทางพระพุทธศาสนาได้ศึกษาและระบุเป้าหมายของ
การอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำไว้ ดังนี้ 
 3.1 การแก้ไขปัญหาการทำลายและการอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำ  หากพิจารณาปัญหา
สิ่งแวดล้อมในมุมมองของพระพุทธศาสนา จะพบว่าธาตุทั้งสี่-ดิน น้ำ ไฟ ลม-กำลังเผชิญกับภาวะ
วิกฤติ ซึ่งมีแนวโน้มจะรุนแรงขึ้นตามกาลเวลา ชีวิตมนุษย์ตามหลักพุทธปรัชญานั้นประกอบขึ้นจาก
ธาตุเหล่านี้ และต้องพึ่งพาสภาพแวดล้อมที่บริสุทธิ์และสมดุลเพื่อความเป็นอยู่ที่ดี 
 หากทรัพยากรน้ำเกิดความเสื่อมโทรมหรือถูกทำลาย มนุษย์ย่อมได้รับผลกระทบโดยตรง 
เพราะน้ำเป็นสิ่งจำเป็นในการดำรงชีวิต หากสภาพแวดล้อมบริสุทธิ์และสมดุล มนุษย์ก็จะมีสุขภาพ
แข็งแรงและมีความสุข แต่หากมีความแปรปรวนและมลพิษเกิดขึ้น ย่อมทำให้เกิดความทุกข์และ
โรคภัยต่าง ๆ การอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำจึงเป็นหน้าที่ร่วมกันของทุกคน มิใช่เพียงหน้าที่ของบุคคล
หรือกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง เพราะความอยู่รอดของมนุษยชาติขึ้นอยู่กับความสมดุลของธรรมชาติ 
 3.2 การปลูกจิตสำนึกในการอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำ พระพุทธศาสนาเน้นการแก้ปัญหาที่
ต้นเหตุ โดยมุ่งปลูกฝังจิตสำนึกให้มนุษย์ตระหนักถึงความสำคัญของน้ำและไม่ละเลยการอนุรักษ์
ทรัพยากรธรรมชาติ สาเหตุของการทำลายความสมดุลของกฎธรรมชาตินั้นสามารถแบ่งออกเป็น
สองระดับ คือ 
 ระดับแรก เกิดจากความเสื่อมถอยของจิตมนุษย์ ซึ่งขาดศีลธรรมและคุณธรรม ทำให้
มนุษย์ไม่เห็นความสำคัญของธรรมชาติและใช้ทรัพยากรอย่างไม่คำนึงถึงผลกระทบ 
 ระดับที่สอง เกิดจากการตั้งถิ่นฐานและบุกรุกพื้นที่ธรรมชาติที่ไม่เหมาะสม เช่น การบุก
รุกป่าต้นน้ำ ซึ่งเป็นแหล่งกำเนิดของทรัพยากรน้ำที่หล่อเลี้ยงระบบนิเวศทั้งหมด 
การปลูกฝังจิตสำนึกให้มนุษย์เคารพและเห็นคุณค่าของทรัพยากรน้ำจึงเป็นวิธีแก้ปัญหาที่ยั่งยืน 
 3.3 การป้องกันปัญหาการทำลายทรัพยากรน้ำด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
พระพุทธศาสนามีแนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาติที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของความกตัญญูและความรักใน



 

30     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

สิ่งแวดล้อม ชาวพุทธควรมีความเคารพต่อธรรมชาติ ไม่ทำลายสิ่งที่เป็นแหล่งกำเนิดของชีวิต หลัก
คำสอนของพระพุทธองค์สามารถนำมาเป็นแนวทางในการป้องกันและแก้ไขปัญหาการทำลาย
ทรัพยากรน้ำ ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญของระบบนิเวศ 
 การตระหนักรู้ถึงคุณค่าของน้ำจะนำไปสู่การปฏิบัติที่ช่วยรักษาสมดุลของธรรมชาติ เช่น 
การใช้ทรัพยากรน้ำอย่างประหยัด การลดมลพิษทางน้ำ และการฟื้นฟูแหล่งน้ำที่ถูกทำลาย 
 3.4 การรักษาความสมบูรณ์ของทรัพยากรน้ำให้คงอยู่ต่อไป พระพุทธองค์ทรงมีพระ
ดำรัสเกี่ยวกับการรักษาความสะอาดของแม่น้ำ ลำคลอง หนอง บึง และแหล่งน้ำธรรมชาติต่าง ๆ 
โดยเน้นย้ำว่าไม่ควรปล่อยของเสียลงในน้ำ เพราะจะทำให้น้ำเกิดมลพิษ ส่งผลกระทบต่อมนุษย์และ
สัตว์ทั้งหลาย 
 หากมนุษย์มีจิตสำนึกในการรักษาความสะอาดของแหล่งน้ำและไม่นำของเสียหรือ
สารพิษไปทำลายธรรมชาติ น้ำก็จะยังคงบริสุทธิ์ ไม่เป็นอันตรายต่อมนุษย์และสัตว์น้ำ ทั้งยังช่วย
รักษาสมดุลของระบบนิเวศให้ดำรงอยู่ต่อไป (พระอิทธิกร วิทฺธิสีโล ยศสา, 2566: 8)  
 ดังนั้น การอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำตามแนวทางพระพุทธศาสนาไม่ใช่เพียงการปกป้องแหล่ง
น้ำจากมลพิษเท่านั้น แต่ยังรวมถึงการปรับทัศนคติและพฤติกรรมของมนุษย์ให้เคารพธรรมชาติ ใช้
ทรัพยากรอย่างรู้คุณค่า และดำรงชีวิตอยู่ร่วมกับสิ่งแวดล้อมอย่างสมดุล ด้วยหลักธรรมคำสอนของ
พระพุทธเจ้าเป็นแนวทางนำพาสู่การแก้ไขปัญหาที่ยั่งยืน 
 4. ความสำคัญของการอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำตามหลักพระพุทธศาสนา  น้ำเป็น
ทรัพยากรธรรมชาติที่จำเป็นต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์และสรรพสัตว์ทั้งปวง ทว่าสังคมปัจจุบัน
กลับเผชิญปัญหาการขาดแคลนน้ำและมลพิษทางน้ำ อันเป็นผลมาจากการใช้ทรัพยากรอย่างขาด
ความตระหนักรู้ถึงคุณค่า พระพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์อยู่ร่วมกับธรรมชาติอย่างสมดุล มองเห็น
ความสัมพันธ์อันแนบแน่นระหว่างมนษุย์กับสิง่แวดล้อม ซึ่งเป็นไปตามหลักแห่งปฏิจจสมุปบาท-การ
อิงอาศัยกันและกันโดยไม่มีสิ่งใดดำรงอยู่ได้อย่างโดดเดี่ยว ดังนั้น การอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำจึงเป็น
หน้าที่สำคัญที่ควรดำเนินการอย่างจริงจังและเป็นระบบ 
 4.1 ความสัมพันธ์ระหว่างทรัพยากรน้ำและป่าไม้ ทรัพยากรน้ำและป่าไม้อยู่ในสภาวะที่
ต้องพึ่งพาอาศัยกันโดยสมบูรณ์ น้ำกำเนิดจากป่าไม้ ซึ่งเป็นแหล่งกักเก็บน้ำตามธรรมชาติ ช่วยรักษา
ความชุ่มชื้นให้แก่ผืนดิน และเป็นปัจจัยสำคัญในการหล่อเลี้ยงชีวิตของสรรพสิ่ง ดังนั้น การอนุรักษ์
ทรัพยากรน้ำจึงไม่สามารถแยกออกจากการดูแลป่าไม้ได้ 
 หลักปฏิจจสมุปบาทในพระพุทธศาสนาอธิบายว่า ทุกสิ่งในโลกดำรงอยู่ได้เพราะอาศัยกัน
และกัน เช่นเดียวกับป่าไม้ที่มิใช่เพียงแหล่งไม้หรือทรัพยากรทางเศรษฐกิจ แต่เป็นกลไกสำคัญที่
สร้างและรักษาสมดุลของธรรมชาติ เป็นแหล่งผลิตดิน น้ำ และอากาศบริสุทธิ์ ซึ่งเป็นปัจจัยพื้นฐาน



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      31 

 

 

ที่หล่อเลี้ยงทุกชีวิตบนโลก หากป่าถูกทำลาย วัฏจักรน้ำก็จะเสียสมดุล ส่งผลกระทบต่อมนุษย์และ
ระบบนิเวศโดยรวม 
 4.2 ทรัพยากรน้ำ: ปัจจัยแห่งชีวิตและคุณค่าทางพระพุทธศาสนา น้ำเป็นสิ่งจำเป็นต่อ
การดำรงชีวิต หากปราศจากน้ำ มนุษย์และสรรพสัตว์ย่อมไม่อาจดำรงอยู่ได้ เรื่องราวใน มหาวาณิช
ชาดก แสดงให้เห็นถึงความสำคัญของน้ำต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์และความจำเป็นในการบริหาร
จัดการทรัพยากรน้ำอย่างมีสติ 
 ในอดีต มีพ่อค้าหัวหน้าคาราวานกลุ่มหนึ่งเดินทางผ่านถิ่นกันดารและพบต้นไทรใหญ่ที่มี
ร่มเงาร่มรื่น กลุ่มพ่อค้าซึ่งขาดแคลนน้ำจึงคิดว่าใต้ต้นไม้อาจมีน้ำซึมอยู่ และพากันตัดกิ่งไม้ออกมา
เพื่อให้ได้น้ำดื่ม แม้ตอนแรกจะพบว่าน้ำใสสะอาดและมีทรัพย์สินอยู่ใต้ต้นไม้ แต่เมื่อพวกเขาโลภ
มากข้ึนถึงขั้นโค่นต้นไม้ทั้งต้น เหล่านาคที่อาศัยอยู่ในนั้นก็ออกมาและทำให้พ่อค้าทั้งหมดต้องพินาศ 
ยกเว้นหัวหน้าคาราวานที่เป็นผู้มีปัญญา 
 ชาดกเรื่องนี้สะท้อนให้เห็นว่าการบริหารจัดการทรัพยากรธรรมชาติอย่างขาดสติและ
ความโลภนำมาซึ่งความหายนะ หากมนุษย์ใช้ทรัพยากรน้ำโดยไม่คำนึงถึงผลกระทบระยะยาว 
สุดท้ายอาจนำไปสู่การขาดแคลนที่รุนแรง และความทุกข์ที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ 
 4.3 การวางแผนบริหารจัดการทรัพยากรน้ำในระดับชุมชน การอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำควร
เป็นภารกิจร่วมกันของทุกภาคส่วน ทั้งหน่วยงานภาครัฐ ชุมชนและประชาชนทั่วไป การมี
ฐานข้อมูลที่ถูกต้องเกี่ยวกับการใช้ที่ดินและปริมาณน้ำที่มีอยู่ในพื้นที่ จะช่วยให้สามารถออกแบบ
ระบบบริหารจัดการทรัพยากรได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 แนวทางหนึ่งที่สำคัญคือการส่งเสริมให้ชุมชนมีส่วนร่วมในการกำหนดแนวทางการ
พัฒนาอย่างยั่งยืน โดยคำนึงถึงความสมดุลของประชากรและปริมาณทรัพยากรที่มีอยู่อย่างจำกัด 
หากชุมชนสามารถจัดระบบการใช้น้ำให้เหมาะสมกับจำนวนประชากรและสภาพแวดล้อม ก็จะช่วย
ลดปัญหาการขาดแคลนน้ำและส่งเสริมการใช้ทรัพยากรอย่างคุ้มค่า  (พระอิทธิกร วิทฺธิสีโล ยศสา, 
2566:9)  
 พระพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์ตระหนักถึงความเชื่อมโยงของทุกสรรพสิ่ง และเห็นคุณค่า
ของน้ำในฐานะทรัพยากรที่เอ้ือต่อการดำรงชีวิต น้ำมิใช่เพียงปัจจัยแห่งความอยู่รอดของมนุษย์
เท่านั้น แต่ยังเป็นองค์ประกอบสำคัญที่หล่อเลี้ยงระบบนิเวศทั้งปวง หากเรารู้จักใช้น้ำอย่างรู้คุณค่า 
ปกป้องป่าไม้ และบริหารจัดการทรัพยากรอย่างมีสติ มนุษย์ก็จะสามารถดำรงอยู่ร่วมกับธรรมชาติ
ได้อย่างสมดุลและยั่งยืน 
 5. ผลลัพธ์ของกระบวนการบริหารจัดการน้ำบูรณาการเชิงพุทธของผู้นำท้องถิ่น
กระบวนการบริหารจัดการน้ำบูรณาการเชิงพุทธของผู้นำท้องถิ่นสามารถนำพาชุมชนให้เกิดการคิด



 

32     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

วิเคราะห์อย่างเป็นระบบ เพื่อหาแนวทางในการจัดการปัญหาทรัพยากรน้ำได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
มากกว่าการละเลยปัญหาจนก่อให้เกิดผลกระทบที่ใหญ่กว่า การจัดสรรทรัพยากรน้ำเพื่อการเกษตร 
ที่ดินเพื่อการอยู่อาศัย และที่ดินเพื่อการเพาะปลูก ถือเป็นภารกิจสำคัญของชุมชน หากมีการพูดคุย 
วางแผน และลงมือปฏิบัติร่วมกันอย่างจริงจังแล้ว ทรัพยากรที่มีอยู่อย่างจำกัดย่อมสามารถกระจาย
ได้อย่างทั่วถึง ก่อให้เกิดความเข้าอกเข้าใจซึ่งกันและกันของคนในชุมชน อีกทั้งยังช่วยลดความ
ขัดแย้งอันเนื่องมาจากการแย่งชิงทรัพยากร (Resource Competition) ที่อาจเกิดขึ้นในอนาคต 
 การวางแผนจัดสรรทรัพยากรอย่างเป็นระบบ ทำให้ชุมชนสามารถปรับตัวให้เข้ากับ
บริบทที่เปลี่ยนแปลงไป ช่วยให้เกิดกระบวนการคิดในมิติที่กว้างขึ้น มีความตระหนักถึงข้อจำกัดของ
ทรัพยากร และสามารถกำหนดแนวทางควบคุมการเพิ่มขึ้นหรือลดลงของประชากรในชุมชนได้
อย่างเหมาะสม นอกจากนี้ การที่ชุมชนมีข้อมูลเกี่ยวกับปัญหาและความต้องการที่แท้จริงของ
ตนเอง ทำให้สามารถกำหนดทิศทางการพัฒนาได้อย่างมีเป้าหมาย ส่งเสริมให้เกิดความเป็นอยู่ที่
ยั่งยืน 
 การจัดทำแผนชุมชนที่มีคุณภาพเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้กระบวนการพัฒนาเป็นไปอย่าง
รอบคอบและเป็นระบบ เนื่องจากเป็นกระบวนการที่เปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการระดม
ความคิดเห็น ทำให้แผนดังกล่าวมีข้อมูลที่ครบถ้วน สอดคล้องกับสภาพปัญหาและทรัพยากรที่มีอยู่ 
เมื่อทรัพยากรถูกจัดสรรอย่างทั่วถึง ย่อมส่งผลให้เกิดความเท่าเทียมในการใช้ทรัพยากร ลดความ
เหลื่อมล้ำในสังคม และช่วยให้ทรัพยากรที่มีอยู่สามารถนำมาใช้ให้เกิดประสิทธิภาพสูงสุด อีกทั้งยัง
ส่งเสริมให้คนในชุมชนตระหนักถึงการมีอยู่และการหมดไปของทรัพยากร อันจะนำไปสู่การหวง
แหนและดูแลรักษาทรัพยากรให้คงอยู่กับชุมชนสืบไป 
 ท้ายที่สุด แผนชุมชนจะเป็นเครื่องมือที่ทรงประสิทธิภาพในการรับมือกับบริบทที่
เปลี่ยนแปลงของสังคม เปรียบเสมือนเข็มทิศที่กำหนดทิศทางการเติบโตของชุมชน เมื่อชุมชนเกิด
การขยายตัวในมิติต่างๆ แผนจะช่วยให้ผู้นำชุมชนสามารถคาดการณ์ความเปลี่ยนแปลง มองเห็นทั้ง
ข้อดีและข้อเสีย และปรับแผนให้สอดคล้องกับการพัฒนาและการขยายตัวของชุมชน นอกจากนี้ 
การที่ชุมชนมีแผนที่ชัดเจน จะช่วยให้ทุกคนเห็นถึงโอกาสและข้อจำกัดของพื้นที่ สามารถวางแนว
ทางแก้ไขปัญหาได้อย่างเหมาะสม ทำให้ทรัพยากรที่มีอยู่นำไปใช้ให้เกิดประโยชน์สูงสุด 
 แผนที่มีประสิทธิภาพจะช่วยให้ทุกคนในชุมชนสามารถรับรู้ถึงการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น 
ส่งเสริมให้เกิดกระบวนการคิดเพื่อการบริหารจัดการปัญหาร่วมกัน อันนำไปสู่ความเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกันของคนในชุมชน ส่งเสริมความสมัครสมานสามัคคีในการพัฒนาชุมชนให้เกิดความ
เจริญรุ่งเรืองอย่างยั่งยืน (ชาญณรงค์ จันทร์มี และ พิชญ์ จิตต์ภักดี จารุพงศ์ พลเดช , 2565:151-
152) 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      33 

 

 

  ดังนั้น กระบวนการบริหารจัดการน้ำบูรณาการเชิงพุทธของผู้นำท้องถิ่นช่วยให้ชุมชนเกิด
การคิดวิเคราะห์และวางแผนการใช้ทรัพยากรอย่างเป็นระบบ ลดปัญหาการแย่งชิงทรัพยากร และ
ส่งเสริมความเข้าใจซึ่งกันและกัน การจัดทำแผนชุมชนที่มีคุณภาพช่วยให้การใช้ทรัพยากรมี
ประสิทธิภาพสูงสุด ลดความเหลื่อมล้ำ และส่งเสริมความยั่งยืนของชุมชน แผนดังกล่าวยังเป็น
เครื่องมือสำคัญในการรับมือกับการเปลี่ยนแปลงของสังคม และนำไปสู่ความสมัครสมานสามัคคี
ของคนในชุมชนในการพัฒนาให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองอย่างยั่งยืน 
 

อภิปรายผล  
  จากการศึกษา การบูรณาการหลักธรรมเชิงพุทธของผูบ้ริหารทอ้งถิ่นในการจัดการความ
ขัดแย้งด้านการใชน้้ำในชุมชน ตำบลนาจักร อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ มีประเด็นที่สามารถ
นำมาอภิปรายผลได้ ดงันี ้

การประยุกต์ใช้หลักพุทธศาสนา เช่น อริยสัจ 4 หลักพละ 4 และโยนิโสมนสิการ สามารถ
ช่วยลดความขัดแย้งและเพิ่มประสิทธิภาพในการบริหารจัดการน้ำในชุมชนได้อย่างมีนัยสำคัญ ผู้นำ
ท้องถิ่นที่นำแนวคิดเหล่านี้ไปใช้สามารถสร้างความร่วมมือในหมู่ประชาชนและลดข้อพิพาทเก่ียวกับ
การใช้ทรัพยากรน้ำได้อย่างเป็นรูปธรรม อีกทั้ง การมีส่วนร่วมของประชาชนยังเป็นปัจจัยสำคัญที่
ช่วยให้การบริหารจัดการน้ำเป็นไปอย่างยั่งยืนและสามารถตอบสนองต่อความต้องการของชุมชนได้
อย่างแท้จริง 

จากผลการศึกษานี้ ข้อเสนอแนะที่สำคัญคือ ภาครัฐควรส่งเสริมแนวทางการบริหาร
จัดการน้ำที่อิงกับหลักธรรมทางพุทธศาสนา โดยสนับสนุนให้มีการอบรมและบูรณาการแนวคิดนี้
เข้ากับแผนพัฒนาท้องถิ่น เพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อประชาชนและการใช้ทรัพยากรน้ำในระยะ
ยาว การนำหลักอริยสัจ 4 และหลักพละ 4 มาใช้ช่วยให้ผู้นำชุมชนสามารถตัดสินใจได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ ลดปัญหาความขัดแย้ง และสร้างความร่วมมือที่มั่นคงระหว่างชุมชน นอกจากนี้ การ
ใช้หลักโยนิโสมนสิการในการวางแผนการจัดการน้ำยังช่วยให้การตัดสินใจเป็นไปอย่างรอบคอบและ
เป็นระบบ 

ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดจากการศึกษาในพื้นที่ตำบลนาจักรแสดงให้เห็นว่า การนำหลักธรรม
เชิงพุทธมาใช้ในการจัดการน้ำไม่เพียงแต่ช่วยบรรเทาความขัดแย้ง แต่ยังส่งเสริมความร่วมมือที่
ยั่งยืนระหว่างประชาชนในชุมชน การใช้หลักธรรมเหล่านี้เป็นแนวทางในการพัฒนาชุมชนให้มีการ
ใช้ทรัพยากรน้ำอย่างคุ้มค่าและมีประสิทธิภาพ ซึ่งสอดคล้องกับผลการศึกษาหลายชิ้นที่เน้นย้ำถึง
บทบาทของชุมชนในกระบวนการบริหารจัดการทรัพยากรน้ำ 

 



 

34     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

จากการศึกษาของสุภา จันทรศิลป์ (2558) พบว่าการมีส่วนร่วมของชุมชนในระดับท้องถิ่น
ช่วยเพิ่มความยั่ งยืนในการบริหารจัดการน้ำได้  เนื่ องจากชุมชนมีความรู้ เชิงลึกเกี่ยวกับ
สภาพแวดล้อมและทรัพยากรที่พวกเขาพึ่งพิงอยู่ นอกจากนี้ การศึกษาของวิชัย โพธิ์ษณา (2563) 
ยังแสดงให้เห็นว่า การสร้างเครือข่ายความร่วมมือระหว่างชุมชนและหน่วยงานภาครัฐมีบทบาท
สำคัญในการพัฒนาการบริหารจัดการน้ำ โดยเฉพาะในพื้นที่ที่มีปัญหาความขัดแย้งเก่ียวกับการใช้
ทรัพยากรน้ำ การบูรณาการองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์เข้ากับภูมิปัญญาท้องถิ่นก็เป็นแนวทางที่
ได้รับการยอมรับว่าเป็นปัจจัยสำคัญในการจัดการน้ำอย่างมีประสิทธิภาพ 

งานวิจัยของอนุชา ศรีจันทร์ (2562) ชี้ให้เห็นว่า การใช้หลักพุทธศาสตร์ในการตัดสินใจ
ร่วมกันสามารถช่วยลดความขัดแย้งและส่งเสริมความร่วมมือระหว่างชุมชนและภาครัฐได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ ทั้งนี้ยังสอดคล้องกับแนวคิดของ Pomeroy (2014) ที่เน้นให้ความสำคัญกับการ
บริหารจัดการทรัพยากรน้ำแบบบูรณาการ โดยเน้นการมีส่วนร่วมของชุมชนในการตัดสินใจ ส่วน
การศึกษาของ Turner (2016) พบว่าการบริหารจัดการทรัพยากรร่วมกันระหว่างชุมชนและภาครัฐ
สามารถนำไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน 

นอกจากนี้ ผลการศึกษาในด้านการพัฒนาผู้นำท้องถิ่นเพื่อการบริหารจัดการน้ำอย่างมี
ประสิทธิภาพยังได้รับการสนับสนุนจากแนวคิดของ Giddens (2009) ซึ่งกล่าวถึงความสำคัญของ
การพัฒนาอย่างยั่งยืนที่ต้องคำนึงถึงทั้งมิติทางสังคมและสิ่งแวดล้อม การนำหลักพุทธศาสตร์เข้ามา
ใช้ในกระบวนการบริหารจัดการน้ำช่วยสร้างแนวทางที่สอดคล้องกับวิถีชีวิตของชุมชนท้องถิ่น และ
เป็นเครื่องมือที่สามารถนำไปปรับใช้กับการจัดการปัญหาทรัพยากรน้ำในบริบทที่หลากหลาย 

ดังนั้น งานวิจัยนี้แสดงให้เห็นว่า การจัดการน้ำในชุมชนท้องถิ่นที่เน้นการมีส่วนร่วมของ
ประชาชนและการบูรณาการองค์ความรู้จากหลายฝ่ายเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยเพิ่มประสิทธิภาพใน
การบริหารจัดการน้ำ การผสมผสานแนวคิดทางพุทธศาสนาเข้ากับการจัดการทรัพยากรน้ำเป็น
แนวทางที่สามารถลดความขัดแย้ง สร้างความร่วมมือในชุมชน และนำไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนใน
ระยะยาว การศึกษานี้ยืนยันว่าการบริหารจัดการน้ำอย่างมีประสิทธิภาพต้องอาศัยความร่วมมือ
ระหว่างชุมชนและภาครัฐ รวมถึงการส่งเสริมบทบาทของผู้นำท้องถิ่นที่มีความสามารถในการนำ
ชุมชนไปสู่ความยั่งยืนและความเป็นอยู่ที่ดีขึ้นของทุกคนในสังคม 
 

องค์ความรู้ที่ได้จาการศึกษา 
1. ด้านการบริหารจัดการน้ำเชิงบูรณาการ การนำหลักพุทธศาสนา เช่น อริยสัจ 4, พละ 4 

และโยนิโสมนสิการ มาประยุกต์ใช้ช่วยให้การบริหารจัดการน้ำมีความสมดุลและยั่งยืนการมีส่วน
ร่วมของชุมชนเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยลดปัญหาความขัดแย้งเกี่ยวกับการใช้ทรัพยากรน้ำการบูรณา



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      35 

 

 

การความรู้ด้านวิทยาศาสตร์และภูมิปัญญาท้องถิ่นสามารถเพิ่มประสิทธิภาพในการบริหารจัดการ
น้ำ 
 2. ด้านบทบาทของผู้นำท้องถิ่น ผู้นำท้องถิ่นที่ใช้หลักธรรมทางพุทธศาสนาในการบริหาร
สามารถสร้างความร่วมมือระหว่างชุมชนและภาครัฐได้อย่างมีประสิทธิภาพผู้นำที่มีวิสัยทัศน์และ
มุ่งเน้นการพัฒนาอย่างยั่งยืนจะสามารถแก้ไขปัญหาความขัดแย้งด้านทรัพยากรน้ำได้อย่างเป็น
ระบบการพัฒนาศักยภาพของผู้นำชุมชนในการบริหารจัดการทรัพยากรน้ำเป็นปัจจัยสำคัญในการ
สร้างชุมชนที่เข้มแข็ง 

3. ด้านการมีส่วนร่วมของประชาชน การเปิดโอกาสให้ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมในการ
ตัดสินใจช่วยให้เกิดความตระหนักและความรับผิดชอบต่อทรัพยากรน้ำชุมชนที่มีส่วนร่วมใน
กระบวนการวางแผนและตัดสินใจจะสามารถใช้ทรัพยากรได้อย่างคุ้มค่าและลดความขัดแย้งการมี
ส่วนร่วมอย่างเป็นระบบจะช่วยให้เกิดการบริหารจัดการน้ำที่เหมาะสมกับบริบทของพื้นที่ 
 4. ด้านผลกระทบต่อชุมชนและสิ่งแวดล้อม การจัดการน้ำที่ดีช่วยลดปัญหาภัยแล้งและ
น้ำท่วม รวมถึงทำให้การใช้น้ำในภาคเกษตรกรรมมีประสิทธิภาพมากขึ้นการรักษาแหล่งน้ำ
ธรรมชาติช่วยอนุรักษ์ระบบนิเวศและลดผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศเมื่อชุมชน
มีการจัดการน้ำที่เป็นระบบ จะช่วยให้คุณภาพชีวิตของประชาชนดีขึ้น ทั้งในแง่ของสุขอนามัยและ
เศรษฐกิจ 
 5. ด้านนโยบายและข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติ ภาครัฐควรสนับสนุนการบูรณาการหลัก
พุทธศาสนาเข้ากับแผนพัฒนาท้องถิ่นเพื่อให้เกิดแนวทางการจัดการน้ำที่ยั่งยืนควรมีการอบรมและ
พัฒนาศักยภาพของผู้นำชุมชนในการบริหารจัดการน้ำโดยใช้หลักการมีส่วนร่วมการพัฒนาแผน
จัดการน้ำควรคำนึงถึงบริบทเฉพาะของแต่ละพื้นที่ และเปิดโอกาสให้ทุกภาคส่วนมีส่วนร่วม 
 งานวิจัยนี้แสดงให้เห็นว่า การผสมผสานหลักพุทธศาสนาเข้ากับแนวทางการจัดการน้ำ
เชิงบูรณาการ สามารถช่วยลดความขัดแย้ง ส่งเสริมการมีส่วนร่วมและทำให้เกิดการใช้ทรัพยากรน้ำ
อย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน ซึ่งเป็นแนวทางที่ควรได้รับการสนับสนุนและขยายผลในระดับ
นโยบายต่อไป 
 

เอกสารอ้างอิง  

 

เชาว์ อินใย.(2555). การประเมินโครงการ.(พิมพ์ครั้งที่ 2).กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลยั.  
ชาญณรงค์ จนัทร์มี, พิชญ์ จิตตภ์ักดี และจารุพงศ์ พลเดช. (2565) การบริหารจัดการทรัพยากร

อย่างมีประสทิธิภาพเพื่อรองรับการขยายตัวชุมชน, บณัฑิตวิทยาลัย : วิทยาลัยบริหาร
ศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่โจ้.  



 

36     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

นิวัติ เรืองพานชิ. (2547) หลักการจัดการลุ่มนำ้, กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศูนย์สง่เสริมวิชาการ.  
ประพันธ์ ศุภษร. (2563) พุทธธรรมเพื่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม, พระนครศรีอยุธยา :มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระครูอุทัยสุตกิจ, สุวิชัย อินทกุล. (2564) พุทธจริยธรรมเพื่อสิ่งแวดล้อมตามวิถีพทุธ,มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วารสาร มจร การพัฒนาสังคม ปทีี่ 6 ฉบับที่ 1  
พระอิทธิกร วิทฺธิสีโล ยศสา. (2566) การอนุรักษ์ทรัพยากรน้ำตามหลักพระพุทธศาสนา , บัณฑิต

วิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
วิชัย โพธิ์ษณา. (2563). การสร้างเครือข่ายการจัดการน้ำในชุมชนเพื่อพัฒนาที่ยั่งยืน. วารสาร

บริหารการจัดการน้ำ, 29(1), 45-48. 
เสถียร ทั่งทองมะดัน, และ สานติย์ ศรีนาค. (2563). การตีความคำสอนเร่ืองอิทัปปัจจยตาในทศันะ

ของพุทธทาส ภิกขุ. มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั วารสาร พุทธศาสตร์
ปริทรรศน์, 4(1), 42-43. 

สุภา จันทรศิลป์. (2558). การจัดการน้ำในชุมชนท้องถิ่น: แนวทางการมีส่วนร่วมของชุมชน.วารสาร
การพัฒนาท้องถิ่น, 22(4), 90-93. 

อนุชา ศรีจันทร์. (2562). การใช้หลักพุทธศาสตร์ในการจัดการน้ำเพื่อลดความขัดแย้งในชุมชน.  
วารสารวิจัยและพฒันาชุมชน, 17(3), 112-115. 

Dicken, N.D., and Pits, F.R. (1970). Introduction to Cultural Geography. Blaidel 
Publishing Co., Waltham. 

Giddens, A. (2009). Sociology and Sustainability: Integrating Environmental and 
Social Perspectives. Cambridge University Press.  

Gleick, PH, 2014. น้ำ ภัยแล้ง การเปลี่ยนแปลงสภาพอากาศ และความขัดแย้งในซีเรีย สภาพ
อากาศ ภูมิอากาศ และสงัคม 6 (3), (2020). Pp. 331–340   

Maharjan, A., & Khatri, D. B. (2018). Community Water Management: An Integrated 
Approach. Kathmandu: Nepal Water Association. 

F Molle, I Gaafar, DE El-Agha, E Rap Agricultural Water Management 197, 2019 pp.  
   110-121 
Pomeroy, R. (2014). Managing Coastal Resources: Lessons from Integrated Coastal 

Management. ocean & Coastal Management.  
Turner, R. K. (2016). Sustainable Resource Management and Community 

Participation. Journal of Environmental Management, p78 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      37 

 

 

การพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครู 
ในศตวรรษที่ 21 

THE DEVELOPMENT OF FACTORS AND INDICATORS OF FUTURE 
WORK SKILLS FOR TEACHERS IN THE 21st CENTURY 

 
 

1ณัฐวรินทร์ วงศ์สุวรรณ, 2ไชยยศ ไพวิทยศิริธรรม และ 3ยุวรี ญานปรีชาเศรษฐ 
1Nattawarin Vongsuwan, 2Chaiyos Paiwithayasiritham   

And 3Yuwaree Yanprechaset 
 

มหาวิทยาลัยศิลปากร, ประเทศไทย 
Silpakorn University, Thailand 

 
1Vongsuwan_n@su.ac.th,  2Paiwithayasiritham_c@su.ac.th, 

3Yanprechaset_y@su.ac.th 
 

Received: June 5, 2025;        Revised: October 17, 2025;        Accepted: October 21, 2025;    
 

บทคัดย่อ 

  

การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิเคราะห์องค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคต
ของครูในศตวรรษที่ 21 ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพและปริมาณ แบ่งออกเป็น 2 ตอน คือ ตอนที่ 
1 พัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครูในศตวรรษที่ สัมภาษณ์
ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 12 คน ใช้วิธีการคัดเลือกด้วยวิธีแบบเฉพาะเจาะจง เคร่ืองมือในการเก็บ ได้แก่ 
แบบสัมภาษณ์ และตอนที่ 2 ตรวจสอบความสอดคล้องของโมเดลการวัดทักษะการทำงานใน
อนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 กับข้อมูลเชิงประจักษ์ กลุ่มตัวอย่าง คือ คุณครู จำนวน 658 คน ใช้
การสุ่มแบบหลายขั้นตอน เครื่องมือในการเก็บได้แก่ แบบสอบถาม ผลวิจัยพบว่า 1) องค์ประกอบ
และตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 มีจำนวน 6 องค์ประกอบ ได้แก่ 

 
1 นักศึกษาระดับปริญญาโท สาขาวิธีวิทยาการวิจัยทางการศึกษา คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 
2 รองศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิธีวิทยาการวิจัยทางการศึกษา คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิธีวิทยาการวิจัยทางการศึกษา คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 

mailto:Vongsuwan_n@su.ac.th
mailto:Paiwithayasiritham_c@su.ac.th


 

38     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

องค์ประกอบที่ 1 ทักษะการจัดการข้อมูล องค์ประกอบที่ 2 ทักษะเทคโนโลยีดิจิทัล องค์ประกอบที่ 
3 ทักษะทางสังคม องค์ประกอบที่ 4 ทักษะการปรับตัว องค์ประกอบที่ 5 ทักษะความคิดออกแบบ
นวัตกรรม และองค์ประกอบที่ 6 ทักษะการเรียนรู้ตลอดชีวิต และตัวบ่งชี้ มีจำนวน 21 ตัวบ่งชี้ 
และ 2) ผลการวิเคราะห์องค์ประกอบเชิงยืนยันลำดับที่สอง พบว่า โมเดลการวัดทักษะการทำงาน
ในอนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 สอดคล้องกับข้อมูลเชิงประจักษ์ พิจารณาจากค่าสถิติทีใช้

ตรวจสอบ ค่า Chi-squared (χ2) = 187.781 , องศาอิสระ (df) = 163, และค่า p-value = 
0.089, SRMR = 0.030, RMSEA = 0.015, CFI = 0.985, GFI = 1.000, AGFI = 1.000 และ  

χ2/df = 1.152 
 

คำสำคัญ: ครูในศตวรรษที่ 21; ทักษะการทำงานในอนาคต; องค์ประกอบและตัวบ่งชี้ 
 

Abstract 
This research analyzed the components and indicators for future work skills of 

teachers in the 2 1 st century employing both qualitative and quantitative research 
methodologies. The research was conducted in two phases: Phase 1 : Development of 
Components and Indicators. In this phase, in-depth interviews were conducted with 12 
experts selected through purposive sampling. Data were collected using a structured 
interview protocol. and Phase 2 :  Validation of the Measurement Model. this phase 
involved validating the measurement model's alignment with empirical data. The sample 
consisted of 6 5 8  teachers, selected through multi-stage random sampling. The results 
revealed that 1 )  The future work skills of teachers in the 2 1 st century comprised six 
components with a total of 2 1  indicators. The six components were: 1 )  Data 
Management Skills, 2) Digital Literacy, 3) Social Skills, 4) Adaptability Skills, 5) Innovation 
Thinking Skills and 6 )  Lifelong Learning Skills And 2 )  The results of the second-order 
confirmatory factor analysis indicated that the measurement model for 2 1 st-century 
teachers' future work skills aligns with the empirical data, as assessed through the 

statistical indices used for model evaluation χ² = 187.781, df = 163, p = 0.089, SRMR = 

0.030, RMSEA = 0.015, CFI = 0.985, GFI = 1.000, AGFI = 1.000, and χ²/df = 1.152 
 
Keywords: Components and indicators;  Future work skills;  Teachers in the 21st century 

 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      39 

 

 

บทนำ 

 

  การเปลี่ยนแปลงทางสังคมในศตวรรษที่ 21 โลกได้เข้าสู่สังคมที่เรียกว่า “สังคมความรู้” 
ความรู้ใหม่ๆ เกิดขึ้นทุกวัน และเราสามารถรับความรู้ได้จากหลายช่องทางและได้รับอย่างรวดเร็ว 
เป็นโลกของเทคโนโลยีและนวัตกรรม เครื่องจักรและหุ่นยนต์ถูกนำเข้ามาใช้งานทดแทนแรงงานคน 
ในความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีและระบบสารสนเทศเป็นปัจจัยสำคัญที่ผลักดันทำให้เกิด   การ
เปลี่ยนแปลงกับวิถีชีวิตของมนุษย์ (พระณัฐวุฒิ พันทะลี, 2563) โลกในศตวรรษที่ 21 เปลี่ยนโฉม
หน้าของโลกจากยุคศตวรรษที่ 20 ไปอย่างสมบูรณ์ ปัจจุบันโลกเต็มไปด้วยปัญหาต่าง  ๆ มากมาย
ซึ่งแต่ละปัญหาก็มีความซับซ้อนมากกว่าในอดีตที่ผ่านมามาก เนื่องจากความก้าวหน้าทาง
เทคโนโลยีโดยเฉพาะเทคโนโลยีดิจิทัลที่ทำให้โลกไร้พรมแดนหรือทำให้โลกแคบลง ทุกประเทศมี
โอกาสเป็นผู้เล่นหน้าใหม่ การช่วงชิงอำนาจระหว่างรัฐมหาอำนาจไม่อาจใช้กำลังทหารแย่งชิงเอาได้
เหมือนในสมัยก่อน ตัวอย่างของปัญหาต่าง ๆ ที่โลกกำลังเผชิญอยู่ในปัจจุบันได้แก่ ปัญหาการก่อ
การร้าย ปัญหาเศรษฐกิจ ปัญหาสังคม เป็นต้น (นำโชค อุ่นเวียง, 2564) ศตวรรษที่ประเทศกำลัง
พัฒนาทั้งหลายเฉกเช่นประเทศไทยถูกผนวกดึงเข้าสู่เวทีแห่งการแข่งขันเพื่อช่วงชิงครอบครอง
ทรัพยากร โดยมีความเป็นมหาอำนาจทางเศรษฐกิจเป็นเดิมพัน ศตวรรษที่ 21 มีแนวโน้มเป็นสังคม
อุตสาหกรรมสังคมที่มี การแข่งขันเพื่อชิงความได้เปรียบในเชิงธุรกิจการค้าสูง ปรากฏทั่วในทุกอนุ
ภูมิภาคของโลก ในเวทีแห่งการแข่งขันของโลกปัจจุบันมีปัจจัยอยู่หลายอย่างเป็นตัวแปรชี้ชัยชนะ 
ไม่ว่าจะเป็นความพร้อมในการบริหารจัดการ เงินทุน เทคโนโลยีที่มนุษย์ได้เอามาเป็นเครื่องมือใน
การนำทรัพยากรที่มีอยู่มารับใช้ชีวิตของตน อนึ่งประชากรถือว่าเป็นทรัพยากรที่สำคัญที่สุดของ
กระบวนการพัฒนาเศรษฐกิจสังคมอย่างแท้จริงในอันที่จะชี้ขาดการแข่งขันในยุคแห่งการเร่งรัดและ
การทวีคูณของการแลกเปลี่ยนแห่งศตวรรษ (ชมพู โกติรัมย์, 2555)  
 สถาบันการมองอนาคตนวัตกรรม (2565) ได้นำเสนอฉากทัศน์ในอนาคตของการทำงาน
ดังนี้ 1) การทำงานเต็มไปด้วยความทุกข์ยาก หุ่นยนต์และเทคโนโลยีเข้ามามีบทบาทในการทำงาน
ประชาชนไม่มีทักษะแห่งอนาคตรองรับจึงไม่สามารถปรับตัวได้ ประชาชนส่วนมากตกงาน 
เศรษฐกิจในเมืองตกตํ่า บ้านเมืองเต็มไปด้วยความวุ่นวาย 2) ผู้คนทำงานประจำด้วยความจำเป็นใน
การหาเลี้ยงชีพให้กับตนเองและครอบครัว เกิดความเหลื่อมล้ำในสังคม ทั้งโอกาสในการพัฒนา
ทักษะ การพัฒนาประสิทธิภาพการทำงานและการขยายธุรกิจ 3) การทำงานของประชาชนในทุก ๆ 
วันเต็มไปด้วยความสุขทุกคนสามารถออกแบบชีวิตการทำงานของตนเองได้ทำงานจากที่ไหนก็ได้ มี
เทคโนโลยีทันสมัยรองรับการทำงานเชื่อมต่อข้อมูลรวดเร็ว ส่งผลให้การทำงานมีประสิทธิภาพ 
เศรษฐกิจเติบโต และ 4) รัฐบาลประกาศใช้นโยบาย Universal Basic Income เพื่อให้ประชาชน
ทุกคนมีหลักประกันด้านรายได้ขั้นพื้นฐาน ทำให้ทุกคนสามารถเลือกรูปแบบการทำงานที่ตอบโจทย์



 

40     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ต่อความสนใจและวิถีชีวิตของตนเองได้มากข้ึนโดยไม่จําเป็นต่องกังวลถึงการได้รับรายได้ขั้นพื้นฐาน 
นอกจากนี้  World Economic Forum (2020) ได้เสนอรายงาน Future of Jobs ได้คาดการณ์ไว้
ว่าภายใน ปี 2025 งานกว่า 85 ล้านตำแหน่งอาจถูกแทนที่ด้วยการเปลี่ยนแปลงในการแบ่งงาน
ระหว่างมนุษย์และเครื่องจักรและจะเกิดงานใหม่ ๆ ขึ้นกว่า 97 ล้านตำแหน่งด้วยกัน สอดรับกรณี
ของประเทศไทยแม้ว่าการนำเทคโนโลยีมาใชง้านจะช่วยยกระดับผลิตภาพทางเศรษฐกิจในภาพรวม
ให้สามารถผลิตสินค้าและบริการที่มีมูลค่าเพิ่มสูงขึ้นได้ในระยะเวลาที่สั้นลงแต่ความก้าวหน้าของ
เทคโนโลยีดังกล่าวอาจก่อให้เกิดผลกระทบต่อตลาดแรงงาน โดยอาจนำไปสู่การขาดแคลนแรงงาน
ทักษะ และเกิดความไม่สอดคล้องระหว่างทักษะของแรงงานกับทักษะที่ต้องใช้ในการทำงาน (Skill 
Mismatch) โดยเฉพาะทักษะที่เกี่ยวข้องกับเทคโนโลยีระดับสูง ขณะที่แรงงานระดับล่างจะถูก
ชดเชยด้วยหุ่นยนต์และจักรกลมากข้ึน โดยคาดการณ์ว่าปัญญาประดิษฐ์และระบบหุ่นยนต์อัตโนมัติ
จะส่งผลให้อัตราการว่างงานของประเทศไทยเพิ่มขึ้นประมาณร้อยละ 5 ภายในปี 2578 (สำนักงาน
สภาพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2564) 
 ครูซึ่ งเป็นผู้ประกอบวิชาชีพทางการศึกษาจึงเป็น อีกอาชีพที่ ได้รับผลจากการ
เปลี่ยนแปลงสังคม เศรษฐกิจ วัฒนธรรมและเทคโนโลยี ซึ่งครูในยุคศตวรรษที่ 21 คือ ครูในยุค
โลกาภิวัตน์จะต้องมีความรู้กว้างไกลในเทคโนโลยีที่เต็มไปด้วย IT ครูจะต้องพัฒนาแบบก้าวกระโดด
จึงจะทันโลกยุคใหม่นวัตกรรมจึงเป็นเครื่องมือของครูที่จะต้องพัฒนาตนเองในด้านเทคโนโลยี
วิชาการเพื่อนำนวัตกรรม ไปพัฒนาผู้เรียนให้มีความรู้และเข้าใจในบทเรียนมากยิ่งขึ้นและยังถือได้
ว่าครูเป็นผู้พัฒนาตนเองอยู่เสมอดังนั้นบทบาทของครูในยุคศตวรรษที่ 21 คือการทำหน้าที่เป็น
ผู้สนับสนุนช่วยเหลือผู้เรียนให้พัฒนาตนเองให้ได้เต็มศักยภาพและส่งเสริมให้เกิดการเรียนรู้ตลอด
ชีวิตเพราะเทคโนโลยีในทุกวันนี้ มีการเปลี่ยนแปลงรวดเร็วและล้ำสมัยผู้คนในยุคใหม่จึงต้องเรียนรู้
สิ่งใหม่ตลอดเวลาดังนั้นครูในยุคศตวรรษที่ 21 จึงต้องปรับตัวให้เข้ากับเทคโนโลยีและคอยแนะนำ
แนวทางการใช้เทคโนโลยี ที่เหมาะสมกับเด็กอย่างเข้าใจและพร้อมที่จะทุ่มเทวิชาความรู้ด้วยวิธีการ
สมัยใหม่ตามธรรมชาติของการเปลี่ยนแปลง (พระพัฒนพล สิริสุวณฺโณ และวิทยา ทองดี , 2566) 
การพัฒนาวิชาชีพครูในศตวรรษที่ 21 มีการเปลี่ยนแปลงที่สำคัญ การใช้เทคโนโลยี การเรียนรู้ที่
เน้นนักเรียนเป็นศูนย์กลาง ความหลากหลาย และความรับผิดชอบเป็นองค์ประกอบสำคัญของการ
พัฒนาครูมืออาชีพ ครูต้องติดตามการเปลี่ยนแปลงเหล่านี้อยู่เสมอเพื่อให้แน่ใจว่าครูกําลังให้
การศึกษาที่มีคุณภาพแก่นักเรียนดังนั้นการพัฒนาครูมืออาชีพจึงต้องพัฒนาอย่างต่อเนื่องเพื่อ
ตอบสนองความต้องการของครูและนักเรียนในศตวรรษที่ 21 (พระมหาคณาวุฒิ อคฺคปญฺโญ , 
2566) 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      41 

 

 

จากสถานการณ์ที่มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วของสังคม เศรษฐกิจ วัฒนธรรมและ
เทคโนโลยีที่มีผลกระทบต่อทักษะการทำงานที่เปลี่ยนไปในอนาคต ผู้ประกอบอาชีพครูมีส่วนในการ
พัฒนาองค์ความรู้ให้แก่ผู้เรียนจึงเป็นผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องและได้รับผลกระทบโดยตรงต่อการ
เปลี่ยนแปลง ผู้วิจัยจึงได้ศึกษารายงานวิจัยที่เกี่ยวกับทักษะการทำงานในอนาคตระหว่างปีที่
เผยแพร่ 2560-2565 และเมื่อวิเคราะห์จากรายงานวิจัยปัจจุบันพบว่าเป็นการศึกษากับกลุ่ม
ตัวอย่างที่เป็นนิสิต นักศึกษาที่กำลังศึกษา แต่ในขณะเดียวกันหากเป็นกลุ่มตัวอย่างที่เป็นครูใน
สถานศึกษาจะเป็นการศึกษาที่เกี่ยวข้องกับด้านการบริหารเป็นส่วนมาก ดังนั้นเพื่อให้ทันการตั้งรับ
ต่อการเปลี่ยนแปลง ผู้วิจัยจึงเห็นควรพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้เกี่ยวกับทักษะการทำงานใน
อนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 โดยองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ดังกล่าวนั้นจะมีความสอดคล้องกับ
คุณลักษณะของครูในศตรวรรษที่ 21 และมาตรฐานวิชาชีพทางการศึกษา ตามข้อบังคับของคุรุสภา 
โดยการเก็บข้อมูลเชิงคุณภาพจากผู้ทรงคุณวุฒิเพื่อได้ซึ่งข้อคิดเห็นและการยืนยันองค์ประกอบและ
ตัวชี้วัดและข้อมูลเชิงปริมาณจากครูผู้สอนในสถานศึกษายืนยันองค์ประกอบและตัวชี้วัดกับข้อมูล
เชิงประจักษ์ อันจะเกิดประโยชน์แก่ครูผู้สอน , สถาบันการศึกษาที่มีการผลิตบัณฑิตครู และ
หน่วยงานผู้พัฒนาวิชาชีพทางการศึกษาในการนำไปพัฒนาทักษะการทำงานในอนาคตของครูใน
ศตวรรษที่ 21 
  

วัตถุประสงค์การวิจัย  
  1. เพื่อพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครูในศตวรรษที่ 
21 
 2. เพื่อตรวจสอบความสอดคล้องของโมเดลการวัดทักษะการทำงานในอนาคตของครูใน
ศตวรรษที่ 21 กับข้อมูลเชิงประจักษ์ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
 

 การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิเคราะห์องค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคต
ของครูในศตวรรษที่ 21 ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพและปริมาณ แบ่งออกเป็น 2 ตอน ดังนี้ 
  ตอนที่ 1 พัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครูใน
ศตวรรษที่ 21 ด้วยวิธีเชิงคุณภาพ 
 
 



 

42     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

 1. ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
 ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ คือ ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 12 คน ประกอบด้วย อาจารย์ผู้สอนในระดับ
มหาวิทยาลัย จำนวน 6 คน (หน่วยผลิตครู) ผู้บริหารสถานศึกษา จำนวน 4 คน (หน่วย
ผู้บังคับบัญชา) และครูที่ปฏิบัติการสอน จำนวน 2 คน (หน่วยผู้ปฏิบัติงาน) ใช้วิธีการคัดเลือก
ผู้ทรงคุณวุฒิด้วยวิธีแบบเฉพาะเจาะจง (Purposive sampling) 
 2. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
 2.1 แบบสัมภาษณ์เพื่อการพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานใน
อนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 
 2.2 แบบสัมภาษณ์เพื่อการยืนยันเก่ียวกับองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงาน
ในอนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 
 เครื่องมือทั้ง 2 ฉบับผู้วิจัยตรวจสอบคุณภาพของเคร่ืองมือ โดยการตรวจสอบความตรง
ตามเนื้อหา (Content validity) โดยพิจารณาจากดัชนีความสอดคล้องของข้อคำถามกับ
วัตถุประสงค์ของการวิจัย ได้ผลดัชนีความสอดคล้องของข้อคำถามกับคำถามกับวัตถุประสงค์ของ
การวิจัยเท่ากับ 1.00 ผ่านเกณฑ์ทุกข้อ 
 3. การเก็บรวบรวมข้อมูล 
 การเก็บรวบรวมข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยวิธีการสัมภาษณ์ จำนวน 12 ท่าน ซึ่งในการ
สัมภาษณ์ผู้วิจัยจะเลือกใช้วิธีสัมภาษณ์แบบ face-to-face หรือสัมภาษณ์ผ่านช่องทาง Online 
ตามความเหมาะสมและความสะดวกของผู้ให้ข้อมูล ซึ่งก่อนการสัมภาษณ์ผู้วิจัยจะแจ้งการพิทักษ์
สิทธิ์และการบันทึกข้อมูลให้ผู้ให้ข้อมูลได้รับทราบ 

4. การวิเคราะห์ข้อมูล การเก็บรวบรวมข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยวิธีการสัมภาษณ์ ผู้วิจัยใช้
วิธีการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพด้วยการวิเคราะห์เนื้อหา  
 ตอนที่ 2 ตรวจสอบความสอดคล้องของโมเดลการวัดทักษะการทำงานในอนาคตของ
ครูในศตวรรษที่ 21 กับข้อมูลเชิงประจักษ์ ด้วยวิธีเชิงปริมาณ 
 1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง 
       1.1 ประชากร คือ ครูในสังกัดสำนักงานคณะกรรมการสถานศึกษาขั้นพื้นฐาน 
ประจำปีการศึกษา 2566 จำนวน 357,209 คน 
       1.2  กลุ่มตัวอย่าง คือ ครูในสังกัดสำนักงานคณะกรรมการสถานศึกษาขั้นพื้นฐาน 
ประจำปีการศึกษา 2566 จำนวน 658 คน ใช้วิธีการสุ่มแบบหลายขั้นตอน (Multi-stage random 
sampling) 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      43 

 

 

 2. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
 แบบสอบถามออนไลน์การพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้เก่ียวกับทักษะการทำงานใน
อนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 
 ผู้วิจัยตรวจสอบคุณภาพของเครื่องมือ โดยการตรวจสอบความตรงตามเนื้อหา 
(Content validity) โดยพิจารณาจากดัชนีความสอดคล้องของข้อคำถามกับวัตถุประสงค์ของการ
วิจัย ได้ผลดัชนีความสอดคล้องของข้อคำถามกับคำถามกับวัตถุประสงค์ของการวิจัยเท่ากับ 1.00 
ผ่านเกณฑ์ทุกข้อ 
 3. การเก็บรวบรวมข้อมูล 
 การเก็บรวบรวมข้อมูลเชิงปริมาณด้วยวิธีการตอบแบบสอบถามออนไลน์ จัดส่งสื่อ
ประชาสัมพันธ์แบบสอบถามเพื่อการวิจัยโดยการแสกน QR Code ผ่านช่องทางไปรษณีย์ หรือ E-
Mail ไปยังโรงเรียนกลุ่มตัวอย่าง 

4. การวิเคราะห์ข้อมูล  
การวิเคราะห์องค์ประกอบเชิงยืนยันเพื่อตรวจสอบความสอดคล้องของโมเดลการวัด

ทักษะการทำงานในอนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 กับข้อมูลเชิงประจักษ์ พิจารณาความตรงเชิง
โครงสร้างจากค่าสถิติวัดระดับความกลมกลืนเกณฑ์ในการตัดสินใจค่าดัชนีความสอดคล้อง และ
วิเคราะห์ความเที่ยงของตัวบ่งชี้ โดยพิจารณาจากค่าไค -สแควร์, df, CFI, GFI, AGFI, SRMR, 
RMSEA  
 

ผลการวิจัย  
  จากการศึกษา การพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครู 
ในศตวรรษที่ 21 สรุปผลวิจยั ดงันี ้
 1. ผลพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครูในศตวรรษที่ 
21 มีองค์ประกอบจำนวน 6 องค์ประกอบ และ 21 ตัวบ่งชี้ โดยมีรายละเอียด และนิยามดังต่อไปนี้ 

องค์ประกอบที่  1 ทักษะการจัดการข้อมูล (Data Management Skills) หมายถึง 
วางแผนจัดการข้อมูล เลือกเข้าถึงข้อมูล ป้อนข้อมูล อ่านข้อมูล ประมวลผลข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูล
และแปลผลข้อมูลได้อย่างเป็นระบบ เพื่อให้ได้ข้อมูลสารสนเทศอย่างเหมาะสม นำข้อมูลไปใช้
ประโยชน์อย่างมีประสิทธิภาพ และควบคุมเพื่อป้องกันการรั่วไหลของข้อมูล โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 
5 ตัวบ่งชี้ ได้แก่ ตัวบ่งชี้ 1.1 มีความสามารถวางแผนการจัดการข้อมูล ตัวบ่งชี้ 1.2 มีความสามารถ
เก็บรวบรวมข้อมูลได้อย่างเป็นระบบ ตัวบ่งชี้ 1.3 มีความสามารถประมวลผลข้อมูลได้อย่างถูกต้อง 



 

44     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ตัวบ่งชี้ 1.4 มีความเข้าใจใช้ข้อมูลให้เกิดประโยชน์ และตัวบ่งชี้ 1.5 มีความรู้ในการควบคุมและ
ปกป้องข้อมูล 

องค์ประกอบที่ 2 ทักษะเทคโนโลยีดิจิทัล (Digital Literacy) หมายถึง มีความรู้ ความ
เข้าใจในการใช้เครื่องมือเทคโนโลยีดิจิทัลได้ และใช้เทคโนโลยีดิจิทัลที่ปลอดภัย เพิ่มประสิทธิภาพ
และประสิทธิผลของการทำงานด้วยการประยุกต์ใช้เคร่ืองมือเทคโนโลยีดิจิทัล โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 
3 ตัวบ่งชี้ ได้แก่ ตัวบ่งชี้ 2.1 มีความรู้ ความเข้าใจในการใช้เทคโนโลยีดิจิทัล ตัวบ่งชี้ 2.2 มี
ความสามารถควบคุมกำกับและปฏิบัติตามกฎหมายด้านดิจิทัล และตัวบ่งชี้ 2.3 มีความสามารถนำ
เทคโนโลยีดิจิทัลมาประยุกต์ใช้ 

องค์ประกอบที่ 3 ทักษะทางสังคม (Social Skills) หมายถึง การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน สร้าง
ความสัมพันธ์อยู่ร่วมกัน เป็นพลโลกที่ดี เข้าใจความแตกต่างทางพฤติกรรมและวัฒนธรรม ควบคุม
อารมณ์ของตนเองและสื่อสารกับผู้อ่ืนอย่างมีประสิทธิภาพ โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 3 ตัวบ่งชี้ ได้แก่ 
ตัวบ่งชี้ 3.1 มีความสามารถในการสร้างปฏิสัมพันธ์กับผู้อ่ืน ตัวบ่งชี้ 3.2 มีความสามารถในการ
สื่อสาร และตัวบ่งชี้ 3.3 มีความสามารถในการจัดการอารมณ์ตนเอง 

องค์ประกอบที่ 4 ทักษะการปรับตัว (Adaptability Skills) หมายถึง รับมือกับการ
เปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นได้เสมอตลอดเวลาของการทำงาน เป็นการปรับตัวและการเรียนรู้ทักษะใหม่ ๆ 
และสามารถแก้ปัญหาที่จะเกิดขึ้นได้อย่างสร้างสรรค์ โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 3 ตัวบ่งชี้ ได้แก่ ตัวบ่งชี้ 
4.1 มีความสามารถปรับตัวในการทำงาน ตัวบ่งชี้ 4.2 มีความสามารถในการหาความรู้ และตัวบ่งชี้ 
4.3 มีทักษะในการแก้ไขปัญหาอย่างสร้างสรรค์ 

องค์ประกอบที่ 5 ทักษะความคิดออกแบบนวัตกรรม ( Innovation Thinking Skills) 
หมายถึง คิดค้นหรือประยุกต์ด้วยความสร้างสรรค์ให้เกิดสิ่งที่แตกต่างออกไปจากเดิม เชื่อมโยง
ความรู้เดิมและความรู้ใหม่เพื่อให้เกิดนวัตกรรมแก้ไขปัญหาและปรับปรุงพัฒนานวัตกรรม โดยมีตัว
บ่งชี้ จำนวน 4 ตัวบ่งชี้ ได้แก่ ตัวบ่งชี้ 5.1 มีความกล้าคิดหรือลงมือทำสิ่งใหม่ ตัวบ่งชี้ 5.2 มี
ความสามารถเชื่อมโยงในสิ่งที่มีเพื่อสร้างความรู้ใหม่ ตัวบ่งชี้ 5.3 มีความสามารถในการประเมิน
และปรับปรุงพัฒนานวัตกรรม และตัวบ่งชี้ 5.4 มีความสามารถในการแลกเปลี่ยนเรียนรู้กับบุคคล
อ่ืน 

องค์ประกอบที่ 6 ทักษะการเรียนรู้ตลอดชีวิต (Lifelong Learning Skills) คือ เรียนรู้
อย่างต่อเนื่อง พัฒนาทักษะใหม่ ๆ มีเจตคติที่ดีต่อการเรียนรู้ นำความรู้ที่ได้มาประยุกต์ใช้การ
ทำงาน โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 3 ตัวบ่งชี้ ได้แก่ ตัวบ่งชี้ 6.1 มีเจตคติทางบวกที่ดีต่อการแสวงหา
ความรู้ที่ดี ตัวบ่งชี้ 6.2 มีความพร้อมในการเรียนรู้ และตัวบ่งชี้ 6.3 มีความสามารถในการบริหาร
จัดการเรียนรู้  



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      45 

 

 

2. ผลตรวจสอบความสอดคล้องของโมเดลการวัดทักษะการทำงานในอนาคตของครู
ในศตวรรษที่ 21 กับข้อมูลเชิงประจักษ์ 

ผลการวิเคราะห์องค์ประกอบเชิงยืนยันลำดับที่สอง พบว่า โมเดลการวัดทักษะการ
ทำงานในอนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 มีความสอดคล้องกับข้อมูลเชิงประจักษ์ พิจารณาจาก

ค่าสถิติทีใช้ตรวจสอบ ค่า Chi-squared (χ2) = 187.781, องศาอิสระ (df) = 163, และค่า p-
value = 0.089, SRMR = 0.030, RMSEA = 0.015, CFI = 0.985, GFI = 1.000, AGFI = 1.000 

และ χ2/df = 1.152 ค่าสัมประสิทธิ์น้ำหนักองค์ประกอบมาตรฐาน () ของตัวแปรแฝงหรือ
องค์ประกอบอยู่ระหว่าง 0.715 - 0.939 ตัวแปรแฝงที่มีน้ำหนักองค์ประกอบมากที่สุด คือ 

องค์ประกอบที่  6 ทักษะการเรียนรู้ตลอดชีวิต  (Lifelong Learning Skills) ( = 0.939 ) 

องค์ ป ระกอบที่  1  ทั กษ ะการจั ดการข้ อมู ล  (Data Management Skills) ( = 0 .854 ) 

องค์ประกอบที่ 3 ทักษะทางสังคม (Social Skills) ( = 0.854) องค์ประกอบที่ 4 ทักษะการ

ปรับตัว (Adaptability Skills) ( = 0.847)องค์ประกอบที่ 2 ทักษะเทคโนโลยีดิจิทัล (Digital 

Literacy) ( = 0.821) และองค์ประกอบที่ 5 ทักษะความคิดออกแบบนวัตกรรม ( Innovation 

Thinking Skills) ( = 0.715) 
 

อภิปรายผล  
  จากการศึกษา การพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครู 
ในศตวรรษที่ 21 มีประเด็นที่สามารถนำมาอภิปรายผล ดังนี้ 

1. ผลการพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครูใน
ศตวรรษที่ 21 จำนวน 6 องค์ประกอบ และ 21 ตัวบ่งชี้ โดยสามารถอภิปรายผล ดังต่อไปนี้ 
 องค์ประกอบที่ 1 ทักษะการจัดการข้อมูล (Data Management Skills) หมายถึง 
วางแผนจัดการข้อมูล เลือกเข้าถึงข้อมูล ป้อนข้อมูล อ่านข้อมูล ประมวลผลข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูล
และแปลผลข้อมูลได้อย่างเป็นระบบ เพื่อให้ได้ข้อมูลสารสนเทศอย่างเหมาะสม นำข้อมูลไปใช้
ประโยชน์อย่างมีประสิทธิภาพ และควบคุมเพื่อป้องกันการรั่วไหลของข้อมูล โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 
5 ตัวบ่งชี้ จากผลการวิจัยแสดงให้เห็นถึงความเข้าใจในกระบวนการคิดอย่างเป็นระบบ และการใช้
ข้อมูลเป็นเครื่องมือสำคัญในการดำเนินงานด้านการเรียนการสอน โดยครูสามารถกำหนดประเภท
ข้อมูลที่ต้องการจากนักเรียน กำหนดวิธีการรวบรวม วิเคราะห์ และนำไปใช้ประโยชน์ เช่น การ
ประเมินผลการเรียน การสังเกตพฤติกรรม หรือการออกแบบกิจกรรมการเรียนรู้ให้เหมาะสมกับ
นักเรียนรายบุคคล รักติบูล สิทธิลภ (2566) กล่าวว่าทักษะการจัดการข้อมูลเป็นทักษะการทำงานที่



 

46     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

จำเป็นในศตวรรษที่ 21 เป็นความสามารถในการป้อนข้อมูล ประมวลผลข้อมูลความสามารถในการ
แปรผลข้อมูลที่มีความซับซ้อน รวมถึงความสามารถในการวิเคราะห์ข้อมูลขั้นสูง และข้อมูลขนาด
ใหญ่  
 องค์ประกอบที่ 2 ทักษะเทคโนโลยีดิจิทัล (Digital Literacy) หมายถึง มีความรู้ ความ
เข้าใจในการใช้เครื่องมือเทคโนโลยีดิจิทัลได้ และใช้เทคโนโลยีดิจิทัลที่ปลอดภัย เพิ่มประสิทธิภาพ
และประสิทธิผลของการทำงานด้วยการประยุกต์ใช้เคร่ืองมือเทคโนโลยีดิจิทัล โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 
3 ตัว จากผลการวิจัยแสดงให้ เห็นว่าในยุคที่ เทคโนโลยีมีการพัฒนาอย่างรวดเร็ว เช่น 
ปัญญาประดิษฐ์ (AI) และระบบอัตโนมัติ การมีเพียงความรู้พื้นฐานไม่เพียงพอ แต่ครูจำเป็นต้องมี
ความเข้าใจด้านจริยธรรมและกฎหมายดิจิทัล ตลอดจนสามารถเลือกใช้เทคโนโลยีที่เหมาะสมกับ
การจัดการเรียนรู้ การประเมินผล และการพัฒนาผู้เรียนอย่างมีประสิทธิภาพ จึงกล่าวได้ว่า ทักษะ
เทคโนโลยีดิจิทัลเป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยส่งเสริมศักยภาพครูให้สามารถพัฒนาตนเองและผู้เรียน
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ สอดคล้องกับบริบทการศึกษายุคใหม่ และตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลง
ทางสังคมและเทคโนโลยีได้ วัชรสินธุ์ เพ็งบุบผา (2564) กล่าวว่าด้วยเทคโนโลยีสารสนเทศมีการ
เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอด อาจมีการนำเทคโนโลยีเข้ามามีบทบาทสำคัญในการแสวงหาความรู้ เพื่อนำ
ความรู้ที่ได้มาใช้ในการปฏิบัติงาน ทำให้บรรลุเป้าหมายของการดำเนินงาน 

 องค์ประกอบที่ 3 ทักษะทางสังคม (Social Skills) หมายถึง การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนสร้าง
ความสัมพันธ์อยู่ร่วมกัน เป็นพลโลกที่ดี เข้าใจความแตกต่างทางพฤติกรรมและวัฒนธรรม ควบคุม
อารมณ์ของตนเองและสื่อสารกับผู้ อ่ืนอย่างมีประสิทธิภาพ โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 3 ตัว  จาก
ผลการวิจัยแสดงให้เห็นว่า ทักษะทางสังคมเป็นพื้นฐานสำคัญของความเป็นครูมืออาชีพ ที่สามารถ
ประยุกต์ใช้ความรู้ ความสามารถ และคุณธรรมเพื่อพัฒนาการเรียนรู้ของผู้เรียนและสร้างสรรค์
สังคมการศึกษาที่เข้มแข็งและยั่งยืน การพัฒนาทักษะทางสังคมจึงไม่ใช่เพียงการพัฒนาทางด้าน
บุคลิกภาพส่วนตัวเท่านั้น แต่ยังเกี่ยวข้องกับการสร้างสภาพแวดล้อมการเรียนรู้ที่ดี การสร้าง
ความสัมพันธ์อันดีกับผู้เรียน ผู้ปกครอง และเพื่อนร่วมงาน รวมถึงการสร้างความไว้วางใจและ
บรรยากาศที่เอ้ือต่อการเรียนรู้ ครูที่มีทักษะทางสังคมที่ดีจะมีจิตวิญญาณแห่งวิชาชีพที่เปี่ยมด้วย
ความเมตตา ความอดทน และความรับผิดชอบ นอกจากนี้ บุคลิกภาพของครูที่สามารถสื่อสารและ
ควบคุมอารมณ์ได้อย่างเหมาะสม ยังเป็นแบบอย่างที่ดีให้กับผู้เรียนในการพัฒนาเป็นพลเมืองที่มีวุฒิ
ภาวะทางอารมณ์ เข้าใจผู้อ่ืน และอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสร้างสรรค์ สอดคล้องกับ ประกิต สิงห์
ทอง (2560) ทักษะทางสังคมมีบทบาทสำคัญต่อการเป็นครูมืออาชีพในยุคใหม่ เพราะไม่เพียงช่วย
ให้ครูสามารถจัดการเรียนรู้ได้อย่างมีคุณภาพเท่านั้น แต่ยังเป็นแบบอย่างในการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนใน
สังคมอย่างสร้างสรรค์และยั่งยืนอีกด้วย อาชัญวิชญ์ ชุมภณพงษ์ศักดิ์ (2562) ช่วยให้บุคคลอยู่



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      47 

 

 

ร่วมกันในสังคมที่เกี่ยวข้องกับทางด้านจิตใจ สังคม การเรียน และการปรับตัว ช่วยในการพัฒนา
ความสัมพันธ์ระหว่างกันได้อย่างเหมาะสม ทักษะทางสังคมช่วยพัฒนาให้บุคคลและสังคมอยู่
ร่วมกันอย่างมีความสุข สังคมเกิดความสงบสุขและเจริญก้าวหน้า รวมทั้งช่วยเหลือเด็กให้ประสบ
ความสำเร็จในอนาคต  

องค์ประกอบที่ 4 ทักษะการปรับตัว (Adaptability Skills) หมายถึง รับมือกับการ
เปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นได้เสมอตลอดเวลาของการทำงาน เป็นการปรับตัวและการเรียนรู้ทักษะใหม่ๆ 
และสามารถแก้ปัญหาที่จะเกิดขึ้นได้อย่างสร้างสรรค์ โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 3 ตัวบ่งชี้ จาก
ผลการวิจัยแสดงให้เห็นว่า ทักษะการปรับตัวเป็นองค์ประกอบสำคัญที่ช่วยให้ครูสามารถรับมือกับ
ความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องในบริบทของการทำงาน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในยุคที่
เทคโนโลยี ความต้องการของผู้เรียน และแนวทางทางการศึกษามีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา 
เป็นพื้นฐานของการพัฒนาตนเองให้เป็นบุคคลแห่งการเรียนรู้อย่างตอ่เนื่อง ครูที่มีทักษะการปรับตัว
จะสามารถเรียนรู้สิ่งใหม่ ๆ ได้อย่างรวดเร็ว มีความยืดหยุ่นทางความคิด กล้าลอง กล้าปรับ และ
สามารถประยุกต์ใช้ความรู้เพื่อพัฒนาการจัดการเรียนรู้ที่สอดคล้องกับบริบทของผู้เรียนแต่ละคนได้
อย่างสร้างสรรค์ ทั้งยังสามารถรับมือกับความท้าทาย เช่น พฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ของนักเรียน 
หรือปัญหาด้านการเรียนรู้ ด้วยวิธีการที่มีประสิทธิภาพและไม่ยึดติดกับรูปแบบเดิม ๆ วราภรณ์ หนู
สมตน (2561) อธิบายเพิ่มเติมว่าเป็นความพร้อมของบุคคลทั้งด้านความสามารถ ทัศนคติ และ
พฤติกรรมที่ใช้ในการแสดงออกอย่างเหมาะสมในการเผชิญปัญหาหรือ แก้ไขปัญหาต่าง ๆ เพื่อให้
สามารถทำงานได้อย่างประสบความสำเร็จ สอดคล้องกับงานวิจัยของ สาลินี อันตรเสน (2566) ที่
ศึกษาการปรับตัวของครูในยุคดิจิทัล โดยระบุว่าครูจำเป็นต้องพัฒนาและประยุกต์ใช้ทักษะด้าน
เทคโนโลยีสารสนเทศควบคู่กับการเรียนรู้ตลอดชีวิต เพื่อให้สามารถออกแบบและจัดการเรียนรู้ได้
อย่างมีประสิทธิภาพในบริบทของการเปลี่ยนผ่านจาก New Normal ไปสู่ Next Normal 

องค์ประกอบที่ 5 ทักษะความคิดออกแบบนวัตกรรม (Innovation Thinking Skills) 
หมายถึง คิดค้นหรือประยุกต์ด้วยความสร้างสรรค์ให้เกิดสิ่งที่แตกต่างออกไปจากเดิม เชื่อมโยง
ความรู้เดิมและความรู้ใหม่เพื่อให้เกิดนวัตกรรมแก้ไขปัญหาและปรับปรุงพัฒนานวัตกรรม โดยมีตัว
บ่งชี้ จำนวน 4 ตัว จากผลการวิจัยสามารถกล่าวได้ว่า ทักษะความคิดออกแบบนวัตกรรมเป็นหัวใจ
สำคัญในการยกระดับคุณภาพของครูและผู้เรียนในยุคใหม่ ให้สามารถเรียนรู้และปรับตัวต่อโลกที่
เปลี่ยนแปลงได้อย่างมั่นคงและยั่งยืน ทักษะนี้ช่วยให้ครูสามารถออกแบบกิจกรรมการเรียนรู้ที่
แตกต่างและน่าสนใจ ตอบสนองความหลากหลายของผู้เรียน โดยการบูรณาการความรู้จากหลาย
ศาสตร์ การใช้เทคโนโลยีและนวัตกรรมเพื่อกระตุ้นการเรียนรู้ ตลอดจนการประเมินและปรับปรุง
การจัดการเรียนรู้อย่างเป็นระบบ สะท้อนถึงบทบาทของครูในฐานะนักออกแบบนวัตกรรม นัก



 

48     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ประเมิน และผู้มีจิตวิญญาณแห่งการเรียนรู้ สอดคล้องการผลวิจัยของ จักรพันธ์ รอดฤทธิ์ (2566) 
มุ่งเน้นการพัฒนาครูให้มีความคิดสร้างสรรค์ มีความสามารถในการออกแบบนวัตกรรม และ
ส่งเสริมให้ครูเป็นผู้นำในการพัฒนากระบวนการเรียนรู้ที่ตอบสนองโลกยุคใหม่ ทั้งในด้านการกล้า
คิด การสร้างความรู้ใหม่ การประเมิน และการร่วมมือเรียนรู้ จิรนันท์ บัวกลิ่น (2566) ครูต้องกล้า
นำเทคโนโลยีใหม่ ๆ มาใช้ในการจัดการเรียนรู้แบบเชิงรุก บูรณาการเครื่องมือดิจิทัลเข้ากับการ
เรียนรู้ที่เน้นผู้เรียนเป็นสำคัญ และต้องประเมินการใช้เทคโนโลยีและออกแบบกิจกรรมให้เหมาะสม
และมีประสิทธิภาพ 

องค์ประกอบที่ 6 ทักษะการเรียนรู้ตลอดชีวิต (Lifelong Learning Skills) คือ เรียนรู้
อย่างต่อเนื่อง พัฒนาทักษะใหม่ ๆ มีเจตคติที่ดีต่อการเรียนรู้ นำความรู้ที่ได้มาประยุกต์ใช้การ
ทำงาน โดยมีตัวบ่งชี้ จำนวน 3 ตัวบ่งชี้ ได้แก่ ทักษะการเรียนรู้ตลอดชีวิตจึงเป็นหัวใจของการเป็น
ครูยุคใหม่ที่สามารถเป็นผู้นำการเปลี่ยนแปลง เป็นต้นแบบของการเรียนรู้ และสร้างผู้เรียนให้พร้อม
เผชิญโลกแห่งการเปลี่ยนแปลงอย่างมั่นคงและยั่งยืนเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยให้ครูสามารถพัฒนา
ตนเองได้อย่างต่อเนื่อง ปรับตัวกับการเปลี่ยนแปลง และมีความพร้อมในการส่งเสริมการเรียนรู้ของ
ผู้เรียนได้อย่างมีประสิทธิภาพ ครูที่มีทักษะการเรียนรู้ตลอดชีวิตจะเป็นผู้ที่ใฝ่รู้ มองหาโอกาสในการ
พัฒนาตนเองอยู่เสมอ ไม่ว่าจะผ่านการอบรม การศึกษาค้นคว้า การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ หรือการใช้
เทคโนโลยีและแหล่งเรียนรู้สมัยใหม่ สามารถตั้งเป้าหมายการเรียนรู้ วางแผน เลือกวิธีการเรียนรู้ที่
เหมาะสม และประเมินผลได้อย่างเป็นระบบ สมพิศ สีตะสุต (2566) การส่งเสริมแนวคิดการเรียนรู้
ตลอดชีวิตที่เปิดโอกาสให้ผู้เรียนสามารถพัฒนาตนเองได้อย่างต่อเนื่อง ทั้งในระบบและนอกระบบ
การศึกษา ซึ่งแสดงถึงการปลูกฝังทัศนคติที่ดีต่อการแสวงหาความรู้และการเรียนรู้ตลอดชีวิต และ
การใช้เทคโนโลยีสารสนเทศและระบบสนับสนุนการเรียนรู้ดิจิทัล ช่วยให้ทั้งผู้เรียนและผู้สอน
สามารถบริหารจัดการการเรียนรู้ได้อย่างเป็นระบบ มีเป้าหมาย และประเมินผลการเรียนรู้ได้ชัดเจน 

2. ผลการตรวจสอบความสอดคล้องของโมเดลการวัดทักษะการทำงานในอนาคต
ของครูในศตวรรษที่ 21 กับข้อมูลเชิงประจักษ ์

โมเดลการวัดทักษะการทำงานในอนาคตของครูในศตวรรษที่ 21 กับข้อมูลเชิงประจักษ์ 
ผลการวิเคราะห์โมเดลตามกรอบแนวคิดที่ได้รับการปรับแล้ว ผู้วิจัยจึงได้โมเดลที่สอดคล้อง

กลมกลืนกับข้อมูลเชิงประจักษ์ พิจารณาจากค่าสถิติทีใช้ตรวจสอบ ค่า Chi-squared (χ2) = 
187.781, องศาอิสระ (df) = 163, และค่า p-value = 0.089, SRMR = 0.030, RMSEA = 0.015, 

CFI = 0.985, GFI = 1.000, AGFI = 1.000 และ   χ2/df = 1.152 โมเดลที่พัฒนาขึ้นมีความ
สอดคล้องและกลมกลืนกับข้อมูลเชิงประจักษ์ โมเดลที่พัฒนาขึ้นมีความเป็นไปได้ในการใช้วัดทักษะ
การทำงานในอนาคตของครูได้อย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งอาจเป็นผลมาจากกระบวนการพัฒนาโมเดล



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      49 

 

 

ที่อ้างอิงจากแนวคิด ทฤษฎี เอกสาร และงานวิจัยที่เก่ียวข้อง รวมถึงการสัมภาษณ์เชิงลึกรายกรณี 
เพื่อใช้เป็นข้อมูลสนับสนุนและยืนยันความเหมาะสมของโมเดล ก่อนนำไปตรวจสอบความ
สอดคล้องกับข้อมูลเชิงประจักษ์ สำหรับผลการวิเคราะห์องค์ประกอบ 6 องค์ประกอบ และตัวบ่งชี้ 
21 ตัวบ่งชี้ สะท้อนให้เห็นได้อย่างชัดเจนว่าผู้ประกอบวิชาชีพครูในศตวรรษที่ 21 ไม่ได้ทำหน้าที่
เป็นเพียงผู้ถ่ายทอดความรู้ให้กับผู้เรียนเท่านั้น แต่ยังต้องมีบทบาทสำคัญในฐานะผู้ที่สามารถ
บริหารจัดการข้อมูลได้อย่างมีประสิทธิ์ภาพ มีความรู้เท่าทันและสามารถประยุกต์ใช้เทคโนโลยี
ดิจิทัลได้อย่างเหมาะสมสร้างปฏิสัมพันธ์ทางสังคมที่ดีกับคนรอบข้างทุกกลุ่มของสังคม ปรับตัวและ
แก้ไขปัญหาได้อย่างสร้างสรรค์ ตลอดจนเป็นผู้สร้างนวัตกรรมใหม่ๆ นอกจากนี้ยังต้องเป็นผู้เรียนรู้
อย่างต่อเนื่องตลอดชีวิตเพื่อเป็นแบบอยย่างที่ดีให้แก่ผู้เรียน องค์ประกอบและตัวบ่งชี้เหล่านี้ไม่ได้
เป็นเพียงสิ่งที่ครูควรมี แต่เป็นคุณลักษณะที่สำคัญที่ทำให้ครูเป็นมืออาชีพที่สามารถเผชิญความท้า
ทายและสร้างโอกาสในการเรียนรู้ได้อย่างมีประสิทธิภาพในยุคที่โลกเปลี่ยนแปลง เป็นส่วนหนึ่งที่
สะท้อนและเติมเต็มมาตรฐานวิชาชีพครูให้มีความสมบูรณ์และทันสมัย โดยผลวิจัยมีความ
สอดคล้องบางส่วนกับประกิต สิงห์ทอง (2560) การพัฒนาตัวบ่งชี้สมรรถนะครูในศตวรรษที่ 21 
สังกัดสำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ พบว่า มีองค์ประกอบ 
12 องค์ประกอบ ดังนี้ 1) การทำงานเป็นทีม 2) การมีทักษะทางเทคโนโลยี 3) การดูแลตนเองและ
สิ่งแวดล้อม 4)  การมีคุณธรรมจริยธรรม 5) การจัดการเรียนรู้ 6) การมีทักษะและกระบวนการคิด 
7) การมีทักษะทางสังคม 8) การมีความรู้ความสามารถ 9) การบริหารหลักสูตร 10) การจัดการชั้น
เรียน 11) การวิจัยทางการศึกษา และ12) การมีภาวะผู้นำ และรัตนา ปฏิสนธิเจริญ (2562) 
ผลการวิจัยพบว่า ด้านความคิดนอกกรอบและความคิดในเชิงปรับตัวมีความต้องการจำเป็นมาก
ที่สุด (PNI = 0.2020) รองลงมาด้านความเข้าใจในสื่อใหม่ (PNI = 0.2000) ด้านความฉลาดทาง
สังคม (PNI = 0.1984) ด้านการทำความเข้าใจข้อมูลเชิงลึก (PNI = 0.1980) ด้านความคิดเชิง
คอมพิวเตอร์ (PNI = 0.1955)  ด้านความเข้าใจในวัฒนธรรมที่แตกต่าง (PNI = 0.1886) และด้าน
ความสามารถในการทำงานร่วมกันในสิ่งแวดล้อมเสมือน (PNI Modified = 0.1879) 
 

องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 
จากการพัฒนาองค์ประกอบและตัวบ่งชี้ทักษะการทำงานในอนาคตของครูในศตวรรษที่ 

21 ทำให้ตระหนักได้ว่า แนวโน้มการเปลี่ยนแปลงของทักษะในการทำงานเป็นผลมาจากการ
เปลี่ยนแปลงของเทคโนโลยีอย่างรวดเร็ว การอุบัติของโรคระบาดชนิดใหม่ การเปลี่ยนแปลง
ทางด้านเศรษฐกิจ สังคมและอุตสาหกรรมเป็นปัจจัยส่งผลให้การใช้ชีวิตและการทำงานของคุณครู
จะต้องมีการปรับตัวอย่างต่อเนื่อง เพื่อให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงที่ เกิดขึ้น ถึงแม้ว่าปัจจุบัน



 

50     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

เทคโนโลยีจะยังไม่สามารถทดแทนคุณครูได้ครบถ้วน แต่ก็มีความจำเป็นอย่างยิ่งที่คุณต้องพัฒนา
ทักษะการทำงานสามารถใช้เทคโนโลยีได้อย่างเชี่ยวชาญ ปรับตัวต่อรูปแบบการทำงานแบบใหม่ 
การปรับตัวต่อเทคโนโลยีดิจิทัลและ AI อย่างต่อเนื่อง ทำให้คุณครูจำเป็นต้องเรียนรู้และพัฒนา
ทักษะใหม่ (Reskill) และ เพิ่มพูนทักษะเดิม (Upskill) การใช้เทคโนโลยีเป็นเครื่องมือหลักในการ
สื่อสารและประสานงานระหว่างทีมงาน และแนวโน้มของการทำงานในอนาคตจะเป็นลักษณะของ 
Project-based work ที่บุคคลแต่ละคนรับผิดชอบงานเฉพาะด้าน ไม่จำเป็นต้องทำงานร่วมกับสว่น
อ่ืนโดยตรง ผู้วิจัยมีข้อเสนอคุณครู ผู้บริหารสถานศึกษา และหน่วยงานพัฒนาวิชาชีพครู สามารถ
พัฒนาต่อยอดเป็นแนวทางปฏิบัติที่ชัดเจนและจับต้องได้ เช่น การออกแบบหลักสูตรการเรียนการ
สอน การจัดทำมาตรฐานวิชาชีพครู หรือการพัฒนาเครื่องมือและกลไกในการส่งเสริมทักษะ
ดังกล่าว 
 

เอกสารอ้างอิง  

 

World Economic Forum. (2020). These are the top 10 job skills of tomorrow and 
how long it takes to learn them. From 
https://www.weforum.org/agenda/2020/10/top-10-work-skills-of-tomorrow-
how-long-it-takes-to-learn-them/ 

จักรพันธ์ รอดฤทธิ์. (2566). แนวทางการสง่เสริมทักษะการคิดเชิงนวัตกรรมของครูโรงเรียน สังกัด
สำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาพิจิตร เขต 1. ปริญญานิพนธ์ปริญญา
มหาบัณฑิต, มหาวิทยาลยันเรศวร . พิษณุโลก. 
http://nuir.lib.nu.ac.th/dspace/handle/123456789/6030 

จิรนันท์ บัวกลิ่น. (2566). การพัฒนาทักษะดิจทิัลของครูเพื่อจัดการเรียนรู้เชิงรุกในศตวรรษที่ 21. 
ปริญญานพินธป์ริญญามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม. นครปฐม.  

ชมพู โกติรัมย์. (2555). ศตวรรษที่ 21 ปัจจัยการผลิตที่ทา้ทาย ก้าวย่างทีต่้องปรับของไทย. สบืค้น
จาก http://dspace.spu.ac.th/handle/123456789/3866  

นำโชค อุ่นเวียง. (2564). โลกในศตวรรษที่ 21. สืบค้นจาก 
https://www.trueplookpanya.com/learning/detail/34764 

ประกิต สิงห์ทอง. (2560). การพัฒนาตัวบง่ชี้สมรรถนะครูในศตวรรษที่ 21 สังกัดสำนักงานเขต
พื้นที่การศึกษาประถมศึกษาในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ. วารสารศึกษาศาสตร์ 
มหาวิทยาลยัขอนแก่น, 40 (3). https://so02.tci-
thaijo.org/index.php/EDMKKU/article/view/103369  

https://www.weforum.org/agenda/2020/10/top-10-work-skills-of-tomorrow-how-long-it-takes-to-learn-them/
https://www.weforum.org/agenda/2020/10/top-10-work-skills-of-tomorrow-how-long-it-takes-to-learn-them/
http://nuir.lib.nu.ac.th/dspace/handle/123456789/6030
http://dspace.spu.ac.th/handle/123456789/3866
https://www.trueplookpanya.com/learning/detail/34764
https://so02.tci-thaijo.org/index.php/EDMKKU/article/view/103369
https://so02.tci-thaijo.org/index.php/EDMKKU/article/view/103369


 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      51 

 

 

พระณัฐวุฒิ พนัทะลี. (2563). การเปลี่ยนแปลงทางสังคมในศตวรรษที่ 21. วารสารวิชาการ
พระพุทธศาสนาเขตลุ่มน้ำโขง, 3(2). สืบค้นจาก 
http://ojs.mbu.ac.th/index.php/bmrj/article/view/1227  

พระพัฒนพล สิริสุวณฺโณ และวทิยา ทองดี. (2566). การพัฒนาครูสู่ความเป็นครูมืออาชีพใน
ศตวรรษที่ 21. วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ 8(1). สบืค้นจาก https://so06.tci-
thaijo.org/index.php/mcjou/article/view/265429  

พระมหาคณาวุฒิ อคฺคปญโฺญ. (2566). การพัฒนาครูมืออาชีพกับการเปลี่ยนแปลงในศตวรรษที ่21. 
วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์, 8(4). สืบค้นจาก https://so06.tci-
thaijo.org/index.php/BSJ/article/view/262741  

รักติบูล สิทธลิภ. (2566). ทักษะการทำงานที่จำเปน็ในศตวรรษที่ 21. ปริญญานิพนธ์ปริญญา
มหาบัณฑิต, มหาวิทยาลยัมหิดล. นครปฐม. สืบคน้จาก 
https://archive.cm.mahidol.ac.th/handle/123456789/5115 

รัตนา ปฏสินธิเจริญ. (2562). การเสริมสร้างทักษะการทำงานแห่งอนาคตสำหรับนิสิตนักศึกษาของ
สถาบนัอุดมศึกษาในกำกับของรัฐ. ปริญญานิพนธ์ดุษฎบีัณฑิต, มหาวิทยาลยัศรีนครินทรวิ
โรฒ. กรุงเทพมหานคร. สืบค้นจาก http://ir-
ithesis.swu.ac.th/dspace/handle/123456789/594 

วราภรณ์ หนูสมตน. (2561). การพัฒนาการปรบัตัวในการทำงานของพนักงานใหม่ การวิเคราะห์
โมเดลโค้งพฒันาการ. ปริญญานพินธ์ปริญญาดุษฎีบณัฑิต, มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีพระ
จอมเกล้าพระนครเหนือ. กรุงเทพมหานคร.  

วัชรสินธุ์ เพ็งบุบผา. (2564). แนวทางการพัฒนาหลักสูตรวชิาการงานอาชีพในโรงเรียนเพื่อส่งเสริม
ทักษะการประกอบอาชีพในอนาคต. ปริญญานิพนธ์มหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลยั. กรุงเทพมหานคร. สืบค้นจาก 
http://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/77810 

สถาบนัการมองอนาคตนวัตกรรม. (2565). Future of Work อนาคตของการทํางาน. สืบคน้จาก 
https://ifi.nia.or.th/wp-content/uploads/2022/01/NIA-x-FTL-2021-Future-of-
Work.pdf  

สมพิศ สีตะสุต. (2566). แนวทางการพัฒนาหลักสตูรที่สอดคลอ้งกับการเรียนรู้ตลอดชีวิต. 
มหาวิทยาลยัราชภัฏเลย. https://www.conference.lru.ac.th/  

http://ojs.mbu.ac.th/index.php/bmrj/article/view/1227
https://so06.tci-thaijo.org/index.php/mcjou/article/view/265429
https://so06.tci-thaijo.org/index.php/mcjou/article/view/265429
https://so06.tci-thaijo.org/index.php/BSJ/article/view/262741
https://so06.tci-thaijo.org/index.php/BSJ/article/view/262741
https://archive.cm.mahidol.ac.th/handle/123456789/5115
http://ir-ithesis.swu.ac.th/dspace/handle/123456789/594
http://ir-ithesis.swu.ac.th/dspace/handle/123456789/594
http://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/77810
https://ifi.nia.or.th/wp-content/uploads/2022/01/NIA-x-FTL-2021-Future-of-Work.pdf
https://ifi.nia.or.th/wp-content/uploads/2022/01/NIA-x-FTL-2021-Future-of-Work.pdf
https://www.conference.lru.ac.th/


 

52     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

สาลนิี อันตรเสน. (2566). การปรับตัวของครูในยุคดิจิทัล จาก New Normal สู่ Next Normal. 
วารสารภาษาและภาษาศาสตร์, 41(2), 35-51. https://so07.tci-
thaijo.org/index.php/PasaaParitat/article/view/2667  

สำนักงานสภาพฒันาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2564). กรอบแผนพัฒนาเศรษฐกิจและ
สังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 13  [เอกสารประกอบการระดมความเห็น]. สำนักงานสภา
พัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ.  

อาชัญวิชญ์ ชุมภณพงษ์ศักดิ์. (2562). การพัฒนาโปรแกรมการเสริมสร้างทักษะทางสังคมของ
เยาวชนนอกระบบการศึกษาในจังหวัดมหาสารคาม. ปริญญานพินธ์ปริญญามหาบัณฑิต, 
มหาวิทยาลยัมหาสารคาม. มหาสารคาม. สบืค้นจาก 
https://opac.msu.ac.th/bibitem?bibid=b00239619 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://so07.tci-thaijo.org/index.php/PasaaParitat/article/view/2667
https://so07.tci-thaijo.org/index.php/PasaaParitat/article/view/2667
https://opac.msu.ac.th/bibitem?bibid=b00239619


 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      53 

 

 

การประยุกต์ใช้ญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโตและอริสโตเติล 
เพ่ือการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร 

THE APPLICATION OF THE EPISTEMOLOGY OF SOCRATES, PLATO, AND 
ARISTOTLE FOR DOCUMENT-BASED QUALITATIVE RESEARCH 

  
 

1ประเวศ  อินทองปาน 
1Praves Intongpan 

 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, ประเทศไทย 
Kasetsart University,Thailand 

 

fhumpvi@ku.ac.th 
 

Received: October 1, 2025;      Revised: October 16, 2025;      Accepted: October 18, 2025   
 

บทคัดย่อ 

 

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาหลักการและทฤษฎีในเรื่องญาณวิทยาของโสกรา
ตีส เพลโตและอริสโตเติล 2) เพื่อสำรวจกระบวนการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร 3) เพื่อประยุกต์ใช้
ญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโตและอริสโตเติลในการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร การวิจัยนี้เป็นการ
วิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า 1) โสกราตีส เพลโตและอริสโตเติล มีแนวคิดญาณ
วิทยาที่ทั้งแตกต่างและคล้ายกัน โสกราตีสเน้นการแสวงหาความรู้ผ่านการสนทนาและการรู้จักตนเอง 
เพลโตเชื่อว่าความรู้ที่แท้จริงมาจากการระลึกถึงแบบที่อยู่ในโลกเหนือธรรมชาติ ขณะที่อริสโตเติลเน้น
การสังเกตและประสบการณ์เป็นแหล่งที่มาของความรู้ แนวคิดเหล่านี้ได้วางรากฐานสำคัญให้กับ
การศึกษาทางมนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์และวิทยาศาสตร์ในยุคต่อมา 2) กระบวนการวิจัยเชิงคุณภาพ
แบบเอกสาร มีขั้นตอนหลักๆ คือ กำหนดปัญหาวิจัย ทบทวนวรรณกรรม ออกแบบการวิจัย เก็บ
รวบรวมข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูล สรุป อภิปรายผล ข้อเสนอแนะและการวิจัยคุณภาพเชิงเอกสารนี้จะมี
ปัญหาสำคัญ เช่น ปัญหาความถูกต้องของเอกสาร ข้อจำกัดในการเข้าถึงข้อมูล การตีความและการ
เลือกเอกสาร 3) การประยุกต์ใช้ญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโตและอริสโตเติลมาใช้ในการวิจัยเชิง
คุณภาพแบบเอกสารมีกระบวนการวิจัยที่สำคัญ เช่น การใช้คำถามเพื่อเจาะลึกข้อมูลในเอกสาร 

 
1รองศาสตราจารย์, ดร., ภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวทิยาลัยเกษตรศาสตร์ 



 

54     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

แนวคิดเกี่ยวกับการรับรู้ของแต่ละนักปรัชญาสามารถปรับใช้ในการวิจัยเพื่อเพิ่มความแม่นยำในการ
ตีความข้อมูลและการเข้าใจความหมายของข้อมูลในเอกสาร วิธีการตั้งคำถามของโสกราตีสเน้นกระตุ้น
การคิดและการเปิดเผยความรู้ใหม่ๆ และการวิจารณ์ความคิดเห็นที่มีเหตุผล ส่วนทฤษฎีโลกอุดมคติ
ของเพลโต ช่วยเพิ่มความแม่นยำในการวิเคราะห์เอกสารและการตีความข้อมูลให้มีความหลากหลาย
มากขึ้น และหลักอริสโตเติลเน้นการใช้เหตุผลและตรรกะในการศึกษา นักวิจัยสามารถใช้ตรรกะของ
อริสโตเติลในการแยกแยะและวิเคราะห์เอกสารโดยใช้หลักตรรกะแบบนิรนัยหรือการสรุปจาก
ข้อเท็จจริงใช้ตรรกะแบบอุปนัย 
 

คำสำคัญ: ญาณวิทยา, โสกราตีส, เพลโต, อริสโตเติล, การวิจัยเชิงคุณภาพแบบเอกสาร 
 

Abstract 
         This research article has three objectives: 1) to study the principles and 
theories of epistemology from Socrates, Plato, and Aristotle; 2) to explore the process of 
qualitative documentary research; and 3) to apply the epistemology of Socrates, Plato, 
and Aristotle to qualitative documentary research. This is a qualitative research study 
based on documentary analysis. The findings of the study reveal that: 1) Socrates, Plato, 
and Aristotle have both similar and differing epistemological ideas. Socrates emphasized 
the search for knowledge through dialogue and self-awareness. Plato believed that true 
knowledge comes from recollecting the forms that exist in the metaphysical world, while 
Aristotle emphasized observation and experience as the sources of knowledge. These 
ideas laid the foundational principles for subsequent studies in the humanities, social 
sciences, and sciences. 2) The process of qualitative documentary research includes the 
main steps of defining the research problem, reviewing literature, designing the research, 
collecting data, analyzing data, summarizing, discussing results, and making 
recommendations. Key challenges in qualitative documentary research include issues of 
document validity, limitations in data access, interpretation, and document selection. 3) 
The application of the epistemology of Socrates, Plato, and Aristotle to qualitative 
documentary research involves key research processes, such as using questions to probe 
deeper into the information within documents. The philosophical ideas of each thinker 
can be adapted to improve the accuracy of data interpretation and understanding of the 
meanings in documents. For instance, Socrates' method of questioning stimulates critical 
thinking and uncovers new knowledge, while Plato's theory of ideal forms helps enhance 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      55 

 

 

the precision in document analysis and interpretation by offering a broader range of 
perspectives. Aristotle's emphasis on logic and reasoning allows researchers to use 
deductive or inductive reasoning to analyze and differentiate documents based on 
logical principles. 
 
Keywords:   Epistemology, Socrates, Plato, Aristotle, Qualitative research 
 

บทนำ 
         ญาณวิทยาของโสกราตีส (Socrates) เพลโต (Plato) และอริสโตเติล (Aristotle) เป็น
การศึกษาเชิงลึกเกี่ยวกับแนวคิดทางปรัชญา ซ่ึงมีอิทธิพลต่อการพัฒนาความคิดและทฤษฎีในหลายๆ 
ด้าน รวมถึงการวิจัยทางสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และวิทยาศาสตร์ ญาณวิทยาเป็นสาขาหนึ่งของ
ปรัชญา และโอกุสต์ คองต์ (Augus Comt) ได้นิยามปรัชญา คือ ศาสตร์แห่งศาสตร์ทั้งหลาย (ปรีชา 
ช้างขวัญยืน, 2514: 7) การศึกษาญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติลสามารถช่วยให้เข้าใจ
ถึงวิธีการค้นหาความรู้ กระบวนการรับรู้ ในฐานะที่เป็นเครื่องมือสำคัญในการวิจัยเชิงแบบคุณภาพเชิง
เอกสาร ซ่ึงการเข้าใจแนวคิดญาณวิทยาของนักปรัชญาเหล่านี้จะช่วยให้การวิจัยมีมุมมองที่หลากหลาย
และลึกซึ้งยิ่งขึ้น 
             ปัญหาการวิจัยนี้สำคัญเนื่องจากการใช้แนวคิดของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติลในด้าน
ญาณวิทยาสามารถให้กรอบทฤษฎีในการวิจัยเชิงคุณภาพที่มีการศึกษาข้อมูลจากเอกสาร โดยสามารถ
นำไปสู่การค้นพบสิ่งใหม่ในเชิงวจัิยหรือการตีความใหม่ของขอ้มูลที่มีอยู่ ในการวิจัยแบบเอกสารนั้นการ
เข้าใจวิธีการรับรู้และการสร้างความรู้ในมุมมองของปราชญ์เหล่านี้ช่วยให้สามารถนำข้อมูลจากแหล่ง
ต่างๆ มาใช้ได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยสามารถตรวจสอบความน่าเชื่อถือและความสัมพันธ์ของข้อมูล
ในเชิงลึกได้ดีย่ิงขึ้น โดยการตีความข้อมูล และวิธีการที่ใช้ในการรวบรวมข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูล 
และการนำเสนอมุมมองใหม่ๆ ต่อข้อมูลที่มีอยู่ ซ่ึงสามารถเพิ่มความแม่นยำในการวิเคราะห์เอกสาร 
โดยเฉพาะในกรณีที่ข้อมูลที่ถูกศึกษาไม่ได้อยู่ในรูปแบบที่มีการควบคุมหรือไม่สามารถตรวจสอบได้ง่าย
เหมือนการวิจัยเชิงปริมาณ โสกราตีสได้เสนอเรื่อง วิธีการของโสกราตีส  (Socratic Method)  ที่เน้น
การตั้งคำถามเพื่อกระตุ้นความคิด  ส่วนเพลโต เรื่อง ทฤษฎีโลกแห่งอุดมคติและวิธีการรับรู้ที่เป็นอุดม
คติ  (Plato’s The Republic (380 BC) และทฤษฎีความรู้ของอริสโตเติล  ให้ความสำคัญกับ
ประสบการณ์และการสังเกตในเชิงการคิดแนวตรรกะ (Aristotle’s Nicomachean Ethics (350 BC)) 
ซ่ึงเขาเชื่อว่าความรู้เกิดจากการสังเกตและประสบการณ์ภายในโลกจริง เป็นการเน้นปฏิบัติและการ
ทดลองเพื่อสร้างความรู้ที่เป็นประโยชน์ 



 

56     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

          ส่วนการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร (Qualitative Documentary Research) ดังที่สุภางค์ 
จันทวานิช (2549: 4) กล่าวว่า การวิจัยคุณภาพเน้นการวิเคราะห์ เข้าไปสัมผัสข้อมูลเฉพาะจำนวนหนึ่ง
แล้วสร้างข้อสรุป ต้องอาศัยการตีความช่วย ทั้งงานวิทยานิพนธ์ ดุษฎีนิพนธ์และงานโครงการวิจัยต่างๆ 
ส่วนในทางปรัชญาและศาสนา คือ การศึกษาและวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารที่มีอยู่แล้วเป็นหลัก เช่น 
หนังสือ เอกสารทางวิชาการ งานวิจัย บทความ ฯลฯ อนึ่ง ในการวิจัยที่เกี่ยวข้องกับปรากฏการณ์ทาง
สังคมอาจมีการนำข้อมูลจากการสัมภาษณ์มาประกอบการวิเคราะห์ด้วย เพื่อให้เข้าใจลึกซ้ึงเกี่ยวกับ
แนวคิดทางปรัชญาหรือศาสนา หรือคำสอนจากแหล่งข้อมูลที่ได้ถูกบันทึกไว้ในเอกสารประเภทต่างๆ 
เช่น วรรณกรรมศาสนา ปรัชญา หรือคัมภีร์ทางศาสนา เพื่อทำความเข้าใจและตีความตามมุมมองต่างๆ 
ที่เกี่ยวข้องกับคำถามทางปรัชญาหรือศาสนาหรือตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ ตามที่ Keith (2016)  กล่าว
เน้นการตีความและการวิเคราะห์เชิงลึกจากแหล่งข้อมูลที่มีอยู่แล้ว ซ่ึงเน้นความหมายในการศึกษา
ทฤษฎี ปรัชญา แนวคิด ประเด็นสำคัญ คือ การรวบรวมเอกสาร การเลือกเอกสารที่เกี่ยวข้องกับหัวข้อ
วิจัย เช่น บทความทางปรัชญา งานวิจัย และคัมภีร์ทางศาสนา การวิเคราะห์เนื้อหาเน้นการวิเคราะห์
คำสอน แนวคิด ปรัชญา หรือเหตุการณ์ทางศาสนาในเอกสาร โดยใช้เทคนิคการวิเคราะห์เชิงเนื้อหา 
(Content Analysis) หรือการตีความตามหลักปรัชญา อันเป็นการตีความข้อมูล โดยวิเคราะห์และ
ตีความเอกสารในเชิงลึก มีพิจารณาความหมายที่ซ่อนอยู่ในข้อความในบริบทต่างๆ และที่สำคัญคือการ
อ้างอิงแหล่งที่มา โดยเฉพาะการอ้างอิงเอกสารและการนำข้อมูลจากแหล่งที่มาต่างๆ มาสนับสนุน
ผลการวิจัย  ตัวอย่าง การวิจัยเกี่ยวกับ "แนวคิดการหลุดพ้นในพระพุทธศาสนา" อาจศึกษาเอกสาร
ต่างๆ เช่น คัมภีร์พระไตรปิฎก งานเขียนของนักปรัชญาทางศาสนา หรือบทความที่เกี่ยวข้องกับความ
หลุดพ้นในพระพุทธศาสนา เพื่อวิเคราะห์แนวคิดเกี่ยวกับการหลุดพ้นจากทุกข์และการบรรลุพระ
นิพพาน ซ่ึงมีบทบัญญัติในคัมภีร์หลายเล่ม เช่น  ทุติยสังคีติกสูตร หรือ ปฏิจจสมุปบาท ที่อธิบาย
กระบวนการหลุดพ้นจากทุกข์ การวิจัยเชิงเอกสารในทางปรัชญาและศาสนาไม่เพียงแต่ช่วยให้เข้าใจ
ลึกซ้ึงในแนวคิดต่างๆ แต่ยังช่วยเปิดมุมมองใหม่ๆ และสามารถสะท้อนถึงการตีความในสังคมและ
วัฒนธรรมที่แตกต่างกันได้เช่นกัน โดยภาพรวมการวิจัยคุณภาพเชิงเอกสารจะมีปัญหาสำคัญ เช่น 
ปัญหาความถูกต้องของเอกสาร ข้อจำกัดในการเข้าถึงข้อมูล การตีความ และการเลือกเอกสาร 
           จากเหตุผลสำคัญที่กล่าวมา ความรู้ญาณวิทยาในปรัชญาของโสกราตีส  เพลโตและ
อริสโตเติล สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการวิจัยแบบคุณภาพ เพื่อเพิ่มประสิทธิภาพในการศึกษาและ
ทำความเข้าใจข้อมูลเอกสาร เช่น การวิเคราะห์ข้อความ การตีความ และการนำเสนอมุมมองใหม่ๆ ต่อ
ข้อมูลที่มีอยู่ เหตุผลในการวิจัยคือการขยายขอบเขตการศึกษาเกี่ยวกับการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการ
วิเคราะห์ความหมายและกระบวนการที่อยู่เบื้องหลังข้อความต่างๆ การประยุกต์ใช้ความรู้ของนัก
ปรัชญาทั้งสามนี้จะช่วยให้การวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสารให้มีความชัดเจนและรอบคอบย่ิงขึ้น แม้ว่า
งานวิจัยในเชิงคุณภาพจะมีการใช้แนวคิดของนักปรัชญากรีกในบางด้าน แต่ยังไม่มีการศึกษาและการ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      57 

 

 

ประยุกต์ใช้ทฤษฎีของโสกราตีส  เพลโตและอริสโตเติล ในกระบวนการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร
อย่างเจาะลึก จึงเป็นช่องว่างที่สามารถพัฒนาได้ การวิจัยนี้จะช่วยเพิ่มความเข้าใจและสามารถนำไปใช้
ในการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพในอนาคต ดังนั้น การศึกษาเรื่องนี้จึงไม่เพียงแต่มีความสำคัญในการเข้าใจ
พื้นฐานทางปรัชญาเท่านั้น แต่ยังเป็นการเปิดแนวทางใหม่ในการวิจัยเชิงคุณภาพในสาขาต่างๆ ที่
เกี่ยวข้องอีกด้วย 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
    1. เพื่อศึกษาหลักการและทฤษฎีในเรื่องญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติล 
    2. เพื่อสำรวจกระบวนการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร 
  3. เพื่อประยุกต์ใช้ญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติลในการวิจัยแบบคุณภาพ
เชิงเอกสาร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
         การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร  (Documentary Research) โดย
การศึกษาจากเอกสารต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติล รวมถึงการ
ประยุกต์ใช้ในงานวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร โดยมีลำดับขั้นตอนการดำเนินการดังต่อไปนี้  
          1. ศึกษารวมรวมข้อมูลเอกสารชั้นปฐมภูมิ คือ ญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโตและ
อริสโตเติล และข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติภูมิ ได้แก่ หนังสือ ตำรา วิทยานิพนธ์และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
บทความวิชาการ และเอกสารอื่นๆ ที่พิมพ์เผยแพร่และเกี่ยวกับญาณวิทยาที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย 
             2. นำข้อมูลที่รวบรวมจากข้อมูลปฐมภูมิและทุติยภูมิมาจัดลำดับข้อมูลและนำมาวิเคราะห์ 
สังเคราะห์ เพื่อให้สอดคล้องตามจุดประสงค์ที่ตั้งไว้ อันเป็นการศึกษาเชิงปรัชญา การวิเคราะห์แนวคิด
หลักของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติล โดยเน้นที่มุมมองเกี่ยวกับวิธีการรับรู้และการสร้างความรู้ 
สรุปผลการวิจัย อภิปรายผลและข้อเสนอแนะเพื่อนำเสนอเผยแพร่เป็นลำดับต่อไป  
 3. การวิเคราะห์ข้อมูลจะใช้เทคนิคการวิเคราะห์เนื้อหาของเอกสาร โดยเน้นการตรวจสอบ
และตีความข้อมูลในมุมมองของญาณวิทยาของโสกราตีส  เพลโต และอริสโตเติล ข้อมูลที่ได้จาก
การศึกษาเอกสารจะถูกรวบรวมและจัดหมวดหมู่ตามแนวคิดของนักปรัชญาเหล่านี้เพื่อนำมาวิเคราะห์
ผลกระทบและการประยุกต์ใช้ในการวิจัยแบบคุณภาพ 
 

ผลการวิจัย 
        ผลการวิจัยเรื่อง การประยุกต์ใช้ญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโต และอริสโตติล เพื่อการวิจัย
แบบคุณภาพเชิงเอกสาร ผู้วิจัยได้สรุปผลตามวัตถุประสงค์การวิจัย ดังนี้ 
      1. หลักการและทฤษฎีในเรื่องญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโตและอริสโตเติล   



 

58     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

             1.1 โสกราตีส (469–399 ปีก่อนคริสตกาล) เป็นนักปรัชญาชาวเอเธนส์ที่ไม่ได้ทิ้งงาน
เขียนไว้ แต่แนวคิดของเขาถูกบันทึกโดยศิษย์ของเขา คือ เพลโต โสกราตีสเน้นการแสวงหาความรู้ผ่าน
การสนทนาและการตั้งคำถาม วิธีการของเขาเรียกว่า "วิธีการโสกราตีส" (Socratic Method) ซ่ึง
มุ่งเน้นการตั้งคำถามเพื่อกระตุ้นให้ผู้สนทนาคิดและค้นหาคำตอบด้วยตนเอง  โสกราตีสเชื่อว่าความรู้ที่
แท้จริงมาจากการ "รู้จักตนเอง" (Know thyself) เป็นพื้นฐานของการแสวงหาความรู้ และความรู้ 
คุณธรรมเป็นสิ่งที่เกี่ยวข้องกัน มีความรู้แล้วจะนำไปสู่การกระทำที่ดี 
            วิธีการโสกราตีส (Socratic Method) เป็นแนวทางการสนทนาและตั้งคำถาม วิธีการนี้
มุ่งเน้นการกระตุ้นให้ผู้สนทนาคิดอย่างลึกซ้ึง วิเคราะห์ และวิจารณ์ความเชื่อหรือความรู้ที่ตนมีเพื่อ
ค้นหาความจริงและความเข้าใจที่แท้จริง หลักการของวิธีการโสกราตีส  (Socrates’ The Apology 
(399 BC)) ซ่ึงหนังสือเล่มนี้เป็นบทสนทนาของเพลโต ที่บันทึกคำป้องกันตัวของโสกราตีส ในระหว่าง
การพิจารณาคดีของเขาในปี 399 ก่อนคริสต์ศักราช การตั้งคำถาม โสกราตีสใช้การตั้งคำถามอย่างเป็น
ระบบที่มีโครงสร้างและลำดับ เพื่อชี้นำผู้สนทนาให้พิจารณาความคิดของตนเองอย่างละเอียด โดยเชื่อ
ว่าความรู้เกิดจากการเข้าใจตัวเองและการตั้งคำถามอย่างมีวิจารณญาณ ต่อมาโสกราตีสวิจารณ์และ
หักล้างโดยผ่านการสนทนา โสกราตีสจะวิจารณ์และท้าทายความเชื่อของผู้สนทนา เพื่อเปิดเผยความ
ขัดแย้งหรือความไม่สอดคล้องในความคิด  อนึ่ง การแสวงหาคำจำกัดความที่ชัดเจน ซ่ึงโสกราตีส
มุ่งเน้นการหาคำจำกัดความที่แม่นยำของแนวคิดหรือคุณธรรม  ต่างๆ เพื่อให้เกิดความเข้าใจที่ถูกต้อง
ซ่ึงเกณฑ์การนิยามนี้ Copi (1972: 138-143) ได้เสนอจุดประสงค์การนิยาม มีการนิยามที่ไม่คลุมเครือ 
เป็นต้น  
           ตัวอย่างการใช้วิธีการโสกราตีสในบทสนทนาหนึ่ง ซ่ึงเขาได้สนทนากับทนายความที่กล่าวว่า
ตนเองมุ่งม่ันในการปกป้องความยุติธรรม โสกราตีสจึงถามว่า "ความยุติธรรมคืออะไร" ทนายความตอบ
ว่า "ความยุติธรรมคือการที่ความดีชนะความชั่ว" โสกราตีสจึงถามต่อว่า "หากมีคนคืนดาบให้กับเจ้าของ
ที่เป็นฆาตกร นั่นถือว่าเป็นการทำความดีหรือไม่" คำถามนี้ทำให้ทนายความต้องพิจารณาและทบทวน
ความเข้าใจของตนเองเกี่ยวกับความยุติธรรมใหม่    วิธีการโสกราตีสเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพใน
การพัฒนาทักษะการคิดเชิงวิพากษ์ (Critical Thinking) โดยการตั้งคำถามที่ลึกซ้ึงและเป็นระบบ 
ผู้เรียนหรือผู้สนทนาจะถูกกระตุ้นให้พิจารณาและวิเคราะห์ความคิดของตนเอง ทำให้สามารถแยกแยะ
ระหว่างความรู้ที่แท้จริงกับความเชื่อที่ไม่มีมูล นอกจากนี้ วิธีการนี้ยังส่งเสริมการเรียนรู้ด้วยตนเองและ
การเปิดใจรับฟังความคิดเห็นที่แตกต่าง  กระบวนการวิภาษวิธี (Dialectic) หลักการที่สำคัญ คือ การ
นำข้อเสนอที่มีเหตุผล (Thesis) และข้อคัดค้าน (Antithesis) อนึ่ง การวิจัยนี้สามารถนำวิธีการตั้ง
คำถามของโสกราตีส (2523) มาปรับใช้ในกระบวนการวิจัยคุณภาพเชิงเอกสาร เพื่อให้ได้ข้อมูลที่มี
ความลึกซึ้งย่ิงขึ้น เพลโตได้กล่าวสรุปถึงวิธีของโสกราตีสในการค้นหาคำตอบเพื่อให้ก่อเกิดออกมาเป็น
ปัญญา ว่ามีขั้นตอนดังนี้  



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      59 

 

 

           1) สมมติว่าคู่สนทนาของโสกราตีสยกหัวข้อขึ้นมาวิพากษ์ว่า “ความกล้าหาญคือความ
อดทนอดกลั้นแห่งจิตวิญญาณ” ซ่ึงโสกราตีสเชื่อว่าข้อความนี้เป็นเท็จ และต้องการจะหาจุดซักเพื่อให้
ข้อความนี้ตกไปให้ได้  
           2) โสกราตีสจะใช้องค์ประกอบในหัวข้อสนทนาดังกล่าวที่คู่สนทนายกขึ้นมา เพื่อสร้าง
ประเด็นหัวข้อข้างเคียงที่สัมพันธ์กับองค์ประกอบในหัวข้อเดิมขึ้นมาเช่น “ความกล้าหาญเป็นสิ่งที่
ละเอียดอ่อน” หรือ “ความกล้าหาญไม่ใช่ส่ิงที่ละเอียดอ่อน” เป็นต้น  
          3) ถ้าเกิดข้อตกลงสรุปตามข้อสันนิษฐานตามข้อ 2) ได้แล้ว และพบว่าข้อตกลงดังกล่าว 
ขัดแย้งกับหัวข้อที่ถูกยกขึ้นมาใน 1) ก็จะสามารถกล่าวไปในทำนองที่ว่าข้อสนทนาในข้อ 1) นั้น ไม่เป็น
ความจริง  
          4) โสกราตีสก็จะสรุปว่า ที่คู่สนทนายกขึ้นมานั้นเป็นเท็จ ดังนั้นความเชื่อของโสกราตีส
จึงเป็นฝ่ายถูก  
          อย่างไรก็ตาม ข้อสังเกตจากวิธีของโสกราตีสแบบผิวเผินเบื้องต้น จะพบว่าราวกับจะเป็นวิธี
หาเรื่องข่มคู่สนทนา แต่ถ้ามองในแง่มุมเชิงบวก นั่นคือการสร้างบรรยากาศแห่งการโต้เถียงจนกระ
ทั้งสิ้นสงสัย ทำให้สามารถได้ข้อสรุปที่ชัดเจนจากแต่เดิมที่ยังไม่ชัดเจน ซ่ึงก็จะก่อให้เกิดปัญญาขึ้น จาก
มุมมองในการกระตุ้นความคิดด้วยการโต้เถียงเชิงหลักการเหตุผลดังกล่าว โสกราตีสนั้นต้องการให้
เยาวชนหรือนักศึกษา (เป็นกลุ่มคนที่โสกราตีสให้ความสนใจที่จะสั่งสอน) ให้รู้จักที่จะกล้าตั้งข้อซักถาม 
และใช้การโต้กันด้วยเหตุและผลจนกว่าจะได้คำตอบ ไม่ใช่ได้ยินอะไรมาก็จำไว้เพียงอย่างเดียว ฟังอย่าง
เดียว เชื่ออย่างเดียวโดยไม่ได้คิดตามไปด้วย (ธันวา ศรีประโมง, 2562)   
          โสกราตีสยอมรับความรู้ 2 ลักษณะ คือ 1) ความรู้เป็นสิ่งที่มีอยู่แล้ว ครูทำหน้าที่เพียงช่วย
ให้ผู้ศึกษาได้แสดงความรู้ของตนออกมาในทิศทางที่ถูกต้อง โสกราตีสเปรียบตนเองเหมือนหมอตำแย
ทางปัญญาหรือผู้ผคุงครรภ์ทางปัญญา (Intellectual Midwifery) กล่าวคือ ทารกที่อยู่ในท้องของ
มารดามิใช่ผลพวงหรือผลผลิตของหมอ หมอมีหน้าที่เพียงช่วยให้ทารกออกจากครรภ์ของมารดาเท่านั้น 
ครูมิใช่สอนเด็ก ครูทำหน้าที่ให้เด็กได้แสดงความรู้ของตนเองออกมา 2) ความรู้เป็นสิ่งเดียวกับคณุธรรม 
โสกราตีสยืนยันว่าความรู้แยกออกไม่ได้จากคุณธรรม เพราะความรู้เป็นตัวกันหรือห้านมิให้คนทำความ
ชั่ว ความรู้ที่แท้จริงต้องไม่ส่งเสริมให้คนทำความชั่ว และความรู้ชนิดนี้ ต้องมาจาก "ความรู้จักตนเอง" ( 
Know yourself) 
            กล่าวโดยสรุป การที่จะก่อเกิดปัญญา โสกราตีสเชื่อว่าจะต้องมีการตั้งคำถาม เพื่อกระตุ้น
การคิดและการวิเคราะห์ ตรวจพิสูจน์ และแจงลึกลงไปในประเด็นเพื่อให้สามารถสรุปออกมาเป็นองค์
ความรู้ที่ผ่านการตรวจสอบยืนยันแน่ชัดแล้ว การนำวิธีการนี้มาใช้ในกระบวนการเรียนการสอนหรือ
การสนทนาทั่วไป สามารถช่วยพัฒนาทักษะการคิดเชิงวิพากษ์และส่งเสริมการเรียนรู้ที่มีความหมาย 



 

60     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

หรือพูดในอีกนัยยะหนึ่งก็คือ แนววิธีที่นักวิทยาศาสตร์ใช้ในการค้นคว้าวิจัยเรียนรู้สิ่งต่าง ๆ ก็คือ
หลักการในทำนองเดียวกันกับที่โสกราตีสได้นำเสนอไว้  
              1.2 เพลโต (427–347 ปีก่อนคริสตกาล) เป็นศิษย์ของโสกราตีส เขาได้พัฒนาแนวคิด
ญาณวิทยาต่อจากอาจารย์ของเขา เพลโตเชื่อว่าความรู้ที่แท้จริงไม่ได้มาจากประสบการณ์ทางประสาท
สัมผัส แต่เกิดจากการระลึกถึงความรู้ที่วิญญาณเคยรับรู้มาก่อนการเกิด ( Innate Idea) แนวคิดนี้
เรียกว่า "ทฤษฎีการระลึกได้" (Theory of Recollection) เพลโตได้เสนอแนวคิด "โลกของแบบ" 
(World of Forms) ซ่ึงเป็นหนึ่งในทฤษฎีที่สำคัญในปรัชญาตะวันตก แนวคิดนี้เสนอว่า โลกที่เรารับรู้
ผ่านประสาทสัมผัสเป็นเพียงเงาหรือภาพสะท้อนของความเป็นจริงที่สมบูรณ์และไม่เปลี่ยนแปลง ซ่ึง
เพลโตเรียกว่า "แบบ" (Forms) " โลกของแบบ" ซ่ึงเป็นโลกที่มีแบบหรือรูปแบบที่สมบูรณ์และไม่
เปลี่ยนแปลง สิ่งที่เราเห็นในโลกนี้เป็นเพียงเงาหรือสำเนาของแบบเหล่านั้น ดังนั้น ความรู้ที่แท้จริงคือ
การเข้าใจแบบที่อยู่เบื้องหลังสิ่งที่ปรากฏ แนวคิดเรื่องโลกของแบบ เพลโตเชื่อว่าโลกมีอยู่สองระดับ  
(Plato, (380 BC). 1871)  
  1) โลกแห่งประสาทสัมผัส (Sensible World) เรารับรู้ผ่านประสาทสัมผัส ซ่ึงเต็มไปด้วย
การเปลี่ยนแปลง 
  2) โลกแห่งแบบ (World of Forms) โลกที่เป็นนามธรรม ไม่สามารถรับรู้ได้ด้วยประสาท
สัมผัส แต่สามารถเข้าใจได้ด้วยปัญญาและเหตุผล เป็นที่อยู่ของแบบที่สมบูรณ์และไม่เปลี่ยนแปลง 
          เพลโตอธิบายว่าสิ่งต่างๆ ในโลกแห่งประสาทสัมผัสมีความเปลี่ยนแปลงและไม่จริง เป็น
เพียงสำเนาหรือเงาของแบบที่อยู่ในโลกแห่งแบบ ตัวอย่างเช่น โต๊ะทุกตัวในโลกนี้เป็นเพียงการ
ลอกเลียนแบบมาจาก "แบบของโต๊ะ" ที่สมบูรณ์แบบในโลกแห่งแบบ เพื่ออธิบายแนวคิดนี้ เพลโตได้ใช้ 
"อุปมาอุปไมยถ้ำ" (Allegory of the Cave) ในอุปมานี้ เขาเล่าถึงนักโทษที่ถูกล่ามอยู่ในถ้ำ มองเห็น
เพียงเงาบนผนังถ้ำและเชื่อว่าเงาเหล่านั้นคือความจริง เม่ือหนึ่งในนักโทษหลุดพ้นและออกมาสู่โลก
ภายนอก เขาได้เห็นความเป็นจริงและตระหนักว่าเงาในถ้ำเป็นเพียงภาพสะท้อนของความจริง อุปมานี้
สะท้อนว่า โลกที่เรารับรู้เป็นเพียงเงาของโลกแห่งแบบที่เป็นความจริงแท้ที่ไม่เปลี่ยนแปลง 
           แนวคิดเรื่องโลกของแบบของเพลโตมีอิทธิพลอย่างมากต่อปรัชญาตะวันตก โดยเสนอว่า
ความรู้ที่แท้จริงไม่ได้มาจากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส แต่เกิดจากการใช้เหตุผลและปัญญาใน
การเข้าถึงแบบที่เป็นนามธรรม แนวคิดเรื่อง "โลกของแบบ" ได้วางรากฐานสำคัญให้กับการศึกษา
ปรัชญาและวิทยาศาสตร์ในยุคต่อมา  เพลโตได้ยกนิทานเปรียบเทียบว่าคนส่วนมากอยู่ในถ้ำที่มืดมิด  
พวกเขาได้หันเหความคิดของพวกเขาเกี่ยวกับโลกแห่งเงาที่สลัว มันเป็นหน้าที่ของการศึกษาที่จะนำ
ประชาชนออกมาจากถ้ำสู่โลกแห่งแสงสว่าง การศึกษามิใช่เป็นเรื่องง่าย ๆ ที่จะบรรจุความรู้ลงไปใน
วิญญาณของคนที่ไม่มีความรู้ ย่ิงกว่าทรรศนะใดๆ คือ การบรรจุสายตาลงไปในดวงตาที่มืดบอด ความรู้
จำเป็นสำหรับวิญญาณที่แท้จริงที่ออกมาจากโลกแห่งความเปลี่ยนแปลงที่หลอกลวง และ ค้นหาที่เป็น



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      61 

 

 

สาเหตุแห่งความมืดบอดของดวงวิญญาณ ดังนั้น การศึกษาเป็นการดึงกลับจากโลกแห่งปรากฏการณ์สู่
โลกแห่งความจริงแท้  เพลโตเห็นว่าความรู้ขึ้นอยู่กับประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสเป็นความรู้แบบ
สัมพัทธ์ มิใช่แบบสัมบูรณ์ เพลโตเขียนไว้ว่า "คนโง่ไม่มีเป้าหมาย   ใดๆ ในการกระทำทุกอย่าง ก่อนที่
สายตาของเขามองเห็น" 
             ถ้าทุกอย่างที่เราสามารถรู้เป็นเงาเราไม่สามารถมีความรู้พอที่จะไว้วางใจได้เพราะเงาเหล่านี้
ตามปกติจะเปลี่ยนแปลงไปตามขนาคและรูปร่างที่ขึ้นอยู่กับการเคลื่อนไหวที่รู้ไม่ได้ของวัตถุที่แท้จริง 
เพลโตตัดสินว่าจิตมนุษย์สามารถค้นพบ "เป้าหมายพิเศษ" ที่อยู่เบื้องหลังเงาทุกระดับจนกระทั่งจิต
สามารถได้รับความรู้ที่แท้จริง เขาเชื่อว่ามีความยุติธรรมที่แท้จริง ที่นักปกครองและชุมชนทำให้ลาง
เลือนไป แนวการให้เหตุผลแบบนี้อยู่เบื้องหลังความแตกต่างระหว่างโลกแห่งประสาทสัมผัสกับโลกแห่ง
ความคิด ระหว่างโลกที่มองเห็นได้กับโลกแห่งเหตุผล 
               เพลโตปฏิเสธญาณวิทยาที่อิงอาศัยผัสสะ ก่อนที่เพลโตจะเสนอทฤษฎีความรู้ของตนขึ้นมา
นั้น เขาไม่เชื่อและไม่ยอมรับทฤษฎีความรู้ของกลุ่มโสฟิสต์ที่มีโปรทากอรัสเป็นผู้นำ เป็นกลุ่มที่ยืนยันว่า
ความรู้ที่แท้จริงเกิดจากผัสสะ หรือยืนยันว่า มนุษย์เป็นเครื่องวัดทุกสิ่ง (Human being is the 
measure of all things) จากข้อยืนยันนี้แสดงให้เห็นว่าความรู้เกิดจากผัสสะของแต่ละคน และแต่ละ
คนตัดสินสิ่งต่าง ๆ เพราะอาศัยผัสสะของมนุษย์  คือ ประสาทสัมผัสทั้ง 5 ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น และ
กาย กลุ่มโสฟิสต์ถือว่ามนุษย์เป็นผู้ตัดสินสิ่งต่างๆ ไปตามอำนาจของการมองเห็น การได้ยิน การได้กลิ่น 
การลิ้มรส และการสัมผัสด้วยกาย เพลโตถือว่าประสาทสัมผัสเข้าถึงความจริงไม่ได้ด้วยเหตุผล ผัสสะ
ก่อให้เกิดความรู้สึกขัดแย้ง ทฤษฎีผัสสะทำลายความจริงที่มีอยู่อย่างปรนัยและทำให้สภาพความจริง
และความไม่จริงไร้ความหมาย เป็นไปไม่ได้ที่สิ่งเดียวกันจะเป็นจริงและเท็จในเวลาเดียวกัน  ดังนั้น 
เพลโตสรุปว่าความรู้ไม่ใช่สิ่งเดียวกับผัสสะและความรู้ไม่ใช่สิ่งเดียวกับความเห็น แต่ความรู้เป็นเรื่อง
ของเหตุผล ความรู้ต้องเป็นจริงเสมอ และไม่ขึ้นอยู่กับบุคคล เวลา หรือสถานที่ 
              1.3 อริสโตเติล(384–322 ปีก่อนคริสตกาล) เป็นศิษย์ของเพลโต เขาเชื่อว่าความรู้มา
จากประสบการณ์และการสังเกต แนวคิดนี้เรียกว่า "ประสบการณ์นิยม" (Empiricism) อริสโตเติล
พัฒนา "วิธีอุปนัย" (Inductive Method) ซ่ึงเป็นการสรุปความรู้ทั่วไปจากกรณีเฉพาะ เขาเชื่อว่าการ
สังเกตและการทดลองเป็นวิธีที่ดีที่สุดในการแสวงหาความรู้ อริสโตเติล ได้เสนอวิธีการในการแสวงหา
ความรู้ที่ เรียกกว่าตรรกะ มีอยู่  2 แนวทาง คือ 1) วิธีอุปนัย (Inductive method) 2) วิธีนิรนัย 
(Deductive method) 
                1) วิธีอุปนัย หมายถึง การแสวงหาความรู้จากประสบการณ์เฉพาะสิ่ง เราต้องการความรู้
จากเรื่องใดเราต้องพยายามแสวงหาความรู้จากเรื่องนั้น โดยวิธีการสังเกต จดจำหรือเปรียบเทียบจาก
สิ่งที่ได้ประสบโดยตรง เม่ือเราได้ข้อมูลมากขึ้นๆ จึงสรุปเป็นความรู้ใหม่ ข้อสรุปจากวิธีอุปนัยเป็น
ข้อสรุปที่เป็นสากล หรือมากกว่าประสบการณ์ที่เราได้รับเพราะวิธีการนี้พยายามหาข้อสรุปหรือเกณฑ์



 

62     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ที่ยอมรับกันโดยทั่วไป เม่ือได้ข้อสรุปจากประสบการณ์หลายๆ ครั้งทำให้ข้อสรุปนั้นๆ เป็นที่เชื่อถือได้ 
เช่น การอ่านหนังสือ 
                 นาย ก บอกว่า เม่ือเขาอ่านหนังสือนวนิยาย ได้ความรู้เกี่ยวกับการเขียน 
                 นาย ข บอกว่า เม่ือเขาอ่านหนังสือพิมพ์ ได้ความรู้เหตุการณ์ปัจจุบัน 
                 นาย ค บอกว่า เม่ือเขาอ่านหนังสือพงศาวดาร ได้ความรู้เรื่องประวัติศาสตร์ 
                 นาย ง บอกว่า เม่ือเขาอ่านหนังสือธรรมะ ได้ความรู้เรื่องศาสนา 
       แต่ละคนจะบอกเราว่า เม่ือเขาอ่านหนังสือชนิดใดๆ เขาจะได้รับความรู้ชนิดนั้น ดังนั้น เราสรุปได้
ว่าการอ่านหนังสือทุกประเภทเป็นเหตุให้เขาได้ความรู้แน่นอน 
              2) วิธีนิรนัย หมายถึง การแสวงหาความรู้จากกฎเกณฑ์ที่เป็นที่ยอมรับกันอยู่แล้วหรือ
แสวงหาความรู้จากข้อความเดิม โดยความรู้ที่ได้มานั้น ไม่เกินข้อความหรือญัตติที่ให้ไว้ เช่น 
                       ครูทุกคนเป็นผู้มีหน้าที่ให้ความรู้ 
                       นางสาวสมศรีเป็นผู้มีหน้าที่ให้ความรู้ 
                       ฉะนั้น นางสาวสมศรีเป็นครู 
            จากข้อความหรือญัตติข้างต้นนี้  ข้อสรุปที่ เกิดขึ้นสามารถกล่าวได้ว่าเป็นข้อสรุปที่
สมเหตุสมผล ความสมเหตุสมผลของญัตติข้างต้น อยู่ตรงที่ข้อสรุปไม่เกินข้ออ้าง และเม่ือตรวจสอบ
ด้วยวิธีนิรนัยชนิดหนึ่งที่เรียกว่า ปรัตถนุมาน หรือ ช่วงความคิด (Syllogism) ปรากฏว่าญัตตินี้เป็นไป
ตามกฎทุกประการ กล่าวคือ 1) มี 3 ญัตติ ได้แก่ญัตติหลัก ญัตติรอง และข้อสรุป 2) มี 3 เทอม ได้แก่ 
เทอมหลัก เทอมรอง และเทอมกลาง 3) เทอมกลางปรากฏในข้อเสนอทั้งสอง 4) เทอมกลางไม่ปรากฏ
ในข้อสรุป 5) เทอมใดที่ไม่กระจายในข้อเสนอ เทอนนั้นก็ไม่กระจายในข้อสรุป  6) เม่ือข้อเสนอใด
ข้อเสนอหนึ่งเป็นญัตติบางส่วน ข้อสรุปต้องเป็นญัตติบางส่วน 7) เม่ือข้อเสนอใดเป็นปฏิเสธ ข้อสรุป
ต้องเป็นปฏิเสธ 8) เม่ือข้อเสนอทั้ง 2 เป็นปฏิเสธ ไม่มีข้อสรุปใดถูกต้อง  อนึ่ง วิทยา ศักยาภินันท์ 
(2551: 133) กล่าวว่า อริสโตเติลชื่นชมวิธีนิรนัยมากกว่าวิธีอุปนัย เพราะวิธีนิรนัยของท่าน กล่าวถึง
ซิลลอจิสม์ มีวิธีการแบบคณิตศาสตร์  
            โดยสรุป หลักตรรกศาสตร์ของอริสโตเติลเป็นเครื่องมือสำคัญในการวิจัยเชิงคุณภาพ ที่ช่วย
ให้การอธิบายและการพิสูจน์ข้อสมมติฐานต่าง ๆ เป็นไปอย่างมีระเบียบ โดยการใช้เหตุผลและการ
เชื่อมโยงระหว่างหลักการต่าง ๆ ผ่านช่วงความคิด หรือการวิเคราะห์อย่างมีระบบ นอกจากนี้ยังช่วยให้
การตีความข้อมูลเป็นไปอย่างมีเหตุผลและสอดคล้องกับหลักการที่ตั้งขึ้น อนึ่ง การศึกษาในงานวิจัยนี้
สามารถใช้หลักของอริสโตเติลในการศึกษาข้อมูลที่มีประสบการณ์จริง เช่น การนำทฤษฎีการสังเกตมา
ใช้ในการวิจัยเชิงคุณภาพที่เน้นเอกสาร   
  2. การสำรวจกระบวนการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      63 

 

 

             การวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสารเป็นกระบวนการศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่ปรากฏในเอกสาร
หรือสื่อที่เกี่ยวข้องเป็นหลัก มีวัตถุประสงค์เพื่ออธิบายปรากฏการณ์ต่างๆ โดยใช้กระบวนการอุปนัย 
การเก็บรวบรวมข้อมูลใช้ผู้วิจัยเป็นหลัก วิเคราะห์ข้อมูลโดยการตีความสร้างความหมาย และใช้วิธีการ
สร้างข้อสรุปจากข้อมูลจำนวนหนึ่ง ซ่ึงมักไม่ใช้สถิติในการวิเคราะห์ แต่ใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงคุณภาพ 
เช่น การจำแนกชนิดข้อมูล การวิเคราะห์ส่วนประกอบ และการวิเคราะห์ข้อมูลที่เป็นเอกสารมี
กระบวนกระบวนการวิจัย คือ 

 2.1 กำหนดปัญหาวิจัย โดยระบุคำถามหรือปัญหาที่ต้องการวิจัยหรือศึกษา 
               2.2 ทบทวนวรรณกรรม เป็นการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องเพื่อหาข้อมูล
พื้นฐาน กล่าวคือ การทบทวนวรรณกรรมต้องอาศัยการทบทวนอย่างเป็นระบบและต้องแสดงให้เห็น
ความเชื่อมโยงกับวัตถุประสงค์และคำถามการวิจัยหรือคำสำคัญของวัตถุประสงค์ เพื่อสนับสนุนสิ่งที่
ผู้วิจัยกำลังค้นหาหรือต้องการพิสูจน์เป็นสิ่งใหม่ที่ยังไม่มีการศึกษามาก่อน ดังที่ ชัยเสฏฐ์ พรหมศร 
(2557: 14-15) กล่าวว่า การทบทวนวรรณกรรมเป็นการวิเคราะห์และสังเคราะห์งานทางวิชาการที่
ผ่านมาเพื่อใช้ในการพัฒนางานใหม่โดยเนื้อหาของวรรณกรรมที่ทบทวนต้องมีความสอดคล้องกับ
วัตถุประสงค์และคำถามของการวิจัย และ/หรือ โจทย์วิจัยที่กำหนด เพื่อให้นักวิจัยมีความรอบรู้ในเรื่อง
นั้นมากขึ้น การทบทวนวรรณกรรมประกอบด้วย 3 องค์ประกอบพื้นฐาน คือ บทนำ เนื้อหา และสรุป 
กล่าวคือ  

    2.3 บทนำหรือข้อมูลพื้นฐานจะอธิบายบริบทกว้าง ๆ หรือหลักการ (Concepts) เช่น 
การนิยามศัพท์ สรุปการนิยามศัพท์ นอกจากนี้ควรมีการแนะนำ อธิบายการจัดระเบียบ/ลำดับของ
หัวข้อที่กล่าวถึงและขอบเขตที่ศึกษา 

    2.4 เนื้อหา (Content) ประกอบด้วยการอภิปรายเกี่ยวกับแหล่งข้อมูล การวิเคราะห์
วรรณกรรมตามธีม(Theme) หรือหัวข้อหลายๆ เรื่องที่มีความเกี่ยวข้องกับการวิจัย เช่น แนวคิด 
ทฤษฎี หรือ หลักธรรม ในการอธิบายต้องมีการอ้างอิงหลักฐานสนับสนุนทั้งปฐมภูมิ ทุติยภูมิ ถ้าเป็น
หลักธรรมก็ต้องอ้างอิงหลักฐานจากคัมภีร์ศาสนา  ซ่ึงอาจมีแบ่งหัวข้อย่อย ผู้เขียนสามารถเขียนการ
ทบทวนวรรณกรรมทีละส่วนได้ แต่ต้องม่ันใจว่าได้อ่านทั้งหมดเพื่อตรวจสอบว่ามีเชื่อมโยงกันและ
พรรณนา "เรื่องราว" ได้อย่างสอดคล้องกัน  

   2.5 สรุป (Conclusion) ควรระบุช่องว่างหรือปัญหาในงานวิจัยที่มีอยู่และอธิบายว่า
การวิจัยนี้สามารถจัดการกับช่องว่างเหล่านี้หรือเสริมสร้างงานวิจัยที่มีอยู่ได้อย่างไร ผู้วิจัยให้เหตุผล
ทำไมจึงต้องวิจัย และจะทำอย่างไร 
         2.6 วิธีการวิจัย มีกำหนดวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล เช่น การสัมภาษณ์ การสังเกต หรือ
การวิเคราะห์เอกสาร 

   2.7 เก็บรวบรวมข้อมูล ต้องดำเนินการเก็บข้อมูลตามวิธีที่กำหนดไว้ 



 

64     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

         2.8 วิเคราะห์ข้อมูล โดยใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงคุณภาพเพื่อสรุปผลและตีความข้อมูล
จากการทบทวนวรรณกรรมที่เป็นเอกสาร ทั้งแนวคิด ทฤษฎี หรือหลักธรรม ที่มีเนื้อหาสัมพันธ์กัน 
(Overlap) ตามประเด็นที่ตั้งขึ้นและถ้ามีการสัมภาษณ์ ก็ให้นำมาบูรณาการด้วยกัน ในที่สุดนำไปสู่องค์
ความรู้ใหม่หรือรูปแบบ (Model) และถ้าออกแบบวิธีวิจัยเชิงการวิจัยและพัฒนา (R&D) เม่ือวิเคราะห์
ได้องค์ความรู้ใหม่แล้วก็นำไปทดลองใช้และเม่ือใช้แล้ว สามารถปรับปรุงให้องค์ความรู้ใหม่สมบูรณ์
ต่อไป 
        2.9 สรุป อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ ด้วยการนำเสนอผลการวิจัยและอภิปรายผล
ตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ 
            การวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสารเป็นกระบวนการศึกษาและวิเคราะห์เอกสารที่เกี่ยวข้องกับ
แนวคิดทางปรัชญาหรือศาสนา เพื่อทำความเข้าใจและตีความข้อมูลเอกสาร ถ้าหัวข้อวิจัยสัมพันธ์กับ
ปรากฏการณ์ทางสังคมและวัฒนธรรม มีการสัมภาษณ์ ก็นำข้อมูลทั้งสองแหล่งมาวิเคราะห์ บูรณาการ 
และสร้างองค์ความรู้ใหม่ อนึ่ง การวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสารทางปรัชญาและศาสนา หลักฐาน
อ้างอิงที่เหมาะสมในสาขานี้ คือ ข้อมูลทั้งปฐมภูมิและทุติยภูมิ เช่น คัมภีร์ศาสนา พระไตรปิฎก ไบเบิล 
คัมภีร์กุรอาน งานเขียนของนักปรัชญา เช่น งานของเพลโต อริสโตเติล คานท์ บทความวิจัยและ
วรรณกรรมวิชาการ ที่เกี่ยวข้องกับปรัชญาและศาสนา  
  3. การประยุกต์ใช้ญาณวิทยาของโสกราตีส, เพลโต และอริสโตเติลในการวิจัยแบบ
คุณภาพเชิงเอกสาร      
         การวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสารนำหลักการการแสวงหาความรู้ของโสกราตีส เพลโต และ
อริสโตเติลสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร โดยหลักการ ดังนี้  
            3.1 โสกราตีส  
             การนำญาณวิทยาของโสกราตีสเป็นแนวทางที่ให้ความสำคัญกับการตั้งคำถามจะช่วยทำให้
การวิจัยมีความละเอียดและวิพากษ์วิจารณ์ได้อย่างมีประสิทธิภาพ นี่คือการวิเคราะห์ที่สามารถทำได้ใน
แต่ละขั้นตอน 
  1) การถามคำถามเกี่ยวกับความหมาย ความเชื่อมโยง หรือข้อสรุปที่ได้จากแหล่งข้อมูล 
โดยวิธีนี้ช่วยให้นักวิจัยสามารถเปิดมุมมองใหม่ๆ และทบทวนข้อคิดเห็นต่างๆ ที่มีอยู่ในเอกสารนั้นได้ 
นักวิจัยอาจถามคำถาม เช่น "โสกราตีสต้องการให้เราคิดอย่างไรเกี่ยวกบัการเรียนรู้?" หรือ "แนวคิดการ
ถามคำถามของโสกราตีสมีอิทธิพลต่อการเรียนการสอนในปัจจุบันอย่างไร?" อนึ่ง หลักการแสวงหา
ความรู้ของโสกราตีส เป้าหมายเพื่อการกระตุ้นให้เกิดการพิจารณา และวิจารณ์ โดยการตั้งคำถาม เพื่อ
ทำให้บุคคลนั้นๆ สงสัยและค้นหาคำตอบที่ถูกต้อง เช่น เราควรเชื่อถือสิ่งที่กล่าวถึงในวรรณกรรม
อย่างไร? คำกล่าวต่างๆ ในงานวิจัยมีหลักฐานสนับสนุนหรือไม่? ความเข้าใจในเนื้อหามีความสมบูรณ์
หรือไม่? การค้นหาความหมายในแต่ละงานวิจัยที่ทบทวน โดยไม่ยึดติดเพียงข้อสรุปที่เสนอโดยผู้เขียน



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      65 

 

 

แต่ละคน แต่จะตั้งคำถามว่าข้อสรุปเหล่านั้นมีมุมมองที่สมบูรณ์และเป็นกลางหรือไม่? การอ้างอิงต่างๆ 
มีความชัดเจนและไม่ลำเอียงหรือไม่? “ข้อมูลในเอกสารเหล่านี้สามารถนำไปใช้อย่างไรในบริบทที่
แตกต่าง”หรือ“ทฤษฎีนี้ยังคงสอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงในยุคปัจจุบันหรือไม่” ซ่ึงเป็นการท้าทาย
ให้เกิดการขุดค้นและการวิเคราะห์ที่ลึกซ้ึงขึ้น แม้การศึกษาเอกสารต่างๆ ก็สามารถใช้การขุดค้นนี้เพื่อ
หาความหมายที่ซ่อนอยู่ภายใต้ข้อมูลหรือทฤษฎีต่างๆ ที่นำเสนอ  
           2) การตั้งคำถามการอภิปรายผลการวิจัยแล้วมองไปที่ทฤษฎีหรือแนวคิดที่ได้ทบทวน 
ผลการวิจัยที่ได้รับต่างจากทฤษฎี แนวคิดอย่างไร ผลวิจัยที่ได้มีอะไรใหม่กว่างานวิจัยเดิมในอดีต กรณี
ตัวอย่าง การวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสารเรื่องตัณหาตามแนวพระพุทธศาสนา โดยนักวิจัยอาจใช้
หลักการทฤษฎีความต้องการของมาสโลว์ ใช้ความรู้ของโสกราตีสในการตั้งคำถามว่า ตัณหาใน
พระพุทธศาสนากับทฤษฎีความต้องการของมาสโลว์เหมือนหรือต่างกันอย่างไร ? เพื่อสร้างความคิด
ใหม่ๆ และนำมาซ่ึงการค้นหาความจริงที่ลึกซึ้งเกี่ยวกับเรื่องตัณหา การใช้หลักการนี้สามารถช่วยค้นพบ
คำตอบหรือมุมมองใหม่ๆ ที่อาจจะถูกมองข้ามไปในการศึกษาก่อนหน้านี้   
            3) การอภิปรายผล โสกราตีสจะนำมาใช้ในการตั้งคำถามและการวิพากษ์ผลลัพธ์ที่ได้ 
โดยไม่เพียงพยายามยืนยันสิ่งที่พบในงานวิจัยต่างๆ แต่จะใช้คำถามที่ทำให้สามารถมองเห็นมุมมอง
ต่างๆ ได้ เช่น คำถามที่เกิดขึ้นจากผลที่ได้จากการวิจัยสามารถอธิบายได้อย่างไร ? การตีความผลมี
มุมมองที่หลากหลายหรือไม่? หากมีข้อขัดแย้งในผลลัพธ์ จะมีคำอธิบายอย่างไร? การตั้งข้อสงสัย
คำตอบที่ได้จากผลการวิจัยสามารถถูกทดสอบหรือถูกตั้งคำถามใหม่ได้หรือไม่? ผลลัพธ์เหล่านั้นอาจมี
ข้อจำกัดหรือการตีความที่ผิดพลาดได้อย่างไร? 
            4) การวิเคราะห์ข้อมูล โสกราตีสใช้วิธีการสำรวจและตั้งคำถามกับข้อมูลที่ได้มา เช่น 
ข้อมูลที่ได้รับสามารถทำให้เกิดความเข้าใจใหม่ๆ ได้หรือไม่? ข้อมูลนั้นมีการตีความที่หลากหลาย
หรือไม่? การแปลความหมายจากข้อมูลนั้นอาจมีความหลากหลายตามมุมมองหรือประสบการณ์ของ
ผู้วิจัยหรือไม่? ข้อมูลที่ได้มาจากแหล่งต่างๆ มีความน่าเชื่อถือเพียงใด? ข้อมูลเหล่านั้นมาจากแหล่งที่มี
ความสัมพันธ์กับวัตถุประสงค์ของการวิจัยหรือไม่? 
           5) การนำไปสู่การพัฒนาและการหาคำตอบ การใช้ญาณวิทยาโสกราตีสยังช่วยในการ
พัฒนาแนวทางการวิจัยในอนาคต โดยการตั้งคำถามเกี่ยวกับสิ่งที่ยังไม่ได้รับคำตอบ หรือการหาคำตอบ
ใหม่ๆ ที่สามารถช่วยเสริมสร้างความเข้าใจในปัญหาที่กำลังศึกษา เช่น การตั้งคำถามใหม่ คำถามใดที่
ยังคงเปิดกว้างในงานวิจัยที่ศึกษา? การวิจัยในอนาคตสามารถช่วยตอบคำถามเหล่านั้นได้หรือไม่? และ
เราสามารถหาวิธีการใหม่ๆ ในการศึกษาข้อมูลได้อย่างไร? การใช้คำถามเพื่อการพัฒนา การตั้งคำถาม
สามารถนำไปสู่แนวทางการวิจัยที่ลึกซึ้งและสร้างสรรค์มากขึ้น เช่น การใช้มุมมองหรือทฤษฎีที่แตกต่าง
ในการศึกษา หรือการสำรวจมิติใหม่ ๆ ที่ยังไม่ได้รับการศึกษาอย่างจริงจัง 



 

66     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

            โดยสรุป การประยุกต์ใช้หลักการแสวงหาความรู้ของโสกราตีสในงานวิจัยแบบคุณภาพเชิง
เอกสารสามารถช่วยให้การวิจัยเกิดการพิจารณาและวิจารณ์ข้อมูลอย่างลึกซ้ึง โดยการตั้งคำถามที่ท้า
ทายและการขุดค้นความหมายที่ซ่อนอยู่ในเอกสารที่ศึกษา การใช้กระบวนการนี้ช่วยกระตุ้นการคิดเชิง
ลึกและการค้นหาคำตอบใหม่ๆ และช่วยให้การค้นหาความรู้เป็นกระบวนการที่ไม่หยุดนิ่ง และเต็มไป
ด้วยการต้ังคำถามอย่างต่อเนื่อง  
        3.2 เพลโต  
         การนำญาณวิทยาของเพลโตจะมุ่งเน้นไปที่การพิจารณาความจริงที่อยู่นอกเหนือจากโลก
ทางกายภาพและเป็นไปในเชิงนามธรรมโดยเพลโตเน้นการแสวงหาความรู้ที่เกิดจากการใช้เหตุผลและ
การพิจารณาในระดับเชิงปรัชญา รวมทั้งการมองเห็นโลกตามที่มัน "เป็นจริง" ผ่านการเข้าใจในอุดมคติ 
(Forms or Ideas) ที่เป็นต้นแบบที่สมบูรณ์ในทุกสิ่ง การใช้แนวคิดเหล่านี้ในการวิจัยจะช่วยให้สามารถ
มองข้อมูลและผลลัพธ์ในเชิงลึกโดยไม่เพียงแค่การยึดติดกับข้อเท็จจริงที่มองเห็นได้จากประสบการณ์
เท่านั้น แต่ยังพิจารณาความจริงที่ซ่อนอยู่เบื้องหลังสิ่งเหล่านั้น เพลโตมีหลักการแสวงหาความรู้ที่มอง
ว่าความรู้ที่แท้จริงไม่ใช่เพียงการรับรู้จากประสาทสัมผัส แต่เป็นความรู้ที่มาจากการเข้าใจความจริงใน
ระดับที่สูงขึ้น ผ่านกระบวนการคิดเชิงปรัชญาและการใช้เหตุผล ที่เขาเรียกว่า "วิภาษวิธี" (Dialectic)  
           1) การทบทวนวรรณกรรมภายใต้แนวคิดทางญาณวิทยาของเพลโต จะไม่จำกัดแค่การ
รวบรวมข้อเท็จจริงหรือการอ่านงานวิจัยที่มีอยู่ในปัจจุบัน แต่จะมุ่งเน้นการค้นหาความรู้ที่อยู่ในระดับ
สูงสุดของอุดมคติ โดยการใช้แนวคิดที่เกี่ยวข้องกับ "โลกของอุดมคติ" ที่เพลโตเสนอการมองผ่าน
มุมมองของอุดมคติ (Theory of Forms) จะเน้นการค้นหาความจริงที่อยู่ภายใต้ทฤษฎีหรือแนวคิดที่มี
อยู่ในงานวิจัยต่างๆ โดยพิจารณาอย่างลึกซ้ึงว่าแนวคิดเหล่านั้นสะท้อนหรือไม่สะท้อนกับอุดมคติที่
สมบูรณ์แบบและบริสุทธิ์ตามแนวคิดของเพลโต เช่น ถ้าการวิจัยหนึ่งกล่าวถึงแนวคิดกับความเป็นธรรม 
การทบทวนอาจตั้งคำถามว่าแนวคิดนั้นสะท้อนถึง "อุดมคติของความเป็นธรรม" ที่เพลโตได้กล่าวถึง
หรือไม่ เม่ือทบทวนงานวิจัยที่มีอยู่ นักวิจัยอาจใช้หลักการของเพลโตในการวิพากษ์วิจารณ์ เช่น การ
ถามว่า "ข้อมูลที่นำเสนอนี้สะท้อนถึงความจริงที่สมบูรณ์หรือไม่?" หรือ "มีอะไรที่ขาดหายไปจากการ
เข้าใจในอุดมคติของเรื่องนี้?" 
         2) การตีความ เน้นการใช้เหตุผลเชิงวิพากษ์และการวิเคราะห์ที่สะท้อนมุมมองที่
หลากหลาย กล่าวคือ การวิเคราะห์ไม่เพียงแค่การสรุปเนื้อหา ต้องมองความหมายที่ลึกซ้ึงและ
ความสัมพันธ์ระหว่างแนวคิดต่างๆ ซ่ึงจะทำให้สามารถสร้างทฤษฎีหรือกรอบคิดใหม่ได้จากการศึกษา
วรรณกรรมที่มีอยู่แล้ว และช่วยพัฒนาทักษะการคิด เช่น งานวิจัยหรือบทความตามหลักการของเพลโต 
เราอาจมองเห็นข้อบกพร่องหรือความขัดแย้งในแนวคิดต่างๆ ในงานวิจัยที่พบในเอกสาร เพื่อช่วยใน
การแสวงหาความรู้ใหม่  



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      67 

 

 

            ตามทฤษฎี "รูปแบบ" (Forms) เพลโตเชื่อว่าโลกที่มองเห็นเป็นเพียงเงาของโลกที่สมบูรณ์
แบบที่ไม่สามารถมองเห็นได้ การวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสารอาจนำแนวคิดนี้มาใช้ในการวิเคราะห์
เอกสารที่อาจไม่ได้แสดงข้อมูลทั้งหมดหรือไม่สามารถเข้าถึงสาระสำคัญได้ในทันที การค้นหาความจริง
หรือข้อมูลที่อยู่เบื้องหลังเอกสารนั้นจึงเป็นเป้าหมายที่สำคัญ การใช้หลักการแสวงหาความรู้ของเพลโต
อาจทำให้การตีความเอกสารซับซ้อนเกินไป โดยอาจทำให้เกิดการตีความที่หลากหลายหรือแตกต่างกัน
ไป ซ่ึงอาจทำให้ยากต่อการสรุปผลที่ชัดเจน  มีการตีความอาจเป็นอัตวิสัย หากเอกสารที่ใช้ไม่มีความ
ครบถ้วนหรือไม่เป็นปัจจุบัน ก็อาจจะเป็นข้อจำกัดในการแสวงหาความรู้จากเอกสารนั้น 
           3) การวิเคราะห์ข้อมูล เกี่ยวข้องกับการค้นหาความจริงที่ซ่อนอยู่เบื้องหลังข้อมูลที่
ปรากฏในโลกภายนอก โดยจะใช้การคิดในเชิงนามธรรมและเหตุผลในการตีความข้อมูล มุ่งเน้นไปที่
การเชื่อมโยงข้อมูลต่างๆ กับ "อุดมคติ" หรือแบบจำลองที่สมบูรณ์ของสิ่งต่างๆ ซ่ึงอาจรวมถึงการใช้
ตรรกะในการพิจารณาความสอดคล้องของข้อมูลกับอุดมคติที่กล่าวถึงในทฤษฎีต่างๆ การตีความข้อมูล
จากมุมมองนี้จะไม่ยึดติดกับการรับรู้จากประสบการณ์เท่านั้น แต่จะพิจารณาถึงความหมายเชิงปรัชญา
ที่ลึกกว่า จะใช้เหตุผลในการวิเคราะห์เชื่อมโยงข้อมูลต่างๆ เข้ากับ "รูปแบบ" ที่เพลโตกล่าวถึง เช่น 
การค้นหาความจริงจากข้อมูลในระดับนามธรรม ไม่เพียงแต่ในแง่ของข้อเท็จจริงที่มองเห็นในโลกแห่ง
ประสบการณ์ แต่ยังพิจารณาถึงสิ่งที่อาจเป็นภาพลวงตาและความไม่สมบูรณ์ในข้อมูลที่มี เพลโตให้
ความสำคัญกับ ตรรกะ (Logic) ในการค้นหาความรู้ ดังนั้น การวิเคราะห์ข้อมูลจะต้องคำนึงถึงการใช้ 
ตรรกะที่มีหลักการ ในการตรวจสอบความเชื่อมโยงของข้อมูล เช่น การใช้อุปนัย (Induction) หรือ นิร
นัย (Deduction) เพื่อตีความข้อมูล 

 4) การอภิปรายผล  เพลโตจะเน้นการมองผลลัพธ์ที่ได้จากมุมมองที่เป็นนามธรรมและ
พิจารณาความจริงในระดับที่สูงกว่าข้อเท็จจริงที่ปรากฏในโลกภายนอก ผลลัพธ์เหล่านั้นสะท้อนถึง 
"อุดมคติ" ของความรู้หรือไม่ เช่น ถ้าผลการวิจัยการศึกษา การอภิปรายมองว่า "การศึกษา" ที่กล่าวถึง
ในงานวิจัยนั้นสอดคล้องกับอุดมคติของการศึกษาที่เพลโตกล่าวหรือไม่   เพลโตเน้นการตั้งคำถาม
เกี่ยวกับความจริงที่ไม่ใช่แค่สิ่งที่ปรากฏในโลกของประสบการณ์ แต่เกี่ยวข้องกับความรู้ที่มาจากโลก
ของอุดมคติ ดังนั้น ในระหว่างการอภิปรายผล นักวิจัยอาจถามคำถามเชิงปรัชญา เช่น "สิ่งที่เรา
มองเห็นเป็นเพียงภาพลวงตาหรือไม่?" หรือ "ผลการวิจัยนี้สะท้อนถึงความจริงที่แท้จริงหรือไม่?" 
            5) การนำไปสู่การพัฒนาและการหาคำตอบ ในแนวทางของเพลโต การพัฒนาความรู้ไม่
เพียงแค่การหาคำตอบที่สอดคล้องกับสิ่งที่เรามองเห็น แต่ยังเป็นการแสวงหาความรู้ที่แท้จริงซ่ึงอยู่
เหนือกว่าประสบการณ์ทางกายภาพ การเปิดโอกาสให้เกิดการสะท้อนกลับ นักวิจัยอาจใช้หลักการของ
เพลโตในการต้ังคำถามเกี่ยวกับการศกึษาในทุกๆ ขั้นตอน โดยพิจารณาว่าผลลัพธ์และข้อมูลที่ได้มาเป็น
เพียงแค่ภาพสะท้อนจากโลกของประสบการณ์หรือไม่ หรือเป็นการแสดงออกของความรู้ที่แท้จริงที่เกิด
จากการเข้าใจในอุดมคติ  การวิจัยที่ใช้แนวทางของเพลโตสามารถช่วยให้ค้นพบแนวทางใหม่ในการ



 

68     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

วิจัยเรื่องต่างๆ โดยมองความรู้ในมุมมองที่ลึกซึ้งย่ิงขึ้น เพื่อการพัฒนาแนวคิดใหม่ๆ ที่เชื่อมโยงกับอุดม
คติหรือแบบจำลองที่สมบูรณ์ที่นำไปสู่การพัฒนาทฤษฎีหรือกรอบแนวคิดใหม่ในอนาคต 
           โดยสรุป การใช้ญาณวิทยาของเพลโตสามารถเข้าใจและวิเคราะห์เอกสารได้อย่างลึกซ้ึง จะ
เน้นที่การค้นหาความรู้ที่อยู่นอกเหนือจากสิ่งที่มองเห็นได้ในโลกทางกายภาพ โดยมุ่งเน้นการเข้าใจใน
ระดับเชิงนามธรรมและการค้นหาความจริงที่สมบูรณ์ผ่านการใช้เหตุผลและการพิจารณาเชิงปรัชญา 
แนวทางนี้จะช่วยให้การวิจัยมีความลึกซึ้งและมองเห็นความจริงในมุมมองที่กว้างขวางยิ่งขึ้น  

3.3 อริสโตเติล  
              การนำญาณวิทยาอริสโตเติลมาใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูลจะเน้นหนักด้านการสังเกต การใช้
เหตุผลเชิงตรรกะ ความสมดุลระหว่างการรับรู้ทางประสบการณ์ และการใช้เหตุผลในกระบวนการ
สืบค้นความรู้ ดังนี้ 
              1) การทบทวนวรรณกรรม อริสโตเติลเน้นการรวบรวมและประเมินข้อมูลอย่างมี
ระเบียบ โดยอิงตามหลักการเชิงประจักษ์ (Empiricism) และใช้เหตุผลเชิงตรรกะในการวิเคราะห์
แหล่งข้อมูลต่างๆ การทบทวนวรรณกรรมจะเน้นการสังเกตและการรวบรวมข้อมูลจากงานวิจัยก่อน
หน้าอย่างเป็นระเบียบ เพื่อสรุปความรู้และข้อเท็จจริงที่มีการพิสูจน์แล้วจากแหล่งข้อมูลที่เชื่อถือได้ มี
การใช้เหตุผล (Logic) การวิเคราะห์และเชื่อมโยงเนื้อหาของวรรณกรรมต่างๆ เข้าด้วยกัน โดยเน้นการ
ใช้ตรรกะ (Syllogism) ในการสร้างข้อสรุปจากข้อมูลที่มีอยู่ เช่น การใช้เหตุผลที่เป็นระบบในการเลือก
งานวิจัยที่มีคุณค่ามากที่สุดในการทบทวน จัดประเภทข้อมูลชัดเจนตามลักษณะการศึกษา เช่น ทฤษฎี
หรือแนวทางที่ยอมรับในสาขาวิชานั้นๆ เพื่อให้การทบทวนมีความชัดเจนและเป็นระเบียบ 
            2) การวิเคราะห์ข้อมูล อริสโตเติลจะเน้นการสังเกตและการใช้เหตุผลในการแยกแยะ
ข้อมูลที่ได้มาอย่างมีระเบียบและเชื่อมโยงข้อมูลต่างๆ ในลักษณะที่มีเหตุผลและเป็นระบบ การจัด
ระเบียบและแบ่งแยกข้อมูลให้เป็นหมวดหมู่ที่ชัดเจน โดยการใช้การจัดประเภทที่เป็นตรรกะ เช่น การ
ใช้หลักการจำแนกประเภท (Types) ในการจัดระเบียบข้อมูล ใช้เหตุผลในการตีความข้อมูลที่มีอยู่ โดย
การตรวจสอบความสอดคล้องและความสัมพันธ์ระหว่างข้อมูลที่มีอยู่ เพื่อให้สามารถสรุปผลได้อย่าง
ถูกต้อง เช่น การใช้ตรรกะอุปนัย หรือตรรกะนิรนัย ในการเชื่อมโยงข้อมูลที่แตกต่างกัน ข้อมูลที่นำมา
วิเคราะห์จะต้องมีความเป็นจริงและสามารถตรวจสอบได้จากแหล่งข้อมูลที่เชื่อถือได้ การใช้หลักฐาน
เชิงประจักษ์จะเป็นการยืนยันความถูกต้องและความน่าเชื่อถือของการวิเคราะห์ข้อมูล 

 3) การอภิปรายผล การนำเหตุผลมาใช้เป็นส่วนสำคัญในการวิเคราะห์ข้อสรุปจาก
งานวิจัยต่างๆ และสร้างความเข้าใจที่มีเหตุผลและเป็นระบบ มีการตีความข้อมูล ใช้เหตุผลและการ
วิเคราะห์เชิงตรรกะในการตรวจสอบผลลัพธ์ที่ได้จากการทบทวนวรรณกรรม ซ่ึงทำให้การอภิปรายมี
ลักษณะที่เป็นไปตามลำดับขั้นตอนของเหตุและผล เช่น การใช้เหตุผลอุปนัย หรือการใช้เหตุผลนิรนัย 
ในการเชื่อมโยงข้อเท็จจริงต่างๆ การอภิปรายผลจะเน้นการวิพากษ์ผลลัพธ์งานวิจัยโดยใช้เหตุผลที่



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      69 

 

 

ยอมรับกัน เช่น การเปรียบเทียบข้อสรุปของงานวิจัยต่างๆ และการหาจุดที่สามารถปรับปรุงหรือ
พัฒนาให้ดีขึ้นได้ อริสโตเติลเน้นการใช้ข้อเท็จจริงที่สามารถพิสูจน์ได้จากการสังเกตและประสบการณ์ 
ดังนั้น ในการอภิปรายผล นักวิจัยต้องสามารถยืนยันผลลัพธ์ด้วยหลักฐานที่มีอยู่และการอ้างอิงที่
น่าเชื่อถือ 
               4) การนำไปสู่การพัฒนาและการหาคำตอบ อริสโตเติลมีความเชื่อว่า การเรียนรู้และ
ความรู้ เป็นกระบวนการที่ต้องผ่านการปฏิบัติและการพิสูจน์ ดังนั้น การนำญาณวิทยาอริสโตเติลมาใช้
ในการวิจัยจะช่วยให้สามารถพัฒนาความรู้และแนวทางในการศึกษาใหม่ๆ ได้ เช่น การทบทวนและ
ปรับปรุงคำถามการวิจัย การใช้เหตุผลและการพิสูจน์ในการวิจัยจะช่วยให้นักวิจัยสามารถปรับปรุง
คำถามการวิจัยหรือกรอบแนวคิดใหม่ๆ โดยอิงจากข้อเท็จจริงที่สามารถตรวจสอบได้ การพัฒนาทฤษฎี
ใหม่ๆ การใช้เหตุผลเชิงตรรกะในการวิเคราะห์ข้อมูลและอภิปรายผลจะช่วยให้สามารถพัฒนาทฤษฎี
หรือแนวคิดใหม่ๆ ที่สามารถอธิบายหรือขยายความเข้าใจเกี่ยวกับปัญหาที่ศึกษาได้   
           โดยสรุป การประยุกต์ใช้หลักการของอริสโตเติล นักวิจัยสามารถวิเคราะห์และสังเคราะห์
ข้อมูลอย่างเป็นระบบด้วยการใช้เหตุผลและตรรกะในการตีความข้อมูล การสังเกตเชิงประจักษ์ในการ
ประเมินและเชื่อมโยงข้อมูลต่างๆ อย่างเป็นระบบ การพิจารณาข้อสรุปจะต้องมีหลักฐานที่เชื่อถือได้
และสามารถพิสูจน์ได้จากการสังเกตและประสบการณ์จริง ทั้งนี้การใช้ตรรกะในทุกขั้นตอนจะช่วยให้
การวิจัยมีความน่าเชื่อถือและเป็นวิทยาศาสตร์มากยิ่งขึ้น 
 

อภิปรายผล 
          จากการวิจัยเรื่องการประยุกต์ใช้ญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติลในการวิจัย
แบบคุณภาพเชิงเอกสาร  มีผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ ดังนี้  

1. การใช้ญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติลของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติล 
ช่วยให้การตีความข้อมูลมีความรอบคอบและมีความเป็นระบบมากย่ิงขึ้นสอดคล้องกับเอกสารของ 
Martinich (1996) ได้เขียนหนังสือเรื่อง Philosophical Writing ซ่ึงมี เนื้อหาเกี่ยวกับการเขียน
เรียงความทางปรัชญา ตรรกศาสตร์ การอ้างเหตุผล  การวิเคราะห์การเขียนแนวปรัชญาและงานวิจัย 
แต่งานวิจัยนี้เน้นแนวคิดและทฤษฎีญาณวิทยาของโสกราตีส ใช้วิธีการตั้งคำถามและการสนทนาเพื่อ
ค้นหาความจริงและเข้าใจตัวเอง โดยเชื่อว่าความรู้เกิดจากการเข้าใจตัวเองและการตั้งคำถามอย่างมี
วิจารณญาณซ่ึงสามารถปรับใช้ในกระบวนการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร เพื่อให้ได้ข้อมูลที่มีความ
ลึกซ้ึงย่ิงขึ้น ส่วนหลักการเพลโต ช่วยให้การวิเคราะห์ไม่เพียงแค่การสรุปเนื้อหา แต่จะทำให้เรา
มองเห็นความหมายที่ลึกซ้ึงและความสัมพันธ์ระหว่างแนวคิดต่างๆ โดยใช้กระบวนการเชิงปรัชญาใน
การเปรียบเทียบและตีความข้อความในเอกสารต่างๆ เช่น งานวิจัยหรือบทความต่างๆ ตามหลักการ
ของเพลโต เราอาจมองเห็นข้อบกพร่องหรือความขัดแย้งในแนวคิดหรือทฤษฎีต่างๆ ดังเช่นในการ



 

70     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ทบทวนวรรณกรรม การเลือกเอกสารที่มีความน่าเชื่อถือและทำการวิเคราะห์เชิงลึกเพื่อหาความ
เชื่อมโยงระหว่างข้อมูลต่างๆ สอดคล้องกับผลงานวิจัยของ  Gergen(2009) ได้วิจัยเรื่อง Social 
Constructionism: Reflections on Constructionism and Qualitative Research ผลการวิจัย
พบว่าแนวทางในการใช้ทฤษฎีการสร้างสรรค์สังคมมองว่าความรู้ไม่ได้เป็นสิ่งที่ตายตัว แต่เป็นสิ่งที่
เกิดขึ้นจากกระบวนการร่วมกันในสังคม ส่วนผลการวิจัยงานนี้ ได้ช่วยขยายความเข้าใจเกี่ยวกับการ
ตีความข้อมูลและการสร้างความรู้ในการวิจัยเชิงคณุภาพที่เน้นเอกสารจากแนวคิดของโสกราตีส เพลโต 
และอริสโตเติล 

อนึ่ง อริสโตเติลมักใช้ตรรกะนิรนัยและอุปนัยหาข้อสรุปจากข้อเท็จจริงและหลักฐานใน
การศึกษา ในการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร นักวิจัยสามารถใช้ตรรกะเพื่อเชื่อมโยงข้อมูลจาก
เอกสารต่างๆ และหาความสัมพันธ์หรือแนวโน้มที่สามารถนำมาสร้างข้อสรุป ดังเช่น เม่ือทบทวน
วรรณกรรมเกี่ยวกับผลกระทบของการใช้เทคโนโลยีในห้องเรียน นักวิจัยสามารถใช้การวิเคราะห์เชิง
ตรรกะเพื่อเชื่อมโยงผลลัพธ์จากการศึกษาต่าง ๆ ท่ีมีอยู่แล้ว เพื่อนำมาสร้างความเข้าใจที่ลึกซ้ึงเกี่ยวกับ
ประเด็นที่สนใจ   
  2. สำรวจกระบวนการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร เป็นการสำรวจข้อมูลหรือการรวบรวม
ข้อมูลจากแหล่งต่างๆ มาประมวลผลเพื่อให้ได้ความรู้ที่สมบูรณ์และครอบคลุม ทำการสังเคราะห์ข้อมูล
เพื่อให้ได้ข้อสรุปที่ครอบคลุม การรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร การวิเคราะห์และการตีความ ซ่ึง
สอดคล้องหนังสือของสุภางค์ จันทวานิช (2549: 125-126) การวิเคราะห์ข้อมูลในการวิจัยเชิงคุณภาพ 
เรื่องการตีความข้อมูล  และการนำมาประมวลผลเพื่อหาความสัมพันธ์หรือแนวโน้มใหม่ ๆ ที่ยังไม่เคยมี
การศึกษา และงานวิจัยนั้น ต้องมีเอกภาพ สัมพันธภาพ และสารัตถภาพ และอริสโตเติลมีแนวทางใน
การตั้งคำถามและวิพากษ์วิจารณ์ ในการศึกษาความจริงหรือข้อเท็จจริงต่าง ๆ ซ่ึงในการวิจัยแบบ
คุณภาพเชิงเอกสาร นักวิจัยควรตั้งคำถามกับข้อมูลที่ได้รับ และวิเคราะห์ข้อมูลเหล่านั้นอย่างละเอียด
เพื่อให้ได้ข้อสรุปที่มีความหมาย เช่น การตั้งคำถามเกี่ยวกับทฤษฎีที่ใช้อธิบาย และวิจารณ์ทฤษฎี
เหล่านั้น  
            3. การประยุกต์ใช้ญาณวิทยาของโสกราตีส เพลโตและอริสโตเติล พบว่า การนำญาณวิทยา
ของอริสโตเติลมาประยุกต์ใช้จะช่วยในการสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับข้อมูลที่มีอยู่ และใช้หลักการเชิง
ตรรกะและเหตุผลในการวิเคราะห์ข้อมูล ซ่ึงทำให้ข้อสรุปมีความน่าเชื่อถือ  และช่วยในการสังเคราะห์
ข้อมูลจากหลายแหล่งเพื่อให้ได้มุมมองที่ครอบคลุมและหลากหลาย แต่ก็มีข้อจำกัดที่การพึ่งพาข้อมูล
จากเอกสารอาจทำให้การศึกษามีขีดจำกัดในบางกรณี เช่น การขาดข้อมูลที่ทันสมัยหรือหลากหลาย 
รวมทั้งการใช้ตรรกะอาจนำไปสู่การตีความที่มีอคติ หากไม่ระมัดระวังในการเลือกแหล่งข้อมูล ซ่ึง
สอดคล้องกับงานวิจัยของ Gergen & Gergen ที่วิจัยเรื่อง Constructing the Self in a Changing 
World ผลการวิจัยพบว่า การสร้างตัวตนและความรู้ในมุมมองของการสร้างสังคม โดยยกตัวอย่างการ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      71 

 

 

วิจัยที่เกี่ยวข้องกับการตีความข้อมูลและการเข้าใจตัวตนในสังคม ซ่ึงต่างจากผลการวิจัยเรื่องนี้ตรงที่
การประยุกต์ใช้การสร้างตัวตนในกระบวนการตีความข้อมูลเชิงคุณภาพที่เกี่ยวข้องกับเอกสารสามารถ
เป็นช่องทางในการขยายกรอบทฤษฎีญาณวิทยาของนักปรัชญาในงานวิจัยนี้ กล่าวได้ว่า ญาณวิทยา
ของโสกราตีส เพลโตและอริสโตเติลสามารถช่วยเข้าถึงวิธีการค้นหาความรู้ และกระบวนการรับรู้ ใน
ฐานะที่เป็นเครื่องมือสำคัญในการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร  
 

องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย 
         โสกราตีส เพลโตและอริสโตเติล มีบทบาทสำคัญและมีคุณปการอันย่ิงใหญ่ต่อวงการ
ปรัชญาตะวันตก เพราะได้วางรากฐานแนวคิด ทฤษฎีและวิธีการในการเสนอทรรศนะต่อเรื่องราวต่างๆ 
ทั้งเรื่องปรัชญา สังคม วิทยาศาสตร์ ตลอดถึงศาสตร์ประยุกต์อื่นๆ โสกราตีสได้เสนอหลักการคำเนิน
ชีวิตเป็นเเบบอย่างของนักปราชญ์อืน่ๆ การแสวงหาความรู้ของโสกราตีสสามารถประยุกต์ใช้ในการวิจัย
แบบคุณภาพเชิงเอกสาร เช่น ใช้วิธีการถาม-ตอบ กระตุ้นให้แสดงความรู้ที่มีอยู่แล้วในตัวแสดงอกมา 
ส่วนเพลโตได้เสนอทั้งทฤษฎีและวิธีปฏิบัติ ผ่านแนวคิดเรื่องโลกแบบ ไม่ยอมรับโลกแห่งประสาทสัมผัส 
ส่วนอริสโตเติลใช้ตรรกอุปนัยและนิรนัย ซ่ึงเป็นหลักการแสวงหาความรู้หรือวิจัยแบบคุณภาพและ
ปริมาณที่ใช้ในยุคปัจจุบันนี้ รวมทั้งการวิเคราะห์เชิงระบบและได้แสดงให้เห็นจิตวิญญาณของความเป็น
นักวิชาการสร้างองค์ความรู้ให้แก่มวลมนุษยชาติอย่างยากที่จะหาผู้ใดมาเปรียบเทียบได้ การวิจัยแบบ
คุณภาพเชิงเอกสารเน้นการวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารต่างๆ เช่น คัมภีร์ หนังสือ บทความ งานวิจัย 
รายงาน เพื่อค้นหาความรู้หรือข้อมูลที่ต้องการ และเป็นวิธีการที่ใช้ในการศึกษาของศาสตร์ต่างๆซ่ึงยัง
ต้องการคำตอบด้วยวิธีวิจัย เช่น ความถูกต้องของเอกสาร ข้อจำกัดในการเข้าถึงข้อมูล การตีความ 
และการเลือกเอกสาร ส่วนข้อเสนอแนะการวิจัยครั้งต่อไป 1) วิจัยเชิงเปรียบเทียบทฤษฎีญาณวิทยา
ของโสกราตีส เพลโตและอริสโตเติลกับทฤษฎีของนักปรัชญาสมัยใหม่ 2) การศึกษาเกี่ยวกับการใช้
วิธีการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสารในสาขาต่างๆ เช่น สังคมศาสตร์ มานุษยวิทยา 3) วิเคราะห์การ
ประยุกต์ใช้ตรรกนิรนัย ตรรกอุปนัย และตรรกสัญลักษณ์เพื่อการวิจัยแบบคุณภาพเชิงเอกสาร  
 

เอกสารอ้างอิง 
 

ชัยเสฏฐ์ พรหมศร. 2557). "แนวทางการทบทวนวรรณกรรมสำหรับงานวิทยานิพนธ์ ระดับ 
บัณฑิตศกึษา", วารสารนกับริหาร, ปีที่ 34, (ฉบบัที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2557): 14-15. 

เดือน คำดี.  (2567). ความคิด ทฤษฎีและปรัชญาตะวันตก. กรงุเทพ: ศูนย์เรียนรู้ การผลิตและ 
  จัดการธุรกิจดิจิทัล. 
ปรีชา ช้างขวญัยืน. (2514). ปรัชญากรีก. แปล. กรุงเทพ: ไทยวัฒนาพาณิช. 
 



 

72     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

วิทยา ศักยาภินันท์. (2551). ตรรกศาสตร์:ศาสตร์แห่งการใช้เหตุผล. กรุงเทพ: สำนักพิมพ์ 
  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
สุภางค์ จันทวานิช. (2549). การวิเคราะห์ข้อมูลในการวิจัยเชิงคณุภาพ. พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพฯ:  
        สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
โสกราตีส. (2523). โสกราตีส: บคุลิกลักษณะ ประวัติและปรชัญา. เพลโต แต่ง ส.ศวิรักษ์ แปล.  
        กรุงเทพ: ไทยวัฒนาพานิช. 
ธันวา ศรีประโมง. (2562). ฝันร้ายของโสเครติสและฝันร้ายของพอ่แม่สมัยใหม่กับลูกหลานแห่ง  
         ยุค เครือข่ายสังคม. เข้าถงึได้จาก http://www.eng.mut.ac.th/article_ detail. php.id  
  =84 . 19 ธันวาคม 2567. 
Aristotle. (350 BC). (1908). Nicomachean Ethics. Translated by W. D. Ross. United  
         Kingdom: Oxford University Press 
Cupi M. I. 1972. Introduction to Logic. New York : Harcourt Brace Jovanovich. 
Denzin, N. K., & Y. S. Lincoln.  (2005). The SAGE Handbook of Qualitative Research.  
           Sage Publications. 
Gergen, K. J. (2009). Social Constructionism: Reflections on Constructionism and  
           Qualitative. Research.  Psychol Stud. (April-June 2012) 57(2): 121-125. 
Keith E. Yandell.  (2016). The Philosophy of Religion: A Critical Introduction.  
          London: Taylor &   Francis Group.  
Martinich, A.P. (1996). Philosophical Writing. Second ed. Massachusetts: Blackwell  
  Publishers Inc. 
Plato. (380 BC). (1871). The Republic. Translated by Benjamin Jowett. Oxford,  
           United Kingdom:Oxford University Press  
Socrates. (1869). Translated by Benjamin Jowett. United Kingdom: Oxford University  
  Press. 
Vaughn, L. (2006).  Writing Philosophy. New York: Oxford University Press. 
 
 
 
 
 
 

https://openlibrary.org/authors/OL7499362A/Keith_E._Yandell


 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      73 

 

 

การศึกษาประยุกต์หลักพุทธธรรมการพัฒนาจิตใจของคนรุ่นใหม่ 
ในสังคมยุคดิจิทัล 

A STUDY OF THE APPLICATION OF BUDDHIST PRINCIPLES OT DEVELOP 
THE MINDS OF THE NEN GENERATION IN A DIGITAL SOCIETY 

 
 

1พระบุญเพ็ง ปยุตโต 
1Phra Bunpheng Payutto, 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 

bunpheng195@gmail.com 
 

Received: July 23, 2025;       Revised: August 28, 2025;      Accepted: October 1, 2025   
 

บทคัดย่อ 

  บทความนี้กล่าวถึงการใช้หลักธรรมตามแนวพุทธเพื่อพัฒนาพฤติกรรมนักเรียนวัยรุ่นในยุค
ดิจิทัล เทคโนโลยีและสื่อสังคมออนไลน์ได้กลายเป็นส่วนสำคัญในชีวิตประจำวันของคนรุ่นใหม่ ไม่
ว่าจะเป็นการเรียนรู้ การทำงาน หรือการสื่อสารกับผู้อ่ืน แม้เทคโนโลยีเหล่านี้จะอำนวยความ
สะดวกในหลายด้าน แต่ ขณะเดียวกันก็ส่งผลกระทบต่อสุขภาวะทางจิตใจ เช่น ความเครียด ความ
วิตกกังวล ภาวะซึมเศร้า และความรู้สึกโดดเดี่ยวจากการเปรียบเทียบตนเองกับผู้อื่นในโลกออนไลน์ 
ปัญหาเหล่านี้สะท้อนถึงความจำเป็นในการพัฒนาเครื่องมือหรือแนวทางที่จะช่วยเสริมสร้างจิตใจให้
เข้มแข็งและสมดุล หลักพุทธธรรมเป็นแนวทางการดำเนินชีวิตที่เน้นการฝึกฝนจิตใจให้เกิดความ
สงบ มีสติ และสามารถเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงในชีวติได้อย่างมีสติปัญญา หลักธรรมสำคัญ เช่น 
สติ (สติปัฏฐาน 4) สมาธิ (สัมมาสมาธิ) และปัญญา (สัมมาทิฏฐิ) สามารถประยุกต์ใช้เพื่อเสริมสร้าง
ความเข้มแข็งทางจิตใจ ช่วยให้คนรุ่นใหม่สามารถจัดการกับความกดดันจากสังคมดิจิทัลได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ 
 

คำสำคัญ: สติ (สติปัฏฐาน 4), สมาธิ (สัมมาสมาธิ), ปัญญา (สัมมาทิฏฐิ) 

 
1อาจารย์, สาขาวิชาศาสนาและปรัชญา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตอุบลราธานี 



 

74     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

Abstract 

 

  In the digital age, technology and social media have become an essential part 
of the daily lives of modern youth, whether for learning, working, or communicating with 
others. While these technologies provide convenience in many aspects, they also have 
negative impacts on mental well-being, such as stress, anxiety, depression, and feelings 
of isolation resulting from self-comparison with others in the online world. These issues 
highlight the need for tools or approaches to strengthen and balance the mind.Buddhist 
principles offer a way of life that emphasizes mental cultivation, promoting calmness, 
mindfulness, and the ability to face life’s changes with wisdom. Key principles, such as 
mindfulness (Satipatthana), concentration (Samma Samadhi), and wisdom (Samma Ditthi), 
can be applied to enhance mental resilience, helping modern youth effectively cope 
with the pressures of the digital society. 
 
Keywords:  Mindfulness (satipatthana 4), samadhi (right concentration), wisdom (right 
view) 
 

บทนำ 

 ในยุคดิจิทัลเทคโนโลยีและสื่อสังคมออนไลน์ได้เข้ามามีบทบาทสำคัญในชีวิตประจำวัน
ของคนรุ่นใหม่อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ทั้งในด้านการเรียนรู้ การทำงาน และการสร้างความสัมพันธ์ทาง
สังคม อย่างไรก็ตาม แม้เทคโนโลยีจะช่วยอำนวยความสะดวกในหลายมิติ แต่ขณะเดียวกันก็ส่งผล
กระทบต่อสุขภาวะทางจิตใจของผู้ใช้ โดยเฉพาะกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่ต้องเผชิญกับความเครียด ความ
วิตกกังวล ภาวะซึมเศร้า และความรู้สึกโดดเดี่ยวจากการเปรียบเทียบตนเองกับผู้อื่นในโลกออนไลน์ 
(Twenge, 2017) ปัญหาเหล่านี้ไม่ได้เกิดขึ้นเฉพาะบุคคล แต่สะท้อนถึงความท้าทายเชิงโครงสร้าง
ของสังคมดิจิทัล ที่กระตุ้นให้เกิดความรู้สึกไม่มั่นคงทางอารมณ์และขาดความสมดุลในการใช้ชีวิต 
ส่งผลให้เกิดความจำเป็นในการแสวงหาแนวทางที่จะช่วยเสริมสร้างสุขภาวะทางจิตใจและสร้าง
ภูมิคุ้มกันทางอารมณ์อย่างมีประสิทธิภาพหนึ่งในแนวทางที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้อย่าง
เหมาะสมคือหลักพุทธธรรม ซึ่งเน้นการพัฒนาจิตใจผ่านการฝึกสติ สมาธิ และปัญญา หลักธรรม
เหล่านี้มีศักยภาพในการช่วยให้บุคคลสามารถเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงในชีวิตและสังคมดิจิทัลได้
อย่างมีสติและปัญญา (Gunaratana, 2012) โดยเฉพาะหลักสติปัฏฐาน 4 ที่ประกอบด้วยสติในกาย 
เวทนา จิต และธรรม สามารถช่วยให้คนรุ่นใหม่ตระหนักรู้ถึงภาวะทางจิตใจของตนเองและลดความ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      75 

 

 

ทุกข์ที่เกิดจากความคิดและสิ่งแวดล้อมดิจิทัลได้อย่างมีประสิทธิภาพ (Kabat-Zinn, 1994) ดังนั้น 
การศึกษานี้จึงมีความสำคัญในการเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมเพื่อเสริมสร้างความ
เข้มแข็งทางจิตใจของคนรุ่นใหม่ในสังคมยุคดิจิทัล เพื่อให้สามารถดำเนินชีวิตได้อย่างสมดุลและมี
ความสุขอย่างยั่งยืน 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาทางอินเทอร์เน็ตเข้าถึงคนได้เป็นจำนวนมากและในวงกว้างแต่
ประชาชนบางคนยังมองพระสงฆ์ที่มีหน้าที่เก่ียวกับการใช้อินเทอร์เน็ตในทางที่น่าสงสัยว่า อาจจะ
ไม่ใช้ในการจัดทำเนื้อหาทางศาสนาอย่างเดียว พระสงฆ์บางกลุ่มหากไม่มีกฎระเบียบในการใช้
อินเทอร์เน็ต อาจจะก่อให้เกิดความเสียหายได้ง่าย ชาวพุทธต้องปรับตัวในแง่ของการรู้เท่าทันสื่อ 
รู้จักนำเครื่องมือและเทคโนโลยีมาใช้ในงานเผยแผ่ศึกษาธรรม เช่น โปรแกรมไลฟ์ก็ใช้ในการ
บรรยายธรรมหรือสอนสมาธิภาวนาพร้อมกันทั่วโลก คนไม่ต้องมาวัด แต่ดูยูทูบของพระอาจารย์ต่าง 
ๆ แม้จะเป็นประโยชน์มาก แต่ก็มีโทษมาก ต้องรำลึกอยู่เสมอว่า เทคโนโลยีเป็นเพียงเคร่ืองมือ อย่า
ให้เป็นนายพระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตโต) ได้มองว่าวิถีชีวิต ของคนไทยในปัจจุบันได้เปลี่ยนแปลง
ไปจากเดิม คนส่วนใหญ่เร่ิมละเลยศีลธรรม ผู้บริหารบ้านเมืองไม่มองเห็นความสำคัญของการศึกษา
จริยธรรม สังคมจึงยุ่งเหยิงสับสน ปัญหาโจรผู้ร้าย มีการแข่งขันเอารัดเอาเปรียบ สภาพที่ไร้น้ำใจ
และขาดเมตตากรุณาต่อกัน ทั้งนี้ เพราะคนไทยมองไม่เห็นความสำคัญของพระพุทธศาสนา คนไทย
ในปัจจุบันเจริญทางวัตถุ มีความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีมาก ทำให้เกิดสภาพความ
ชาดแคลนทางศาสนาและจริยธรรม และปัจจุบันพระพุทธศาสนากำลังเผชิญกับการท้าทายสำคัญ
จากกระแสโลกาภิวัตน์ ซึ่งเป็นยุคของเทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสาร เป็นยุคที่เทคโนโลยีได้
เชื่อมโยงให้โลกสามารถเชื่อมรวมเป็นหนึ่งเดียวกันได้ มนุษยชาติสามารถเข้าถึงและรับรู้ข้อมูล
ข่าวสารได้อย่างรวดเร็วสำหรับพระพุทธศาสนานั้น เทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสารได้ส่งผล
กระทบทั้งด้านบวกและต้านลบต่อพระพุทธศาสนา ตัวอย่างของผลกระทบด้านบวก เช่น การ
เผยแพร่พระพุทธศาสนาได้อย่างรวดเร็วกว้างขวางทั่วโลก ผู้คนสามารถเข้าถึงพระธรรมคำสอนผ่าน
ทางเทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสารได้โดยสะดวกทุกทีทุกเวลา จากการที่ได้ศึกษานั้นใน
สภาพแวดล้อมทางสังคมในปัจจุบันที่มีผลกระทบทั้งทางตรงและทางอ้อมต่อการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา และการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่เหมาะสมกับสังคมปัจจุบัน การศึกษาในครั้งนี้จะ
ทำให้ได้เห็นภาพรวมของปัญหาอุปสรรคต่าง ๆ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในประเทศไทยยุค
ดิจิทัลได้ชัดเจน 
 
 
 



 

76     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

หลักพุทธธรรมที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาจิตใจในบริบทของสังคมยุคดิจิทัล 
การพัฒนาจิตใจในบริบทของสังคมยุคดิจิทัลสามารถเชื่อมโยงกับหลักพุทธธรรมได้อย่าง

ลึกซึ้ง โดยเฉพาะหลักธรรมสำคัญ เช่น สติ (สติปัฏฐาน 4) สมาธิ (สัมมาสมาธิ) และ ปัญญา 
(สัมมาทิฏฐิ) ซึ่งเป็นแกนหลักในการสริมสร้างความเข้มแข็งทางจิตใจ เพื่อให้สามารถเผชิญกับความ
ท้าทายที่เกิดจากการใช้เทคโนโลยีในชีวิตประจำวัน ในสังคมยุคดิจิทัล ผู้คนเผชิญกับข้อมูลข่าวสาร
ที่หลั่งไหลอย่างรวดเร็ว ทั้งในด้านบวกและด้านลบ ซึ่งอาจก่อให้เกิดความเครียด ความวิตกกังวล 
หรือแม้แต่ความรู้สึกโดดเดี่ยวจากการเปรียบเทียบตนเองกับผู้อื่นบนสื่อสังคมออนไลน์ หลักสติจึงมี
บทบาทสำคัญในการช่วยให้ผู้คนตระหนักรู้ถึงอารมณ์และความคิดของตนเองแบบเรียลไทม์ ไม่
ปล่อยให้จิตใจล่องลอยตามกระแสข้อมูลหรือหลงใหลกับภาพลวงตาบนโลกออนไลน์ สอดคล้องกับ
งานวิจัยของ สมหมาย (2565) ที่พบว่าการฝึกสติอย่างสม่ำเสมอช่วยลดภาวะความเครียดจากการ
ใช้สื่อดิจิทัล และทำให้ผู้ใช้มีความสุขมากขึ้นจากการใช้เทคโนโลยีอย่างมีสมดุล นอกจากนี้ การ
เจริญสมาธิยังช่วยเสริมสร้างความมั่นคงทางจิตใจ ลดความฟุ้งซ่านและเพิ่มความสามารถในการมี
สมาธิจดจ่อกับสิ่งที่สำคัญได้ดียิ่งขึ้น (ประเสริฐ, 2564)นอกจากสติและสมาธิแล้ว หลัก สัมมาทิฏฐิ 
หรือการมีความเห็นที่ถูกต้องยังช่วยให้คนรุ่นใหม่ในสังคมดิจิทัลสามารถพิจารณาข้อมูลด้วยเหตุผล 
ไม่หลงเชื่อข่าวลวงหรือข้อมูลที่ไม่ได้รับการตรวจสอบ ซึ่งเป็นหนึ่งในปัญหาหลักของยุคข้อมูล
ข่าวสาร (Infodemic) การพัฒนาปัญญาผ่านการใคร่ครวญตามหลักอริยสัจ 4 และไตรลักษณ์ ทำ
ให้เกิดความเข้าใจที่ลึกซึ้งถึงธรรมชาติของสรรพสิ่ง และช่วยลดความทุกข์ที่เกิดจากการยึดติดกับสิ่ง
สมมติบนโลกออนไลน์ งานวิจัยของ จิตรลดา (2563) ชี้ให้เห็นว่า ผู้ที่มีความรู้เท่าทันสื่อและยึดหลัก
สัมมาทิฏฐิจะมีความสามารถในการกรองข่าวสารได้ดียิ่งขึ้น พร้อมทั้งสามารถใช้เทคโนโลยีเพื่อสร้าง
ประโยชน์ให้ตนเองและสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ การนำหลัก ขันติ (ความอดทน) 
และ เมตตา (ความกรุณา) มาใช้ร่วมด้วยจะช่วยให้เกิดความเข้าใจและยอมรับความคิดเห็นที่
แตกต่างในสังคมออนไลน์ ลดความขัดแย้งและสร้างสังคมดิจิทัลที่เอ้ือต่อการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข 
(สุวิมล, 2566) 
 

วิเคราะห์ปัญหาและความท้าทายทางจิตใจของคนรุ่นใหม่ที่เกิดจากการใช้
เทคโนโลยีและสื่อดิจิทัล 

การฝึกฝนทักษะในการใช้สื่อดิจิทัลอย่างระมัดระวัง เพื่อหลีกเลี่ยงผลกระทบด้านลบที่อาจ
เกิดขึ้นได้ ใช้เทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลในปัจจุบันได้เปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตของคนรุ่นใหม่ไปในทิศทางที่
แตกต่างจากที่ผ่านมา โดยเฉพาะการใช้งานสื่อดิจิทัลที่เข้ามามีบทบาทสำคัญในทุกมิติของชีวิต ซึ่ง
ส่งผลต่อทั้งด้านบวกและด้านลบ ต่อการพัฒนาจิตใจของคนรุ่นใหม่ การเสพสื่อดิจิทัลในปริมาณ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      77 

 

 

มาก อาจทำให้เกิดปัญหาด้านจิตใจ เช่น ภาวะเครียด ความวิตกกังวล หรือภาวะซึมเศร้าที่เกิดจาก
การเปรียบเทียบชีวิตตนเองกับผู้อ่ืนผ่านสื่อโซเชียลมีเดีย อีกทั้งการเสพติดเทคโนโลยีอาจทำให้
สูญเสียทักษะในการสื่อสารกับผู้อ่ืนในชีวิตจริง รวมถึงลดทอนเวลาในการพัฒนาความสัมพันธ์กับ
ครอบครัวและเพื่อนฝูง ส่งผลให้เกิดความโดดเดี่ยวและการขาดความเชื่อมั่นในตนเอง ในทาง
กลับกันการใช้เทคโนโลยีที่มีการควบคุมและมีสติสามารถช่วยพัฒนาศักยภาพทางความคิดและการ
เรียนรู้ให้กับคนรุ่นใหม่ได้ แต่ก็จำเป็นต้องมี 2565; พรรณี,)ในยุคปัจจุบันเทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลได้
เข้ามามีบทบาทสำคัญในการดำเนินชีวิตของคนรุ่นใหม่ ไม่ว่าจะเป็นด้านการเรียน การทำงาน หรือ
ความบันเทิง ซึ่งแม้ว่าเทคโนโลยีเหล่านี้จะนำมาซึ่งความสะดวกสบายและโอกาสใหม่ ๆ แต่
ขณะเดียวกันก็ส่งผลกระทบต่อสุขภาพจิตและความสมดุลทางอารมณ์ของผู้ใช้ โดยเฉพาะกลุ่มคน
รุ่นใหม่ที่เติบโตมากับโลกดิจิทัลเป็นหลัก ปัญหาและความท้าทายที่สำคัญสามารถแบ่งออกเป็น
หลายประเด็น ได้แก่ ภาวะเครียดและวิตกกังวล ที่เกิดจากการรับข้อมูลข่าวสารจำนวนมากและ
รวดเร็วผ่านแพลตฟอร์มต่างๆ ทำให้สมองต้องประมวลผลข้อมูลอย่างต่อเนื่องและขาดช่วงเวลาใน
การพักผ่อน การบริโภคข่าวเชิงลบหรือข่าวปลอม (Fake News) ทำให้ผู้ใช้เกิดความวิตกกังวลโดย
ไม่จำเป็น เช่น ผลการศึกษาของสถาบันสุขภาพจิตแห่งชาติ (2565) พบว่า วัยรุ่นที่ใช้สื่อสังคม
ออนไลน์มากกว่า 4 ชั่วโมงต่อวัน มีแนวโน้มที่จะมีความเครียดและวิตกกังวลสูงกว่าผู้ที่ใช้เวลาน้อย
กว่านั้นถึง 30% นอกจากนี้  ภาวะซึมเศร้า ก็เป็นอีกหนึ่งความท้าทายสำคัญที่ เกิดจากการ
เปรียบเทียบตนเองกับภาพลักษณ์ที่ถูกนำเสนอในโลกออนไลน์ โดยเฉพาะบนแพลตฟอร์มที่เน้น
เนื้อหาภาพและวิดีโอ เช่น Instagram และ TikTok ซึ่งมักแสดงภาพชีวิตที่สมบูรณ์แบบ ทำให้ผู้ใช้
รู้สึกว่าชีวิตตนเองด้อยกว่าผู้ อ่ืน ดังที่งานวิจัยของปรียาพร (2566) ระบุว่า การเสพสื่อสังคม
ออนไลน์อย่างต่อเนื่องสามารถเพิ่มโอกาสในการเกิดภาวะซึมเศร้าได้ถึง 25% ในกลุ่มวัยรุ่นและวัย
ทำงานตอนต้น 

อีกหนึ่งประเด็นที่สำคัญคือ ภาวะสมาธิสั้น ซึ่งเกิดจากการเสพเนื้อหาที่มีลักษณะสั้นและ
เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว เช่น วิดีโอสั้นบนแพลตฟอร์ม TikTok และ YouTube Shorts ทำให้
สมองเคยชินกับการรับข้อมูลแบบฉับไวและไม่สามารถจดจ่อกับงานที่ต้องใช้เวลานานได้ งานวิจัย
ของสุวัฒน์ (2567) พบว่า นักเรียนที่ใช้เวลาในการชมวิดีโอสั้นมากกว่า 3 ชั่วโมงต่อวัน มีสมาธิ
ลดลงอย่างมีนัยสำคัญเมื่อเทียบกับกลุ่มที่ใช้เวลาน้อยกว่า 1 ชั่วโมงต่อวัน ปัญหาเหล่านี้ยังเชื่อมโยง
กับ ภาวะการนอนไม่หลับ (Insomnia) ซึ่งเกิดจากการใช้หน้าจอก่อนนอน โดยแสงสีฟ้าจากหน้าจอ 
(Blue Light) ทำให้การหลั่งฮอร์โมนเมลาโทนินลดลง ส่งผลให้นอนหลับยากและพักผ่อนไม่เพียงพอ 
ทั้งนี้ ความโดดเดี่ยวทางสังคม (Social Isolation) ก็เป็นอีกหนึ่งผลกระทบที่เกิดขึ้นจากการสื่อสาร
ผ่านหน้าจอแทนการพบปะกันจริงๆ แม้จะสามารถติดต่อสื่อสารกับผู้อ่ืนได้ง่ายขึ้น แต่ความสัมพันธ์



 

78     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ที่เกิดขึ้นมักเป็นเพียงผิวเผินและขาดความอบอุ่นทางอารมณ์ ทำให้ผู้ใช้จำนวนมากรู้สึกเหงาและ
โดดเดี่ยว ดังที่จิตติมา (2566) ได้กล่าวไว้ว่า ความสัมพันธ์ทางสังคมในโลกดิจิทัลไม่สามารถทดแทน
ความสัมพันธ์แบบเผชิญหน้าได้อย่างสมบูรณ์ 

นอกจากนี้ ปัญหาการเสพติดเทคโนโลยี (Digital Addiction) ยังเป็นอีกหนึ่งความท้าทาย
สำคัญ โดยเฉพาะในกลุ่มวัยรุ่นที่ใช้เวลาส่วนใหญ่ไปกับการเล่นเกม ท่องอินเทอร์เน็ต และใช้สื่อ
สังคมออนไลน์จนกระทบต่อการเรียนและสุขภาพจิต ผลการศึกษาของภัทราวดี (2568) ระบุว่า 
วัยรุ่นที่ใช้โทรศัพท์มือถือมากกว่า 6 ชั่วโมงต่อวัน มีโอกาสที่จะเกิดภาวะเสพติดเทคโนโลยีสงูกว่าผูท้ี่
ใช้เวลาน้อยกว่านั้นถึง 40% ปัญหาการเสพติดนี้ยังส่งผลต่อ ความไม่สมดุลระหว่างชีวิตและงาน 
(Work-Life Imbalance) ซึ่งเกิดจากการที่เทคโนโลยีทำให้สามารถทำงานได้ทุกที่ทุกเวลา ทำให้
ขาดเวลาพักผ่อนและส่งผลกระทบต่อสุขภาพจิตและร่างกาย อย่างไรก็ตาม ปัญหาเหล่านี้สามารถ
บรรเทาได้หากมีการใช้เทคโนโลยีอย่างมีสติและการบริหารเวลาที่เหมาะสม เช่น การกำหนดเวลา
ในการใช้สื่อดิจิทัล การพักสายตาเป็นระยะ และการหากิจกรรมที่ไม่เกี่ยวข้องกับหน้าจอเพื่อสร้าง
สมดุลทางจิตใจและร่างกายให้ดียิ่งขึ้น 

จึงเห็นได้ว่าเทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลมีบทบาทสำคัญในชีวิตของคนรุ่นใหม่ ทั้งด้านการ
เรียน การทำงาน และความบันเทิง แม้จะมีข้อดีในการเพิ่มโอกาสในการเรียนรู้และการ
ติดต่อสื่อสาร แต่ก็ส่งผลกระทบด้านลบต่อสุขภาพจิตด้วยเช่นกัน หนึ่งในปัญหาสำคัญคือ ภาวะ
เครียดและวิตกกังวล ที่เกิดจากการรับข้อมูลข่าวสารอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะข่าวเชิงลบและข่าว
ปลอม (Fake News) ซึ่งทำให้สมองต้องประมวลผลข้อมูลโดยไม่มีเวลาพักผ่อน งานวิจัยของ
สถาบันสุขภาพจิตแห่งชาติ (2565) พบว่าวัยรุ่นที่ใช้สื่อสังคมออนไลน์มากกว่า 4 ชั่วโมงต่อวัน มี
ความเสี่ยงที่จะเกิดความเครียดและวิตกกังวลสูงขึ้นถึง 30%นอกจากนี้ ภาวะซึมเศร้า ยังเป็นอีก
หนึ่งผลกระทบสำคัญที่เกิดจากการเปรียบเทียบตนเองกับภาพลักษณ์ที่สมบูรณ์แบบในโลกออนไลน์ 
โดยเฉพาะบนแพลตฟอร์มอย่าง Instagram และ TikTok ซึ่งนำเสนอชีวิตในด้านที่สวยงาม ทำให้
ผู้ใช้บางคนรู้สึกว่าชีวิตตนเองด้อยกว่าผู้อ่ืน ปรียาพร (2566) ได้ระบุว่าการเสพสื่อสังคมออนไลน์
อย่างต่อเนื่องสามารถเพิ่มโอกาสในการเกิดภาวะซึมเศร้าได้ถึง 25% ในกลุ่มวัยรุ่นและวัยทำงาน
ตอนต้น อย่างไรก็ตาม ผลกระทบเหล่านี้สามารถบรรเทาได้ด้วยการฝึกฝนทักษะในการใช้สื่อดิจิทัล
อย่างมีสติ และมีการควบคุมเวลาในการใช้งาน เพื่อป้องกันไม่ให้เทคโนโลยีเข้ามาส่งผลกระทบต่อ
สุขภาพจิตและความสัมพันธ์ทางสังคมของคนรุ่นใหม่ 

 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      79 

 

 

แนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมในการเสริมสร้างความสมดุลทางจิตใจของ
คนรุ่นใหม่ในสังคมยุคดิจิทัล 

ในสังคมยุคดิจิทัลที่เทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลมีอิทธิพลต่อการดำเนินชีวิตของคนรุ่นใหม่ 
การประยุกต์หลักพุทธธรรมเพื่อเสริมสร้างความสมดุลทางจิตใจจึงเป็นแนวทางที่สำคัญในการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตที่ยั่งยืน หลักพุทธธรรม เช่น ความพอเพียง การมีสติ และการฝึกสมาธิสามารถ
นำมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันของคนรุ่นใหม่เพื่อลดผลกระทบจากการเสพสื่อดิจิทัลมากเกินไป 
และช่วยเสริมสร้างความสามารถในการควบคุมอารมณ์และความคิด ตัวอย่างเช่น การฝึกฝนสติใน
ชีวิตประจำวันสามารถช่วยให้คนรุ่นใหม่มีความระมัดระวังในการเลือกใช้สื่อดิจิทัลได้อย่างมีสติ ไม่
ปล่อยให้ความคิดหรือความรู้สึกถูกครอบงำจากสิ่งแวดล้อมทางออนไลน์ นอกจากนี้ การปฏิบัติ
ธรรมในรูปแบบง่ายๆ เช่น การทำสมาธิหรือการพิจารณาธรรมะจากคำสอนของพระพุทธเจ้าจะช่วย
ให้เกิดความสงบทางจิตใจและสามารถนำไปใช้ในการจัดการกับความเครียดและความวิตกกังวล
จากการใช้เทคโนโลยีได้ นอกจากนี้ยังสามารถส่งเสริมให้คนรุ่นใหม่มีความเข้าใจในความไม่เที่ยง
ของสิ่งต่างๆ และการยอมรับในสภาวะที่เป็นจริง ซึ่งจะช่วยให้เกิดความสมดุลทางจิตใจและมีชีวิตที่
มีความสุขและสงบมากขึ้น (วัชรินทร์, 2566, มานะ, 2567)ทำให้โลกต้องมีสภาวะที่แปรเปลี่ยนไป 
สังคมโลกเปลี่ยนจากสังคมเกษตรอุตสาหกรรม มาเป็นสังคมแห่งข้อมูลสารสนเทศ ทำให้คนทั่วโลก 
ติดต่อกันได้สะดวกและรวดเร็วขึ้น ยุคสมัยนี้พูดได้ในแง่หนึ่งว่าเป็นยุคของเทคโนโลยี หรือจะเรียก 
ขึ้นมาใหม่ว่ายุคสารสนเทศ คือ ยุคข่าวสารข้อมูล ขณะที่ข้อมูลข่าวสาร ทางจิตนิยมแทบจะไม่มี
สภาพทั่วไปในโลกปัจจุบันนี้ ข่าวสารข้อมูล มีอิทธิพลอย่างกว้างขวางและมีความเจริญก้าวหน้าทาง
เทคโนโลยี ส่งผลให้ข้อมูลและข่าวสารแพร่ กระจายไปในเวลาอันรวดเร็ว ครอบคลุมไปทั่วโลก ทำ
ให้โลกแคบลงเหมือนเป็นชุมชนเดียวกัน การเชื่อมโยง ด้านสารสนเทศเป็นสิ่งสำคัญในการสร้าง
โอกาสทางการศึกษา และการพัฒนาตนเองทำให้ เข้าถึงแหล่งความรู้ที่ต้องการได้มากขึ้น เป็น
ระบบการเรียนรู้ที่ เข้าถึงผู้คนได้มากที่สุดดังนั้น ควรให้ถึงความสำคัญของ การใช้สื่อและเทคโนโลยี
สมัยใหม่เพื่อการเผยแผ่ข้อมูลข่าวสาร(พจนารถ สุพรรณกุล, 2557) 

จึงเห็นได้ว่าในยุคดิจิทัลที่เทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลมีบทบาทสำคัญต่อการดำเนินชีวิตของ
คนรุ่นใหม่ การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรม เช่น ความพอเพียง สติ และสมาธิ สามารถช่วยสร้าง
ความสมดุลทางจิตใจและพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ยั่งยืนได้ โดยการฝึกสติในชีวิตประจำวันช่วยให้ผู้ใช้
สื่อดิจิทัลมีความระมัดระวัง ไม่ปล่อยให้ความรู้สึกถูกครอบงำจากสิ่งแวดล้อมออนไลน์การปฏิบัติ
ธรรมในรูปแบบง่าย ๆ เช่น การทำสมาธิ และการพิจารณาธรรมะ ช่วยลดความเครียดและความ
วิตกกังวลจากการใช้เทคโนโลยี อีกทั้งยังส่งเสริมความเข้าใจใน ความไม่เที่ยงของสิ่งต่าง ๆ ทำให้
สามารถยอมรับสภาวะที่เป็นจริงและมีความสุขอย่างสมดุลขณะเดียวกัน การพัฒนาของเทคโนโลยี



 

80     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

สารสนเทศทำให้ ข้อมูลและข่าวสารแพร่กระจายอย่างรวดเร็ว ทั่วโลก ส่งผลให้โลกเชื่อมโยงกันมาก
ขึ้นและกลายเป็นเหมือนชุมชนเดียวกัน เทคโนโลยีสมัยใหม่ยังสร้างโอกาสทางการศึกษาและการ
เรียนรู้ ทำให้เข้าถึงแหล่งความรู้ได้ง่ายขึ้น จึงจำเป็นต้อง ใช้สื่อดิจิทัลอย่างมีสติ เพื่อให้เกิดประโยชน์
สูงสุดและไม่ตกเป็นเหยื่อของข้อมูลที่ไม่เหมาะสม 

สติปัฏฐานเป็นทางสายเอก และเป็นทางสายเดียวที่ทำให้ผู้ดำเนินตามทางนี้ ถึงความ
บริสุทธิ หมดจดต้องเร่ิมต้นด้วยการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เพราะ "หนทางนี้เป็นหนทางเอก เพื่อ
ความบริสุทธิ์หมดจดแห่งสัตว์ทั้งหลาย เพื่อความก้าวล่วงเสียได้ด้วยความโศกและความร่ำไร เพื่อ
ดับทุกข์และโทมนัสเพื่อบรรลุญายธรรม เพื่อกระทำให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน 

1. ความหมายของสติปัฏฐาน 
"สติปัฏฐาน" แปลว่า ธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งสติ หมายถึง อารมณ์ของสติ ได้แก่ กาย เวทนา 

จิต ธรรม วิปัสสนาสติปัฏฐาน คือ หลักการใช้สติ และปัญญา กำหนดรู้ สภาวธรรมทางกาย เวทนา 
จิต ธรรม ตามความเป็นจริงจนหยั่งรู้ถึงความเปลี่ยนแปลง แปรปรวนไปของสภาวธรรมทั้งหลายว่า 
ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล ตัวตน เราเขา จนเกิดปัญญาเป็นขั้นๆ เริ่ม
ตั้งแต่ วิปัสสนาญาณที่ 1 นาม-รูปปริจเฉทญาณไปจนถึงวิปัสสนาญาณที่ 16 ปัจจเวกขณญาณ 
หมายถึง ปัญญารู้เห็นในมรรคจิต ผลจิต นิพพาน รวมถึงกิเลสที่ละแล้ว และกิเลสที่ยังคงเหลืออยู่
ผลการวิจัย"พระไตรปิฎก ได้ให้ความหมายของสติไว้ว่า "สติเป็นไฉน สติ ความตามระลึก ความหวน
ระลึกสติ กิริยาที่ระลึก ความระลึกความทรงจำ ความไม่เลื่อนลอย ความไม่หลงลืม สติ สตินทรีย์ 
สติพละ สัมมาสติ นี้เรียกว่า สติ"" สติปัฏฐานแยกออกเป็น 1 คำ คือ (1) คำว่าว่า สติ คือความระลึก
ได้ นึกได้ความไม่เผลอการคุมใจไว้กับกิจ (อันเป็นปัจจุบัน) หรือกุมจิตไว้กับสิ่งที่เกี่ยวข้อง จำการที่
ทำ คำที่พูดได้แม้นานแล้ว (2) คำว่า ปัฏฐาน ซึ่งแปลว่า เข้าไปตั้งไว้ จึงแปลรวมกันว่า สติปัฏฐาน
คือธธรรมเป็นที่ตั้งแห่งสติ การปรากฏของสติ ข้อปฏิบัติที่มีสติเป็นประธาน การตั้งสติกำหนด
พิจารณาเห็นสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามความเป็นจริง การมีสติกำกับดูสิ่งต่าง ๆ และความ
เป็นไปทั้งหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามสภาวะของมัน ไม่ถูกครอบงำด้วยความยินดียินร้าย ที่ทำให้
มองเห็นเพี้ยนตามอำนาจกิเลส" มี 4 อย่างคือ 

 (1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน พิจารณาเห็นกายในกายภายในเนืองๆ อยู่ พิจารณา
เห็นกายในกาย ภายนอกเนืองๆ อยู่ พิจารณาเห็นกายในกายทั้งภายในและภายนอกเนืองๆ อยู่ มี
ความเพียรมีสัมปชัญญะ มีสติกำจัดอภิชฌาและโทมนัสเสียได้ได้ในโลก 

 (2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาภายในเนืองๆ อยู่ 
พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาภายนอกเนือง ๆ อยู่ พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งภายในและ
ภายนอกเนืองๆ อยู่มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสเสียได้ในโลก 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      81 

 

 

  (3) จิตตานุปัสสนาสตปิัฏฐาน พจิารณาเห็นจิตในจิตภายในเนื่องๆ อยู่ พิจารณาเห็น
จิตในจิตภายนอกเนืองๆ อยู่ พิจารณาเห็นจิตในจิตทั้งภายในและภายนอกเนืองๆ อยู่ มีความเพียร 
มีสัมปชัญญะมีสติ กำจัดอภิชฌา และโทมนสัเสียได้ในโลก 

 (4) ธัมมานปุัสสนาสตปิัฏฐาน พจิารณาเห็นธรรมในธรรมภายในเนืองๆ อยู่พิจารณา
เห็นธรรมในธรรมภายนอกเนืองๆอยู่ พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งภายในและภายนอกเนืองๆอยู่ มี
ความเพียรมีสัมปชญัญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสเสยีได้ใต้ในโลก  

พระธรรมธีรราชมหามุณี (โชดก ญาณสิทธิ), 2546 ) โดยการทำความเพียรอย่างต่อเนื่อง
แม้จะใช้เวลาถึง 7 วัน 7 เดือน 7 ปีหรือ 7 ชาติ เมื่อมีสติปัฏฐาน 4 เป็นพื้นฐานแล้วย่อมส่งผลให้
ปัญญาได้รับการพัฒนาไปสู่องค์ธรรรมอ่ืนต่อไป วิธีการพัฒนาปัญญาเพื่อการขัดเกลากิเลสนี้จะทำ
ให้ผู้ฝึกตนมีจิตใจที่บริสุทธิ์ในทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า มีดวงตาเห็นธรรม หรือบรรลุมรรคผล
นิพพาน ความบริสุทธิ์ของจิตในขั้นแรก เรียกว่า โสดาปัตติผล ขั้นที่สอง เรียกว่า สกทาคามิผล ขั้นที่
สาม เรียกว่า อนาคามิผล และขั้นสุดท้ายเรียกว่า อรหัตตผล ซึ่งเป็นขั้นที่จิตบริสุทธิ์โดยสิ้นเชิงแต่
เพียงได้ชำระใจให้บริสุทธิ์ได้ขั้นต่ำ  

พระภัททันตะ อาสภเถระ,2549  ได้กล่าวสรุปถึงองค์ประกอบ หรือหัวใจสำคัญของสติ
ปัฏฐาน 4 ไว้ในหนังสือการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ว่า องค์ประกอบหรือ
หัวใจสำคัญของสติปัฏฐาน 4 นั้นคือ อาตาปี สัมปชาโน สติมาซึ่งมีหน้าที่คือ อาตาปี มีวิริยะทำ
หน้าที่เพียรพยายามตั้งใจเอาใจใส่ มีโยนิโสมนสิการตามกำหนดสภาวการณ์ต่างๆ สติมา มีสติทำ
หน้าที่กำหนดไม่ให้คลาดเคลื่อนจากปัจจุบันอารมณ์ไม่เผลอหลงลืมและมีสมาธิเป็นองค์ประกอบ
ร่วมด้วยสัมปชาโน สัมปชัญญะทำหน้าที่กำหนดรู้การเกิดดับของรูปนามสังขารมีความรู้ความเข้าใจ
สภาวการณ์นั้นตามความเป็นจริงเห็นอนิจจังทุกขังอนัตตาสรุปรวมเป็นองค์ประกอบ 4 ประการคือ
วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญาทำหน้าที่กำหนดปัจจุบันอารมณ์การกำหนดแต่ละคร้ังเป็นการกัดกร่อน 
บั่นทอนกิเลสที่เกาะกุมจิตใจทีละนิดทีละน้อยเรียกว่า "กร่อนทีละนิดกัดทีละหน่อย" กิเลสจะค่อยๆ
เบาบางจางไปในที่สุดองค์ประกอบทั้ง 4 นี้เกิดขึ้นพร้อมกันและดับไปพร้อมกัน  

พระคันธสาราภิวงศ์, 2541 ได้กล่าวสรุปถึงการเจริญสติปัฏฐานในหนังสือการเจริญสติปัฏ
ฐานว่า การเจริญสติปัฏฐาน คือ การมีสติจดจ่ออย่างต่อเนื่องตามรู้เท่าทันอาการต่างๆ ที่กำลังเกิด
อยู่ในกายกับจิตตามความเป็นจริงรู้เท่าทันปัจจุบันอารมณ์ได้โดยละเอียดไม่ขาดช่วงไม่ลืมกำหนดรู้
อารมณ์ที่ปรากฏทางทวารทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เมื่อมีรูปกระทบที่ตา มีเสียง
กระทบที่หู มีกลิ่นกระทบที่จมูก มีรสกระทบที่ลิ้น มีสัมผัสกระทบที่กาย มีความคิดเกิดที่ใจก็
สามารถตามรู้เท่าทันปัจจุบันอารมณ์นั้นๆ ได้เพื่อก่อให้เกิดวิปัสสนาปัญญาที่รู้แจ้งไตรลักษณ์ ได้แก่ 
อนิจจัง ทุกขังและอนัตตา ผู้ที่ต้องการรู้แจ้งไตรลักษณ์ต้องมีธรรมที่สนับสนุน 4 อย่างคือ วิริยะ สติ 



 

82     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

สมาธิ และปัญญาและจะได้รับผลของการเจริญสติปัฏฐานคือ กำจัดอภิชฌา และโทมนัสในโลก คือ 
อุปาทานขันธ์ 5 ได้ 

สรุปได้ว่าสติปัฏฐาน 4 เป็นการปฏิบัติที่มีสติเป็นประธาน เพื่อทำให้เกิดการรู้ทันในสิ่งที่
เกิดขึ้นในปัจจุบันขณะ และเป็นการฝึกฝนที่สามารถนำไปสูก่ารปลดปลอ่ยจากกิเลสและทุกข์ภายใน
ใจ ช่วยให้มีความสงบและรู้เท่าทันความเป็นจริงในการดำเนินชีวิตการทำสมาธิเป็นการฝึกฝนจิตใจ
ให้สงบ ผ่อนคลาย และจดจ่อกับปัจจุบัน ส่งผลดีต่อทั้งสุขภาพกายสุขภาพจิต และการใช้ชีวิต ดังนี้
ด้านสุขภาพกาย ช่วยให้ร่างกายผ่อนคลาย ลดความเครียด ลดความดันโลหิต ช่วยให้นอนหลับดีขึ้น
เพิ่มระบบภูมิคุ้มกัน ช่วยให้ระบบย่อยอาหารทำงานตีขึ้น ลดอาการปวดเร้ือรังด้านสุขภาพจิต ช่วย
ให้จิตใจสงบ มีสติ เพิ่มสมาธิ ความจำ และการคิดวิเคราะห์ ช่วยให้ควบคุมอารมณ์ได้ดีขึ้น ลดความ
วิตกกังวล และความซึมเศร้า เพิ่มความสุข และความพึงพอใจในชีวิตด้านการใช้ชีวิต ช่วยให้มี
ทักษะในการตัดสินใจที่ดีขึ้น เพิ่มประสิทธิภาพในการทำงาน ช่วยให้มีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน ช่วย
ให้เข้าใจตัวเองและโลกรอบตัวมากขึ้นชีวิตในยุคอินเตอร์เน็ตมีทั้งข้อดีและข้อเสีย เราควรใช้
ประโยชน์จากอินเตอร์เน็ตอย่างชาญฉลาด มีสติ และรับผิดชอบ เพื่อให้ชีวิตในยุคดิจิทัลเป็นชีวิตที่มี
คุณภาพ ชีวิตที่มีคุณภาพย่อมเป็นชีวิตชีวิตที่ประสบความสมหวัง รู้จักยับยั้งความต้องการทาง
ร่างกาย และความต้องการทางอารมณ์ ของตนเองให้อยู่ในขอบเขตที่พอดี สามารถใช้ความรู้ 
สติปัญญาความรู้สึกนึกคิดของตนไม่ก่อให้เกิดความเดือดร้อนเบียดเบียนหรือให้โทษแก่บุคคลอื่น 
 

องค์ความรู้ที่ได้จาการศึกษา 

  งานบทความนี้ เป็นบทความวิชาการสร้างองค์ความรู้เก่ียวกับ สติ , สมาธิ, และ ปัญญา 
ในหลักพุทธธรรมเป็นการเรียนรู้เพื่อการพัฒนาจิตใจและเสริมสร้างการดำเนินชีวิตที่มีคุณค่าใน
สังคมยุคปัจจุบัน โดยทั้งสามสิ่งนี้มีความสำคัญในกระบวนการปฏิบัติธรรมเพื่อการบรรลุถึงความรู้
แจ้งและความหลุดพ้นจากทุกข์ในที่สุด สรุปข้อมูลที่คุณต้องการในรูปแบบตารางดังนี้ 
หมวดหมู่ คำอธิบาย ตัวอย่าง/การประยุกต ์

สติปัฏฐาน 
4 

การพัฒนาความรู้สกึตัว โดยมีสติใน 4 ด้าน ได้แก่ 1. สติปัฏฐานที่ 1: กาย 
(ความรู้สึกตัวเกี่ยวกับร่างกาย) 2. สติปัฏฐานที่ 2: เวทนา (ความรู้สกึทางใจ) 
3. สติปัฏฐานที่ 3: จิต (ความรู้สึกตวัเกี่ยวกบัจิต) 4. สติปัฏฐานที่ 4: ธรรม 
(การสังเกตธรรมชาติของสิ่งต่างๆ) 

การนั่งสมาธเิพื่อฝกึการมสีติในทุกขณะ เช่น 
สังเกตการหายใจ การเคลื่อนไหวของ
ร่างกาย หรอือารมณท์ี่เกิดขึ้น 

สมาธ ิ
การฝกึให้จิตมีความมัน่คง มีสมาธิในการทำสิ่งต่าง ๆ เช่น การทำสมาธิแบบมี
วัตถุ เช่น การตั้งจิตในลมหายใจ การพิจารณาธรรม ฯลฯ 

การฝกึนั่งสมาธิ เพื่อให้จิตไม่ฟุ้งซ่านและ
สามารถโฟกัสในปัจจุบันไดอ้ย่างมี
ประสิทธภิาพ 

ปัญญา 
การเข้าใจในความจริงของสิ่งต่าง ๆ รวมถงึการมสีัมมาทิฏฐ ิหรือการเข้า
ใจความจริงตามธรรมชาติ เช่น ความจริงของทกุข์, สมุทยั, นิโรธ, มรรค 

การเข้าใจหลกัธรรมคำสอน เชน่ การเห็นถงึ
ความไม่เที่ยงของทุกสิ่งที่เกิดขึ้น และการ
เข้าใจในเหตุปัจจยั 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      83 

 

 

การสรุปในลักษณะนี้ช่วยให้เห็นภาพรวมของทั้งสามองค์ประกอบในพุทธศาสนาและการ
ประยุกต์ใช้พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เน้นการดำเนินชีวิตตามกฎธรรมชาติหรือกฎแห่งเหตุและ
ผล โดยมี ทางสายกลาง และ การฝึกตนด้วยตนเอง เป็นแนวทางสำคัญในการพัฒนาตนเอง 
หลักการฝึกฝนที่สำคัญคือ สติปัฏฐาน 4 ซึ่งประกอบด้วย 1) กายานุปัสสนา การตั้งสติพิจารณา
ร่างกายและอาการต่าง ๆ 2) เวทนานุปัสสนา การรู้เท่าทันความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือเฉยๆ 3) จิตตา
นุปัสสนา การสังเกตสภาวะของจิต เช่น ฟุ้งซ่าน หรือสงบ 4) ธัมมานุปัสสนา การพิจารณาธรรมที่
เกิดขึ้นในจิต 
   การปฏิบัติเหล่านี้ช่วยให้ผู้ฝึกฝนหลุดพ้นจากความยึดติดในรูป รส กลิ่น เสียงและสิ่งเร้า   
ต่างๆ โดยมี กายคตาสติกรรมฐาน เป็นแนวทางในการพิจารณาร่างกายว่าเป็นของไม่สวยงามและ
เป็นไปตามธรรมชาติ ไม่ควรยึดติด ทำให้เกิดความเบื่อหน่าย คลายกำหนัด และลดความหลงใน
ความงามของร่างกายเป้าหมายสูงสุดของการปฏิบัติคือ การหลุดพ้นจากทุกข์ และ การอยู่เหนือ
ความยินดีและยินร้าย โดยการรู้เท่าทันธรรมชาติทั้งภายในและภายนอก การเจริญกรรมฐานนั้นไม่
จำกัดเพศ วัย หรือวรรณะ ทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์สามารถฝึกฝนได้ และความสำเร็จในการบรรลุ
ธรรมขึ้นอยู่กับ อุปนิสัยและบารมีของแต่ละบุคคลนอกจากนี้ พระพุทธศาสนายังเสนอแนวทางการ
พัฒนาตนเองผ่านหลัก อริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งครอบคลุมทั้งด้านศีล สมาธิ และปัญญา เพื่อสร้าง
คุณภาพชีวิตที่ดี และเป็นกัลยาณมิตร ต่อกันในสังคม นำไปสู่ความสุขที่ยั่งยืนและการอยู่ร่วมกัน
อย่างสันติ 
 

เอกสารอ้างอิง  

 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโฺต), (2548), คนไทยกับเทคโนโลยี, พิมพ์ครั้งที่ 8, กรุงเทพฯ : 
  มูลนิธิปญัญาประทปี,  
สมปอง, สุขใจ. (2565). ผลกระทบของการใช้สื่อดิจิทัลต่อพัฒนาการทางจิตใจของคนรุ่นใหม่. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์การศึกษาไทย. 
พรรณ,ี ไชยสวัสดิ์. (2566). การใช้เทคโนโลยีและสื่อดิจิทัล: ปญัหาทางจิตใจและวิธีการแก้ไข

สำหรับคนรุ่นใหม่. กรุงเทพฯ: ศูนย์การศึกษาแห่งชาติ. 
รุ่งทิพย์, ภูมิเดช. (2567). เทคโนโลยีและความท้าทายทางจิตใจของคนรุ่นใหม่. เชียงใหม่:  
สำนักพิมพ์จติวิทยา.พจนารถ สุพรรณกุล. (2557). การเผยแผ่พระพุทธศาสนากบัเทคโนโลยี

สารสนเทศ. เรียกใช้เมื่อ 20 สิงหาคม 2561 จาก 
http://phd.mbu.ac.th/index.php/2014-08-28-08-57-4/106-2014-09-2008-27-56. 



 

84     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

จิตติมา, สุขสม. (2566). เทคโนโลยีและความโดดเดี่ยวทางสังคมในยุคดิจิทัล. นครราชสีมา: สำนักพิมพ์
ธรรมชาติ. 

ปรียาพร, รัตนชาติ. (2566). ผลกระทบของสื่อสังคมออนไลน์ต่อสุขภาพจิตของวัยรุ่นในยุคดิจิทัล. 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 

ภัทราวดี, ศรีบุญเรือง. (2568). การเสพติดเทคโนโลยี: ปัญหาและแนวทางการแก้ไขสำหรับคนรุ่นใหม่. 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์พัฒนาไทย. 

สุวัฒน์, นพเก้า. (2567). ผลกระทบของวิดีโอสั้นต่อสมาธิและความสามารถในการจดจ่อของวัยรุ่น. 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์จิตวิทยาสมัยใหม่. 

Gunaratana, B. H. (2012). Mindfulness in plain English. Wisdom Publications. 
Kabat-Zinn, J. (1994). Wherever you go, there you are: Mindfulness meditation in 

everyday life. Hyperion. 
Twenge, J. M. (2017). iGen: Why today’s super-connected kids are growing up less 

rebellious, more tolerant, less happy—and completely unprepared for 
adulthood. Atria Books. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      85 

 

 

พุทธศาสนา: ความขัดแย้งสู่มูลเหตุแหง่การปกครอง 
BUDDHISM: CONFLICT LEADING TO THE CAUSE OF GOVERNANCE 

 
 

1พระสิริชัย ธมฺมจาโร, 2พระมหาสิงห์ณรงค์ สิรินฺธรเมธี, 3พระสังวาน เขมปญฺโญ 
และ 4ศราวุธ ขันธวิชัย 

1Phra Sirichai Thammacharo, 2Phramaha Singnarong Sirintarametee, 
3Phra Sangwan Kaimapanyo and 4Sarawut Khanthawichai 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1sirichai.tha@mcu.ac.th,  2sing25211252@gmail.com, 

3sangwansainet19@gmail.com, 4sarawut.kha@mcu.ac.th 
 
Received: July 29, 2025;     Revised: September 24, 2025;        Accepted: October 1, 2025   

 

บทคัดย่อ 

 

  ความขัดแย้งทำให้เกิดการรังสรรค์สิ่งใหม่ให้แก่สังคม และความวุ่นวายระหว่างมนุษย์
และสังคม โดยมีนักสังคมวิทยามองว่ามนุษย์เป็นสัตว์สังคม ที่เป็นส่วนหนึ่งของผลผลิตจากการคบ
หาสมาคม เพราะการที่มนุษย์จะสามารถดำรงชีวิตอยู่รอดในสังคมได้นั้นจำเป็นต้องอาศัยปัจจัยทาง
ชีวภาพ หรือปัจจัยด้านอ่ืนๆ เพื่อสนองความต้องการของตนเอง ดังนั้นจึงเข้าไปสัมพันธ์กับความ
ขัดแย้งโดยที่มนุษย์ไม่เข้าใจธรรมชาติของความอยาก หรือความต้องการอย่างแท้จริงจึงทำให้ติดกับ
ดักของความขัดแย้ง แต่ก็มีตัวแปรสำคัญโดยการยึดหลักความสัมพันธ์กับความอยาก โดยมีศาสนา
เป็นศูนย์กลางที่นำสู่การคลี่คลาย ความขัดแย้ง ความบาดหมางกันระหว่างบุคคล กลุ่มคน องค์กร 

 
1 อาจารย์, สาขาวชิารฐัศาสตร ์คณะสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
2 อาจารย์ ดร, สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
3 อาจารย์, สาขาวชิารฐัศาสตร ์คณะสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
4 อาจารย์, สาขาวชิารฐัศาสตร ์คณะสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี

 

mailto:sarawut.kha@mcu.ac.th


 

86     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

หรือสถาบันเป็นเครื่องมือในการเปลี่ยนสังคม ความตรึงเครียด ความไม่สงบสุข ความหวาดระแวง 
มีปัจจัยจากการตัดสินใจ การรับรู้ผลประโยชน์ ค่านิยมที่ต่างกัน การไม่ยอมรับสภาพความเป็นจริง
ว่าการแตกแยกทางทัศนะ ความคิด และความต้องการทางภูมิภาคเป็นอุปสรรคที่สำคัญยิ่งในการหา
ทางออก ให้ทุกสังคมหลีกเลี่ยงความขัดแย้งไห้ได้ สามารถหาข้อยุติได้ในกรอบของกลไกที่มีอยู่ใน
สังคม สามารถดำเนินต่อไปได้ตราบเท่าที่ปัญหาความขัดแย้งอยู่ในสัดส่วนที่ไม่แผ่กระจายไปทั่ว 
ตลอดจนหาวิธีการหรือกลไกเพื่อยุติความขัดแย้งในสังคม ก็สามารถดำเนินต่อไป ถือได้ว่าสังคมนั้น
ยังอยู่ได้อย่างสมานฉันท์ 

 

คำสำคัญ: พระพุทธศาสนา, ความขัดแข้ง, มูลเหตุ, การปกครอง 
 

Abstract 
  Conflict creates new things for society and chaos between humans and society. 
Sociologists view humans as social animals, who are part of the products of social 
interaction. Because humans can survive in society, they need biological factors or other 
factors to satisfy their own needs. Therefore, they are involved in conflict without truly 
understanding the nature of desire or need, which leads to conflict traps. However, there 
is an important variable by adhering to the principle of relationship with desire, with 
religion as the center that leads to resolution. Conflict, discord between individuals, 
groups, organizations or institutions are tools for changing society. Stress, unrest, and 
suspicion are factors of decision-making, perception of benefits, different values, and 
refusal to accept the reality that regional differences in perspectives, ideas, and needs 
are significant obstacles in finding a way out. Every society can avoid conflict, find a 
solution within the framework of the mechanisms in society, and continue as long as the 
conflict problem is not widespread. Also, methods or mechanisms to end conflict in 
society can continue. It can be considered that society can still live in harmony. 
 

Keywords: Buddhism, Conflict, Cause, Governance 
 

บทนำ 

 

  ความขัดแย้งแท้ที่จริงแล้ว เป็นเป็นธรรมชาติของมนุษย์นั่นเอง แต่อย่างไรก็ตามก็มีความ
จำเป็นต้องอาศัยอยู่ร่วมกันเป็นคณะ อันเห็นได้จากอดีต คนทุกระดับมิได้ถือกำเนิดมาเหมือนกันแต่
มีความต่างกัน เป็นผลมาจากพันธุกรรม หรือสภาพทางสังคม (ชัยวัฒน์ สถาอานันท์ , 2539) 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      87 

 

 

สถานการณ์ความเห็นต่างที่เกิดขึ้นจึงเกิดคำถามว่า เป็นบาปที่สาบมนุษย์และสังคมให้จมอยู่กับ
ปัญหาหรือเป็นบุญที่ก่อให้เกิดการรังสรรค์สิ่งดีงามให้แก่สังคม ในขณะนักสังคมวิทยา จัดอยู่ในกลุ่ม
ของนักขัดแย้งวิทยา มองมนุษย์เป็นสัตว์สังคม (Social Animals) ที่เป็นส่วนหนึ่งของผลผลิตจาก
การคบหาสมาคมซึ่งกัน (Thoresten Sellin, 1938) ดังนั้นการที่มนุษย์จะสามารถดำรงชีวิตอยู่รอด
ในสังคมจะต้องอาศัยปัจจัยทางชีวภาพ หรือปัจจัยด้านอ่ืนๆ ต้องการเข้าไปสัมพันธ์กับความขัดแย้ง 
เพราะธรรมชาติของความอยากเพื่อสนองความต้องการของตนเอง คือส่วนหนึ่งที่มนุษย์และสังคม
ไม่เข้าใจ หรือความต้องการอย่างแท้จริงจึงทำให้ติดกับดักของความขัดแย้ง ดังนั้น  ตัวแปรสำคัญ
การยึดหลักความสัมพันธ์กับความอยากนั้น คือ ศาสนาของตัวเองเป็นศูนย์กลาง (Religion 
Centric) โดย เฉพาะพระพุ ทธศาสนาซึ่ งถือได้ ว่ า เป็ นศาสนาแห่งสั นติ ภาพ  ยอมรับว่ า
พระพุทธศาสนาอธิบายแตกต่างของมนุษย์ในบริบทธรรมชาติของสังคม พระพุทธองค์ทรงมองว่า
เป็นธรรมชาติที่จะหลีกเลี่ยงได้ยากของมนุษย์ เมื่อเป็นไปในลักษณะนี้พระองค์นำเสนอคำว่า ไตร
ลักษณ์ ที่เกิดทุกข์ ตลอดความดับทุกข์ มาเพื่อแก้ไขสถานการณ์ทางสังคมให้เกิดสันติอย่างแท้จริง
ตั้งแต่อดีตจนปัจจุบัน  
 

มูลเหตุภายในให้เกิดความขัดแย้ง 
  ความขัดแย้งนั้นจัดได้ว่าเป็นสิ่งที่ส่งผลต่อระบอบการปกครอง ก่อนอ่ืนนั้นต้องผ่าน
ความขัดแย้ง ซึ่งมีมูลเหตุของธรรมเป็นเครื่องเนิ่นช้า คือปัญจธรรม เป็นตัวแปรสำคัญทำให้มนุษย์
และสังคมเกิดความขัดแย้ง เป็นเหตุผลสำคัญที่เกิดขึ้นในบุคคลใด หรือองค์กร หรือกลุ่มบุคคล จะ
ทำให้เกิดการพัฒนาไปอย่างล่าช้า ประกอบด้วย ตัณหา และมานะ (ขุ.ม. (บาลี) 29/74/157) สาม
ประการถือได้ว่า มีอิทธิพลและมีความสำคัญอย่างยิ่งที่ก่อให้เกิดความขัดแย้งขึ้นในบุคคล หรือกลุ่ม
บุคคล ยากที่จะบอกได้ยากว่า ที่มาของความขัดแย้งคือตัณหา ตัณหาเป็นตัวจุดชนวนให้เกิดความ
ขัดแย้งเข้าสู่สงคราม สิ่งที่สามารถยืนยันสมมติฐานข้อนี้ได้ดีที่สุดก็คือประเด็น สงครามน้ำ ระหว่าง
ชาวศากยะและโลกิยะก็เพื่อใช้ในเชิงกสิกรรม และสงครามระหว่างพระเจ้าปเสนทิโกศล กับพระเจ้า
อชาตศัตรูเป็นการแย่งชิงดินแดน และพื้นที่ทางเศรษฐกิจ หรือสงครามระหว่างพระเจ้าอชาตศัตรู
กับเจ้าลิจฉวีเพื่อแย่งชิงคันธชาต  สงครามเหล่านี้ จัดได้ว่าเป็น “สงครามวัตถุกาม” ทั้งสิ้น โดยมี 
“ตัณหา” เป็นผู้บัญชาการอยู่เบื้องหลังการดำเนินกิจกรรมต่างๆ ภายนอก 
 ทิฏฐิ คือความเห็น หรือลัทธิ ทิฏฐิในแง่ลบ จึงทำให้เกิดการทะเลาะวิวาทกันในกลุ่ม
ของคนที่มีความเห็นแตกต่างกันแต่ไม่ยอมรับความคิดเห็นของคนอ่ืน เนื่องจากบุคคลแต่ละคนมี
จุดยืนของตัวเอง ด้วยเหตุผลดังกล่าว พระพุทธเจ้าทรงย้ำว่า ชนเหล่าใดยังถือทิฏฐิ  (ขุ.ม. (ไทย) 
29/82/244-245) ชนเหล่านั้นย่อมเที่ยวกระทบกระทั่งกันในโลก สิ่งทั้งปวงไม่เป็นที่พอใจแก่เรา 



 

88     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

บางสิ่งเป็นที่พอใจแก่เรา และบางสิ่งไม่เป็นที่พอใจแก่เราจึงทุ่มเถียงกัน เม่ือทุ่มเถียงกัน ทำลายกัน 
และเบียดเบียนกัน (ม.ม. (ไทย) 13/202-204/239-242) กรณีศึกษาที่เห็นได้อย่างชัดเจนก็คือ การ
ที่พระภิกษุชาวเมืองโกสัมพีถกเถียงกันเกี่ยวกับ“น้ำที่เหลือไว้ในกระบวยเป็นอาบัติหรือไม่” ประเด็น
นี้ได้สะท้อนแนวคิดในเชิง “ทิฏฐิวิวาทะ” ได้เช่นเดียวกัน  เพราะพระวินัยธร และพระธรรมกถึก
ต่างก็มีจุดยืนของตัวเอง จึงทำให้ข้อขัดแย้งลุกลามไปอย่างรวดเร็ว  
 สรุปได้ว่า ทิฏฐิเป็นตัวแปรที่สำคัญประการหนึ่งที่ ต้องทะเลาะวิวาทกัน เพียงเพราะ
ต้องการรักษาจุดยืนของตนเองเอาไว้ โดยไม่ยอมรับ หรือสนใจแนวคิดของคนอื่น  และนอกจากการ
ไม่ยอมรับและไม่สนใจแล้ว ยังเป็นที่มาของการดูถูก และเหยียดหยามดังพุทธพจน์ที่ว่า (ขุ.ม. (ไทย) 
29/31/123) 
   “สัตว์เกิดผู้ยึดถือในทิฏฐิทั้งหลายว่ายอดเยี่ยม  
                                      ย่อมทำทิฏฐิใดให้ยิ่งใหญ่ในโลก 
    กล่าวทิฏฐิอ่ืนทุกอย่างนอกจากทิฏฐินั้นว่า ‘เลว’ 
                            เพราะฉะนั้น  สัตว์เหล่านั้นจึงไม่ล่วงพ้นการวิวาทไปได้” 
 จะเห็นได้ว่า อะไรเป็นแรงจูงใจสำคัญที่ทำให้เจ้าลัทธิ หรือบุคคลใดบุคคลหนึ่งยกย่อง
ลัทธิ หรือแนวคิดของตัวเอง แล้วทับถมแนวคิดอื่นว่า “ใช้ไม่ได้” หรือ “ไม่เข้าท่า” คำตอบที่ค้นพบ
ก็คือ เจ้าลัทธิหรือเจ้าของแนวคิดต่าง ๆ เห็นช่องทางที่จะได้รับผลประโยชน์ใน 2 ด้านด้วยกัน (ขุ.ม. 
(ไทย) 29/32-33/125-126) คือ อานิสงส์ในชาตินี้ คือผลประโยชน์ในแง่ของสักการะ ความเคารพ 
การนับถือ การบูชา การยำเกรง จากผู้ที่นับถือ และชื่นชอบในแนวคิดต่าง ๆ และอานิสงส์ในชาติ
หน้า คือ การเชื่อมั่น และยึดมั่นดังกล่าวนั้น จะเป็นเหตุเป็นผลให้ตัวเองได้ไปเกิดภพและภูมิที่ตัวเอง
ต้องการ และแนวคิดนี้จะเป็นสะพานให้ตัวเองทอดเดินไปสู่ความบริสุทธิ์หมดจดได้ ทั้ง 2 ประการ
ดังกล่าว จัดได้ว่าเป็นแรงจูงใจสำคัญที่ทำให้บุคคล หรือกลุ่มบุคคลพยายามรักษาที่มั่น หรือจุดยืน 
เอาไว้ให้ได้ เพราะการพยายามรักษาที่มั่น ย่อมหมายถึงการรักษาพื้นที่ การดำเนินชีวิตในสังคมได้
อย่างสมเกียรติ และการมีความสุขในโลกนี้  
 พระพุทธเจ้าให้คำจำกัดความคำว่า มานะ : ว่าการถือตัว กิริยาที่ถือตัว ภาวะที่ถือตัว 
ความลำพองตน ความทะนงตน ความเชิดชูตนเป็นดุจธง ความเห่อเหิม ความที่จิตต้องการเชิดชูตน
เป็นดุจธง”(ขุ.จู. (ไทย) 30/103/353., ขุ.ม. (ไทย) 29/178/510.) ปัญหาก็คือ “อะไรที่ทำให้มนุษย์
สำคัญตัวว่าดีกว่าคนอ่ืน”  จากมนุษย์ใช้สถานะความเป็นชาติ ถือโคตร ความเป็นบุตรของผู้มี
ตระกูล ความเป็นผู้มีรูปงาม ทรัพย์ การศึกษา หน้าที่การงาน หลักแห่งศิลปวิทยา วิทยฐานะ ความ
คงแก่เรียน ปฏิภาณ หรือสิ่งอ่ืนนอกจากที่กล่าวแล้วว่า เราเลิศกว่าเขา” (ขุ.จู. (ไทย) 30/103/351-
353., ขุ.ม. (ไทย) 29/178/508-510.) หากวิเคราะห์ในประเด็นนี้ก็คือ มนุษย์ได้อาศัยคุณสมบัติ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      89 

 

 

ดังกล่าวเป็นเครื่องมือสำคัญในการแสดงตน หรือแสดงตัวว่า “ตัวเองดี” หรือ “เด่นกว่า คนอ่ืน” ใน
คุณสมบัติเหล่านั้น  และนั่นจึงเป็นที่มาของการ “ถือตัว” และ “ยึดมั่นในความถือตัว” 
 สรุปได้ว่า การถือตัว ความลำพอง หรือความทะนงตนนั้นทำให้เกิดการทะเลาะวิวาท
จนนำไปสู่การฆ่ากัน หรือการทำสงครามฆ่าล้างเผ่าพันธุ์กันได้อย่างไร  ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า 
“ผู้ใดสำคัญว่าเราเสมอเขา เลิศกว่าเขา หรือด้อยกว่าเขา ผู้นั้นพึงต้องวิวาทกันด้วยความถือตัวนั้น 
(ขุ.ม. (ไทย) 22/77/231.) เป็นสาเหตุสำคัญก็เพราะว่าการถือตัวดังกล่าวนั้นนำไปสู่การลบหลู่ ดู
หมิ่น และเกลียดชังคนอ่ืน ดังจะเห็นได้ชัดเจนจากกรณีของ “เจ้าศากยะ” มีความถือตัวว่า เผ่าพันธุ์
ของตัวเองเป็นเผ่าพันธุ์ที่ดี บริสุทธิ์ และวิเศษกว่าคนอ่ืน ฉะนั้น จึงเป็นไปไม่ได้ที่ธิดากษัตริย์ศากยะ
จะต้องไปแต่งงานกับพระเจ้าปเสนทิโกศลที่มี “ที่มา” หรือ “ต้นกำเนิดไม่ชัดเจน” และใน
ขณะเดียวกัน การที่ลูกหลานของเจ้าศากยะจะไหว้พระเจ้าวิฑูฑภะก็เป็นเรื่องที่ เป็นไปไม่ได้
เช่นเดียวกัน และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง การที่พระเจ้าวิฑูฑภะซึ่งเป็นลูกนางทาสีจะนั่งตั่งของเจ้า
ศากยะก็นับเป็นการกระทำที่ “น่ารังเกียจ” ฉะนั้นจึงต้องใช้น้ำนมล้าง การกระทำ และแสดงออก
ในลักษณะนี้ ย่อมนับว่าเป็นการดูหมิ่น ชิงชัง และรังเกียจคนอ่ืน  และการกระทำดังกล่าวนั่นเองได้
นำไปสู่ “ภาวะแห่งการเกลียดชัง” ที่พระเจ้าวิฑูฑภะมีต่อเจ้าศากยะจนนำไปสู่ “สงครามฆ่าล้าง
เผ่าพันธุ์”ในที่สุด 
 

มูลเหตุภายนอกให้เกิดความขัดแย้ง 
 เหตุปัจจัยภายนอกก่อให้เกิดความขัดแย้ง จากการวิเคราะห์คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา
จึงพบประเด็นที่น่าสนใจ ถึงความขัดแย้ง ข้อเท็จจริงหรือข้อมูลนี้ถือได้ว่าเป็นตัวแปรสำคัญที่จะ
ก่อให้เกิดประโยชน์แห่งเหตุปัจจัยหลักๆ การวิเคราะห์ การตีความ การแปรผลข้อมูล และการ
สื่อสารที่ผิดแผกแตกต่างออกไปจากข้อเท็จจริงที่คงอยู่ หรือในทิศทางตรงกันข้าม เราอาจจะเข้าใจ 
ซึ่งความเข้าใจอาจจะเกิดจากการตีความ วิเคราะห์  หรือได้รับความบอกเล่าจากบุคคลที่น่าเชื่อถือ 
แต่เมื่อมีบางคนได้นำข้อมูลที่เป็นชั้นปฐมภูมิมาชี้แจ้ง  เราอาจจะ ไม่ยอมรับ และมองว่าข้อมูล
ดังกล่าวนั้นอาจจะไม่ใช่ข้อมูลที่แท้จริงก็ได้ เมื่อนำประเด็นเกี่ยวกับปัจจัยที่ก่อให้เกิดการหมาด
หมาง การทะเลาะ แก่งแย่ง และวิวาทดังกล่าวมาวิเคราะห์ประเด็นความขัดแย้งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นใน 
“กรณีโกสัมพีศึกษากรณีการทำสังคายนาครั้งที่ 1  และครั้งที่ 2” จะพบข้อเท็จจริงเกี่ยวกับความ
ขัดแย้งด้านข้อมูล เป็นประเด็นที่เกิดขึ้นในกรณีโกสัมพีศึกษา (วิ.ม.(ไทย) 5/468-473/362-368.,  
ม.มู. (ไทย) 12/593-599/533-536., ม.มู.อ. 2/493-500/308-312.)แรกเริ่มเดิมทีนั้น พระวินัยธร
ได้บอกพระธรรมกถึกว่า การที่พระธรรมกถึกเหลือน้ำชำระเอาไว้ในกระบวยนั้นไม่จัดว่าเป็นอาบัติ
เพราะไม่ได้ตั้งใจ  ซึ่งพระธรรมกถึกก็คล้อยตามประเด็นดังกล่าว แต่เมื่อกาลเวลาผ่านไป พระ



 

90     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

วินัยธรกลับนำเสนอข้อมูลใหม่ว่า สิ่งที่พระธรรมกถึกทำนั้น เป็นการต้องอาบัติทั้งๆ ที่ไม่รู้ สำคัญที่
ให้เกิดสถานการณ์เช่นนี้ก็เพราะพระวินัยธร และพระธรรมกถึก เข้าถึงข้อมูลที่แตกต่างกัน พระ
วินัยธรทราบว่าพระพุทธเจ้าได้บัญญัติวินัยข้อดังกล่าว แต่พระธรรมกถึกไม่ทราบข้อเท็จจริงดังกล่าว 
และการที่ทั้ งคู่ เข้าถึงข้อมูลที่แตกต่างกันนั้น ได้ทำให้ปฐมบทของความขัดแย้งได้ เกิดขึ้น 
นอกจากนั้นความขัดแย้งได้ปะทขุึ้นมาอีกเมื่อพระวินัยธรไดแ้ปรข้อมูลอันเป็นประเด็นส่วนตัวของทั้ง
คู่ไปสู่ลูกศิษย์ของท่าน 
 ประเด็นความขัดแย้งนั้นได้ลุกลามขึ้นเมื่อพระธรรมกถึกมองว่าตนเองไม่ได้รับความ
เป็นธรรมจากการนำเสนอข้อมูลดังกล่าว เพราะข้อมูลดังกล่าวได้ทำให้เกิดภาพลบแก่ตนเอง ดังนั้น
การนำเสนอข้อมูลของพระธรรมกถึกในชั้นนี้ แทนที่จะตอบคำถามให้แก่ข้อมูลที่เกิดขึ้นแก่ลูกศิษย์
ตามความเป็นจริงเพียงเท่านั้น  แต่สิ่งที่นำเสนอเพิ่มเติมจากข้อมูลดังกล่าวก็คือ “ท่านพูดเท็จ” 
ประเมินคำพูดในลักษณะนี้พบว่า เต็มไปด้วยอารมณ์และความรู้สึกที่ว่าตัวเอง “ถูกแฉ”หรือ “ถูก
หักหลัง” สรุปก็คือ “เมื่อท่านปรับอาบัติทุกกฎผมได้ ทำไมผมจะปรับอาบัติปาจิตตีย์ท่านไม่ได้” ซึ่ง
วิธีการนี้เป็นการเผชิญหน้าในลักษณะของการหนามยอกเอาหนามบ่ง หรือตาต่อตาฟันต่อฟัน  อุณ
ภูมิความขัดแย้งจึงเพิ่มขึ้นอย่างรวดเร็ว เช่น กรณีการสังคายนาครั้งที่ 1 (วิ.จู. 7/437/376, วิ.ม. 
5/303/376., วิ.จู. (ไทย) 7/438/377.,  ม.อุ. (บาลี) 14/41-42/32-33, ม.อุ. (ไทย) 14/41-42/50-
51., ม.อุ.อ. 3/41-42/21-24. ม.อุ.ฏี./41-42/286-288.) วิเคราะห์จากพฤติกรรมของพระปุราณะ 
ท่านยึดมั่นและถือเอาตามที่ตัวเองเคยได้ยินได้ฟังมาว่าควรปฏิบัติตามสิกขาบท 8 ประการที่
พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ตลอดไป ในขณะที่พระมหากัสสปเถระ และคณะได้ชี้ให้เห็นว่าข้อเท็จจริงหรือ
ข้อมูลดังกล่าวนั้น  พระพุทธองค์ทรงอนุญาตให้พระภิกษุปฏิบัติได้เฉพาะในยุคข้าวยากหมากแพง
เท่านั้น และถึงแม้ว่าพระมหากัสสปเถระจะยกเหตุผล อันใดมาชี้แจง แต่พระปุราณะก็ไม่ยอมปฏิบัติ
ตาม จะขอปฏิบัติตามมติของตนเองเท่านั้น ซึ่งประเด็นความขัดแย้งของพระเถระทั้งสอง กลุ่มนี้ จึง
เกิดขึ้นจากการยืนยันแหล่งที่มาของข้อมูลที่แตกต่างกัน ส่วนในกรณีการทำสังคายนาคร้ังที่ 2 (วิ.จู. 
(ไทย) 7/455/409-419.) จะเห็นว่าวัตถุ 10 ประการที่พระภิกษุเมืองวัชชีได้นำเสนอนั้นสอดรับกับ
สิ่งที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสเองไว้ใน 5 ประการหลักด้วยกัน  ข้อเท็จจริงหรือข้อมูลดังกล่าวนั้นเป็น
ข้อมูลที่แตกต่างกันอย่างสิ้นเชิงกับหลักการที่ปรากฏในพระไตรปิฎกตามที่พระสงฆ์กระแสหลัก
นำมากล่าว และชี้ให้เห็นถึงความผิดปกติของกลุ่มพระภิกษุเมืองวัชชี การที่ฝ่ายพระภิกษุเมืองวัชชี
เข้าถึงข้อมูลที่ผิดพลาดดังกล่าว ได้ทำให้เกิดความขัดแย้งกันอย่างรุนแรง จนนำไปสู่การสังคายนา
คร้ังที่ 3 
 สรุปได้ว่า ผลประโยชน์หรือความต้องการเป็นที่มาของความขัดแย้ง ซึ่งจัดได้ว่าเป็น
เหตุปัจจัยที่ก่อให้เกิดความขัดแย้งภายนอกที่ชัดเจนประการหนึ่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การที่



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      91 

 

 

ทรัพยากรหรือสิ่งของมีจำนวนจำกัด แต่ความต้องการหรือผู้ที่มีความต้องการนั้นมีจำนวนมากกว่า  
หากไม่สามารถที่จะจัดการทรัพยากรหรือสิ่งของอย่างเป็นระบบแล้ว ย่อมเป็นการง่ายที่จะทำให้
ความขัดแย้งปะทุขึ้นมาเพื่อแย่งชิงส่วนแบ่งดังกล่าว จากกรณีการแย่งทรัพยากรน้ำของชาวศากยะ
และโกลิยะ (ที.สี. (ไทย) 9/267/92.) ก็เนื่องมาจากการที่ทั้งสองกลุ่มต้องการน้ำเพื่อใช้ในการกสิกร
รม แต่ปัญหาก็คือ น้ำนั้นมีปริมาณที่สามารถจะรองรับพื้นที่นาของกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งเท่านั้น การ
เจรจาจึงเกิดขึ้น แต่สุดท้ายกระบวนการเจรจาก็ล้มเหลวเพราะกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งต้องการเป็นเจ้าของ
ทรัพยากรน้ำแต่เพียงฝ่ายเดียวเท่านั้น ด้วยเหตุนี้กระแสของความขัดแย้งที่นำไปสู่ความรุนแรงจึง
เกิดขึ้น เช่น ในกรณีสงครามการแย่งชิงหมู่บ้านกาสีระหว่างพระเจ้าปเสนทิโกศลกับพระเจ้าอชาต
ศัตรู (สํ.ส. (ไทย) 15/125/146-148. สํ.ส.15/126/148-149., สํ.ส.อ.1/125-125/146-147., 
สํ.ส.ฏี. 1/125-126/198.)ก็เช่นเดียวกัน  เป็นการตอกย้ำว่า ทั้งคู่ต่างก็ต้องการหมู่บ้านดังกล่าวเพื่อ
ใช้เป็นเขตเศรษฐกิจ และเป็นรัฐกันชน ซึ่งสอดรับกับกรณีสงครามระหว่างพระเจ้าอชาตศัตรูกับ
เจ้าลัจฉวีมีวัตถุประสงค์ เพื่อแย่งชิงคันธชาตซึ่งมีคุณค่าอย่างมหาศาลในผลประโยชน์ที่จะเกิดขึ้น
ตามมา  ผลประโยชน์และความต้องการในสองกรณีหลังนี้จัดได้ว่าเป็น “ตัวแปร” สำคัญที่ทำให้ทั้ง
สองแคว้นต้องทำสงครามระหว่างกันเพื่อแย่งชิงทรัพยากรดังกล่าว   
 ชาติพันธุ์เป็นที่มาของความขัดแย้ง “ชาติพันธุ์” เป็นที่มาของความขัดแย้ง การที่มนุษย์
ไปตัดสินใครคนใดคนหนึ่งที่ไม่ใช่พวกของเรา ว่าเป็นชาวเขา หรือเรียกคนอ่ืนๆ ที่ไม่ใช่พวกของเรา
ว่าเป็นคนชายขอบ แล้วตีค่า หรือประเมินคุณค่าชาวเขา ด้อยกว่าตัวเอง แล้วพยายามที่จะลดทอน
ศักดิ์ศรี และความเป็นมนุษย์ของเขาที่ด้อยอยู่แล้วให้ด้อยลงไปเรื่อยๆ เหล่านี้คือที่มาของความ
ขัดแย้ง เหตุผลสำคัญที่มนุษย์กลุ่มนี้พยายามทำก็คือการสร้างความเป็น“มนุษย์ศิวิไลซ์แบบ
จอมปลอม” ให้แก่ตนเอง  แต่ไปทับถม เหยียดหยาม และดูหมิ่นดูแคลนมนุษย์คนอ่ืน ๆ ซึ่ง
บ่อยครั้งที่การ “กดทับ” ในลักษณะนี้สะท้อนออกมาในรูปแบบของความรุนแรงที่ฝ่าย ถูกกระทำได้
แสดงออกมาผ่านกระบวนการก่อการร้าย (Terrorism) ทั้งในระดับชาติ และระดับสากลเราไม่ค่อย
ได้คำนึงว่า “สิ่งที่เขาถูกกระทำในฐานะเป็นมนุษย์ต่างชาติพันธุ์” ในอดีตที่ผ่านมาเป็นอย่างไร  แต่
เรามักจะคิดถึงสิ่งที่เราถูกกระทำจากเขาอยู่ตลอดเวลาที่เกิดปัญหาขึ้น ฉะนั้นผู้เขียนจึงไม่รู้สึกแปลก
ใจเมื่อเกิดสถานการณ์ความรุนแรงต่างๆ เกิดขึ้นทั่วโลก และเหตุผลของ “ความไม่แปลกใจ” อีก
ประการหนึ่งก็คือ กรณีเจ้าศากยะกับเจ้าโกลิยะ  และกรณีพระเจ้าวิฑูฑภะทำสงครามฆ่าล้าง
เผ่าพันธุ์ของเจ้าศากยะ ซึ่งประวัติศาสตร์และความเป็นมาของ ศากยะวงศ์นั้นถือได้ว่าเป็น “อาวุธ” 
ชิ้นสำคัญในการทำลายล้าง “เผ่าพันธุ์ตัวเอง”ในเวลาต่อมา เพราะการมองว่าวงศ์ของตัวเองนั้น
ประกอบไปด้วยชาติพันธุ์ที่มี “สายพันธุ์เดียว”เท่านั้นโดยไม่เจือปนกับสายพันธุ์อื่น จึงเกิดความหยิ่ง 
ทะนงตน และอวดดี ความอวดดี ถือตัว หรือเหย่อหยิ่งดังกล่าวจะไม่เกิดผลเสียตามมาแต่ประการ



 

92     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ใดเลย หากไม่ใช้ความเป็นสายพันธุ์ที่ตัวเองคิดว่าดีกว่า บริสุทธิ์กว่าคนอ่ืนนั้นไปดูถูก เหยียดหยาม 
ดูหมิ่นคนอ่ืนๆ ในสังคม พฤติกรรมดังกล่าวนั้น ชาวโกลิยะเคยเตือนสติ และตั้งคำถามต่อความเป็น
สายพันธุ์ดีว่า “เจ้าศากยะต่างจากสุนัขตรงไหนที่มีเพศสัมพันธ์กับพี่น้องของตัวเอง” แทนที่เจ้า
ศากยะจะตระหนักถึงคำเตือนดังกล่าว แต่กลับย้อนถามว่า “เผ่าพันธุ์ของมนุษย์ขี้เรือนจะมีกำลัง
อะไร”จนทำให้เหตุการณ์คราวนั้นได้ลุกลามจาก “สงครามน้ำ” กลายเป็น “สงครามการปกป้อง
ศักดิ์ศรีระหว่างเผ่าพันธุ์” ในบัดดล แต่พระพุทธเจ้าก็ทำให้สงครามดังกล่าวยุติลงไปได้ 
 ถึงกระไรสงครามดังกล่าวจะยุติแต่ “ความอวดดี” “ถือตัว” ก็นำ “สงคราม” มาสู่เจ้า
ศากยะอีกคราวหนึ่ง ในกรณีสงครามฆ่าล้างเผ่าพันธุ์เจ้าศากยะ (ขุ.สุ. (บาลี) 25/47/25, ขุ.สุ. (ไทย) 
25/47/41,ม.ม.อ.2/374/256.ขุ.สุ. (บาลี) 25/104/356 , ขุ.สุ. (ไทย) 25/104/526.ที.ปา. (ไทย) 
11/91/51.) เพราะนอกจากการที่จะดูหมิ่นพระเจ้าปเสนทิโกศล ซึ่งมีสถานะเป็นกษัตริย์
เช่นเดียวกัน โดยการมอบลูกของนางทาสีไปเป็นมเหสีแล้ว ยังดูหมิ่น เหยียดหยามพระเจ้าวิฑูฑภะ
ซึ่งเป็นลูกของนางทาสีโดยการใช้น้ำนมล้างตั่งที่พระองค์ประทับนั่ง  และไม่ยอมให้ลูกของตัวเอง
ไหว้พระเจ้าวิฑูฑภะซึ่งมีอายุมากกว่าด้วยการพาหนีไปอยู่นอกเมือง  เหตุปัจจัยดังกล่าวนับได้ว่าเป็น 
“หัวเชื้อ” ชิ้นดีทำให้พระเจ้าวิฑูฑภะตัดสินใจทำสงคราม “ฆ่าล้างเผ่าพันธุ์เจ้าศากยะ” ซึ่งเป็นการ
ฆ่าที่ไม่เว้นแม้กระทั่งเด็กที่ยังไม่หย่าจากนมมารดา แม้เหตุการณ์การครั้งนี้พระพุทธเจ้าจะเข้ามา
เป็นผู้ไกล่เกลี่ยคนกลางก็ตาม แต่เนื่องจาก“ฐานแห่งการเกลียดชัง”รุนแรงและสะสมมาตั้งแต่
เยาว์วัย ประเด็นคำถามที่เกิดขึ้นก็คือว่า “สงครามฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ของพระเจ้าวิฑูฑภะ  สงครามฆ่า
ล้างเผ่าพันธุ์ชาวยิวของฮิตเลอร์ สงครามโคโซโว สงครามก่อการร้ายข้ามชาติต่างกันตรงไหน” 
 

มูลเหตุความขัดแย้งการเมืองการปกครอง 
  หลักรัฐศาสตร์จากผลผลิตของความขัดแย้ง จึงกลายเป็นพื้นฐานสำคัญของระบบ
การเมืองการปกครอง จึงสามารถยืนยันข้อสมมติฐานดังกล่าวได้ที่ปรากฏใน“อัคคัญญสูตร” ย้ำให้
เห็นว่าการถือกำเนิดของระบบกษัตริย์เพราะความขัดแย้งของประชาชน ชิงข้าวสาลีกัน ปัญหาที่ดิน
ทำกินและที่อยู่อาศัย จนนำไปสู่ข้อตกลงร่วมกันว่า “เราควรแบ่งปันข้าวสาลี  และปักปันเขตแดน
กัน” (ที.ปา. (ไทย) 11/129/96.) เกิดการหาข้อตกลงร่วมกันในรูปแบบ “ทวิภาคี”กลายเป็น
ข้อตกลงกัน ด้วยเหตุนี้สถานการณ์การแย่งชิงพืชผลทางการเกษตรคือข้าวสาลีดำเนินไปอย่างลับๆ  
เนื่องจากประชาชนบางคนไม่พอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่ จึงเก็บรักษาสิ่งที่ตัวเองมีอยู่แล้วไปแย่งชิง
ทรัพยากรของคนอ่ืนๆ“สัตว์ผู้มีนิสัยโลภ รักษาส่วนของตนไว้ ถือเอาส่วนอ่ืนที่เขาไม่ได้ให้มา
บริโภค”(ที.ปา. (ไทย) 11/129/96.) เพราะไม่เคารพสิทธิ์ เมื่อแต่ละฝ่ายไม่เคารพในกฎกติกาจึงทำ
ให้ความขัดแย้งดังกล่าวได้ขยายตัวไปสู่การตำหนิกันและกันว่า ก่อนที่จะ “ใช้ฝ่ามือบ้าง ก้อนดิน



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      93 

 

 

บ้าง ท่อนไม้บ้าง ทำร้ายกันและกัน” ด้วยเหตุนี้ จึงหาแนวทางสู่ความสันติแบบ“พหุพาคี”  โดยการ
นำเสนอประเด็นปัญหาว่า“ท่านผู้เจริญ บาปธรรมปรากฏในหมู่สัตว์แล้ว  คือการถือเอาสิ่งของที่
เจ้าของไม่ได้ให้จักปรากฏ การตำหนิติเตียนกันปรากฏ การพูดเท็จปรากฏ และการถืออาวุธเพื่อทำ
ร้ายกันก็ปรากฏ ฉะนั้น พวกเราควรสมมติ (แต่งตั้ง) สัตว์ผู้หนึ่ง ซึ่งจะว่ากล่าวผู้ที่ควรว่ากล่าว ติ
เตียนผู้ที่ควรติเตียน ขับไล่ผู้ที่ควรขับไล่โดยชอบ” จากการประชุมดังกล่าว จึงเป็นที่มาของคำว่า 
“มหาสมมติ” “กษัตริย์” และ “ราชา”  เพราะเหตุดังกล่าวจึงเกิดระบบการปกครองแบบกษัตริย์
ขึ้นมาเพื่อบริหารจัดการความขัดแย้งเก่ียวกับการแบ่งปันพืชผลทางการเกษตรให้เกิดความเท่าเทียม
กัน “กษัตริย์” ในบริบทนี้ก็ คือ เกษตรที่ทำหน้าที่ในการแบ่งปันพืชผลทางการเกษตรคือข้าวสาลี 
และแบ่งปันเขตแดน เพื่อให้ความพอใจสูงสุดแก่คู่กรณี เพราะฉะนั้น กษัตริย์จึงได้ชื่อว่า “ราชา” 
นั่นเอง   
 สรุปได้ว่า กษัตริย์หรือพระราชาเป็นบุคคลพิเศษ ที่ได้รับการสมมติให้ทำหน้าที่ในการ
ปกครอง และบริหารกิจการต่างๆ ภายในชุมชนก่อนที่พัฒนาเป็นรัฐ และประเทศต่อไป คือ สถานะ
ของความเป็นพระมหากษัตริย์นั้นพัฒนาการขึ้นมาจาก “สมมติบุคคล” ไปสู่ “สมมติเทพ” ในลำดับ
ต่อมา ความขัดแย้งดังกล่าวนั้นได้ก่อให้เกิดระบบการเมืองการปกครองขึ้น ไม่ว่าจะเป็นระบบสม
บูรณาญาสิทธิราช หรือการปกครองในระบบประชาธิปไตยก็ตาม มีเป้าหมายสำคัญอยู่ที่การเป็น
สื่อกลางในการจัดการความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในชุมชน และสังคม โดยประชาชน และเพื่อประชาชน 
เป็นที่มาของประชาธิปไตย  
 แนวคิดที่ว่าด้วยความไร้ระเบียบ หรือภาวะยุ่งเหยิง เป็นแนวคิดที่ชี้ให้เห็นถึงโลกมนุษย์
เต็มไปด้วยความขัดแย้ง ความรุนแรง และความไร้ศีลธรรมของมวลมนุษย์อันนำไปสู่สงครามกลาง
เมือง  สงครามระหว่างรัฐต่อรัฐ หรือสงครามประเทศต่อประเทศเพื่อแย่งชิงทรัพยากรทางธรรมชาติ 
แย่งชิงดินแดน หรือทำลายเผ่าพันธุ์มนุษย์ก็ตาม ซึ่งความยุ่งเหยิงดังกล่าวนั่นเองจึงเป็นที่มาของคำ
ว่าจัดระเบียบโลก (เดชา  ตั้งสีฟ้า, 2536) หรือหากจะกล่าวในวงแคบก็คือ แนวคิดดังกล่าวเป็นตัว
แปรสำคัญที่ทำให้เกิดคำว่า “การจัดระเบียบสังคม” ซึ่งนัยของการจัดระเบียบสังคม มิได้ปรากฏมี
เฉพาะในยุคปัจจุบันเท่านั้น เพราะเมื่อวิเคราะห์แนวคิดดังกล่าวก็ปรากฏมีในพระไตรปิฎก
เช่นเดียวกัน ปัญหาคือ ในพระไตรปิฎกได้นำเสนอประเด็นความขัดแย้งอันเป็นที่มาของการจัด
ระเบียบสังคม เช่น จักกวัตติสูตร ชี้ให้เห็นสภาพสังคมที่เต็มไปด้วยความยุ่งเหยิง ความไร้ระเบียบ
ของประชาชน เพราะเกิดความขัดแย้งระหว่างพระราชากับประชาชนในประเด็นเก่ียวกับมาตรฐาน
ในการพระราชทานทรัพย์แก่คนขโมยสิ่งของของบุคคลอ่ืน “ถ้าเราจักให้ทรัพย์แก่คนที่ถือเอาสิ่งของ
ที่คนผู้อ่ืนไม่ได้ให้โดยอาการขโมย  อทินนาทาน (การถือเอาสิ่งของที่เจ้าของไม่ได้ให้) จักแพร่หลาย
ด้วยอาการอย่างนี้ ทางที่ดี เราควรให้คุมตัวบุรุษนี้อย่างแข็งขัน แล้วตัดต้นคอ ตัดศีรษะของบุรุษนั้น



 

94     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

เสีย” (ที.ปา  (บาลี) 11/92/56,  ที.ปา. (ไทย) 11/92/69.) สาเหตุสำคัญที่ทำให้พระองค์ดำริเช่นนี้
ก็เพราะว่า ทุกคราวที่จับโจรได้พระองค์จะพระราชทานทรัพย์แก่โจรเหล่านั้น  ผลที่ตามก็คือ
พฤติกรรมเลียนแบบ เพราะประชาชนมองว่า พฤติกรรมดังกล่าวทำให้พระราชาทรงสนพระทัย 
และใส่ใจต่อความเป็นอยู่ของพวกเขา ในขณะพระราชาไม่ทรงพระราชทรัพย์ และประหารชีวิตทุก
คนที่มีพฤติกรรมในการเป็นขโมย  ประชาชนเกิดความขัดสน ไม่มีทรัพย์จึงมีการฆ่ากันเพื่อแย่งชิง
ทรัพย์ ทำให้ “อทินนาทานแพร่หลาย ...ศัสตราแพร่หลาย ...ปาณาติบาตแพร่หลาย ...มุสาวาท
แพร่หลาย...ปิสุณวาจาแพร่หลาย...กาเมสุมิจฉาจารแพร่หลาย...อภิชฌาและพยาบาทแพร่หลาย...” 
(ที.ปา. (บาลี) 11/96/59, ที.ปา.(ไทย) 11/96/71.) ผลที่ตามมาก็คือ “ไม่เกื้อกูลมารดา  บิดา สมณ
พราหมณ์ และไม่อ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่ก็แพร่หลาย” (ที.ปา (บาลี) 11/102/60-61, ที.ปา. (ไทย) 
11/102/73.) มากยิ่งขึ้น จากสภาพการณ์ดังกล่าวทำให้ความโกลาหลจึงเกิดขึ้น  เพราะ “มนุษย์
เหล่านั้น ไม่ว่าจะเป็นมารดากับบุตร  บิดากับบุตร  พี่ชายกับน้องสาว เป็นต้น ก็จักเกิดความอาฆาต 
ความพยาบาท ความคิดร้าย ความคิดจะฆ่ากันอย่างแรงกล้า” 
 ด้วยเหตุนี้จุดเริ่มต้นของกระบวนการของ “การจัดระเบียบสังคม” จึงเกิดขึ้นบนฐาน
ของความขัดแย้ง  มนุษย์กลุ่มดังกล่าวจึงได้ปลีกตัวออกจากสังคมดังกล่าวเพื่อสานเสวนาระหว่าง
กลุ่มของประชาชนด้วยกัน การปรึกษาหารือกันในเบื้องต้นนั้น ได้มีการปรารภปัญหาที่เกิดขึ้นว่า 
“พวกเราสูญสิ้นญาติมากมายขนาดนี้ เพราะยึดถืออกุศลธรรมเป็นเหตุ ทางที่ดี พวกเราควรทำกุศล
อย่างไรดี ทางที่ดี  พวกเราควรงดเว้นจากปาณาติบาต (การฆ่าสัตว์) ควรสมาทานประพฤติกุศล
ธรรมนี้” (ที.ปา. (บาลี) 11/105/63, ที.ปา. (ไทย) 11/105/75.) หลังจากได้ข้อสรุปแล้วจึงพากัน
ประพฤติ และปฏิบัติตนอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม โดยงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ การ
ประพฤติผิดในกาม การพูดเท็จ และช่วยกันดูแลเอาใจใส่ต่อมารดาบิดา สมณพราหมณ์ มีความ
อ่อนน้อมถ่อมตนต่อผู้ใหญ่เป็นต้น พระพุทธเจ้าได้ชี้ให้เห็นว่า “การจัดระเบียบสังคม” โดยการ
ประพฤติปฏิบัติตนอยู่ในกุศลธรรมทำให้มนุษย์เจริญด้วยอายุ วรรณะ และสังคมก็จะอุดมไปด้วย
สันติสุขอย่างแท้จริง (ที.ปา. (บาลี) 11/105/64, ที.ปา. (ไทย) 11/105/76.) 
 สรุปได้ว่า ความมีระเบียบของสังคมจะมีขึ้นไม่ได้หากมนุษย์ไม่มีส่วนสำคัญในการแก้ไข 
หรือจัดการความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในชุมชนต่างๆ  ซึ่งการจัดการความขัดแย้งตามพระสูตรนี้ เป็นการ
จัดการความขัดแย้งโดยเริ่มจากมนุษย์แต่ละคนเป็นที่ตั้ง หลังจากนั้นจึงขยายวงของการจัดการ
ความขัดแย้งไปสู่ครอบครัว  ชุมชน และสังคมที่ยั่งยืนต่อไป 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      95 

 

 

วิเคราะห์ความขัดแย้งมูลเหตุแห่งการปกครอง 
 ในพระพุทธศาสนายอมรับว่า ความขัดแย้งเป็นสิ่งจำเป็น (Necessity) ในระดับโลกิย
วิสัย เพราะ “ความขัดแย้ง” จัดได้ว่าเป็น “ทุกข์ของบุคคลและสังคม” ประการหนึ่ง โดยเฉพาะ
อย่างยิ่ง การมองว่าความขัดแย้งเป็นธรรมชาติ หรือธรรมดาของสังคมทั่วไป จนอาจจะกล่าวได้ว่า
เป็น สิ่งจำเป็นของสังคม เพราะสรรพสิ่งในสังคมนั้นแปรเปลี่ยนไปอยู่ตลอดเวลา (อนิจจัง) ผลจาก
การแปรเปลี่ยนดังกล่าวนั้นจึงทำให้เกิดบรรยากาศของทุกข์ หรือความขัดแย้ง ซึ่งเป็นสภาวะหรือ
บรรยากาศที่ดำรงอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้  สาเหตุสำคัญที่ทำให้เกิดความขัดแย้งก็เพราะทุกสิ่งทุก
อย่างนั้นในแง่ของโลกิยวิสัยนั้น ไม่สามารถเป็นไปตามความต้องการ  หรืออำนาจของสิ่งใด หรือ
บุคคลใด กล่าวคือไม่มีสิ่งใด หรือบุคคลใดบังคับให้มันไม่เปลี่ยนแปลงหรือไม่ให้ขัดแย้งกัน (อนัตตา) 
ฉะนั้นเมื่อกล่าวโดยธรรมชาติแล้ว สรรพสิ่งต้องขัดแย้งกัน แต่ถึงกระนั้นพระพุทธศาสนาก็ได้เหลือ
พื้นที่ ของความไม่ขัดแย้ง เอาไว้ให้สภาวะสูงสุด นั่นก็คือพระนิพพาน  
 ทัศนะของพระพุทธศาสนานั้นความขัดแย้งได้ก่อให้เกิดการพัฒนาคุณค่าภายในของ
มนุษย์ในเชิงอัตวิสัย และมีส่วนสำคัญในการพัฒนาคุณค่าในเชิงปรวิสัยเช่นเดียวกัน คือความขัดแย้ง
เพื่อจัดระเบียบทางสังคม การพัฒนาการระบบการเมืองการปกครอง การการดำเนินธุรกิจ และ
เศรษฐกิจด้วยความสมดุล ฉะนั้นแล้วความขัดแย้งเป็นกุญแจสำคัญสู่การบริหารโดยภาพรวมของ
องค์กร ตลอดจนประเทศชาติที่รุ่งเรือง อันเป็นหน้าที่สำคัญของสังคมมนุษย์ ที่ต้องยอมรับ
สถานการณ์ความขัดแย้งที่เกิดขึ้น ในฐานะที่เป็นทุกข์ประการหนึ่งของชีวิตและสังคม และแสวงหา
คำตอบว่า ความขัดแย้งเกิดจากอะไร นำไปสู่อะไร เพื่อแสวงหาทางออก เป็นเครื่องมือเพื่อนำไป
จัดการความขัดแย้งให้ถูกต้องตามหลักรู้เหตุ รู้ผล รู้ตน รู้ประมาณ รู้กาล รู้บุคคล และชุมชนได้  
(พระมหาหรรษา  ธมฺมหาโส , 2556.) เพื่อทำให้มนุษย์และสังคมอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 
 สรุปได้ว่า เพราะความขัดแย้ง จึงเป็นบ่อเกิดของการจัดระเบียบทางสังคม โดยมี
วิวัฒนาการจากมนุษย์ซึ่งเป็นสัตว์สังคมและอยู่รวมกันเป็นสังคม จนนำมาสู่การเป็นรัฐ เป็น
วิวัฒนาการที่เกิดขึ้นมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน เพราะการได้มาซึ่งอำนาจรัฐจะต้องมีความชอบ
ธรรม เป็นที่ยอมรับของคนที่อยู่ในชุมชนภายใต้ระเบียบการเมืองนั้น ๆ ความชอบธรรมอาจเกิดจาก
การใช้กำลังในเบื้องต้น ภายใต้ระบอบการปกครองทุกรูปแบบ เปลี่ยนผ่านสู่ความสงบสันติ เป็นผล
จากการร่วมคิดแนวทางการปกครองร่วมกันในที่สุด 
 
 
 
 



 

96     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

เอกสารอ้างอิง  

 

ชัยวัฒน์ สถาอานันท์ (2539), สันติทฤษฎี/วิถีวัฒนธรรม, กรุงเทพฯ: เรือนแก้วการพิมพ์. 
เดชา  ตั้งสฟี้า (2539), ความไรร้ะเบียบของโลก: ทางเลือกในทศวรรษ 1990, สุวรรณา-ชัยวัฒน์  
 สถาอานนัท์ (บรรณาธิการ), กรุงเทพฯ: ศูนย์ข่าวสารสันติภาพ. 
พระมหาหรรษา  ธมฺมหาโส (2556), รูปแบบการจัดการความขดัแย้งโดยพุทธสันตวิิธี: ศึกษากรณี 
 ลุ่มน้ำแม่ตาชา้ง จ. เชียงใหม่,.พระนครศรีอยุธยา : มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).พระไตรปฎิกฉบับภาษาไทย. ฉบับมหาวทิยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
มหามกุฏราชวิทยาลัย (ในพระบรมราชูปถัมภ์). (2539). พระไตรปิฎกฉบับสำหรับประชาชน.        

พิมพ์ครั้งที่ 16, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      97 

 

 

ปักหมดุการดำเนินชีวิตแบบพุทธ แนวทางสู่ความสุขและความมั่นคงในชีวิต 
PINPOINT THE BUDDHIST WAY OF LIFE A GUIDE TO HAPPINESS 

AND STABILITY IN LIFE 

 
 

1พระธีรวัฒน์ ภทฺทธมฺโม (ศิริบุตร) 
1PhraTheerawat Bhadadhammo (Siribut) 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 

tirawat4004@gmail.com 
 
Received: July 23, 2025;     Revised: September 24, 2025;        Accepted: October 1, 2025   

 

บทคัดย่อ 

 

 การดำเนินชีวิตแบบพุทธเป็นแนวทางที่ช่วยให้บุคคลพัฒนาตนเองทั้งด้านร่างกาย จิตใจ 
และปัญญา โดยยึดหลัก อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นแนวทางปฏิบัติที่ช่วยให้เกิดความสุขที่แท้จริงและ
ความสงบภายใน การมี ศีล สมาธิ และปัญญา เป็นเครื่องนำทางทำให้สามารถดำเนินชีวิตด้วยความ
ถูกต้อง มีคุณธรรม และมีจริยธรรม ส่งผลให้เกิดความสมดุลระหว่างชีวิตสว่นตวั การงาน และสังคม 
การนำหลักพุทธธรรม เช่น สติปัฏฐาน 4 และ เศรษฐกิจพอเพียง มาปรับใช้ ช่วยให้บุคคลลดความ
ยึดมั่นถือมั่น เข้าใจธรรมชาติของชีวิต และสามารถเผชิญกับปัญหาได้อย่างมีสติ การปักหมุดชีวิต
ตามหลักพุทธศาสนาไม่เพียงแต่ช่วยให้เกิดปัญญาและความเข้าใจในสัจธรรมของชีวิต แต่ยังเป็น
เส้นทางสู่ความสุขที่มั่นคงและยั่งยืน 

 

คำสำคัญ : หลักธรรมทางพุทธศาสนา, พัฒนาการพฤติกรรม, วัยรุ่น 
 
 
 
 

 
1อาจารย์, หลกัสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาพระพทุธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตอุบลราธานี 

mailto:tirawat4004@gmail.com


 

98     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

Abstract 

 

 Buddhist living is a way of life that helps individuals develop themselves 
physically, mentally, and intellectually. It adheres to the principles of the Noble 
Eightfold Path, a practice that helps to achieve true happiness and inner peace. 
Having morality, concentration, and wisdom as a guide enables one to live life with 
integrity, morality, and ethics, resulting in a balance between personal life, work, 
and society. Applying Buddhist principles, such as the Four Foundations of 
Mindfulness and the Sufficiency Economy, helps individuals reduce their 
attachments, understand the nature of life, and be able to face problems 
mindfully. Pinpointing life according to Buddhist principles not only helps to create 
wisdom and understanding of the truth of life, but also is a path to stable and 
sustainable happiness. 

 

Keywords : Buddhist Principles, Behavior Development, Adolescent 
 

บทนำ 

การดำเนินชีวิตแบบพุทธเป็นแนวทางที่ช่วยให้มนุษย์สามารถพัฒนาตนเองไปสู่ความสุข
และปัญญา โดยอาศัยหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นแนวทางในการดำรงชีวิต ไม่ว่าจะเป็น
ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญที่ช่วยให้ผู้ปฏิบัติมีจิตใจที่สงบ มั่นคง และสามารถ
เผชิญกับความเปลี่ยนแปลงของชีวิตได้อย่างมีสติ การดำเนินชีวิตตามหลักพุทธศาสนาไม่เพียงช่วย
ให้บุคคลสามารถลดละกิเลสและความทุกข์ได้เท่านั้น แต่ยังเป็นแนวทางในการสร้างความสัมพันธ์ที่
ดีต่อสังคมและสิ่งแวดล้อมอีกด้วย การรักษาศีลเป็นพื้นฐานของความเป็นอยู่ที่ดี สมาธิช่วยให้เกิด
ความสงบในจิตใจ และปัญญาช่วยให้สามารถเข้าใจธรรมชาติของชีวิตและโลกได้อย่างถูกต้อง เมื่อ
บุคคลสามารถดำรงชีวิตโดยยึดหลักธรรมเหล่านี้เป็นแนวทาง ย่อมนำไปสู่ความสุขที่แท้จริงและการ
พัฒนาตนเองทั้งทางร่างกายและจิตใจ อันเป็นรากฐานสำคัญของการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติ
สุข 
 
 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      99 

 

 

หลักธรรมที่เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต 
 

1. ศีล ฐานรากของความประพฤติที่ดี 
 การรักษาศีลเป็นพื้นฐานของการดำเนินชีวิตที่ดี ศีล 5 เป็นหลักธรรมที่ช่วยกำกับ

พฤติกรรมของมนุษย์ให้อยู่ในกรอบของความดีงามและศีลธรรม โดยเป็นแนวทางที่ช่วยให้สังคมอยู่
ร่วมกันอย่างสงบสุข ลดความขัดแย้ง และสร้างความไว้วางใจระหว่างบุคคล ที่มีศีล 5 ประกอบด้วย
การละเว้นศีลเป็นพื้นฐานของการดำเนินชีวิตที่ดี ซึ่งช่วยควบคุมพฤติกรรมทางกายและวาจาให้
เหมาะสม โดยเฉพาะ ศีล 5 ที่ถือเป็นแนวทางสำคัญสำหรับชาวพุทธ ได้แก่ (1) การไม่ฆ่าสัตว์ (2) 
การไม่ลักทรัพย์ (3) การไม่ประพฤติผิดในกาม (4) การไม่พูดเท็จ และ (5) การไม่เสพของมึนเมา 
ศีลเหล่านี้เป็นหลักจริยธรรมที่ช่วยให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ลดความขัดแย้ง และสร้างความ
ไว้วางใจระหว่างบุคคล จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ของพระพุทธศาสนา ศีล เกิดขึ้นครั้งแรก
สมัยพระเจ้าสมมุติราช (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 11/111/83) การรักษาศีลเป็นจุดเริ่มต้นของ
การมีชีวิตที่เป็นสุขและมีจิตใจที่บริสุทธิ์ ซึ่งเป็นรากฐานของการพัฒนาทางจิตวิญญาณต่อไป ซึ่งเป็น
ปัจจัยสำคัญที่ช่วยให้บุคคลดำรงชีวิตด้วยความเมตตา ซื่อสัตย์ และมีสติปัญญา การปฏิบัติตามศีล
เหล่านี้ไม่เพียงแต่ส่งผลดีต่อตนเอง พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต)2552) กล่าวประเภทของศีล 
5 ได้แก่ 1. ปาณาติปาตา เวรมณี คือ ไม่ทำลายชีวิต จับเอาสาระว่า ความประพฤติหรือการดำเนิน
ชีวิตที่ปราศจากการเบียดเบียนผู้อื่นทางด้านชีวิตร่างกาย 2. อทินนาทานา เวรมณี คือ ไม่เอาของที่
เขามิได้ให้ หรือไม่ลักขโมย จับเอาสาระว่า ความประพฤติหรือดำเนินชีวิตที่ปราศจากการ
เบียดเบียนผู้อ่ืนทางด้านทรัพย์สินและกรรมสิทธิ์ 3. กาเมสุ มิจฉาจารา เวรมณี คือ ไม่ประพฤติผิด
ในกามทั้งหลาย จับเอาสาระว่าความประพฤติหรือการดำเนินชีวิตที่ปราศจากการเบียดเบียนผู้อ่ืน
ทางด้านคู่ครอง บุคคลที่รักหวงแหน ไม่ผิดประเพณีทางเพศ ไม่นอกใจคู่ครองของตน 4. มุสาวาทา 
เวรมณี คือ ไม่พูดเท็จ จับเอาสาระว่า ความประพฤติหรือการดำเนินชีวิตที่ปราศจากการเบียดเบียน
ผู้อื่นด้วยวาจาเท็จโกหกหลอกลวงตัดรอนประโยชน์หรือแกล้งทำลาย 5. สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานา 
เวรมณี คือสุราและเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท คือไม่เสพของมึนเมา จับเอาสาระว่า ความ
ประพฤติหรือการดำเนินชีวิตที่ปราศจากความประมาทพลั้งพลาดมัวเมาเนื่องจากการใช้สิ่งเสพติดที่
ทำให้เสียสติสัมปชัญญะ แต่ยังช่วยส่งเสริมให้สังคมมีความเป็นระเบียบ ลดปัญหาทางศีลธรรม และ
เสริมสร้างความสามัคคีในหมู่ชนอีกด้วย ศีลถือเป็นพื้นฐานของสังคมชาวบ้าน(พระมหาสมจินต์ สมฺ
มาปญฺโญ, 2546) ซึ่งแม้แต่พระภิกษุจะรักษาศีล 227 ข้อ ให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ได้ก็ต้องอาศัยศีล 5 
เป็นฐาน การรักษาศีล 5 เป็นพื้นฐานสำคัญของการดำเนินชีวิตที่ดี ช่วยควบคุมพฤติกรรมทางกาย
และวาจาให้อยู่ในกรอบของศีลธรรม ส่งเสริมความสงบสุขและลดความขัดแย้งในสังคม ศีล 5 ได้แก่ 



 

100     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

การไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดเท็จ และไม่เสพของมึนเมา ซึ่งเป็นแนวทาง
ที่ช่วยสร้างความไว้วางใจระหว่างบุคคลและเป็นรากฐานของการพัฒนาทางจิตวิญญาณต่อไป 

2. สมาธิ คือ การฝึกจิตให้มั่นคง 
การฝึกจิตให้มั่นคงการฝึกกรรมฐานหรือการฝึกสมาธิในพระพุทธศาสนาเป็น

กระบวนการพัฒนาจิตให้มีความสงบ มั่นคง และเกิดปัญญา สมาธิในคัมภีร์โยคสูตรกับสุตตันตปิฎก
นำมาซึ่งความสุขทั้งร่างกายและจิตใจ ช่วยให้จิตใจสงบดับความทุกข์ต่างๆ และนำมาใช้ใน
ชีวิตประจำวันได้ สมาธิในคัมภีร์ทั้งสองมีการปฏิบัติที่แตกต่างกัน แต่ผลการปฏิบัติคลายคลึงกัน 
สมาธิในโยคสูตรช่วยควบคุมความเปลี่ยนแปลงหรือความฟุ้งซ่านของจิตใจ ช่วยลดอกุศลจิตอันเป็น
สาเหตุของความทุกข์ ส่วนสมาธิในพระสุตตันตปิฎกช่วยทำให้จิตใจสะอาดหมดจดและมีปีติ
ปราโมทย์ถ้าผู้ปฏิบัติหมั่นฝึกอบรมภาวนามากขึ้นเรื่อย ๆ สมาธิทั้งสองคัมภีร์เป็นพื้นฐานที่จะไปสู่
การรู้แจ้งคือพระนิพพาน ข้อเสนอแนะในการปฏิบัติสมาธิจะต้องเป็นไปตามลำดับขั้นตอน และ
ปฏิบัติด้วยความมุ่งมั่นอดทนจนกว่าจะบรรลุผลของการปฏิบัติที่แท้จริง จำเนียร แสงสิน , 2547 
กระบวนการฝึกโยคะสมาธิ เพื่อส่งเสริมสุขภาพขององค์กรต้นแบบเชิงพุทธในสังคมไทย  
กระบวนการฝึกโยคะสมาธิ เป็นการบริหารร่างกายแบบโยคะ หรือโยคะอาสนะ คือการบริหาร
ร่างกายด้วยท่าทางต่างๆ นั่นเอง เพราะคำว่าอาสนะ มาจากภาษาสันสฤต แปลว่าท่าทาง 
(Posture ) หรือที่นั่ง ในปัจจุบันการบริหารร่างกายโดยการเล่นโยคะอาสนะการบริหารร่างกาย
แบบเคลื่อนไหวร่างกายในรูปแบบของการเหยียดและยืดกล้ามเนื้อ ผสมผสานไปกับลมหายใจเข้า 
ลมหายใจออก และบางครั้งก็มีการหยุดหรือกักลมหายใจในบางท่วงท่า  ใช้สติเป็นตัวกำหนดรู้ทุก
ขณะที่กำลังฝึกผู้ฝึกโยคะอาสนะอย่างจริงจังจึงได้รับประโยชน์ สองประการใหญ่คือ ผลทางกาย
ปราศจากโรคภัย ผลทางใจทำให้จิตสงบมีสมาธิ ลดความเครียดได้สอดคล้องกับงานวิจัยของ
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาสารคาม ได้กล่าวถึงโยคะในศูนย์ข้อมูลวิชาการไว้ว่า โยคะ  เกิดขึ้นที่
ประเทศอินเดียเมื่อประมาณ 4-5 พันปีที่ผ่านมา เดิมจะเป็นการฝึกเฉพาะโยคี และชนชั้นวรรณะ
พราหมณ์ เพื่อเอาชนะความเจ็บป่วย ต่อมาโยคะ ได้พัฒนาผ่านลัทธิฮินดู มายุคพุทธศาสนา ถึงยุค
ลัทธิเซนในประเทศจีน โดยแท้จริงแล้ว การปฏิบัติเพื่อการบรรลุเป้าหมายสูงสุดแห่งศาสนานั้นๆ  
โยคะจึงเป็นที่แพร่หลายไปทั่วโลก โดยเฉพาะ หะฐะโยคะ (Hatha Yoga) ซึ่งจัดว่าเป็น Modern 
Yoga ที่พัฒนามาจากการรวมแบบโยคะดังเดิม กับวิธีการปฏิบัติของพระพุทธศาสนา (คณาจารย์
มหาวิทยาลัยมหาสารคาม, 2562) ซึ่งเป็นแนวทางสำคัญในการดำเนินชีวิตให้พ้นจากความทุกข์ 
การฝึกกรรมฐานมีหลากหลายวิธี โดยอาศัยหลัก "สมถกรรมฐาน" เพื่อทำให้จิตสงบ และ "วิปัสสนา
กรรมฐาน" เพื่อให้เกิดปัญญาเห็นตามความเป็นจริง การฝึกกรรมฐานจึงเป็นหนทางสู่ความสุข
ภายในที่ยั่งยืน และเป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยให้ผู้ปฏิบัติมีสติรู้เท่าทันอารมณ์ของตนเอง สามารถ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      101 

 

 

เผชิญกับปัญหาและอุปสรรคในชีวิตได้อย่างมีสติและปัญญาสมาธิช่วยให้จิตใจสงบและมีสติ 
สามารถควบคุมอารมณ์และความคิดได้ดีขึ้น ส่งผลให้เกิดการตัดสินใจที่ถูกต้องและมีประสิทธิภาพ
ในการดำเนินชีวิตกรรมฐาน 40 กอง เป็นแนวทางปฏิบัติที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้เพื่อการฝึกจิต
ให้มั่นคงและบรรลุสู่ความสงบสุขภายใน แบ่งออกเป็นหมวดหมู่หลัก ๆ ตามลักษณะของอารมณ์
กรรมฐาน ได้แก่ กสิณ 10 การเพ่งวัตถุเพื่อความเป็นหนึ่งของจิต เช่น ปฐวีกสิณ (เพ่งดิน) , เตโช
กสิณ (เพ่งไฟ) อสุภะ 10  การพิจารณาซากศพเพื่อละกิเลสตัณหา อนุสติ 10  การระลึกถึงสิ่งที่ทำ
ให้จิตใจสงบ เช่น พุทธานุสติ (ระลึกถึงพระพุทธเจ้า), มรณานุสติ (ระลึกถึงความตาย) อัปมัญญา 4 
การเจริญเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา อรูป 4  การเพ่งนามธรรมที่ไร้รูป เช่น อากาสานัญ
จายตนะ (เพ่งอวกาศ) สัญญา 1 การพิจารณาอาหารเป็นสิ่งปฏิกูล (อาหาเรปฏิกูลสัญญา) จตุ
ธาตุววัฏฐาน 1–การพิจารณาธาตุ 4 ในกาย (ดิน น้ำ ลม ไฟ) การฝึกกรรมฐาน สมถะและวิปัสสนา 
ในพระพุทธศาสนา ความหมายของกรรมฐานกรรมฐาน หมายถึง การฝึกจิตให้มีสมาธิและปัญญา 
โดยอาศัยวิธีปฏิบัติที่เป็นระบบ เพื่อให้จิตสงบและเกิดปัญญารู้แจ้ง 

การฝึกกรรมฐานแบ่งเป็น 2 ประเภทหลัก สมถกรรมฐาน (การทำสมาธิ) คือ การฝึกจิต
ให้สงบแน่วแน่ ลดนิวรณ์ และบรรลุฌานวิปัสสนากรรมฐาน (การเจริญปัญญา) คือ การพิจารณาสิ่ง
ต่างๆ ตามความเป็นจริง เพื่อให้เกิดปัญญารู้แจ้งอริยสัจขั้นตอนของการฝึกสมถกรรมฐาน ศีล  – 
รักษาศีลให้บริสุทธิ์ เพื่อเป็นฐานของสมาธิ สติ – มีสติรู้ตัว ไม่เผลอไผล อารมณ์กรรมฐาน – เลือก
วิธีฝึก เช่น อานาปานสติ กสิณ พรหมวิหาร ฯลฯ 
  สมาธิ – ฝึกจิตให้แน่วแน่จนถึงระดับอัปปนาสมาธิ การละนิวรณ์  – ขจัดกิเลสที่ขัดขวาง
สมาธิ ฌาน – เข้าสู่ระดับของฌานเพื่อความสงบสูงสุด กลับสู่สภาพปกติอย่างเป็นลำดับสมถกรรม
ฐานเน้นความสงบของจิต วิปัสสนากรรมฐานเน้นการเจริญปัญญา ทั้งสองแบบเก้ือกูลกัน ผู้ปฏิบัติที่
ฝึกอย่างต่อเนื่อง ย่อมสามารถพัฒนาจิตใจไปสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์ได้ในที่สุดสมาธิและกรรมฐาน 
สมาธิในโยคสูตรและพระสุตตันตปิฎกล้วนเป็นแนวทางในการฝึกจิตให้มั่นคงและสงบ สมาธิในโยค
สูตรช่วยควบคุมจิต ลดความฟุ้งซ่าน และบรรเทาความทุกข์ ขณะที่สมาธิในพระพุทธศาสนามุ่งเน้น
การทำให้จิตสะอาด บริสุทธิ์ และเกิดปีติ ผู้ที่ฝึกสมาธิอย่างต่อเนื่องจะสามารถพัฒนาจิตไปสู่ความรู้
แจ้งได้กรรมฐาน 40 กอง เป็นแนวทางสำคัญที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้เพื่อฝึกจิตให้มั่นคง โดย
แบ่งเป็น สมถกรรมฐาน ซึ่งมุ่งเน้นการทำจิตให้สงบ และวิปัสสนากรรมฐาน ที่มุ่งเน้นการเจริญ
ปัญญา การฝึกสมาธิและกรรมฐานต้องทำตามลำดับขั้นตอน โดยอาศัยศีล สติ และความเพียรอย่าง
ต่อเนื่อง เพื่อให้จิตก้าวข้ามกิเลสและบรรลุสู่สันติสุขภายใน ซึ่งเป็นหนทางไปสู่การพ้นทุกข์อย่าง
แท้จริง 
 



 

102     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

3. ปัญญา ความรู้แจ้งในสัจธรรม  
ปัญญาเป็นเครื่องมือที่ทำให้มนุษย์เข้าใจความจริงของชีวิตมองเห็นทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ และ

แนวทางแห่งการดับทุกข์ ตามหลักอริยสัจ 4 ซึ่งนำไปสู่การพ้นทุกข์อย่างแท้จริงขั้นตอนของการฝึก
วิปัสสนากรรมฐาน วิปัสสนากรรมฐานเป็นการฝึกจิตให้เกิดปัญญา โดยการเจริญสติพิจารณา
ธรรมชาติของกายและใจตามความเป็นจริง การฝึกวิปัสสนาช่วยให้ผู้ปฏิบัติสามารถเข้าใจไตรลักษณ์ 
คือ อนิจจัง (ความไม่เที่ยง) ทุกขัง (ความเป็นทุกข์) และอนัตตา (ความไม่มีตัวตน) อันเป็นหลัก
สำคัญในพระพุทธศาสนา  การฝึกวิปัสสนากรรมฐานมีขั้นตอนที่เป็นระบบ เร่ิมจากการเตรียมจิตให้
สงบ การฝึกสติในอิริยาบถต่าง ๆ และการเจริญปัญญาผ่านการพิจารณาธรรม การฝึกนี้ไม่เพียงช่วย
ให้จิตใจสงบ แต่ยังนำไปสู่ความเข้าใจที่ลึกซึ้งเกี่ยวกับธรรมชาติของชีวิตและการปลอ่ยวางจากความ
ยึดมั่นถือมั่น ซึ่งเป็นแนวทางสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์อย่างแท้จริง 

สติปัฏฐาน 4  กาย เวทนา จิต ธรรม สติปัฏฐาน 4 เป็นแนวทางปฏิบัติเพื่อเจริญสติ ได้แก่ 
กายานุปัสสนา พิจารณากายตามความเป็นจริง เช่น ลมหายใจ อิริยาบถ เวทนานุปัสสนา รู้เท่าทัน
ความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือเฉย ๆ โดยไม่ยึดติดการละตัณหา ไม่ยึดติดสิ่งใด  จิตตานุปัสสนาสังเกตจิต
ว่าโลภ โกรธ หลง หรือสงบ และ ธรรมานุปัสสนา พิจารณาธรรม เช่น ขันธ์ 5 อริยสัจ 4 เพื่อความ
เข้าใจสัจธรรม การปฏิบัตินี้ช่วยให้เกิดปัญญาและนำไปสู่ความพ้นทุกข์ พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริ
ยะ,(2528),สติปัฏฐาน หมายความว่า ที่ตั้งทั่วแห่งสติ (อารมณ์ กาย เวทนา จิต ธรรม) ธรรมใดเป็น
หัวหน้า คือ เป็นประธานในสัมปยุตตธรรมทั้งหลาย แล้วตั้งอยู่ในอารมณ์ทั้งหลาย มีกายเป็นต้น
ฉะนั้น ธรรมนั้น จึงชื่อว่า ปีฏฐาน สตินั้นเองเป็นประธานในสัมปยุตธธรรมแล้วตั้งมั่นในอารมณ์ มี
กายเป็นต้น ฉะนั้นจึงชื่อว่า สติปัฏฐานพระราชโพธิวิเทศ (2562) ให้ความเห็นว่าขั้นสุดท้ายในบท
พิจารณาลมหายใจเข้าลมหายใจอกของร่างกาย ในภาษาบาลี มันใช้คำศัพท์คนละศัพท์ กายสังขาร 
ทำกายสังขารให้สงบ ซึ่งมันต่างกับคำศัพท์ที่ใช้ในบทก่อน ใช้คำว่ากายสังขาร ซึ่งเวลาพระพุทธเจ้า 
ในสูตรอ่ืนๆ เวลาพูดถึงกายสังขาร  

การพิจารณาไตรลักษณ์ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ไตรลักษณ์ คือ ลักษณะสามประการของ
สรรพสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ ได้แก่ อนิจจัง (ไม่เที่ยง) ทุกสิ่งเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ไม่มีสิ่งใด
คงทนถาวร ทุกขัง (เป็นทุกข์)เพราะสิ่งทั้งปวงไม่แน่นอน จึงนำมาซึ่งความไม่พอใจและความทุกข์ 
อนัตตา (ไม่ใช่ตัวตน)สรรพสิ่งไม่มีแก่นแท้ที่ควบคุมได้ ไม่ใช่ของเรา ไม่อยู่ในอำนาจของใคร การ
พิจารณาไตรลักษณ์ช่วยให้เข้าใจธรรมชาติของชีวิต ลดความยึดมั่นถือมั่น และนำไปสู่การหลุดพ้น
จากความทุกข์ไตรลักษณ์ คือ ลักษณะสามประการของสรรพสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ ได้แก่ 
อนิจจัง (ไม่เที่ยง) ทุกสิ่งเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ไม่มีสิ่งใดคงทนถาวร ทุกขัง (เป็นทุกข์) เพราะสิ่งทั้ง
ปวงไม่แน่นอน จึงนำมาซึ่งความไม่พอใจและความทุกข์ อนัตตา (ไม่ใช่ตัวตน) สรรพสิ่งไม่มีแก่นแท้



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      103 

 

 

ที่ควบคุมได้ ไม่ใช่ของเรา ไม่อยู่ในอำนาจของใคร การพิจารณาไตรลักษณ์ช่วยให้เข้าใจธรรมชาติ
ของชีวิต ลดความยึดมั่นถือมั่น และนำไปสู่การหลุดพ้นจากความทุกข์ พระพุทธเจ้าทรงแสดงอนัตต
ลักขณสูตรแก่ปัญจวัคคีย์ โดยทรงยกหลักไตรลักษณ์มาเป็นเครื่องอธิบายความจริงของขันธ์ 5 มี
ใจความสำคัญว่า "ภิกษุทั้งหลาย รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เป็นอนัตตา ภิกษุทั้งหลาย ถ้า
รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ นี้ จักเป็นอัตตาแล้วไซร้ รูป เวทนา สัญญา สังชาร วิญญาณ นี้
ไม่พึงเป็นไปเพื่ออาพาธ และบุคคลพึงได้ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณว่า  "รูป เวทนา 
สัญญา สังขารวิญญาณ ของเรา จงเป็นอย่างนี้ อย่าได้เป็นอย่างนั้น " ภิกษุทั้งหลาย ก็เพราะรูป 
เวทนา สัญญา สังขารวิญญาณ เป็นอนัตตา ฉะนั้น รูป เวทนา สัญญา สังชาร วิญญาณ จึงเป็นไป
เพื่ออาพาธ และบุคคลย่อมไม่ได้ได้ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณว่า  "รูป เวทนา สัญญา 
สังขาร วิญญาณ ของเรา จงเป็นอย่างนี้ อย่าได้เป็นอย่างนั้น" (วิ.ม. 4/20/27-28) 

การละสังโยชน์ ลดละกิเลสที่ผูกมัดจิตใจการละสังโยชน์คือการลดละกิเลสที่ผูกมัดจิตใจ 
ทำให้ไม่สามารถหลุดพ้นจากวัฏสงสารได้ สังโยชน์แบ่งเป็น 10 ประการ ได้แก่ สักกายทิฏฐิ 
วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ อุทธัจจะ และอวิชชา การ
ละสังโยชน์ต้องอาศัยการปฏิบัติศีล สมาธิ และปัญญา เม่ือสามารถละสังโยชน์ 3 ข้อแรกได้ จะเข้าสู่
กระแสพระนิพพาน (โสดาบัน) หากละสังโยชน์ 5 ข้อแรกได้ จะเป็นพระอนาคามี และหากละได้
ทั้งหมด 10 ข้อ จะบรรลุพระอรหัตตผล หลุดพ้นจากทุกข์โดยสิ้นเชิงเหล่านั้นสังโยชน์ในบริบทนี้
หมายถึง กิเลส คือธรรมชาติเป็นเคร่ืองทำให้เศร้าหมองเร่าร้อน ที่เป็นตัวผูกพันสัตว์ทั้งหลาย เอาไว้
กับวัฏฏทุกข์  ดังนั้น การละสังโยชน์ จึงได้แก่การละเอากิเลสออกจากจิตใจ ภาษาบาลีใช้คำว่า 
"ปหานะ" ซึ่งแปลว่า การละกิเลส พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต),2546)  

การเจริญปัญญา  การเจริญปัญญา เป็นกระบวนการฝึกฝนจิตให้เห็นสรรพสิ่งตามความ
เป็นจริง โดยอาศัยหลัก ไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง(ความไม่เที่ยง), ทุกขัง(ความเป็นทุกข์), และ อนัตตา 
(ความไม่มีตัวตน) การพิจารณาไตรลักษณ์อย่างต่อเนื่องช่วยให้จิตใจคลายจากความยึดมั่นถือมั่น 
ลดละกิเลส และนำไปสู่ปัญญาอันแท้จริง ซึ่งเป็นก้าวสำคัญสู่ความหลุดพ้นตามแนวทางของ
พระพุทธศาสนา (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 25/111 /65,/2539) 1. สตมยปัญญา (ปัญญาที่เกิด
จาการเรียนรู้) หมายถึง ปัญญาที่เกิดจากการฟังได้แก่ ปัญญาที่เกิดจากการฟังมาจากผู้อ่ืน เช่น 
การศึกษาเล่าเรียนจากครู จากการอ่านหนังสือจากการฟังบรรยายในกิจกรรมทางการศึกษา เป็น
ต้น ปัญญาประเภทนี้มีการพยายามแสวงหากันมากในปัจจุบัน เพื่อให้เกิดมีขึ้นแก่คนในประเทศชาติ
ของตน มีปรากฎให้เห็นได้ทั่วไป เห็นได้จากการสร้างสถาบันการศึกษาในระดับต่าง ๆ มากขึ้น มี
การจัดทำเป็นหนังสือตำราเรียน ตลอด 2. จินตามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจาดการคิดพิจารณา) 
หมายถึง ความรู้ที่สำเร็จจากการใช้ความคิด หรือการคิดอย่างเป็นกระบวนการ หรือเป็นการคิด



 

104     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

แบบมีเหตุมีผล แล้วน้อมนำธรรมนั้นไปพิจารณาไตร่ตรองใคร่ครวญ หรือในทางพระพุทธศาสนา
เรียกวิธีคิดแบบนี้ว่า เป็นการคิดแบบโยนิโส-มนสิการ คือ ลักษณะของผู้ที่ความคิดโดย แยบคายนั้น 
"จะเป็นผู้ที่มีความ 3. ภาวนามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจากการภาวนา) ได้แก่ ปัญญาของผู้เข้า
สมาบัติเกิดมิได้ด้วยการเจริญสมถกัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน การเจริญสมถะทำให้บรรลุ
ฌานสมาบัติ 8 ปัญญาของท่านผู้เข้าสมาบัติ 8 ขั้นใดขั้นหนึ่งนี้เองเป็นภาวนามยปัญญาที่เกิดจาก
สมถภาวนาและ การเจริญวิปัสสนาทำให้บรรลอริยมรรคและอริยผล ปัญญาของพระอริยบุคคลผู้
เข้าผลสมาบัติเป็นภาวนามยปัญญาที่เกิดจากวิปัสสนาภาวนา วิธีการเจริญสมุสมถะได้แก่ การเจริญ
กัมมัฏฐาน 40 อย่างใดอย่างหนึ่ง ได้แก่ กสิณ 10 อสุภะ 10 อนุสสติ 10 อัปปมัญญา 4 อาหาเร
ปฏิกูลสัญญา จตุธาตุววัฏฐาน อรูป 4 วิธีการเจริญวิปัสสนา ได้แก่ การบำเพ็ญวิสุทธิ 7 ให้บริบูรณ์ 
ปัญญาประเภทนี้จัดว่าเป็นโลกุตตรปัญญา 

การละตัณหา ไม่ยึดติดสิ่งใด ตัณหา คือ ความอยากและความยึดมั่นถือมั่นในสิ่งต่าง ๆ ไม่
ว่าจะเป็นกามตัณหา (ความอยากในกามคุณ), ภวตัณหา (ความอยากมี อยากเป็น), หรือวิภวตัณหา 
(ความอยากไม่เป็น) การละตัณหาเป็นขั้นตอนสำคัญในการฝึกจิตให้หลุดพ้นจากกิเลส เพราะตัณหา
เป็นรากเหง้าของทุกข์ การฝึกสติและปัญญาผ่าน สติปัฏฐาน 4 และการพิจารณา ไตรลักษณ์ ช่วย
ให้จิตคลายจากความยึดติด เห็นทุกสิ่งตามความเป็นจริง และนำไปสู่ความสงบและความหลุดพ้นใน
ที่สุดสติปัฏฐาน เป็นทั้งหลักธรรมและแนวทางการเจริญวิปัสสนากรรมฐานที่สามารถละสังโยชน์ได้
ทั้ง 10 ประการ (Thai Tipitaka, 23/672/552, 19/461-470/280) หมายถึง ธรรมเป็นที่ตั้งแห่ง
สติหรือการปฏิบัติมีสติเป็นประธาน เป็นกรรมฐานที่มีทั้งสมถะและวิปัสสนา ผู้ปฏิบัติสติปัฏฐานมี
แนวทางปฏิบัฏิบัติ คือเจริญสมถะก่อนแล้วเจริญวิปัสสนาตามจนบรรลุมรรคญาณ หรือเจริญ
วิปัสสนานำการปฏิบัติโดยใช้สมาธิชัว่คราวที่เรียกว่าขณิกสมาธิ จนบรรลุมรรคญาณ ขึ้นอยู่กับแต่ละ
บุคคลว่าปฏิบัติแบบใดแล้วได้รับความก้าวหน้าจากการปฏิบัติมากกว่า ให้พิจารณาใช้วิธีนั้นเป็นวิธี
ปฏิบัติสำหรับตนเอง 

การพิจารณาความดับทุกข์ – เข้าใจนิโรธ (ความดับทุกข์)เห็นทุกสิ่งตามความเป็นจริงการ
เจริญปัญญา คือการฝึกฝนให้เห็นสรรพสิ่งตามความเป็นจริงตามหลักไตรลักษณ์อนิจจัง (ไม่เที่ยง) , 
ทุกขัง (เป็นทุกข์), และอนัตตา (ไม่มีตัวตน) โดยอาศัยการพิจารณาด้วยวิปัสสนากรรมฐาน ผู้ปฏิบัติ
จะเข้าใจว่าทุกสิ่งล้วนแปรเปลี่ยน ไม่สามารถยึดถือเป็นของตนได้ ซึ่งช่วยลดละความยึดมั่นถือมั่น 
นำไปสู่ความสงบภายในและการหลุดพ้นจากทุกข์อย่างแท้จริงอุปมาอริยปัญญา เหมือน มีดแล่เนื้อ
ที่คมอุปมาอริยปัญญา เหมือน มืดแล่เนื้อที่คม ของคนฆ่าโคที่ชำแหละส่วนอวัยวะชิ้นน้อยใหญ่ทั้ง
เนื้อส่วนใน เนื้อส่วนนอก เนื้อสัน เส้นเอ็นใหญ่ เส้นเอ็นเล็ก และหนังของโคได้อย่างชำนาญฉันใด 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      105 

 

 

อริขปัญญาก็สามารถตัด ชำแหละ เฉือนกิเลสในภายใน สังโยชน์ในภายใน และเคร่ืองผูกในภายใน
ฉันนั้น ม.อุ.(ไทย) 14/404/598 ม.อุ.(บาลี) 14/404/263). 

การเห็นอริยสัจ 4 อย่างแจ่มแจ้ง – ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต) 
(2544) ได้กล่าวถึงอริยสัจ 4 ที่ปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิมรรค อ้างความถึงการให้ความหมาย ของ
อริยสัจ 4 ไว้อยู่ 4 นัย ได้แก่ 1) สัจจะที่พระอริยตรัสร้ 2) สัจจะของพระอริย 3) สัจจะ ที่ทำให้เป็น
อริย และ 4) สัจจะอย่างอริย คือ แท้แน่นอน และยังได้กล่าวถึงคุณค่าของอริยสัจ 4 ไว้ดังนี้  

1) เป็นวิธีการแห่งปัญญา ดำเนินการแก้ปัญหาตามระบบแห่งเหตุผล วิธีการแก้ปัญหา   
ใดๆ จะมีคุณค่าและสมเหตุสมผล จะต้องดำเนินไปในแนวเดียวกันนี้ 
  2) เป็นการแก้ปัญหาและจัดการกับชีวิตของตนด้วยปัญญาของมนุษย์เอง โดยนำเอาหลัก
ความจริงที่มีอยู่ตามธรรมชาติมาใช้ประโยชน์ ไม่ต้องอ้างอำนาจดลบันดาลของตัวการพิเศษเหนือธ
ธรรมชาติหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใดๆ  

3) เป็นความจริงที่เกี่ยวข้องกับชีวิตของคนทุกคนไม่ว่ามนุษย์จะเตลิดออกไปเกี่ยวข้อ
สัมพันธ์กับสิ่งที่อยู่ห่างไกลตัว กว้างขวางมากมายเพียงใดก็ตาม แต่ถ้าเขายังต้องการมีชีวิตของ
ตนเองที่มีคุณค่าและมีความสัมพันธ์กับสิ่งภายนอกเหล่านั้นอย่างมีผลดีแล้ว เขาจะต้องเก่ียวข้อง
และใช้ประโยชน์จากหลักความจริงนี้ตลอดไป  

4) เป็นหลักความจริงกลางๆ ที่ติดเนื่องอยู่กับชีวิตหรือเป็นเรื่องของชีวิตแท้ ๆ ไม่ว่ามนุษย์
จะสร้างสรรค์ศิลปวิทยาการหรือดำเนินการใดๆ ขึ้นมา เพื่อแก้ปัญหาและพัฒนาความเป็นอยู่ของ
ตน และไม่ว่าศิลปวิทยาการหรือกิจการต่างๆ นั้นจะเจริญขึ้น เสือมลงหรือสูญสลายไปหรือเกิดสิ่ง
ใหม่ขึ้นมาแทน 

บรรลุมรรคผล บรรลุมรรคผล คือการก้าวสู่ความหลุดพ้นด้วยการปฏิบัติตาม มรรคมีองค์ 
8 ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ), สัมมาสังกัปปะ (ดำริชอบ), สัมมาวาจา (วาจาชอบ), สัมมากัมมันตะ 
(การกระทำชอบ), สัมมาอาชีวะ (อาชีพชอบ), สัมมาวายามะ (ความเพียรชอบ), สัมมาสติ (สติชอบ), 
และ สัมมาสมาธิ (สมาธิชอบ) ซึ่งเป็นหนทางนำไปสู่พระนิพพาน อันเป็นจุดหมายสูงสุดของ
พระพุทธศาสนาก้าวไปสู่ความหลุดพ้น 

พระสัทธัมมโชติก ธัมมาจริย, (2558) มรรคมีองค์ 8 หรือ อัฏฐังคิกมรรค เรียกเต็มว่า อริย
อัฏฐังคิกมรรค แปลว่า ทางมีองค์แปดประการ อันประเสร็จ  หมายถึง ธรรมอันเป็นเครื่องประกอบ
ของธรรมที่เป็นเหตุแห่งการฆ่ากิเลสและเข้าถึงพระนิพพาน ได้แก่ องค์มรรค 8 โดยเฉพาะ ๆ มรรค 
8 ประการนี้ คือการฝึกกรรมฐาน หรือการฝึกสมาธิในพระพุทธศาสนา  
 
 



 

106     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

การนำหลักธรรมใช้ในชีวิตประจำวัน 
  1. การทำงานอย่างมีสติและจริยธรรม  
  การนำหลักอริยมรรคมาใช้ในการทำงานช่วยให้เกิดความซื่อสัตสุจริต และมีความ
รับผิดชอบต่อหน้าที่ ส่งผลให้เกิดความก้าวหน้าและความสุขในการทำงานการทำงานอย่างมีสติและ
จริยธรรมการนำหลัก อริยมรรค 8 มาใช้ในการทำงานช่วยให้เกิด สติ สมาธิ และปัญญา ทำให้
สามารถควบคุมตนเอง ลดอคติ และตัดสินใจอย่างถูกต้อง การดำรงอยู่ใน สัมมาทิฏฐิ (ความ
เห็นชอบ) และ สัมมากัมมันตะ (การกระทำชอบ) นำไปสู่ความซื่อสัตย์ สุจริต และรับผิดชอบต่อ
หน้าที่ เมื่อปฏิบัติตามหลักธรรมเหล่านี้ ย่อมส่งผลให้เกิด ความก้าวหน้า ความสงบสุข และความ
สมดุลในชีวิตการทำงาน ทั้งต่อตนเองและองค์กร 
  2. การบริหารอารมณ์และความสัมพันธ์  
  การมีเมตตาและกรุณาต่อผู้ อ่ืน ช่วยให้ความสัมพันธ์ในครอบครัวและสังคมเป็นไปใน
ทิศทางที่ดี ลดความขัดแย้งและสร้างสังคมที่เอ้ือเฟื้อเกื้อกูลกัน เมตตา คือ การปรารถนาให้ผู้อ่ืน
เป็นสุข และ กรุณา คือ การช่วยเหลือผู้ที่ตกทุกข์ได้ยาก เป็นหลักธรรมสำคัญที่ช่วยให้ความสัมพันธ์
ในครอบครัวและสังคมดำเนินไปอย่างราบรื่น เมื่อเรามีความเข้าใจและเอ้ือเฟื้อเกื้อกูลต่อกัน ย่อม
ลดความขัดแย้ง สร้างบรรยากาศแห่งความอบอุ่นและความสามัคคี การฝึกสติและสมาธิช่วยให้เรา
ตระหนักรู้เท่าทันอารมณ์ของตนเอง ควบคุมความโกรธ ความอิจฉา และความเห็นแก่ตัว ทำให้การ
สื่อสารและการอยู่ร่วมกันเป็นไปอย่างสร้างสรรค์ ส่งผลให้สังคมสงบสุขและเต็มไปด้วยความร่วมมือ
ระหว่างกัน 

3. การใช้ชีวิตอย่างพอเพียงตามแนวทางเศรษฐกิจพอเพียงในพระพุทธศาสนา  
 แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงในพระพุทธศาสนามุ่งเน้นให้บุคคลดำเนินชีวิตอย่าง 

พอประมาณไม่ตกอยู่ในความฟุ่มเฟือยหรือความตระหนี่จนเกินไป สอนให้รู้จักใช้ทรัพยากรอย่าง 
คุ้มค่าและสมเหตุสมผล ควบคู่ไปกับการมี สติและปัญญา ในการตัดสินใจด้านต่างๆ การไม่ยึดติด
กับวัตถุเกินไปช่วยลด ความโลภ ความเครียด และความทุกข์จากการเปรียบเทียบตนเองกับผู้อ่ืน
ส่งผลให้เกิดความสมดุลในชีวิต ทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม และจิตใจ หลัก สัมมาอาชีวะ เน้นให้
ประกอบอาชีพโดยสุจริต หลีกเลี่ยงการเบียดเบียนผู้อ่ืน เมื่อบุคคลรู้จักพอใจในสิ่งที่ตนมี จะนำไปสู่ 
ความมั่นคงทางจิตใจ ลดการแสวงหาวัตถุอย่างไม่รู้จบ และสร้างความสุขจากภายใน นอกจากนี้ 
การใช้ชีวิตอย่างพอเพียงยังช่วยส่งเสริม ความสัมพันธ์ที่ดีในครอบครัวและสังคมเพราะลดการ
แข่งขันและเสริมสร้างจิตใจที่เอ้ือเฟื้อ เมื่อบุคคลปฏิบัติตามหลักพุทธศาสนา โดยมีศีล สมาธิ และ
ปัญญาเป็นพื้นฐาน จะสามารถดำเนินชีวิตอย่างมีความสุขที่แท้จริงและยั่งยืน 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      107 

 

 

4. องค์ความรู้ ปักหมุดการดำเนินชีวิตแบบพุทธ เส้นทางสู่ความสุขและปัญญาใน
รูปแบบตาราง 

หลักการ คำอธิบาย ผลลัพธ์ที่ได้ 

ความเขา้ใจใน
ทุกข ์

เข้าใจถึงความทุกข์ที่เกิดขึ้นในชีวิตและไม่หลีกเล่ียงจากปัญหาหรือความ
ยากลำบาก แต่เผชิญและเรียนรู้จากมัน 

การมีสติในการเผชิญกับ
ทุกข์และไม่หลงยึด 

มรรค 8 
เส้นทางการปฏิบัติที่ประกอบดว้ย 8 ข้อ ได้แก่ สัมมาทฏิฐิ, สัมมาสังกัปปะ, 
สัมมาวาจา, สัมมากัมมันตะ, สัมมาอาชวีะ, สัมมาวายามะ, สัมมาสต,ิ 
สัมมาสมาธ ิ

เส้นทางไปสู่การหลุดพ้น
จากความทุกข ์

การเจริญสต ิ
การฝึกสติในทุกขณะทำให้เรารู้ตัวและสามารถควบคุมความคิด อารมณ์ 
และการกระทำของตนได้ 

ลดความวิตกกังวลและ
เข้าใจตนเองมากขึ้น 

การเจริญปัญญา 
การพัฒนาความรู้และความเข้าใจในธรรมชาติของชีวิตและจักรวาล เพื่อให้
เข้าใจอยา่งลึกซึ้งในความจริงของชีวิต 

การลดความหลงผิดและ
บรรลุความเข้าใจลึกซ้ึง 

การละความยดึ
ติด 

การปล่อยวางจากสิ่งที่ทำให้เกิดการยึดติด เช่น ทรัพย์สิน ความรู้สึก หรือ
ความสัมพันธ์ที่ไม่ยั่งยืน 

การลดความทุกข์และ
เพิ่มความสงบในจิตใจ 

การมีเมตตาและ
กรุณา 

การปฏิบัติตอ่ผู้อื่นด้วยความเมตตา กรณุา และความสมานฉันท ์นำไปสู่การ
สร้างความสัมพันธ์ที่ด ี

ความสุขที่แท้จริงจากการ
ช่วยเหลือผู้อื่น 

การมีชีวติที่
สมดุล 

การดำเนินชีวิตที่มีสมดุลระหว่างการทำงาน การพกัผ่อน และการพัฒนา
ตนเองในด้านต่างๆ 

ความสุขที่ยั่งยืนและ
ความเจริญเติบโตในชีวิต 

 

  ตารางนี้สรุปองค์ความรู้หลักในเส้นทางการดำเนินชีวิตแบบพุทธ ที่มุ่งเน้นการเข้าใจชีวิต
และธรรมชาติของมันให้เกิดความสุขและปัญญาที่แท้จริง. 
 

บทสรุป 
การปักหมุดการดำเนินชีวิตแบบพุทธคือการเดินทางบนเส้นทางแห่งศีล สมาธิ และปัญญา 

"ปักหมุดการดำเนินชีวิตแบบพุทธ เส้นทางสู่ความสุขและปัญญา" เป็นการสอนให้เข้าใจถึงหลักการ
ดำเนินชีวิตตามหลักพุทธศาสนา ซึ่งมุ่งเน้นไปที่การเข้าใจธรรมชาติของชีวิต และการปฏิบัติตาม
หลักคำสอนเพื่อให้เกิดความสุขที่ยั่งยืน โดยมีหลักสำคัญที่สามารถสรุปได้ดังนี้  

ความเข้าใจในทุกข์ พุทธศาสนาเน้นให้เราเข้าใจถึงความทุกข์ที่มีในชีวิตและวิธีการรับมือ
กับมันอย่างมีสติ ไม่หลงติดยึดหรือหลบหนีจากปัญหาต่างๆ แต่ให้เรารู้เท่าทันและเผชิญกับมันอย่าง
มีสติมรรค 8 (อริยมรรค) เป็นเส้นทางปฏิบัติที่พุทธศาสนาสอนให้เราปฏิบัติตามเพื่อให้บรรลุถึง
ความสุขและปัญญา  

 การเจริญสติการมีสติในทุกขณะทำให้เรารู้ตัวและสามารถควบคุมอารมณ์ ความคิดและ
การกระทำได้ดีขึ้น ซึ่งช่วยในการตัดสินใจที่ถูกต้องและลดความทุกข์ในชีวิต 



 

108     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

การเจริญปัญญา การพัฒนาความรู้และปัญญาให้เกิดความเข้าใจที่ถูกต้องในธรรมชาติของ
ชีวิตและจักรวาล เป็นการเรียนรู้เพื่อหลุดพ้นจากความทุกข์และไม่หลงไปในมายา 

การละความยึดติด พุทธศาสนาสอนให้เราเรียนรู้ที่จะปล่อยวางจากสิ่งที่ทำให้เราติดยึด ไม่
ว่าจะเป็นทรัพย์สิน ความรู้สึก หรือความสัมพันธ์ เพื่อลดความทุกข์และสร้างความสุขที่ยั่งยืน 

การมีเมตตาและกรุณา พุทธศาสนาสอนให้เราปฏิบัติต่อผู้อื่นด้วยความเมตตา ความกรุณา 
และความสมานฉันท์ ซึ่งจะนำไปสู่การมีความสุขที่แท้จริงจากการช่วยเหลือและทำความดีต่อผู้อ่ืน
ในภาพรวม เส้นทางสู่ความสุขและปัญญาตามหลักพุทธศาสนาไม่ได้หมายถึงแค่การบรรลุถึง
ความสำเร็จในทางโลก แต่เป็นการเข้าใจชีวิตและธรรมชาติของมันอย่างลึกซึ้ง และทำให้เรา
สามารถมีชีวิตที่สงบ มีความสุข และปลอดจากความทุกข์ทั้งภายในและภายนอก 

  

เอกสารอ้างอิง  

 

พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต. (2552). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 15). กรุงเทพฯ :โรงพิมพ์ 
บริษัทสหธรรมิก จำกัด. 

พระมหาสมจินต์ สมมาปญฺโญ. (2546). พระวินัย : กฎเกณฑ์และคุณค่าทางสงัคม. บทความทาง 
วิชาการ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

จำเนียร แสงสนิ. (2547), การศึกษาเปรียบเทียบสมาธิในคัมภีร์โยคสูตรกับคัมภีร์พระสุตตนัตปฎิก. 
วิทยานพินธ์มหาบัณฑิต สาขาวชิาภาษาสนัสฤต. บณัฑิตวิทยาลยั :มหาวิทยาลัยศลิปากร. 

คณาจารย์มหาวิทยาลยัมหาสารคาม. โยคะเพื่อสุขภาพ. (ออนไลน์), ใน  
http://drictnrct.go.th/index.php , ข้อมูลเมื่อวันที่ 20 กุมภาพันธ์ 2568. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), (2546), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที ่12,  
กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ (2528), คู่มือการศึกษาหลักสูตรจูพอาภิธรรมิกะโท, พิมพ์ครั้งที่ 2, 
กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ทิพธวิสุทธิ์. 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).พระไตรปฎิกฉบับภาษาไทย. ฉบับมหาวทิยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  

มหามกุฏราชวิทยาลัย (ในพระบรมราชูปถัมภ์). (2539). พระไตรปิฎกฉบับสำหรับประชาชน.        
พิมพ์ครั้งที่ 16, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      109 

 

 

พุทธธรรม: พลังขับเคลื่อนการเมือง 
BUDDHISM: THE DRIVING FORCE OF POLITICS 

 
 

1พระมหาสิงห์ณรงค์ สิรินฺธรเมธี, 2พระสิริชัย ธมฺมจาโร, 3พระกองสี  ญาณธโร 
และ 4ศราวุธ ขันธวิชัย 

1Phramaha Singnarong Sirintarametee,  2Phra Sirichai Thammacharo,  
3Phrakongsee Yanataro and 4Sarawut Khanthawichai 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1sing25211252@gmail.com, 2sirichai.tha@mcu.ac.th, 

3kongseeprompho2@gmail.com, 4sarawut.kha@mcu.ac.th 
 
Received: July 29, 2025;     Revised: September 24, 2025;        Accepted: October 1, 2025   

 

บทคัดย่อ 

 

  หลักพุทธรรมกับพลังขับเคลื่อนทางการเมืองการปกครอง การบริหารรัฐคือบริบททาง
การเมือง ทางสังคม และทางเศรษฐกิจ ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ เป็นคุณลักษณะผู้ทรงธรรม มีความ
ยุติธรรม มีความรอบรู้ และเป็นธรรม โดยผู้นำการปกครองจะต้องยึดถือเป็นข้อปฏิบัติ ให้เหมาะสม
ตามธรรม คือหลักหลักอธิปไตย 3 หลักสังคหวัตถุ 4 หลักสุจริต 3 หลักสัปปุริสธรรม 7 ที่ส่งเสริม
ศีลธรรมทางการเมืองการปกครอง  “หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการเป็นผู้นำ” คือศีล 5 ธรรม 5 
กัลยาณมิตร 7 ราชธรรม 10 และจักรวรรดิวัตร 12 ธรรมเหล่านี้เกิดความยุติธรรม ร่มเย็น สันติสุข 
เป็นเครื่องมือในการเมืองการปกครองส่วนที่ผู้ดูแลบริหารบ้านเมือง  “หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการ

 
1 อาจารย์ ดร, สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
2 อาจารย์, สาขาวชิารฐัศาสตร ์คณะสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
3 อาจารย์, สาขาวชิาพระพทุธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
4 อาจารย์, สาขาวชิารฐัศาสตร ์คณะสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี

 

mailto:sarawut.kha@mcu.ac.th


 

110     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

พัฒนาประเทศ” ก่อเกิดชุมชนเข้มแข็งประเทศชาติยั่งยืน นั้นคือ ทิฎฐธัมมิกัตถประโยชน์ 4, อิทธิ
บาท 4, วุฑฒิธรรม 4, จักร 4 พละ 5 “หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการสงเคราะห์คนในสังคม” เป็น
ปัจจัยพื้นฐานของชีวิตประชาชนในประเทศ ประกอบด้วย สังคหวัตถุ 4 ราชสังคหวัตถุ 4 “หลัก
พุทธธรรมที่ใช้ในการวินิจฉัยสั่งการ” ธรรมเหล่านี้ก่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดในการบริหารปกครอง
บ้านเมือง คือหลักอคติ 4 หลักพรหมวิหาร 4 หลักโลกธรรม 8 หลักอริยสัจ 4 “หลักพุทธธรรมที่ใช้
ในการพัฒนาองค์กร” ธรรมที่ใช้ในการบริหารจัดการองค์กรให้มีความมั่นคงเจริญก้าวหน้า 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งเน้นความผูกพันระหว่างคนกับคนได้เป็นอย่างดีจนสามารถก่อให้เกิดความ
สามัคคีขึ้นในหมู่คณะ ได้แก่ ฆราวาสธรรม 4 หลักพุทธธรรมที่ระบุมาทั้งหมดนี้ เป็นการวางกรอบ
แนวคิดทางด้านการเมืองการปกครองตามแนวพุทธศาสนา ส่งเสริมให้ผู้มีอำนาจบริหารบ้านเมืองมี
เป้าหมายและหลักการยึดถือเพื่อนำไปสู่สันติสุขได้ 

 

คำสำคัญ: พุทธธรรม, พลังขับเคลื่อนการเมือง 
 

Abstract 
  Buddhist principles and the driving force of politics and governance. State 
administration is the political, social, and economic context as stated by the Lord 
Buddha. These are the characteristics of a righteous person, who is just, knowledgeable, 
and fair. The leader of the governance must adhere to these as practices in accordance 
with the Dhamma, namely the 3  principles of sovereignty, the 4  principles of social 
virtues, the 3  principles of honesty, and the 7  principles of a good person, which 
promote morality in politics and governance. “The Buddhist principles used in 
leadership” are the 5 precepts, the 5 virtues, the 7 good friends, the 10 royal virtues, and 
the 12  imperial practices. These virtues create justice, prosperity, and peace. They are 
tools of politics and governance for those who oversee and administer the country. 
“Buddhist principles used in national development” create strong communities and 
sustainable nations, namely, the fourfold benefits of view, the four bases of influence, 
the four foundations of existence, the four wheels, and the five powers. “Buddhist 
principles used in social welfare” are basic factors in the lives of citizens in the country, 
consisting of the four social virtues and the four royal virtues. “Buddhist principles used 
in judgment and command” These principles provide the greatest benefit in governing 
the country, namely, the four biases, the four divine states of mind, the eight worldly 
virtues, and the four noble truths. “Buddhist principles used in organizational 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      111 

 

 

development” are principles used in the management of organizations to achieve 
stability and progress, especially emphasizing the bond between people so well that it 
can create unity in the group, namely, the four laity virtues. All of the Buddhist principles 
mentioned here are the framework of political and administrative concepts in line with 
Buddhism, promoting those in power to govern the country to have goals and principles 
to adhere to in order to lead to peace. Keywords: Buddhism, political driving force 
 
Keywords: Buddhism, political driving force 
 

บทนำ 

 

  หลักพุทธธรรมในทางพระพุทธศาสนานั้นมีมากและมีเนื้อหาสาระขอบเขตที่กว้างมาก 
ว่ากันตามจริงแล้วมิใช่แต่เฉพาะเร่ืองของรัฐหรือการปกครองเท่านั้น แต่ยังครอบคลุมไปถึงหลักพุทธ
รรมที่เป็นพลังขับเคลื่อนทางการเมือง ยกระดับจิตใจ ตั้งแต่ครอบครัว จนถึงระดับสังคม อย่างไรก็
ตามหลักพุทธธรรม สำหรับการบริหารหรือปกครองนั้นไม่ได้ เว้นเสียแต่เราจะสงเคราะห์หมวด
ธรรมเหล่านั้นให้เข้ากับหลักการดังกล่าวเท่านั้นเองพระพุทธศาสนาเป็นศาสตร์ทางด้านจิตใจ เน้น
ข้อเท็จจริงและประสบการณ์ เป็นศาสนามิใช่ปรัชญาดังที่เข้าใจกัน  ควรรู้จักเลือกหลักธรรมที่
เหมาะสมมาเป็นแนวทางในการปฏิบัตินั้น ก็ขึ้นอยู่กับเหตุการณ์ โอกาส เวลา สภาพแวดล้อมต่างๆ 
และให้เหมาะสมกับบุคคล เพื่อให้เข้าใจร่วมกันจึงแบ่งหลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับการบริหาร
ปกครองออกเป็น 7 กลุ่ม ประกอบด้วย หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการวางกรอบบริหารบ้านเมือง  หลัก
พุทธธรรมที่ใช้ในการเป็นผู้นำ หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการพัฒนาประเทศ หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการ
สงเคราะห์คนในสังคม หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการวินิจฉัยสั่งการ หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการพัฒนา
องค์กรและหลักพุทธธรรมที่ใช้ในการวางแผนนโยบาย 
 หลักธรรมเหล่านี้ ชาวพุทธให้ความเคารพกรุณาต่อธรรมชาติทั้งปวง เหตุเพราะชาวพุทธ
มองทุกสิ่งทุกอย่างในฐานะที่สัมพันธ์ซึ่งกันและกัน ไม่มีอะไรจะคงอยู่ได้แบบโดดเดี่ยว แม้ใจและ
กายก็เนื่องอยู่กับกันและกัน ต้องได้รับการพัฒนาให้ไปด้วยกัน หากจะทำให้เกิดการพัฒนาแบบ
ยั่งยืนแล้ว จะต้องพัฒนาสิ่งทั้งปวงทั้งทางด้านร่างกาย (กายภาวนา), ด้านสังคม (สีลภาวนา), ด้าน
จิตใจ (จิตตภาวนา) และด้านปัญญา (ปัญญาภาวนา) อันเป็นทุกมุมของชีวิตของคนเรา 
 
 
 



 

112     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการวางกรอบบริหารบ้านเมือง 
 หลักธรรมหมวดนี้เป็นหมวดธรรมที่ใช้เป็นกรอบในการบริหารบ้านเมือง ที่สามารถทำให้
ผู้บริหารจะมีแนวคิดอย่างไรเกี่ยวกับการบริหารบ้านเมือง จะมีรูปแบบการบริหารจัดการอย่างไร 
หรือหลักคิดอย่างไรและที่สำคัญควรจะบริหารจัดการไปในทิศทางไหน ประกอบไปด้วย หลัก
อธิปไตย 3, หลักสังคหวัตถุ 4 หลักสุจริต 3 และหลักสัปปุริสธรรม 7 ประการ ดังนี้ คือ 
 1. หลักอธิปไตย 3 ประการ (ที.ปา. (ไทย) 11/305/274, องฺ.ติก. (ไทย) 20/40/201). 
เป็นหลักธรรมกว้างๆ ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสเอาไว้เพื่อให้เป็นกรอบในการพิจารณาถึงแนวความคิด
ที่เน้นทิฐิหรือความคิดเห็นของตัวบุคคลเป็นหลัก ว่าเมื่อบุคคลเข้ามาบริหารงานแล้วมีทัศนะ
เก่ียวกับอำนาจที่ดำรงอยู่อย่างไรบ้าง โดยใช้คำว่า อธิปไตย ซึ่งหมายความว่าความเป็นใหญ่ มีอยู่ 3 
ระดับด้วยกัน ได้แก่ 1) อัตตาธิปไตย (Autocracy) การถือตนเป็นใหญ่ เป็นแนวคิดของบุคคลที่ใช้
อำนาจโดยยึดความคิดของตัวเองเป็นใหญ่ โดยไม่คำนึงถึงเสียงส่วนมาก มีแนวความคิดออกจะ
เผด็จการ 2) โลกาธิปไตย การถือโลกเป็นใหญ่ เป็นแนวความคิดของบุคคลที่ใช้อำนาจโดยยึดถือ
ความคิดของคนหมู่มากเป็นใหญ่ โดยใช้ที่ประชุมในการออกเสียงประชามติ มีแนวความคิดเหมือน
ประชาธิปไตย 3) ธรรมาธิปไตย การถือธรรมเป็นใหญ่ เป็นแนวความคิดของบุคคลที่ใช้อำนาจโดย
ยึดหลักธรรมขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นหลัก กล่าวคือ ใช้ธรรมะนำการเมือง มี
แนวคิดเป็นแบบธรรมาธิปไตย โดยสรุปตารางในการอธิบาย ดังนี้ 
 

ที ่ หลักอธิปไตย แนวความคิด เทียบหลักรัฐศาสตร์ 
1 อัตตาธิปไตย มีตนเป็นใหญ ่ ระบอบเผด็จการ หรือคอมมิวนิสต ์
2 โลกาธิปไตย มีประชาชนเป็นใหญ ่ ระบอบประชาธิปไตย 
3 ธรรมาธิปไตย มีธรรมเป็นใหญ ่ ระบอบสังฆาธิปไตย 

 การวางกรอบแนวคิดคุณธรรมสำหรับนักบริหารเพื่อเป็นหลักแนวคิดและแรงจูงใจในการ
บริหารจัดการในองค์กรให้มีประสิทธิภาพคุณธรรมที่ควรมีสำหรับนักบริหารจัดการ คือ หลักของ
อธิปไตย 3 ดังที่กล่าวมาแล้ว และเพิ่มหลักพละ 4 ประการ พละหรือกำลังแห่งคุณธรรมช่วยทำให้
นักบริหารปฏิบัติหน้าที่อย่างมีประสิทธิภาพ หลักของพรหมวิหารธรรม 4 ประการ เป็นคุณธรรม
สำหรับผู้ใหญ่การวางตัวให้เป็นที่เคารพนับถือ และหลักธรรมที่ชื่อว่าสามารถเป็นเครื่องเหนี่ยวน้ำใจ 
เป็นจรรยาบรรณด้านมนุษยสัมพันธ์ หรือครองใจของผู้ร่วมงานได้เป็นอย่างดี  คือ สังคหวัตถุ 4 
ประการ สามารถสร้างเป็นกรอบแนวคิดคุณธรรมสำหรับนักบริหาร เพื่อความเข้าใจง่ายยิ่งขึ้น   

(พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตโต), 2549)                
 2. สุจริต 3 ประการ (ที.ปา. (ไทย) 11/305/260, อง.ติก. (ไทย) 20 /2 /141). เป็น
หมวดธรรมที่สำคัญมากในยุคปัจจุบัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งรัฐบาลได้พยายามเน้นในเรื่องของการ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      113 

 

 

โปร่งใสในการบริหารบ้านเมืองเพื่อให้บ้านเมืองสะอาดนั้นก็หมายความว่าบ้านเมืองจะต้อง
ปราศจากการทุจริตคดโกง มีสินบน โดยการพยายามออกกฎหมายในรูปแบบต่างๆ ออกมาใช้
หลักธรรมข้อนี้ประกอบด้วย คือ 

(1) กายสุจริต เมื่อผู้นำมีการกระทำที่มีความสุจริตไม่โกงกิน บ้านเมืองก็มีความ
เจริญก้าวหน้า มีการพัฒนาตามศักยภาพ เงินงบประมาณก็ถูกใช้ให้เกิดความคุ้มค่ามีการพัฒนา
อย่างทั่วถึงเต็มเม็ดเต็มหน่วย เมื่อผู้นำไม่ทุจริตคดโกง ลูกน้องก็ไม่กล้า ถ้าผู้นำทุจริตลูกน้องก็ทำ
ตาม ซึ่งธรรมะข้อนี้มีความสำคัญต่อบ้านเมืองเป็นอย่างมาก 

(2) วาจาสุจริต แม้วาจาจะดูแล้วไม่น่าจะมีความสำคัญต่อการบริหารปกครอง 
แต่โดยความเป็นจริงแล้วมีความสำคัญเป็นอย่างมากในเร่ืองของการใช้คำพูด เช่น การพูดโน้มน้าว
จิตใจคน การพูดประสานคน การเจรจาต่อรอง งานด้านการทูต เป็นต้น 

(3) มโนสุจริต มีคนกล่าวว่าจิตคนอย่างไรก็พูดอย่างนั้น คนพูดอย่างไรก็ทำอย่าง
นั้น แม้บางครั้งการกระทำ-การพูด-การคิด อาจจะไม่ตรงกันเพราะความปิดบังของคน แต่โดยมาก
แล้วย่อมเป็นไปตามนัยดังกล่าว ดังนั้นในข้อนี้เป็นการแสดงออกมาทางความคิดเห็น ที่ผู้นำสูงสุด
จะต้องแสดงให้ผู้ใต้ปกครองได้เห็น หรือที่เรียกว่าการแสดงวิสัยทัศน์ นั้นเอง 
 3. สัปปุริสธรรม 7 ประการ (ที.ปา. (ไทย) 11/330 /333, ที.ปา. (ไทย) 11/357/400, 
อง.สตฺตก. (ไทย) 23 /68 /143) หมวดธรรมข้อนี้เป็นการแสดงถึงความยืดหยุ่นของผู้บริหาร การใช้
เหตุผล, การรู้จักประมาณตน, การรอจังหวะเวลา ตลอดไปจนถึงการรู้จักภูมิหลังของสังคม ชุมชน 
เป็นต้น 

(1) ธัมมัญญุตา รู้จักเหตุ ผู้บริหารจะต้องเป็นคนที่รู้จักเหตุว่าปัญหาหรือความ 
สำเร็จที่เกิดขึ้นในขณะนี้นั้นมีมาจากอะไร และเหตุที่เกิดขึ้นนั้นจะสามารถนำไปสู่ผลอะไรบ้าง
หมายความว่าเป็นผู้รู้จัก รู้ความจริง รู้หลักการ รู้กฎเกณฑ์ รู้กฎแห่งธรรมได้ รู้กฎเกณฑ์แห่งเหตุผล 
และรู้จักหลักการที่จะทำ ให้เกิดผล รวมความว่า การบริหารจัดการในองค์กร ผู้บริหารจำเป็นต้อง
พิจารณาข้อเท็จจริงอย่างถูกต้อง เพื่อบรรลุเป้าหมายขององค์กรให้มีประสิทธิภาพ ประสิทธิผล รู้จัก
การวิเคราะห์ความจริงที่เกิดขึ้น ตามธรรมชาติ อันว่า “สิ่งทั้งหลายเกิดขึ้น ตั้งอยู่ดับไปเป็นธรรมดา
“โดยพิจารณาหลักการและเกณฑ์แห่งเหตุผลมาบริหารจัดการองค์กร 
               (2) อัตถัญญุตา รู้จักผล  ในข้อนี้ผู้บริหารจำเป็นที่จะต้องรู้จักผลของการกระทำทุก
อย่างที่ได้กระทำลงไปว่าสิ่งที่ได้กระทำลงไปนั้นย่อมมีผละอะไรเกิดขึ้น โดยเฉพาะการทำงานเชิง
นโยบาย ย่อมจะมีการวางแผนงานที่เล็งถึงผลของการกระทำในสิ่งเหล่านี้  หรือความมุ่งหมาย คือรู้
ความหมาย รู้ความมุ่งหมาย รู้ประโยชน์ที่ประสงค์ รู้จักผลที่เกิดขึ้น สืบเนื่องจากการกระทำตาม
หลัก หมายถึง การบริหารงานองค์กรให้บรรลุถึงวัตถุประสงค์และรู้ถึงประโยชน์ของ องค์กรที่



 

114     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

นำไปสู่ความมั่นคงและไม่มีผลกระทบใดๆ ต่อองค์กรในที่นี้ก็หมายถึงการมีแผนงานที่ดีการวางแผน
ที่วิเคราะห์ผลกระทบด้านต่างๆ 

 (3) อัตตัญญุตา รู้จักตน  ผู้บริหารต้องสามารถประเมินตนเองออกว่ามีความรู้
ความสามารถมากน้อยแค่ไหน พร้อมที่จะพัฒนาศักยภาพของตัวเอง คือ รู้จักเราว่าเรานั้นโดยฐานะ
ภาวะเพศ ความรู้ ความสามารถและคุณธรรมเป็นอย่างไรและเท่าใด แล้วประพฤติให้เหมาะสม  
และรู้จักที่จะปรับปรุงต่อไป ในที่นี้หมายถึง รู้จักองค์กรที่เราบริหารเป็นอย่างดีว่ามีจุดด้อย จุดแข็ง
อย่างไร มีขีดความสามารถอย่างไร และรู้จักการปรับปรุงองค์กรให้ทันต่อเหตุการณ์ที่มีผลกระทบ  
รวมทั้ งการบริหาร ความแตกต่างที่ จะทำให้องค์กรเป็น เลิศ มีประสิทธิภาพและมั่นคง
ถาวร                  

         (4) มัตตัญญุตา รู้จักประมาณ  ผู้บริหารจะต้องรู้จักประมาณในทุกด้าน ไม่ปล่อย
ให้ทำอะไรตามใจตัวเองจนก่อให้เกิดผลเสียหายทั้งส่วนตัวและส่วนรวม คือ ความพอดีในการจ่าย
โภคทรัพย์ ในที่นี้หมายถึงการบริหารการเงิน หรือการขยายกิจการ ต้องพิจารณาให้รู้จักประมาณใน
ความเพียงพอขององค์กร ขีดความสามารถขององค์กร ขีดความสามารถของทรัพยากรมนุษย์ใน
องค์กร รวมทั้งการแข่งขันที่รอบคอบและรู้จักประมาณขีดความสามารถขององค์กร                  

         (5) กาลัญญุตา รู้จักเวลา บางครั้ง บางเวลา บางโอกาส ผู้นำต้องปล่อยให้งาน 
ช้าลง บางเวลาต้องรีบทำงานให้ทันสถานการณ์ คือรีบในเวลาที่ควรรีบ เร่งในเวลาที่ควรเร่ง ให้
จัดลำดับความสำคัญอะไรก่อนอะไรหลังแล้วลงมือทำงาน  คือ รู้กาลเวลาอันเหมาะสมและ
ระยะเวลาในการประกอบกิจในที่นี้ หมายถึง การบริหารจัดการ จะต้องมีความเข้าใจถึงระยะเวลาที่
เหมาะสม การสร้างโอกาสขององค์กรจะต้องพิจารณาถึงสถานการณ์ในเวลานั้นๆ ว่าควรจะ
ดำเนินการอย่างไร อะไรควรงด อะไรควรกระทำ เวลาใดควรขยายกิจการ  หรือช่วงเวลาใดที่จะ
บริหารองค์กรให้ประสบผลสำเร็จต่อองค์กรมากที่สุด                  

        (6) ปริสัญญุตา รู้จักชุมชน  ผู้บริหารก่อนที่จะเข้ามาทำงานจำเป็นต้องมองดูภูมิ
หลังของชุมชนที่ตัวเองบริหารงานอยู่ว่าวัฒนธรรมองค์กรเป็นอย่างไร ระเบียบวิธีปฏิบัติมีอะไรบ้าง 
คือ รู้กริยาที่จะประพฤติต่อชุมชนนั้น ว่าควรจะดำเนินการอย่างไร การบริหารจัดการ จำเป็นต้อง 
ปฏิสัมพันธ์กับองค์กรต่างๆ ทั้งที่เป็นพันธมิตร และคู่แข่ง การสร้างสรรค์ หรือการประสานงานกับ
ชุมชน หรือกลุ่มบุคคลที่มีผลต่อองค์กร ก็คือเข้าถึง เข้าใจ และพัฒนา เป็นการบริหารจัดการที่สร้าง
ความสัมพันธ์ด้วยเมตตา ความเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่ต่อชุมชนหรือสาธารณะชน จะเป็นภาพลักษณ์ที่ดีของ
องค์กร                  

         (7) ปุคคลปโรปรัญญุตา รู้จักบุคคล  การใช้คนเป็นสิ่งสำคัญ ผู้บริหารจำเป็นต้องใช้
คนให้ถูกกับงาน คือ รู้จักความแตกต่างของบุคคลว่าโดยอัธยาศัยความสามารถและคุณธรรม ตลอด



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      115 

 

 

ถึงรู้ในความสามารถของบุคคล  และใช้มอบงานที่เหมาะสมให้การบริหารจัดการในการรู้บุคคล 
เปรียบเสมือนการพัฒนาและบริหารทรัพยากรมนุษย์ที่จะต้องมีการพัฒนา  และบริหารบุคคลใน
องค์กรให้มีความรู้ความสามารถ และภักดีต่อองค์กร มีความสามัคคี สร้างความเป็นธรรม และเสมอ
ภาคให้แก่ บุคลากรในองค์กร รวมถึงการทำงานเป็นหมู่คณะการติดต่อสื่อสารกับบุคคลต่างๆ ด้วย
ความเป็นมิตรไมตรี  รวมทั้ งมีความจริงใจต่อกัน  จากสาระของสัปปุ ริสธรรม จะเห็นว่า
พระพุทธศาสนา อธิบายความสัมพันธ์ของการบริหารจัดการเกี่ยวข้องกับคนและสิ่งแวดล้อม โดย
คำนึงถึงคุณธรรมและจริยธรรมที่มีคุณค่า พบได้ในสังคมมนุษย์ หรือปัจจัยแห่งสังคมในกระบวนการ
อาศัยซึ่งกันและกัน การพิจารณาด้วยเหตุด้วยผล รู้จักโลก รู้จักธรรมชาติ เพราะมนุษย์เท่านั้นที่จะ
เป็นผู้ที่บริหารจัดการองค์การที่ดีได้ 

 

หลักพุทธธรรมที่ส่งเสริมภาวะผู้นำ 
 หลักธรรมข้อนี้มีจุดเน้นที่ตัวผู้นำ หรือตัวผู้บริหารที่จะต้องมีและเป็นเพื่อใช้ในการปกครอง
หรือที่เรียกว่าราชาปราชญ์ (Philosopher-King) โดยเร่ิมจากการที่ผู้นำจะต้องมีปกติหรือมาตรฐาน
ของความเป็นมนุษย์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งหลักธรรมที่เรียกว่าเบญจศีล เบญจธรรมอันเป็นเสมือนบ่อ
เกิดแห่งสันติภาพของมนุษย์โลก คำว่า สันติภาพ หมายรวมถึง ความสงบภายใน (อัชฌัตตสันติ) คือ 
ความสงบใจเป็นสภาวะจิตใจที่เป็นอิสระ ความสงบภายในก่อให้เกิดความสงบภายนอก ซึ่ง
เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ของบุคคลที่ได้ชื่อว่ามีความสงบภายนอกจะสามารถอยู่ร่วมอย่าง
กลมกลืนร่วมกันกับเพื่อนร่วมโลกอ่ืนๆ ได้ (สมจริยา) ความสงบภายนอกนั้น จึงรวมถึงความสงบใน
ชุมชนในชาติและในโลกเข้าด้วยกัน (พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). 2543) นอกจากนั้นแล้วยัง
ต้องมีเพื่อนร่วมงานที่ดีและเครื่องมือในการบริหารจัดการบ้านเมืองมากมาย หลักธรรมเหล่านี้
ประกอบด้วย ศีล 5, ธรรม 5, กัลยาณมิตร 7, ราชธรรม 10 และจักรวรรดิวัตร 12 ดังต่อไปนี้ 
 1. ศีล 5 ประการ (ที .ปา. (ไทย) 11/315/302-303, อภิ.วิ. (ไทย) 35/703/447) 
หลักธรรมข้อนี้ ต้องการให้ผู้นำมีมาตรฐานแห่งความเป็นคน หรือมนุษย์สมบูรณ์แบบ เพราะผู้ที่จะ
เป็นผู้บริหารประเทศต้องมีความพร้อมทางด้านจิตใจ เป็นเบื้องต้นก่อน ศีลทั้ง 5 ข้อประกอบไปด้วย 
  (1) การไม่ฆ่าสัตว์ เพื่อให้ผู้นำมีจิตใจที่อ่อนโยน มองเห็นความสำคัญของชีวิต
ผู้อื่นกับของตนเองเสมอกัน หลักธรรมข้อนี้ยังสื่อถึงการเคารพในสิทธิของผู้อ่ืนด้วย 
 (2) ไม่ลักทรัพย์  เมื่อผู้นำไม่คดโกง การพัฒนาประเทศก็ย่อมเจริญก้าวหน้า และ
ที่สำคัญการประพฤติดังกล่าวยังเป็นตัวอย่างให้กับผู้คนทั้งหลายด้วย 
 (3) ไม่ประพฤติผิดในกาม ธรรมข้อนี้เป็นการป้องกันปัญหาทางด้านสังคมใน
หลายๆ ด้านที่จะตามมา ผู้นำจึงควรประพฤติเป็นแบบอย่างที่ดี 



 

116     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

 (4) ไม่พูดเท็จ ซึ่งรวมถึงการไม่พูดคำไม่จริง-คำหยาบ-คำส่อเสียด-คำเพ้อเจ้อ ซึ่ง
จะทำให้ผู้นำ เป็นคนมีสัจจะในคำพูด 
 (5) ไม่เสพของมึนเมา  ที่จะเป็นต้นเหตุให้หลงลืมสติได้ ผู้นำทำอย่างไร จะเป็น
เหตุผลที่ผู้ตามก็ทำอย่างนั้น เช่น ผู้นำยุคมาลานำไทย ก็จะมีการนิยมส่งเสริมให้คนไทยสวมหมวก
ตามอย่างตะวันตก เป็นต้น 
 2. ธรรม 5 ประการ หลักธรรมข้อนี้ มีความประสงค์ให้ผู้นำ เป็นสัตบุรุษ ที่ไม่เพียงแต่มี
อำนาจในหน้าที่การงานเท่านั้น แต่ยังมีอำนาจบารมีในตัวเองด้วยคุณธรรม จริยธรรม ที่ผู้ตามเห็น
แล้วเกิดความภาคภูมิใจ อุ่นใจ และนับถืออย่างสุจริตใจได้ ซึ่งประกอบไปด้วย 
 (1) มีเมตตา คือความกรุณาต่อผู้ อ่ืน ไม่คิดเบียดเบียนหรือพยาบาท มีความ
เก้ือกูลหรือมุทิตาต่อเพื่อนร่วมโลกหรือผู้อยู่ใต้การปกครอง 
 (2) มีสัมมาอาชีวะ คือมีอาชีพสุจริต ข้อนี้เป็นการให้ผู้นำได้ยึดหลักการทำงานที่
โปร่งใส ไม่ทุจริตหรือคดโกงเอาเปรียบผู้อื่นและหน่วยงานของตน 
 (3) มีกามสังวร คือการสำรวมระวังในกาม หมายถึงผู้นำต้องรู้จักควบคุมอารมณ์
ไม่เป็นไปตามความอยาก ไม่มีปัญหาทางด้านครอบครัว 
 (4 ) มี สั จจะ  ซื่ อตรงต่ อผู้ อ่ื น  ข้ อนี้ ก็ ส ำคัญ ที่ เมื่ อมี ก ารท ำงาน ร่ วมกั บ
ผู้ใต้บังคับบัญชา หรือผู้บริหารจะต้องมีความซื่อสัตย์สุจริตใจต่อกัน มีความไว้วางใจซึ่งกันและกัน 
 (5) มีสติสัมปชัญญะ ความรู้ตัว ธรรมข้อนี้หมายถึงไม่ลุ่มหลงมัวเมาในอบายมุข
ต่างๆ ที่ก่อให้เกิดความเสียหายแก่ตัวเอง สถาบันและครอบครัว  
 3. ราชธรรม 10 ประการ (ขุ.ชา.28/240/86) เป็นจริยวัตรที่พระเจ้าแผ่นดินทรงประพฤติ
เป็นหลักธรรม ประจำพระองค์ หรือเป็นคุณธรรมประจำตนของผู้ปกครองบ้านเมือง ให้มีความ
เป็นไปโดยธรรมและยังประโยชน์สุขให้เกิดแก่ประชาชนจนเกิดความชื่นชมยินดี ซึ่งความจริงแล้ว
ไม่ได้จำเพาะเจาะจงสำหรับพระเจ้าแผ่นดินหรือผู้ปกครองแผ่นดินเท่านั้น บุคคลธรรมดาที่เป็น
ผู้บริหารระดับสูงในทุกองค์กรก็พึงใช้หลักธรรมเหล่านี้ คือ การให้ปันหมายถึงการให้ การเสียสละ 
นอกจากเสียสละทรัพย์สิ่งของแล้วยังหมายถึงการให้น้ำใจแก่ผู้ อ่ืนด้วยการรักษาศีลคือความ
ประพฤติที่ดีงาม ทั้ง กาย วาจา และใจ ให้ปราศจากโทษ ทั้งในการปกครอง อันได้แก่ กฎหมายและ
นิติราชประเพณี และในทางศาสนาตลอดจนการเสียสละความสุขส่วนตน เพื่อความสุขส่วนรวม 
ความซื่อตรงในฐานะที่เป็นผู้ปกครอง ดำรงอยู่ในสัตย์สุจริตมีสัมมาคารวะต่อผู้อาวุโสและอ่อนโยน
ต่อบุคคลที่ เสมอกันและต่ำกว่า 
 4. จักรวรรดิวัตร 12 ประการ (ที.ปา.11/35/65) อันเป็นพระราชจริยานุวัตร สำหรับ
พระมหาจักรพรรดิ และพระราชาเอกในโลก ทั้งนี้ โดยพระมหากษัตริย์ ผู้ปกครองประชาชน ทรง

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B9%81%E0%B8%9C%E0%B9%88%E0%B8%99%E0%B8%94%E0%B8%B4%E0%B8%99
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1


 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      117 

 

 

ถือ และอาศัยธรรมข้อนี้เป็นธงชัย การดำเนินกุศโลบายและวิเทโศบาย คือ การอนุเคราะห์คนใน
ราชสำนักและคนภายนอกให้มีความสุข โดยไม่ปล่อยปละละเลย อันเป็นการผูกมิตรไมตรีกับ
ประเทศอ่ืนและเพื่อนบ้านตลอดการอนุเคราะห์พระราชวงศานุวงศ์ การเกื้อกูลพราหมณ์ คหบดี 
ประชาชนในชนบท สมณพราหมณ์ผู้ทรงศีล การรักษาฝูงเนื้อ นก และสัตว์ทั้งหลายไม่ให้สูญพันธุ์ 
เพื่อการห้ามปรามคนทั้งหลายมิให้ประพฤติผิดศีลธรรมและชักนำให้สุจริต เก้ือกูลคนยากจน เพื่อมิ
ให้ประพฤติทุจริตต่อสังคม เข้าใกล้สมณพราหมณ์ เพื่อศึกษาเร่ืองบาป บุญ คุณ โทษ มิให้ลุไปตาม
อำนาจของความกำหนัดยินดี ในทางที่ ผิดธรรม โดยการห้ามจิตมิ ให้ปรารถนาในลาภที่
พระมหากษัตริย์มิควรได้ 
 

หลักพุทธธรรมส่งเสริมการพัฒนาประเทศ 
 หลักธรรมข้อนี้เป็นหลักธรรมที่ใช้ในการพัฒนาประเทศ เพื่อให้บรรลุเป้าหมายและ
วัตถุประสงค์ตามนโยบายที่ได้วางเอาไว้โดยการกำหนดเป้าหมายของสังคมว่าจะเน้นอะไร เช่น กิน
ดี-อยู่ดี-มีสุข เป็นต้น  ซึ่งสามารถทำและพัฒนาได้ด้วยการใช้ความเพียรในการสร้างประเทศ การ
แสวงหาปัญญาหรือคบบัณฑิต รวมไปถึงการแสดงถึงเหตุปัจจัยในการสร้างประเทศชาติให้ก้าวหน้า
อย่างรวดเร็วด้วยชัยภูมิหรือต้นทุนที่ดีที่มีอยู่แล้ว และสุดท้ายสร้างความเข้มแข็งให้เกิดขึ้นภายใน
สังคม ชุมชน ประเทศชาติ อย่างยั่งยืน ประกอบด้วย ทิฎฐธัมมิกัตถประโยชน์ 4, อิทธิบาท 4, วุฑฒิ
ธรรม 4, จักร 4 และพละ 5 ดังนี้ 
 1. ทิฎฐธัมมิกัตถประโยชน์ 4 ประการ (องฺ.อฏฐก. 23 /144 /289) เป็นหลักธรรมที่
สามารถให้ผลได้ในปัจจุบันทันที คือ สามารถกำหนดเป้าหมายและวางเป็นแนวทางของนโยบายที่ดี
ได้ว่าจะเน้นให้กับสังคมเป็นหลักธรรมอันอำนวยประโยชน์สุขขั้นต้น ประกอบไปด้วย อุฏฐาน
สัมปทา คือ การถึงพร้อมด้วยความหมั่น คือ ขยันหมั่นเพียรในการประกอบสัมมาอาชีพที่สุจริต  มี
ความชำนาญ รู้จักใช้ปัญญาสอดส่องตรวจตรา หาอุบายวิธี สามารถจัดดำเนินการให้ได้ผลดี อารักข
สัมปทา คือ การถึงพร้อมด้วยการรักษา คือ รู้จักคุ้มครองเก็บรักษาโภคทรัพย์หรือเก็บออมทรัพย์สิน
ที่หามาได้ และผลงานอันตนได้ทำไว้ด้วยความขยันหมั่นเพียร โดยชอบธรรม  ด้วยกำลังงานของตน 
ไม่ให้เป็นอันตรายหรือเสื่อมเสีย กัลยาณมิตตตา ความมีเพื่อนที่เป็นคนดี คือ รู้จักกำหนดบุคคลใน
ถิ่นที่อาศัย เลือกเสวนาสำเหนียกศึกษาเยี่ยงอย่างท่านผู้ทรงคุณมีศรัทธา ศีล จาคะ และมีปัญญา 
สมชีวิตา ความเป็นอยู่เหมาะสม คือ รู้จักการใช้จ่ายให้มีความพอดีกับรายรับ  มิให้ฝืดเคืองหรือฟูม
ฟาย ให้รายได้เหนือรายจ่าย มีประหยัดเก็บไว้ 
 2. อิทธิบาท 4 ประการ (ที.ปา.11/231/233, อภิ.วิ.35 /505/292) ถือว่าเป็นหลักธรรม
เป็นเครื่องที่จะช่วยให้เกิดการปฏิบัติดำเนินไปได้สำเร็จลุล่วงด้วยดี โดยผ่านพ้นอุปสรรคต่างๆ ตั้งแต่



 

118     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ต้นจนถึงจุดหมายปลายทาง หมายถึง ฐานหรือหนทางสู่ความสำเร็จหรือคุณเครื่องให้ถึงความสำเร็จ 
คุณเครื่องสำเร็จสมประสงค์ ทางแห่งความสำเร็จ คุณธรรมที่นำไปสู่ความสำเร็จแห่งผลที่มุ่ง
หมายถึง ฉันทะ (ความพอใจ) คือ ความต้องการที่จะทำ ใฝ่ใจรักจะทำสิ่งนั้นอยู่เสมอ และปรารถนา
จะทำให้ ได้ผลดียิ่งๆ ขึ้นไป วิริยะ (ความเพียร) คือ ขยันหมั่นประกอบสิ่งนั้นด้วยความพยายาม 
เข้มแข็ง อดทน เอาธุระไม่ท้อถอย จิตตะ (ความคิด) คือ ตั้งจิตรับรู้ในสิ่งที่ทำ และทำสิ่งนั้นด้วย
ความคิด เอาจิตฝักใฝ่ ไม่ปล่อยใจให้ฟุ้งซ่านเลื่อนลอยไปวิมังสา (ความไตร่ตรอง หรือ ทดลอง) คือ 
หมั่นใช้ปัญญา พิจารณาใคร่ครวญ ตรวจหาเหตุผล และตรวจสอบข้อยิ่งหย่อนในสิ่งที่ทำนั้น มีการ
วางแผน วัดผล คิดค้นวิธีแก้ไขปรับปรุง เป็นต้น 

3. วุฑฒิธรรม 4 ประการ (องฺ.จตุกฺก. 21/248/332) หลักธรรมที่สร้างความเจริญก้าวหน้า
ในชีวิตหรือว่าธรรมเป็นเครื่องเจริญ ข้อปฏิบัติที่ส่งเสริมสนับสนุนให้เกิดความเจริญ  ความงอกงาม 
อันได้แก่ สัปปุริสังเสวะ การคบสัตบุรุษ คือ คนดีมีคุณธรรมเป็นปราชญ์ราชบัณฑิต สัทธัมมัสสวนะ 
การฟังพระสัทธรรม หรือการได้รับฟังโดยความเคารพ  โยนิโสมนสิการ การตรึกตรองให้รู้สิ่งดีชั่ว 
โดยอุบายที่แยบคาย ธัมมานุธัมมปฏิบัติ การปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม คือ ให้สอดคล้องพอดีตาม
ขอบเขตความหมายและวัตถุประสงค์ที่สัมพันธ์กับธรรมข้ออ่ืน ๆ 
 4. จักร 4 ประการ (11/311/286, องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/248/368) คือหลักธรรมที่
สามารถสร้างองค์กร หรือประเทศชาติให้ก้าวหน้าลุล่วงไปด้วยดี ที่เป็นปัจจัยหนุนส่งให้ประสบ
ผลสำเร็จ คือ ปฏิรูปเทสวาส การอยู่ในประเทศอันสมควร สัปปุริสูปัสสยะ การเสวนากับคนดี 
อัตตสัมมาปณิธิ การตั้งตนไว้ชอบ ปุพเพกตปุญญตา ความมีบุญอันได้กระทำไว้ก่อน 

5. พละ 5 ประการ (องฺ.ปญจก.22/13/11; อภิ.วิ.35 /844 /462.) เป็นหลักธรรมที่สร้าง
ให้สังคม ชุมชน มีความเข้มแข็งจนถึงระดับรากหญ้า ที่เรียกว่า พละ เพราะเป็นพลัง ทำให้เกิดความ
มั่นคง มีความเชื่อมั่นที่จะสามารถพัฒนาก้าวหน้า หรือเชื่อว่าจะต้องประสบผลสำเร็จอย่างแน่นอน 
ยึดความยุติธรรมที่เป็นระเบียบของสังคม ชุมชน ที่เมื่อปฏิบัติแล้วย่อมจะสามารถทำให้สังคมสงบ
ร่มเย็น หนักแน่นได้ เพื่อมุ่งมั่นที่จะทำงานให้สำเร็จตามความประสงค์ มีความตั้งมั่นการทำงานได้
อย่างเต็มที่จนสำเร็จตามประสงค์ ย่อมกิอเกิดอำนาจในสังคม ชุมชน เกิดทุนทางสังคม 
 

หลักพุทธธรรมกับการสงเคราะห์สังคม 
 หลักธรรมข้อนี้ใช้เพื่อพัฒนาสังคม หรือช่วยสงเคราะห์คนในชุมชน องค์กร ประเทศชาติ 
หากไม่มีการเกื้อกูลแก่กันและกันประเทศชาติย่อมวุ่นวายไม่มีที่สิ้นสุด เพราะคนมีความลำบากใน
การแสวงหาปัจจัยพื้นฐานของชีวิต ประกอบไปด้วย สังคหวัตถุ 4 และราชสังคหวัตถุ 4 ประการ 
ดังนี้ 

http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%89%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%97%E0%B8%B0&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B8%B0
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%88%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%95%E0%B8%B0&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%AA%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1


 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      119 

 

 

 1. หลักสังคหวัตถุ 4 ประการ (ที.ปา (ไทย) 11/313/295) หลักสังคหวัตถุ คือ หลักแห่ง
การสงเคราะห์เกื้อกูลกันในสังคม ชุมชน ที่มีคนต่างระดับกันไม่ว่าจะเป็นด้านฐานะ ความเป็นอยู่ 
รูปแบบการดำเนินชีวิต ในสังคมหนึ่งย่อมจะต้องมีความบกพร่องและมีส่วนเกินทางด้านทรัพย์สิน
และเครื่องดำเนินชีวิตอยู่ไม่มากก็น้อย โดยมการแบ่งปันน้ำใจอันเป็นพื้นฐานของมนุษย์ที่จะมีการ
เอ้ืออาทรต่อกันจากการหยิบยื่นให้แก่กันและกัน ด้วยระบอบทางการเมืองสังคมประชาธิปไตย  
การพูดด้วยคำอันเป็นที่รัก มุ่งไปที่การสื่อสารกันในระดับต่างๆ เพื่อมีความเข้าใจร่วมกันเป็นหนึ่ง
เดียว เพราะการอยู่ร่วมกันในสังคมแห่งการ ไม่พูดเท็จ ไม่พูดส่อเสียด ไม่พูดคำหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้
อต่อกัน สังคมนั้นก็จะไม่มีความหวาดระแวงต่อกัน  มุ่งสู่ความประพฤติตนให้เป็นประโยชน์โดย
ดำรงตนให้มีประโยชน์ต่อผู้อ่ืน หรือสังคม กระทำอย่างสม่ำเสมอเกิดการประสานงานที่ดีต่อสังคม 
ชุมชน องค์กรที่ตัวเองสังกัดอยู่ ไม่เป็นคนยุยงทำให้คนในสังคมแตกแยกกัน 

2. หลักราชสังคหวัตถุ 4 ประการ (องฺ.อฏฺฐก.23/91/152 ; ขุ.อิติ .25/205/246) 
หลักธรรมข้อนี้มุ่งถึงผู้บริหารบ้านเมือง เมื่อได้อำนาจมาแล้วต้องบริหารจัดการให้ดี ไม่อยากเป็น
เพราะอยากได้ตำแหน่ง แต่อยากเป็นเพราะต้องการทำงาน โดยทำงานเพื่อองค์กรนั้นๆ และที่
สำคัญต้องมีการบำรุงขวัญกำลังใจลูกน้องหรือผู้อยู่ใต้บังคับบัญชา หรือจะเรียกว่าเป็นธรรมเครื่อง
ยึดเหนี่ยวจิตใจคน 
 3. อริยทรัพย์ 7 ประการ (ที.ปา.11/326 /264; องฺ.สตฺตก.23 /6/5) คือทรัพย์อัน
ประเสริฐ ทรัพย์คือคุณธรรมประจำใจอย่างประเสริฐ อยู่ภายในจิตใจ ดีกว่าทรัพย์ภายนอก เพราะ
ไม่มีผู้ใดแย่งชิง ไม่สูญหายไปด้วยภัยอันตรายต่างๆทำใจให้ไม่อ้างว้างยากจน และเป็นทุนสร้าง
ทรัพย์ภายนอกได้ด้วย คือ ความเชื่อที่มีเหตุผล มั่นใจในหลักที่ถือและในการดีที่ทำ โดยการรักษา
กายวาจาให้เรียบร้อย ประพฤติถูกต้องดีงาม มีความละอายใจต่อการทำความชั่ว เกรงกลัวต่อการ
ทำบาป ซึ่งผู้ได้ศึกษาเล่าเรียนมาก มองเห็นภัยจะเกิดความเสียสละ เอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่นำไปสู่ความรู้
ความเข้าใจถ่องแท้ในเหตุผล ดีชั่ว ถูกผิด คุณโทษ  
 

หลักพุทธธรรมกับการวินิจฉัยสั่งการ 
 หมวดธรรมข้อนี้ต้องการที่จะให้ผู้บริหารได้มีวิจารณญาณในการวินิจฉัยในเร่ืองราวต่าง ๆ 
แล้วนำมาสั่งการ เพื่อก่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดในการบริหารปกครองบ้านเมือง คือ หลักอคติ 4, 
หลักพรหมวิหาร 4, หลักโลกธรรม 8 และหลักอริยสัจ 4 ดังนี้ 
 1. หลักอคติ 4 ประการ (องฺ.จตกฺก. (ไทย) 21 /17/29) เพื่อให้ผู้บริหารได้ใช้หลักธรรมที่
ไม่เอนเอียงไปทางด้านใดด้านหนึ่ง เพราะเชื่อง่ายหูเบา หรือฟังคำยุยงของลูกน้องผู้ใต้บังคับบัญชา 



 

120     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

หลักธรรมเหล่านี้นอกจากจะใช้กับการตัดสินคดีความแล้วยังใช้กับองค์ต่างๆ ได้ดีไม่ลำเอียงเพราะ
ชอบ ไม่โกรธเพราะชัง ไม่ขลาดเพราะกลัว เพราะเขลา 
 2. หลักพรหมวิหาร 4 ประการ (อภิ.สํ.34/190/75; วิสุทธิ.2/124) หลักธรรมนี้ต้องการ
ให้มนุษย์อยู่กันอย่างสันติสุขมีความรักความผูกพันกัน มีความเอ้ืออาทรต่อกันและกัน มีสันติภาพ, 
ภราดรภาพและเสรีภาพอย่างแท้จริง เป็นธรรมที่ต้องตั้งไว้เป็นหลักใจกำกับความประพฤติ และ
ปฏิบัติตนต่อมนุษย์สัตว์ทั้งหลายโดยชอบ มีเมตตาสงสาร ความรักใคร่ ปรารถนาดีอยากให้เขามี
ความสุข มีจิตอันแผ่ไมตรีและคิดทำประโยชน์แก่มนุษย์สัตว์ทั่วหน้า ความกรุณาเอ้ืออาทร  สงสาร 
คิดช่วยให้พ้นทุกข์ ใฝ่ใจในอันจะปลดเปลื้องบำบัดความทุกข์ยากเดือดร้อนของปวงสัตว์ ความ
พลอยยินดี ในเมื่อผู้อ่ืนอยู่มีสุข มีจิตผ่องใสบันเทิง กอปรด้วยอาการแช่มชื่นเบิกบานอยู่เสมอ ต่อ
สัตว์ทั้งหลายผู้ดำรงในปกติสุข พลอยยินดีเมื่อเขาได้ดีมีสุข เจริญงอกงามยิ่งขึ้นไป ตลอดการวางใจ
เป็นกลาง อันจะให้ดำรงอยู่ในธรรมตามที่พิจารณาเห็นด้วยปัญญา คือมีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจ
ตราชั่ง  ไม่เอนเอียงด้วยความรักความชัง พิจารณาเห็นกรรมที่สัตว์ทั้งหลายกระทำแล้ว อันควร
ได้รับผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุอันตนประกอบ พร้อมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตามธรรม รวมทั้ง
รู้จักวางเฉยสงบใจมองดู ในเมื่อไม่มีกิจที่ควรทำ  เพราะเขารับผิดชอบตนได้ดีแล้ว เขาสมควร
รับผิดชอบตนเอง หรือเขาควรได้รับผลอันสมกับความรับผิดชอบของตน 
 3. โลกธรรม 8 ประการ (ที.ปา. (ไทย) 11/337/348),  ธรรมข้อนี้เป็นธรรมที่อยู่คู่กับ
โลก เมื่อนักบริหารยังหมกมุ่นและคาดหวังในเร่ืองโลกธรรมนี้มากเกินไปย่อมทำให้เป็นผู้นำที่ขาด
ความมั่นใจ ไม่กล้าแม้แต่จะตัดสินใจลงมือทำ เพราะกลัวในเรื่องของการได้และเสีย เหล่านี้ คือการ
ได้ลาภ การเสื่อมลาภ การได้ยศ การเสื่อมยศ มีสรรเสริญ ก็มีนินทา มีสุข มีทุกข์ 
 โลกธรรมเหล่านี้ ย่อมเกิดขึ้นทั้งแก่ปุถุชนผู้มิได้เรียนรู้ และแก่อริยสาวกผู้ได้เรียนรู้ 
ต่างกันแต่ว่า คนพวกแรกย่อมไม่รู้เห็นเข้าใจตามความเป็นจริง ลุ่มหลงยินดียินร้าย ปล่อยให้โลก
ธรรมเข้าครอบงำจิต ส่วนอริยสาวกผู้ได้เรียนรู้ ย่อมพิจารณาเห็นตามความเป็นจริงว่าสิ่งเหล่านี้เมื่อ
เกิดขึ้นแล้ว ล้วนไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีสติดำรงอยู่ เป็นผู้ปราศจากทุกข์ เป็นต้น 
 4. อริยสัจ 4 ประการ (สํ.ม.19/1665/528; อภิ.วิ.35/145/127). ธรรมข้อนี้ผู้บริหาร
จำเป็นต้องใช้เพื่อการศึกษาหาสาเหตุของปัญหาอุปสรรคในงานนั้นๆ และยังสามารถกำหนด
เป้าหมายโดยทำเป็นยุทธศาสตร์ และแนวทางในการดำเนินหนทางไปสู่เป้าหมายนั้นๆ ด้วย  ทุกข์ 
คือตัวปัญหา สมุทัย  คือสมมุติฐานของทุกข์ นิโรธ  คือเป้าหมายความดับทุกข์ มรรค  คือวิธีการเข้า
สู่เป้าหมายหนทางดับไปแห่งทุกข์นั้น 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      121 

 

 

หลักพุทธธรรมกับการวางแผนและกำหนดนโยบาย 
 ธรรมหมวดนี้เป็นหมวดที่ใช้ในฐานะที่กว้างขึ้น เริ่มจากการที่เราจะวางแผนการบริหาร
จัดการอย่างไร รวมไปจนถึงได้กำหนดกฎเกณฑ์ออกมาและในที่สุดได้กำหนดนโยบายหลักตามแนว
พระพุทธศาสนา 
 1. อัตถะประโยชน์ หมวดธรรมข้อนี้ถือได้ว่าเป็นการระบุเป้าหมายแห่งองค์กรหรือรัฐได้
เป็นอย่างดีที่ผู้บริหารจะยึดเอาประโยชน์อะไรมาเป็นหลัก กล่าวคือจะยึดประโยชน์เพื่อตนเอง
สำเร็จแล้วจึงมุ่งเอ้ือประโยชน์เพื่อผู้อื่น หรือจะทำประโยชน์ให้เกิดสู่สังคม 
 2. อิทธิบาท 4 ประการ (ที.ปา.11/231/233; อภิ.วิ.35/505/292). เป็นคุณธรรมเป็น
เครื่องให้ถึงความสำเร็จ คุณธรรมที่นำไปสู่ความสำเร็จแห่งผลที่มุ่งหมาย คือความพอใจ ความ
ต้องการที่จะทำ ใฝ่ใจรักจะทำสิ่งนั้นอยู่เสมอ ความเพียร คือขยันหมั่นประกอบสิ่งนั้นด้วยความ
พยายาม เข้มแข็งอดทน เอาธุระไม่ท้อถอย จิตตะ ความคิด คือ ตั้งจิตรับรู้ในสิ่งที่ทำและทำสิ่งนั้น
ด้วยความคิด เอาจิตฝักใฝ่ไม่ปล่อยใจให้ฟุ้งซ่านเลื่อนลอยไป วิมังสา ไตร่ตรองหรือทดลอง คือหมั่น
ใช้ปัญญาพิจารณาใคร่ครวญตรวจตราหาเหตุผลและตรวจสอบข้อยิ่งหย่อนในสิ่งที่ทำนั้น มีการ
วางแผน วัดผลคิดค้นวิธีแก้ไขปรับปรุง เป็นต้น 
 สรุปแนวคิดในการจัดหลักพุทธธรรมต่างๆ นอกจากหลักธรรมดังกล่าวแล้ว ยังมี
นักวิชาการไทยอีกหลายท่านที่ได้พยายามจัดหลักธรรมเพื่อให้เป็นหมวดหมู่ ซึ่งอาจจะไม่เกี่ยวข้อง
กับการเมืองการปกครองมากนัก แต่ทว่าได้ถือเอาสังคมเป็นหลัก ดังพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต) ได้แบ่งธรรมะออกหมวดเพื่อให้เหมาะกับคนให้มากที่สุด โดยมีคนเป็นศูนย์กลาง  เพราะคน
เป็นส่วนสำคัญของสังคม สังคมช่วยพัฒนาชีวิตความเป็นอยู่ เกิดการอยู่ร่วมกันอย่างผาสุก ก็นำสู่
ความพ้นทุกข์ในระดับปุถุชน ดังนั้นจึงได้นำเอาธรรมเป็นศูนย์กลางแล้วขยายออกไปสู่บุคคล, 
ครอบครัว, ประเทศชาติและธรรมที่อยู่เหนือโลก ประกอบด้วย ธรรมสำหรับการปกครองตน ธรรม
สำหรับการครองเรือน ธรรมสำหรับการบริหารประเทศ ธรรมสำหรับการอยู่เหนือธรรมชาติ หรือ
เข้าสู่พระนิพพาน (ไชย ณ พล, 2537) 
 ดังนั้น ทองหล่อ วงษ์ธรรมา  (2538), ได้มองธรรมะเป็นสองส่วนคือ ธรรมที่ เป็น
สภาวธรรมที่สูงสุดเป็นอมตธรรม กับธรรมที่เป็นจริยธรรมที่สามารถนำมาปฏิบัติได้ คือ ส่วนที่เป็น
สัจธรรม ซึ่งเป็นส่วนแสดงภาวะ หรือรูปลักษณ์ตัวจริง และส่วนที่เป็นจริยธรรม ซึ่งเป็นส่วนของข้อ
ปฏิบัติทั้งหมดนี้เป็นพุทธธรรมที่ระบุมาทั้งหมดนี้ เป็นการวางกรอบแนวคิดทางด้านการเมืองการ
ปกครอง ตามแนวพุทธศาสนาที่จะช่วยให้ผู้มีอำนาจบริหารบ้านเมืองให้มีเป้าหมายและหลักการ
ยึดถือเพื่อนำไปสู่สันติสุข, อรรถประโยชน์ที่ได้วางเอาไว้  
 



 

122     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

เอกสารอ้างอิง  

 

ไชย ณ พล. (2537). การปกครองของพระพุทธเจ้าระบอบธรรมาธิปไตย. กรุงเทพฯ : เคล็ดไทย. 
ทองหล่อ วงษ์ธรรมา. (2538). ปรัชญาพุทธศาสน์. กรุงเทพฯ : โอเดียนสโตร์. 
พระครูโสภณปริยัติสุธี (ศรีบรรดร ถิรธมฺโม) (2552), รัฐศาสตร์ในพระไตรปิฎก, กรุงเทพฯ  

: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2541),  ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตโต) (2549), พุทธวิธีการบริหาร, พิมพ์พิเศษ 5 ธันวาคม. 

กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2543), โลกทัศน์ของชาวพุทธ. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).พระไตรปฎิกฉบับภาษาไทย. ฉบับมหาวทิยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
มหามกุฏราชวิทยาลัย (ในพระบรมราชูปถัมภ์). (2539). พระไตรปิฎกฉบับสำหรับประชาชน.        

พิมพ์ครั้งที่ 16, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      123 

 

 

การตกทอดพระบรมสารีริกธาตุมาสู่ประเทศไทย 
PASSING ON THE ROYAL RELICS TO THAILAND 

 
 

1ทิพย์ภวิษณ์ ใสชาติ, 2พระครูโกศลวิหารคุณ และ 3พระครูธีรธรรมบัณฑิต 
1Thipphavit Saichart, 2Phrakrukosolwiharakhun 

and 3Phrakhru Theradhammabhandhit 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1s.dhammakosa_@hotmail.ocm, 2pkhruk@gmail.com 

 
Received: November 21, 2025;    Revised: December 4, 2025;    Accepted: December 6, 2025   

 

บทคัดย่อ 
 พระบรมธาตุ  คือ พระอัฐิของพระพุทธเจ้า ซึ่งพระองค์ได้ทรงอธิษฐานไว้ก่อน

ปรินิพพาน ให้คงเหลือไว้หลังจากการถวายพระเพลิงพระพุทธสรีระ เพื่อเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ
ของพุทธบริษัท พระบรมธาตุมีสองลักษณะคือ พระบรมธาตุที่ไม่แตกกระจาย และที่แตกกระจาย มี
ขนาดเล็กสุดประมาณเมล็ดพันธุ์ผักกาด ชาวพุทธเชื่อว่าพระบรมสารีริกธาตุเป็นวัตถุแทนองค์พระ
บรมศาสดาที่ทรงคุณค่าสูงสุดในศาสนาพุทธ จึงนิยมกระทำการบูชาองค์พระบรมสารีริกธาตุโดย
ประการต่าง ๆ เช่น การสร้างเจดีย ์เพื่อประดิษฐานพระธาตุไว้สกัการะ โดยเชื่อว่ามีอานิสงส์ประดุจ
ได้กระทำการบูชาแด่พระพุทธเจ้าเมื่อยังทรงพระชนม์อยู่ พระบรมสารีริกธาตุและพระอรหันตธาตุ 
เป็นสัญลักษณ์เครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของพุทธบริษัทเพื่อเป็นเครื่องเตือนสติให้ประพฤติดีปฏิบัติชอบ
ตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธองค์ หลังจากที่พระองค์ปรินิพพานแล้วสิ่งที่เป็นสรณะแทน
พระองค์ คือ การเข้าเห็นธรรมสามารถปฏิบัติให้ถึงขั้นสูงสุดก็จะสามารถเข้าถึงพระพุทธองค์ เพราะ
พระองค์เป็นเพียงผู้ชี้แนะแนวทางให้เกิดกุศลในการดำเนินชีวิต ส่วนการปฏิบัติตามหลักธรรมคำ
สอนเป็นเร่ืองของพุทธบริษัทที่จะทำให้พระพุทธศาสนามีความเจริญรุ่งเรืองสืบไป การยึดถือบูชาสิ่ง

 
1 อาจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
2 อาจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%94%E0%B8%B9%E0%B8%81
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%9E%E0%B8%9E%E0%B8%B2%E0%B8%99
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%9A%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A9%E0%B8%B1%E0%B8%97
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B8%94%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B9%8C


 

124     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ที่ควรบูชาอันเป็นเครื่องยึดทางด้านจิตใจของพุทธบริษัทในปัจจุบันที่เรียกว่า พระบรมสารีริกธาตุ
และพระธาตุต่างๆ ที่เกิดขึ้นมากมายถือเป็นการบูชาสิ่งที่เป็นปูชนียบุคคลอันถือทรงไว้ด้วยคุณค่า
มากทั้งทางด้านประวัติศาสตร์ และศาสนา  

 

คำสำคัญ : พระบรมสารีริกธาต,ุ การตกทอด, ประเทศไทย 
 

Abstract 

 

Relics are the relics of the Lord Buddha Which he made a wish before his 
passing away for remaining relics after offering the funeral ceremony for the mental 
anchor of the company of Buddhists. There are two types of royal relics: relics are not 
scattered and scattered. The smallest size is about turnip seeds. Buddhists believe that 
the Buddha's relics are objects instead of the Buddha. It is the most valuable in 
Buddhism. Therefore, people like to worship the Lord Buddha's relics by various reasons 
such as building a pagoda to enshrine relics. It was believed that virtue was performed as 
an offering to the Lord Buddha while he was still alive. Relics and Arahan elements are a 
symbol for the mental anchor of the Buddhists as a warning to behave well and act in 
accordance with the teachings of the Lord Buddha. After he passed away, the refuges of 
Buddhists are to see the Dharma. It is able to perform to the highest level that is able to 
see the Lord Buddha. Because the Lord Buddha is the only one who can guide the way 
of life in purity.  As for the practice of the Dhamma, the teachings are the matter of the 
Buddhist companies that will make Buddhism prosperous forever. The worship of 
Buddhist things which are now called Buddha's relics and many different relics. It is the 
worship of the highly revered people of history and religion. 
 

Keywords: Royal relics, passing, Thailand 
 

บทนำ 
 พระบรมสารีริกธาตุและพระอรหันตธาตุสมัยพุทธกาลนั้น นับเป็นปูชนียวัตถุที่
พุทธศาสนิกชนต่างให้ความเคารพนับถือ กอปรไปด้วยความเชื่อและศรัทธาอย่างสูง เนื่องจากพระ
บรมสารีริกธาตุ และพระอรหันตธาตุ ล้วนแต่บังเกิดมาจากสรีรกายแห่งองค์สมเด็จพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าและพระอรหันต์ อีกทั้งแต่ละพระองค์ ต่างมีคุณงามความดีและประวัติแสดงอยู่ใน



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      125 

 

 

พระไตรปิฎกและอรรถกถาต่างๆ อย่างชัดเจน โดยเฉพาะอย่างยิ่งพระอรหันต์ที่ได้รับการยอมรับ
จากพระพุทธเจ้า ให้ดำรงตำแหน่งเป็นเอตทัคคะ คือ เป็นพระอรหันต์ ผู้ เลิศในด้านต่างๆ มี
ความสามารถ  ที่แสดงออกได้อย่างดีเยี่ยม มิมีผู้ใดจะเสมอเหมือน ทำให้บุคคลเป็นจำนวนมาก ต่าง
เสาะแสวงหาพระบรมสารีริกธาตุและพระอรหันตธาตุ มาเพื่อบูชาและน้อมระลึกถึงพระคุณของ
พระผู้เป็นต้นกำเนิดแห่งพระธาตุเหล่านั้น แต่เนื่องจากพระอรหันต์นับแต่สมัยพุทธกาลเป็นต้นมา 
ต่างมีเป็นจำนวนมาก จึงบังเกิดพระธาตุที่มีลักษณะสัณฐานต่างกันมากมาย ยากที่จะจำแนกความ
แตกต่างได้  
 นับตั้งแต่โบราณกาลมา จึงได้มีการบันทึกลักษณะของพระบรมสารีริกธาตุไว้ในตำรา
ต่างๆ อรรถกถา สุมังคลวิลาสินี ซึ่งเป็นคัมภีร์อธิบายความในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย เรียบเรียง
โดยพระพุทธโฆษาจารย์ เมื่อราวพุทธศตวรรษที่ 10 โดยมีผู้สันนิษฐานว่าท่านได้เรียบเรียงขึ้นใหม่
จากคัมภีร์มหาอรรถกถาเดิมของลังกา ซึ่งปัจจุบันต้นฉบับสูญหายไปแล้ว ดังนั้น อรรถกถาสุมังคล
วิลาสินี จึงนับได้ว่าเป็นตำราพระธาตุฉบับเก่าแก่ที่สุดที่พบในปัจจุบัน มีการใช้อ้างอิงกันมากและมี
ความน่าเชื่อถือสูง แต่มีการบรรยายเพียงลักษณะของพระบรมสารีริกธาตุเท่านั้น โดยกล่าวถึงพระ
บรมสารีริกธาตุ 2 ประเภท ได้แก่ พระบรมสารีริกธาตุแบบไม่กระจัดกระจาย (นวิปฺปกิณฺณา ธาตุ) 
และ พระบรมสารีริกธาตุแบบกระจัดกระจาย (วิปฺปกิณฺณา ธาตุ) ส่วนในอรรถกถาอ่ืน พบว่ามีการ
กล่าวถึงลักษณะพระธาตุพระอรหันต์ 3 องค์ ได้แก่ พระอัญญาโกณฑัญญะ พระพักกุละ และ พระ
สันตติมหาอำมาตย์เท่านั้น ดังนั้นการแยกลักษณะพระธาตุของพระอรหันตสาวก ปัจจุบันจึงนิยมใช้
อีกตำราหนึ่ง ซึ่งเรียกกันโดยทั่วไปว่า “ตำราพระธาตุของโบราณ” เนื้อหาในตำราได้มีการเขียนคำ
บรรยายลักษณะ ประกอบภาพวาดสัณฐานของพระบรมสารีริกธาตุ และพระอรหันตธาตุ 47  
พระองค์ปัจจุบันพบว่าใช้อ้างอิงในหนังสือเกี่ยวกับพระธาตุแทบทุกเล่ม กล่าวว่าผู้แต่งคือ เกษโร
ภิกขุ (นิรนาม. พระบรมสารีริกธาตุ . (ม.ป.ป.))  แต่ก็พบว่ามีการอ้างชื่อผู้แต่งอยู่เพียงเล่มเดียว 
นอกจากนั้นก็ไม่ปรากฏว่าใครหรือท่านใดเป็นผู้รจนาขึ้น เพียงแต่ทราบว่าคัดลอกสืบต่อกันมา โดยมี
หลักฐานการกล่าวถึงตำราพระธาตุ ที่พบในประเทศไทยมีอยู่ด้วยกัน 4  ฉบับ เรียกตามชื่อผู้เป็น
เจ้าของตำรา ได้แก่ ตำราพระธาตุของพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมหมื่นวิวิธวรรณปรีชา ตำราพระธาตุ
ของคุณบุญช่วย สมพงษ์ อดีตอธิบดีกรมศาสนา ตำราพระธาตุของนายแพทย์เกิด บุญปลูกและ
ตำราพระธาตุของนางเสรษฐสมิธ (ตำราพระธาตุของพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมหมื่นวิวิธวรรณปรีชา, 
2560) 

อย่างไรก็ดี จากการคัดลอกสืบต่อกันมา ทำให้เราได้ทราบว่าภายในตำราประกอบด้วย
ลักษณะสัณฐานและวรรณะของพระบรมสารีริกธาตุ และพระธาตุพระอรหันตสาวก 47  พระองค์ 
ซึ่งรายนามพระอรหันต์ทั้ง 47 พระองค์นั้น แบ่งเป็นพระอรหันตสาวกสมัยพุทธกาลและพระอรหันต



 

126     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

สาวกภายหลังพุทธปรินิพพานไม่นาน รวมถึงพระนามพระอรหันต์ที่คัดลอกสืบต่อคลาดเคลื่อน 
จนกระทั่งไม่ทราบว่า เป็นองค์ใดในพุทธประวัติ แต่อย่างไรก็ตาม ถือได้ว่า “ตำราพระธาตุ” ที่มีการ
ยอมรับนับถือในประเทศไทยขณะนี้ มีอยู่ด้วยกันเพียง 2 ตำรา คืออรรถกถาสุมังคลวิลาสินี และตำ
รพระธาตุของโบราณ เท่านั้น (นัฐชัย แย้มพิกุลสกุล. 2551) 

 

ความหมายของพระบรมสารีริกธาตุ 
 พระบรมสารีริกธาตุ หมายถึง พระอัฐิธาตุของพระพุทธเจ้า ซึ่งพุทธศาสนิกชนจะมีความ
เชื่อถือในอำนาจศักดิ์สิทธิ์ที่มีอยู่กับพระบรมสารีริกธาตุนั้น และสักการะ เพื่อน้อมขอพระบารมีให้
คุ้มครองตนเองให้แคล้วคลาดจากอันตรายทั้งปวง 
 พระบรมสารีริกธาตุ คือ พระธาตุส่วนย่อยทีบ่ังเกิดแต่องค์พระสมัมาสัมพุทธเจา้โดยเฉพาะ 
มิได้เป็นคำที่ใช้เรียก พระธาตุของพระอรหันตสาวก หรือพระธาตุเจดีย์ต่างๆ  
 พระธาตุ คือ กระดูกหรือส่วนของร่างกายต่างๆ เช่น ผม ขน เล็บ ฟัน โลหิต เป็นต้น 
คุณลักษณะแตกต่างจากสามัญชนทั่วไป โดยมีลักษณะคล้ายธาตุ ซึ่งหากมองโดยสังเกตให้ดีก็คล้าย
กรด หอน แก้ว เพชร เป็นต้น 
 พระบรมธาตุ และพระธาตุ ยังอาจใช้หมายถึงพระสถูปเจดีย์ตา่งๆ ได้อีกด้วย เช่น พระ
บรมธาตุไชยา พระธาตุดอยสุเทพ พระธาตุพนม พระบรมธาตุนครศรีธรรมราช เป็นต้น 
 ธาตุ แปลว่า ผู้ทรงไว้หรือทรงอยู่ หมายถึงที่มีอยู่เป็นคู่กับโลก ทั้งเป็นรูปธรรมและ
นามธรรม  ไม่สลายไปไหน แต่อาจจะมีการเปลี่ยนรูปขนาดสีสันไปเมื่อเวลาเปลี่ยนไป หรือเปลี่ยน
สถานที่ ธาตุเป็นสิ่งที่มีอยู่โดยไม่ต้องมีการพิสูจน์ (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). 2533) 
 กระดูกของพระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระอรหันตสาวก โดยทั่วไป เรียกว่า 
พระธาตุ ถ้าเป็นกระดูกของพระพุทธเจ้า เรียกว่า พระบรมธาตุ หรือพระบรมสารีริกธาตุ ถ้าเป็น
กระดูกส่วนใด ส่วนหนึ่งของพระพุทธเจ้าก็เรียกตามความหมายของคำนั้นๆ เช่น พระอุรังคธาตุ 
พระทันตธาตุ หรือเขี้ยวแก้ว ซึ่งปรากฏที่ประเทศศรีลังกา พระเกศาธาตุ ถ้าเป็นของพระอรหันต์ 
เรียกว่า พระธาตุ 
 การใช้คำที่ปรากฏในพระพุทธศาสนานิยมใช้คำนี้ คือ โลกธาตุ หมายถึง ความมีอยู่เป็น
ของโลก นิพพานธาตุ หมายถึง ความมีอยู่ของนิพพาน  กามธาตุ หมายถึง ความมีอยู่เป็นอยู่ของภูมิ
เทวดาชั้นรูปพรหม อรูปพรหม หมายถึง ความมีอยู่เป็นอยู่ของภพภูมิเทวดาชั้นอรูปพรหม อปริยา
ปันธาตุ หมายถึง ความมีอยู่เป็นอยู่ของภพภูมิที่เหนือขึ้นไป 

ในความหมายของ “ธาตุ” อีกอย่าง คือ ธาตุ 4 ได้แก่ ปฐวีธาตุ (ธาตุดิน) อาโปธาตุ (ธาตุ
น้ำ) เตโชธาตุ (ธาตุไฟ) และวาโยธาตุ (ธาตุลม) ถือเป็นส่วนประกอบพื้นฐานของสิ่งทั้งหลายทั้งปวง



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      127 

 

 

ในโลกนี้ ทั้งสิ่งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต  ตัวมนุษย์ (คน ) และสัตว์มีชีวิตทั้งหลายประกอบด้วยขันธ์ 5 
คือ รูป (ธาตุหรือมหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูป 24) เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ   เรียกย่อ ๆ 
รูปนาม  คำว่า “รูปนาม” ไม่ได้หมายถึงว่ามี 2 อย่างคือ รูปกับนาม แต่หมายถึงรูปนาม คือเขียน
ติดกันไปเลย ไม่ได้แยกกัน  ในรูปมีนามและในนามมีรูป เป็นอันเดียวกัน ไม่ใช่แยกกัน ไม่ได้หายไป
ไหน มีอยู่ในโลกในจักรวาลนี้ตลอดเวลา บางทีก็ปรากฏให้เห็นเป็นรูปร่าง บางทีก็ไม่ปรากฏให้เห็น
เป็นรูปร่าง กล่าวตามภาษาวิทยาศาสตร์ก็คือ บางทีก็เป็นสสาร บางทีก็เป็นพลังงาน เปลี่ยนกลับไป
กลับมา (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ. (ออนไลน์)) 
 

ประเภทของพระบรมสารีริกธาตุ 
 พระบรมสารีริกธาตุที่พบเห็นในปัจจุบัน มีความแตกต่างจากอัฐิของบุคคลธรรมดาทั่วไป
อย่างมาก แต่อย่างไรก็ตามยังพบลักษณะของพระบรมสารีริกธาตุที่มีลักษณะเหมือนกระดูกคน พบ
เห็นได้ตามพระธาตุเจดีย์ หรือตามพิพิธภัณฑสถานต่างๆ ทั่วโลก มี 2 ประเภท คือ 
 1. พระบรมสารีริกธาตุ มีลักษณะพระธาตุ พบมากในประเทศศรีลังกา ไทย จีน พม่า  
 2. พระบรมสารีริกธาตุ มีลักษณะกระดูกคน พบเฉพาะเขตโบราณสถานในประเทศอินเดีย 
สำหรับในประเทศไทยรัฐบาลอังกฤษได้มอบให้แก่ประเทศไทย 2 ครั้ง ครั้งแรกพระบาทสมเด็จพระ
จุลจอมเกล้าอยู่หัว โปรดเกล้าฯ ให้ประดิษฐานอยู่ ณ เจดีย์ภูเขาทอง วัดสระเกศ ราชวรมหาวิหาร 
เขตป้อมปราบศัตรูพ่าย และครั้งที่ 2 รัฐบาลได้อัญเชิญไปประดิษฐาน ณ เจดีย์วัดพระศรีมหาธาตุ 
เขตบางเขน  
 คุณลักษณะของพระบรมสารีริกธาตุที่พบเห็นได้ทั่วไปในปัจจุบัน และได้รับการยอมรับ
จากพุทธศาสนิกชนและพระภิกษุสงฆ์โดยทั่วไป พบว่ามีลักษณะที่มองจากภายนอกคร่าวๆ ได้ 
ด้วยกันหลายสี ตั้งแต่ใสดั่งแก้วจนกระทั่งขุ่น สีขาวดุจสีสังข์ สีทอง สีดำ สีชมพู สีแดง และมี
หลากหลายรูปแบบ ได้แก่ ลักษณะเมล็ดข้าวสาร พันธุ์ผักกาด เมล็ดถั่วแตก แก้วใส หากมีขนาดเล็ก
มักสามารถลอยน้ำได้ เม่ือลอยด้วยกันจะสามารถดึงดูดเข้าหากันได้ และลอยติดกันเป็นแพสามารถ
เสด็จมาเพิ่มจำนวนขึ้นหรือลดลงได้เอง ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะของพระธาตุเปลี่ยนขนาดและสสีันเอง
ได้ส่วนมากมักมีน้ำหนักค่อนข้างเบา เม่ือเทียบกับขนาด  
 อรรถกถาสุมังคลวิลาสินี ซึ่งเป็นคัมภีร์อธิบายความพระสูตรฑีฆนิกาย ในพระสุตันตปิฎก
นั้น พระอรรถ กถาจารย์ได้แบ่งลักษณะของพระบรมสารีริกธาตุออกเป็น 2 ลักษณะ คือ 
 1. นวิปฺปกิณฺณา ธาตุ คือ พระบรมสารีริกธาตุที่ยังคงรูปร่างเดิมอยู่เป็นชิ้นเป็นอัน มิได้
แตกย่อยลงไป มีทั้งหมด 7 องค์ ได้แก่ พระนลาฏ กระดูกหน้าผาก 1 องค์ พระเขี้ยวแก้ว 4 องค์ 
และพระรากขวัญ (กระดูกไหปลาร้า) 2 องค์ 



 

128     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

 2. วิปฺปกิณณา ธาตุ คือ พระบรมสารีริกธาตุส่วนต่าง ๆ ขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้าที่มิได้คงรูปร่างอยู่เป็นชิ้น แต่แตกย่อยลงเป็นจำนวนมาก กระจายไปประดิษฐานตามสถานที่
ต่าง ๆ  
 พระอรรถกถาจารย์ได้จำแนกลักษณะและขนาดของพระบรมสารีริกธาตุชนิด วิปฺปกิณฺณา 
ธาตุ เมื่อพิจารณาจากลักษณะภายนอก แบ่งออกได้เป็น 3 ลักษณะ คือ  
 1. สีเหมือนดอกมะลิตูม (สีพิกุล)  
 2. สีเหมือนแก้วมุกดาที่เจียระไนแล้ว (สีผลึก) 
 3. สีเหมือนจุณ หรือ ผงทองคำ (สีทองอุไร) 
และพิจารณาจากขนาดมี 3 ขนาด คือ 
 1. ขนาดเล็ก ประมาณเมล็ดพันธุ์ผักกาด 
 2. ขนาดเข่ือง คือ มีขนาดใหญ่ขึ้นมา ประมาณเมล็ดข้าวสารหักก่ึงหนึ่ง 
 3. ขนาดใหญ่ คือ มีขนาดใหญ่ที่สุด ประมาณเมล็ดถั่วเขียวผ่ากลาง (พระบรมสารีริกธาตุ
สารานุกรมเสรี. (ออนไลน์)) 
 

มูลเหตุแห่งการเกิดพระบรมสารีริกธาตุ 
 การเกิดพระบรมสารีริกธาตุจำนวนมากขึ้นนั้น พระโบราณาจารย์ได้อธิบายไว้ว่า เกิดจาก
พุทธประสงค์ก่อนที่องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจะเสด็จปรินิพพาน ซึ่งโดยปกติที่พระพุทธเจ้าที่ทรงมี
พระชนมายุยืนยาว สามารถระดิษฐานพระพุทธศาสนาให้มั่นคง จะมีพระบรมสารีริกธาตุที่มี
ลักษณะรวมกันเป็นแท่งเดียว ดุจทองแท่งธรรมชาติ ซึ่งในมหาชนในสมัยนั้นไม่สามารถแบ่งปันนำไป
ประดิษฐานตามที่ต่าง ๆ จึงต้องสร้างพระธาตุเจดีย์ขึ้นประดิษฐาน พระบรมสารีริกธาตุไว้ในที่แห่ง
เดียว ซึ่งพระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบัน ทรงเล็งเห็นว่า พระองค์มีเวลาปฏิบัติพุทธกิจเพียง 45 ปี นับว่า
น้อยมาก เมื่อเทียบกับพระพุทธเจ้าองค์ก่อน ศาสนาของพระองค์ยังไม่แพร่หลาย หากได้อัฐิธาตุของ
พระองค์ไปอุปัฏฐากบูชา จะได้บุญกุศลเป็นอันมาก จึงอธิษฐานให้พระบรมสารีริกธาตุของพระองค์ 
แตกย่อยเป็น 3 สัณฐาน เว้นแต่ธาตุทั้ง 7 ประการ คือ พระนลาฏ กระดูกหน้าผาก 1 องค์ พระ
เขี้ยวแก้ว 4 องค์ และพระรากขวัญ (กระดูกไหปลาร้า) 2 องค์  นอกจากนั้นให้กระจายไปทั่ว
ทิศานุทิศ เพื่อยังประโยชน์แก่หมู่สัตว์ทั่วไป 
 พระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้าทุกๆ พระองค์นั้น เกิดขึ้นและได้ประดิษฐานอยู่บน
มนุษย์โลก ชั่วระยะเวลาหนึ่ง จนเมื่อพระพุทธศาสนาได้เสื่อมลง พระบรมสารีริกธาตุก็จะอันตรธาน
ไป  



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      129 

 

 

           คำว่า“ธาตุอันตรธาน” ไม่ได้หมายถึงว่า ธาตุสูญสิ้นไปจากโลก แต่หมายถึงหายไปไม่
ปรากฏให้เห็นพระพุทธดำรัสที่ตรัสกับพระอานนท์คราวหนึ่งว่า“ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นเรา  ผู้ใด
เห็นเรา ผู้นั้นเห็นธรรม” ถ้าจะอธิบายในอีกลักษณะหนึ่งก็ได้ว่า ผู้ปฏิบัติธรรม บำเพ็ญคุณความดี มี
คุณธรรมประจำใจ ก็จะเห็นพระพุทธเจ้า คำว่า ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นเรา มี 2 นัย 
            นัยที่ 1 หมายถึงว่า ขณะที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่  คนที่อยู่ห่างไกลประสงค์จะ
เข้าเฝ้าพระพุทธองค์ ไม่จำเป็นต้องเดินทางไกลเพื่อไปเข้าเฝ้าพระพุทธองค์ก็ได้ แต่ให้ผู้นั้นปฏิบัติ
ธรรม ทำทาน รักษาศีล เจริญจิตภาวนา พระพุทธเจ้าก็จะเปล่งรัศมี มี 6 สี ไปแสดงพระองค์ปรากฏ
ต่อหน้าผู้นั้น นี่คือนัยของคำว่า“ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นเรา” 

นัยที่ 2 หมายถึงว่า เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธปรินิพพานไปแล้ว ผู้ประสงค์จะเห็น
พระพุทธเจ้า ขอให้อธิษฐานจิตบำเพ็ญทาน รักษาศีล เจริญภาวนา กล่าวคำอธิษฐานขอให้พระบรม
สารีริกธาตุเสด็จมา ณ ภาชนะหรือสถานที่เหมาะสมซึ่งจัดเตรียมเอาไว้  เมื่อทำความดีถึงขั้นสูงสุด 
พระบรมสารีริกธาตุก็จะเสด็จมาตามที่ปรารถนา (เชฏฐะ ถิรทินรัตน์.2548) 
 

ลักษณะของพระบรมสารีริกธาตุและพระอรหันตธาตุ 
 ลักษณะสัณฐานของพระบรมสารีริกธาตุ และขนาดของพระธาตุ มีหลากหลาย มีลักษณะ
สีเป็นมันเลื่อมสีต่างๆ มีสีทองอุไรบ้าง สีขาวใสดังแก้วผลึกบ้าง สีดอกพิกุลแห้งบ้าง มีสัณฐานต่าง ๆ 
เช่น กลม ยาวรี เสี้ยว เป็นเหลี่ยม มีขนาดต่าง ๆ กัน เช่น ขนาดใหญ่เท่าเมล็ดถั่วหัก ขนาดกลางเท่า
เมล็ดข้าวสารหัก ขนาดเล็กเท่ากับเมล็ดพันธุ์ผักกาด  พระธาตุและพระบรมสารีริกธาตุมีลักษณะ
และสัณฐานหลากหลายตามที่กล่าในตำราโบราณ พระบรมสารีริกธาตุ (ของพระพุทธเจ้า) ขนาด
ใหญ่ ประมาณเท่าเมล็ดถั่วหัก จำนวน 5 ทะนาน ทรงพระบวรสัณฐานเหมือนหนึ่งพรรณทองอุไร 
ขนาดกลาง ประมาณเท่าเมล็ดข้าวสารหัก จำนวน 5 ทะนาน ทรงพระบวรสัณฐานเหมือนหนึ่ง
พรรณแววแก้วผลึกอันเลื่อนลอยขนาดเล็ก ประมาณเท่าเมล็ดพันธุ์ผักกาด จำนวน 6 ทะนาน ทรง
พระบวรสัณฐานดังพระพรรณดอกบุปผชาติพิกุลอดุลสีใส 
            ความหลากหลายด้านลักษณะ สี สัณฐานของพระธาตุหรือพระบรมสารีริกธาตุ อาจขึ้นอยู่
กับองค์ประกอบหลายอย่าง เช่น สภาพทางกาย ลักษณะพิเศษทางจิตของพระอรหันต์หรือพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า  สภาพแวดล้อมทางภูมิศาสตร์ หรือปฏิกิริยาทางเคมีอย่างอ่ืน นอกจากนี้ น่าจะ
เก่ียวเนื่องกับอายุของพระธาตุหรือพระบรมสารีริกธาตุ แต่ละองค์ด้วย  ซึ่งบางองค์อาจมีอายุเป็น
หมื่นชาติแสนชาติ ในคัมภีร์เถรวาทกล่าวถึงพระนามของพระพุทธเจ้า 25 พระองค์ที่ปรินิพพานไป
แล้ว พระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้าเหล่านั้นยังคงสถิตอยู่ ในโลก ไม่รวมพระธาตุ              



 

130     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

(หรือพระอรหันตธาตุ) ของพระสาวก สาวิกาซึ่งมีจำนวนมาก (พระบรมสารีริกธาตุ–สารานุกรมเสรี. 
(ออนไลน์)) 

พระบรมสารีริกธาตุ 2 ประเภท 
            1. พระบรมสารีริกธาตุไม่แตกกระจาย พระบรมสารีริกธาตุที่ไม่แตกกระจายมี 7 ส่วน คือ 
พระเขี้ยวแก้ว 4 พระรากขวัญ 2 และพระอุณหิสหรือส่วนพระนลาฏ 1 คำว่า“ไม่แตกกระจาย” 
หมายถึงยังความเป็นรูปร่าง เป็นแท่ง หรือเป็นกลุ่มก้อนสมบูรณ์ ไม่มีส่วนไหนหักบิ่นไป กล่าวคือ
ก่อนที่ร่างกายจะถูกเผา พระเขี้ยวแก้วเป็นต้นนี้ 
มีรูปร่างอย่างใดหลังจากร่างถูกเผาแล้วพระเข้ียวแก้วนี้ก็ยังมีรปูร่างอย่างนัน้ 
            2. พระบรมสารีริกธาตุแตกกระจายพระบรมสารีริกธาตุที่แตกกระจาย คือ ส่วนอ่ืน
นอกเหนือจาก 7 ส่วนที่กล่าวไว้ในในข้อ 1 จะไม่เหลือส่วนที่เด่นชัด ขนาดเล็กสุดเท่าเมล็ดพรรณ
ผักกาด ขนาดเท่าเมล็ดข้าวสารหัก และขนาดใหญ่เท่าเมล็ดถั่วเหลือง คำว่า“แตกกระจาย” 
หมายถึง ไม่มีความเป็นรูปร่าง เป็นแท่ง หรือเป็นกลุ่มก้อนเหมือนเดิม มีบางส่วนหักบิ่นไป กล่าวคือ
ก่อนที่ร่างกายจะถูกเผา พระธาตุนี้มีรูปร่างสมบูรณ์ แต่หลังจากร่าง ถูกเผาแล้ว  ก็สูญเสียความ
สมบูรณ์ไป     

ลักษณะของพระอรหันตธาต ุ
 พระธาตุของพระสารีบุตร สัณฐานกลมเป็นมณฑล บ้างรีเป็นไข่จิ้งจก บ้างดังรูปบาตรคว่ำ 
บ้างพรรณขาวดังสีสังข์สีพิกุลแห้ง สีหงายตะค้า 
          พระธาตุพระโมคคัลลานะ สัณฐานกลมเป็นปริมณฑลอย่างหนึ่ง รีเป็นผลมะตูมและเมล็ด
ทองหลางก็มี และเมล็ดสวาก็มี เป็นสีดำ หรือขาว หรือเขียวหรือเหลือเหมือนหวายตะค้า ลายดังไข่
นก หรือร้าวเป็นสายเลือด 
          พระธาตุของพระอานนท์ สัณฐานดังใบบัวเผื่อน พรรณดังสีดอกพิกุล พรรณดำดังน้ำรัก 
หรือขาวสะอาดดังสีเงิน 
 พระธาตุของพระอุบลวรรณาเถรี สัณฐานงอกดังกระดูกสันหลังงู มีรูทะลุกลาง พรรณ
เหลืองดังเกสรบัวพระมหากัสสปะและพระเจ้าอชาตศัตรูรวบรวมพระบรมสารีริกธาตุ 
        เมื่อกษัตริย์และเจ้าผู้ครองนครได้อัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุไปประดิษฐานในเจดีย์ ณ 
เมืองของตนแล้ว  พระมหากัสสปะเห็นว่าในอนาคต คนจะไม่เอาใจใส่บูชาสักการะ เป็นเหตุให้พระ
บรมสารีริกธาตุหายไป ไม่ปรากฏให้คนเห็น (คงไม่ได้หมายถึงว่าจะเกิดอันตรายแก่พระบรม
สารีริกธาตุตามที่หมายความกัน) และจะทำให้ชาวโลกไม่ได้รับประโยชน์เก้ือกูล 
            พระมหากัสสปะได้ถวายคำแนะนำแด่พระเจ้าอชาตศตัรูให้ประกอบพิธี “ธาตุนิทาน” คือ
การฝังพระธาตุ ตำนานบอกว่า ใน พ.ศ.8 พระมหากัสสปะใช้อทิธิฤทธิ์อัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      131 

 

 

จากเมืองต่างๆ (ยกเว้นจากเมืองรามคาม) มายังเมืองกรุงราชคฤห์ โดยที่กษัตริย์และเจ้าผู้ครองนคร
ไม่ทราบ 
            พระเจ้าอชาตศัตรูทรงมีพระราชกระแสรบัสั่งให้ขุดหลุมลึก 80 ศอก ด้านทิศตะวนัออก
เฉียงใต้ (ทิศอาคเนย์) ของกรุงราชคฤห์ เอาแผ่นโลหะปูข้างล่าง สร้างเรือนขนาดเล็กด้วยทองแดง 
บรรจุพระบรมสารีริกธาตลุงในกล่องไม้จันทน์เหลืองซ้อนกัน 8 ชั้นแล้วบรรจุลงในสถูปไมจ้ันทน์
เหลืองซ้อนกัน 8 ชั้น แล้วบรรจลุงในกล่องงา 8 ชั้น บรรจุซ้อนลงในสถูปงา 8 ชัน้ บรรจุลงในกล่อง
แก้ว 8 ชั้น บรรจุซ้อนลงในสถูปแก้ว 8 บรรจุลงในกล่องทองคำ 8 ชั้น บรรจุซ้อนลงในสถูปทองคำ 
8 ชั้น บรรจุลงในกล่องเงิน 8 บรรจุซ้อนลงในสถูปเงนิ 8 ชั้น  บรรจุลงในกล่องแก้วมณี 8 บรรจุซ้อน
ลงในสถูปแก้วมณี 8 ชั้น  บรรจุลงในกล่องแก้วแดง 8 บรรจุซ้อนลงในสถูปแก้วแดง 8  ชัน้ บรรจุลง
ในกล่องแก้วลาย 8 ชัน้ บรรจุซอ้นลงในสถปูแก้วลาย 8 ชั้น  บรรจุลงในกล่องแก้วผลึก 8 ชั้น บรรจุ
ซ้อนลงในสถปูแก้วผลึก 8 ชัน้  สถูปแก้วผลึกนี้จะเป็นสถูปชั้นนอก  มีการจารึกข้อความไว้ว่า “ใน
ข้างหน้าโน้น เม่ือใด ปิยทาสกุมารได้เสวยราชย์ เปน็พระเจ้าอโศกธรรมราชา เม่ือนั้น พระองคจ์ัก
กระทำพระบรมธาตุเหล่านี้ให้แพร่หลาย” 
  พระโมคคัลลีบุตรติสสะและพระเจ้าอโศกมหาราชกระจายพระบรมสารีริกธาตุ 
  การนับถือพระบรมสารีริกธาตุในอินเดียในพุทธศตวรรษต้น ๆ ไม่มีกล่าวถึงเร่ืองความขลัง
ศักดิ์สิทธิ์ หรือฤทธิ์อำนาจต่าง ๆ ที่เก่ียวกับพระพุทธเจ้า แต่เป็นเพียงการนับถือเพื่อรำลึกถึงคุณของ
พระพุทธเจ้าผู้เต็มเปี่ยมไปด้วยพระคุณทั้ง 3 คือ พระปัญญาธิคุณ พระวิสุทธิคุณ และกรุณาธิคุณ 
อันเป็นการสอนให้พุทธศาสนิกชนเจริญรอยตามแบบอย่างการดำเนินชีวิตเหมือนพระองค์ แต่พอ
เวลาผ่านไปความเชื่อถือก็เปลี่ยนไปตามความนิยม ครั้นถึง พ.ศ.218  พระเจ้าอโศกขึ้นครองราชย์ 
ต่อมาได้พบสามเณรนิโครธ ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา ทรงอุปถัมภ์ พระโมคคัลลีบุตรติสสะให้
ทำสังคายนาคร้ังที่ 3 พระองค์เองเสด็จจาริกกราบไหว้บูชาสถานที่สำคัญทางพระพุทธศาสนา รับสั่ง
ให้สร้างสถูป 84,000 องค์ บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ ประดิษฐานไว้ในที่ต่างๆ ทั้งในและนอก พระ
ราชอาณาจักร สันนิษฐาน แม้ในคราวส่งสมณทูต 9 สายออกไปประกาศพระพุทธศาสนายังที่ต่าง ๆ 
ทั้งในและนอกพระราชอาณาจักร ได้มีการอัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุไปด้วยทุกสาย ทำให้พระ
บรมสารีริกธาตุกระจายไปในนานาประเทศตั้งแต่บัดนั้นมา  การส่งพระธรรมทูตออกไปประกาศ
พระพุทธศาสนาในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชเป็นเหตุทำให้พระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุ
กระจายออกไป 
            สาเหตุประการต่อมาที่ทำให้พระบรมสารีริกธาตุและพรธาตุกระจายไปสู่ประเทศต่าง ๆ 
คือ พวกพ่อค้านานาชาติ  ของฝากของขวัญ (เคร่ืองบรรณาการ) เก่ียวกับพระพุทธศาสนาที่นิยมไป
ให้กันในหมู่นักปกครองและพ่อค้าวาณิชในสมัยโบราณก็คือ (1) คัมภีร์พระพุทธศาสนา (2) 



 

132     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

พระพุทธรูป พระสถูปเจดีย์ขนาด (3) พระบรมสารีริกธาตุ พระธาตุและ (4)พระธาตุเขี้ยวแก้ว (ซึ่ง
ถือเป็นของฝากชั้นเยี่ยม) (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ.2548) 
 

พระบรมสารีริกธาตุและการตกทอดมาสู่ประเทศไทย 
            พระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุได้รับอัญเชิญมาประเทศไทยตั้งแต่สมัยพระโสณะและ
พระอุตตระ เป็นต้นมา (อนุมานหรือคาดการณ์ตามหลักฐานในคัมภีร์) หรือถ้าว่าตามตำนานอุรังค
ธาตุพระมหากัสสปะและคณะ ได้อัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุส่วนหน้าอก (อุรังคธาตุ) มาบรรจุใน
เจดีย์พระธาตุพนมตั้งแต่ประมาณ พ.ศ. 5 ก่อนพระโสณะและพระอุตตระด้วยซ้ำไป 
            แม้แต่ความเชื่อเรื่องบั้งไฟพญานาค ชาวไทยและชาวลาวบริเวณลุ่มแม่น้ำโขงเชื่อว่า 
เมื่อก่อนมีเจดีย์บนเกาะกลางน้ำ เป็นที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ ต่อมากระแสน้ำเซาะเกาะ
กลางน้ำพังทลาย พื้นดินทรุดลง น้ำท่วมองค์เจดีย์ แต่สภาพของเจดีย์ยังดีอยู่มาจนถึงปัจจุบัน 
พญานาคทำหน้าที่คุ้มครององค์เจดีย์และพระบรมสารีริกธาตุ พอถึงวันออกพรรษาทุกปี พญานาคก็
จะพ่นไฟเพื่อเป็นการบูชาพระบรมสารีริกธาตุ นี่คือตำนาน พุทธศาสนิกชนบริเวณลุ่มแม่น้ำโขง
ตั้งแต่ทางเหนือถึงใต้ มีศรัทธาในเร่ืองพระบรมสารีริกธาตุมาก จะเห็นว่า  ทางภาคเหนือก็มีพระธาตุ
ดอยสุเทพ พระธาตุศรีจอมทอง จังหวัดเชียงใหม่ พระธาตุหริภุญชัย จังหวัดลำพูน พระธาตุช่อแฮ 
จังหวัดแพร่ พระธาตุแช่แห้ง จังหวัดน่าน พระธาตุหลวงลำปาง จังหวัดลำปาง พระธาตุดอยกองมู 
จังหวัดแม่ฮ่องสอน เป็นต้น ทั้งหมดเป็นที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุทั้งสิ้น และมีตำนาน
เก่ียวกับความเป็นมาของพระบรมสารีริกธาตุแต่ละแห่งที่มีเอกสารหลักฐานและเล่าสืบต่อมากันมา 
เป็นเรื่องที่น่าเลื่อมใสยิ่ง  เช่น พระธาตุดอยสุเทพมีตำนานว่า สมัยหนึ่ง พระพุทธเจ้าเสด็จมาฉัน
ภัตตาหารที่ดอยอุจฉุปัพพตะ (ภูเขาอ้อย) ย่าแสะแม่ลูกได้ตักบาตร (ใส่บาตร) ถวายภัตตาหารแด่
พระพุทธเจ้าและพระสาวก พระพุทธองค์จึงทรงมอบพระเกศาธาตุให้และได้ประดิษฐานไว้ที่พระ
ธาตุดอยสุเทพ ทางภาคอีสานก็มีพระธาตุพนม พระธาตุเชิงชุม พระธาตุเรณูนคร พระธาตุศรีคูณ 
พระธาตุมหาชัย พระธาตุ ประสิทธิ์ พระธาตุท่าอุเทน เป็นต้น 
            พระธาตุเก่าแก่และสำคัญในภาคใต้ของประเทศไทย เช่น พระบรมธาตุนครศรีธรรมราช 
ซึ่งมีตำนานว่า เจ้าชายทันตกุมาและพระนางเหมมาลาอัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุมาขึ้นที่หาด
ทรายแก้ว สร้างเจดีย์เล็กๆ เป็นที่ประดิษฐานไว้เมื่อประมาณ พ.ศ.854  ต่อมาประมาณ พ.ศ.1093 
พระเจ้าศรีธรรมาโศกราชทรงสร้างเมืองนครศรีธรรมราชและทรงสร้างพระบรมธาตุเจดีย์องค์เป็นที่
ประดิษฐานแทน พระบรมธาตุไชยา จังหวัดสุราษฎร์ธานี สร้างขึ้นประมาณระหว่าง พ.ศ.1300–
1400  ในภาคกลางของประเทศไทย พระปฐมเจดีย์ซึ่งเชื่อว่ามีการสร้างขึ้นตั้งแต่สมัยที่พระโสณะ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      133 

 

 

และพระอุตตระมาเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่สุวรรณภูมิ มีการสร้างพระปฐมเจดีย์เพื่อบรรจุพระบรม
สารีริกธาตุเพื่อประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ 
            ในสมัยสุโขทัย มีข้อความในศิลาจารึกหลักที่ 1 (ประมาณ พ.ศ.1835)บอกว่า“พ่อขุน
รามคำแหงทรงช้างเผือกชื่อรูจาศรีไปนมัสการพระศรีรัตนธาตุ พระองค์ทรงอัญเชิญพระธาตุ
ประดิษฐานไว้กลางเมืองให้คนบูชา 6 วันก่อนที่จะประดิษฐานไว้กลางเมืองศรีสัชชนาลัยแล้วทรง
สร้างเจดีย์ครอบไว้”ในรัชสมัยพระยาลือไทย ทรงอัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุมาจากลังการ 
ประดิษฐานไว้ในเมืองนครชุมเป็นต้น 
            ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย รัชกาลที่  2 (พ .ศ.2353 –
2360) พระสังฆราชลังกาให้พระสงฆ์ลังกาอัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุและต้นพระศรีมหาโพธิ์จาก
ลังกามาถวาย  ต่อมาใน พ.ศ.2441 รัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 
(พ.ศ. 2411–2453) อุปราชอังกฤษที่ครองอินเดียได้มอบพระบรมสารีริกธาตุแก่ประเทศไทย พระ
ปิยมหาราชได้รับสั่งให้พระยาสุขุมนัยวินิตไปอัญเชิญมาจากอินเดียมากรุงเทพฯ แล้วนำมาบรรจุไว้ที่
เจดีย์ภูเขาทอง วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร  ยิ่งในปัจจุบัน มีการอัญเชิญพระธาตุ/พระบรม
สารีริกธาตุจากศรีลังกาบ้าง อินเดียบ้าง จีนบ้าง หรือจากประเทศอ่ืน ๆ ทั่วโลกมาประดิษฐานใน
ประเทศไทยเป็นการชั่วคราวบ้าง เป็นการถาวรบ้างอย่างต่อเนื่อง ทุกครั้งที่มีการอัญเชิญมา 
พุทธศาสนิกชนจากทุกทิศก็หลั่งไหลมา กราบไหว้บูชา 
            นอกจากนี้ ในเจดีย์สำคัญของวัดต่าง ๆ ก็มีการบรรจุพระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุ 
(พระอรหันตธาตุ)ไว้เช่นกัน คนไทยโบราณนิยมตั้งชื่อว่าวัดขึ้นต้นหรือลงท้ายด้วยคำว่า“ธาตุ” เช่น 
วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ กรุงเทพฯ วัดพระศรีมหาธาตุ กรุงเทพฯ วัดมหาธาตุ (สุโขทัย, ชัยนาท, 
อยุธยา, เพชรบูรณ์, นครพนม, เพชรบุรี เป็นต้น) วัดพระธาตุพนม จังหวัดนครพนม) วัดพระธาตุศรี
จอมทอง วัดพระธาตุดอยสุเทพ จังหวัดเชียงใหม่ วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ จังหวัดพิษณุโลก วัดพระ
บรมธาตุไชยา จังหวัดสุราษฎร์ธานี เหตุผลในการตั้งวัดขึ้นต้นหรือลงท้ายด้วยคำว่า“ธาตุ”ก็เพราะมี
ความเกี่ยวเนื่องกับพระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุนั่นเอง ตำนานเกี่ยวกับพระบรมสารีริกธาตุ 
และพระธาตุนี้ เป็นเร่ืองเล่าสืบต่อมากันยาวนาน จากคนรุ่นแล้วรุ่นเล่าจนกลายเป็นเร่ืองที่ฝังลึกอยู่
ในความเชื่อของคนประจำถิ่นนั้นๆ และความเชื่อนี้ก็ปรากฏออกมาในประเพณี/พิธีกรรมของคนใน
ถิ่นนั้นๆ มีความศักดิ์สิทธิ์ เป็นที่ยึดเหนี่ยวทางใจ เมื่อใดที่ประสงค์บุญประสงค์ความสำเร็จก็จะไป
กราบไหว้บูชา ขอศีลขอพร วิถีชีวิตอย่างนี้มีมาอย่างต่อเนื่องจากยุคสู่ยุค  
 
 
 
 



 

134     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ความเชื่อเกี่ยวกับพระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุในสังคมไทย 
            การบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ และพระธาตุ (พระอรหันตธาตุ) ในประเทศไทย เป็น
เหตุการณ์ที่น่าอัศจรรย์ ทำให้เกิดศรัทธาอย่างต่อเนื่อง พุทธศาสนิกชนไทยนิยมบรรจุพระธาตุและ
พระบรมสารีริกธาตุตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ในอดีตนั้น นิยมสร้างสถูปเจดีย์เพื่อบรรจุพระธาตุและ
พระบรมสารีริกธาตุมาก เห็นได้จากมีเจดีย์เก่าแก่มากในบริเวณเมืองเก่าสุโขทัย ศรีสัชนาลัย ลพบุรี 
อยุธยา เป็นต้น ในปัจจุบัน มีการอัญเชิญพระธาตุและพระบรมสารีริกธาตุไปบรรจุในสถูป (หรือ
สถูปเจดีย์) ซึ่งถือว่าเป็นสถูปที่สร้างขึ้นในยุคใหม่ภายในประเทศ 136 แห่ง ที่สำคัญ เช่น เจดีย์พระ
บรมธาตุ วัดบวรนิเวศวิหาร กรุงเทพมหานคร พระมหาธาตุเจดีย์นภเมทนีดลและพระมหาธาตุ
เจดีย์นภพลภูมิสิริ ดอยอินทนนท์ จังหวัดเชียงใหม่ พระเจดีย์มหาจักรีพิพัฒน์ วัดญาณสังวราราม 
จังหวัดชลบุรี พระมหาเจดีย์มหารัชมังคลาจารย์ วัดปากน้ำ กรุงเทพมหานคร พระมหาธาตุเจดีย์มิ่ง
มงคล วัดวังยาว ประจำจวบคีรีขันธ์ เป็นต้น 
            นอกจากนี้ พระมหาธาตุที่ยิ่งใหญ่อีกแห่งที่ประเทศเมียนมา พระมหาธาตุชเวดากอง ยังมี
การอัญเชิญ พระบรมสารีริกธาตุ และพระธาตุไปบรรจุ ณ เจดีย์ในต่างประเทศอีกหลายแห่ง เช่น 
พระเจดีย์สมาคมประชาสังคมสงเคราะห์ ญี่ปุ่น พระเจดีย์วิปัสสนาเคหะ เมืองบันดุง  อินโดนีเซีย 
เหตุการณ์ที่น่าอัศจรรย์ใจและเป็นที่เกิดศรัทธาประการที่สองคือ“ปาฏิหาริย์”ของพระธาตุและพระ
บรมสารีริกธาตุในประวัติศาสตร์ไทย  ในตำนานเรื่องพระธาตุหริภุญชัย จังหวัดลำพูนบอกว่า 
“ประมาณ พ.ศ.1590 พระเจ้าอาทิตย์ทรงเห็นปาฏิหาริย์พระธาตุเปล่งรัศมี 6 สี  (ฉัพพัณณรังสี) จึง
ทรงให้สร้างเจดีย์บรรจุพระธาตุ จารึกวัดช้องล้อม จังหวัดสุโขทัย (ประมาณ พ.ศ.1927) บอกว่า
“สมเด็จพระมหาธรรมราชา  เมื่อทรงสร้างพระพุทธรูปศิลา ก็ได้ทอดพระเนตรเห็นพระศรีรัตนธาตุ
กระทำปาฏิหาริย์ สว่างดังลวดเงินเห็นเป็นขนาดใหญ่เท่าเสื่อสาด”ในสมัยกรุงศรีอยุธยา มีบันทึกใน
พงศาวดารว่า กษัตริย์หลายพระองค์ทรงเห็นปาฏิหาริย์ของ พระบรมสารีริกธาตุ พระธาตุ เช่น พระ
บรมราชาธิราชที่ 1 ทอดเห็นพระเนตรปาฏิหาริย์ของพระบรมสารีริกธาตุจึงโปรดเกล้าฯ ให้ทหาร
ปักหลักไว้ตรงที่พระบรมสารีริกธาตุปรากฏ แล้วทรงสถาปนาวัดมหาธาตุขึ้นใน พ.ศ.1917 และ
สมเด็จพระนเรศวรมหาราช ทรงเห็นปาฏิหาริย์ถึง 4 ครั้ง ดังบันทึกเหตุการณ์เมื่อ พ.ศ.2137 ที่เมือง
ปาโมก ความตอนหนึ่งว่า “… พระบรมสารีริกธาตุปาฏิหาริย์ โชติช่วงมาเท่าผลส้มเกลี้ยง มาแต่
ทักษิณทิศ เวียนเป็นทักษิณาวรรตแล้วเสด็จไปอุดรทิศ...”    

พ.ศ.2452 พระบาทสมเด็จพระมงกุฏเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที 6 ขณะทรงพระยศเป็น
มกุฎราชกุมาร เสด็จประทับที่พระราชวังสนามจันทร์ ได้ทอดพระเนตรเห็นปาฏิหาริย์ที่องค์พระ
ปฐมเจดีย์ ดังบันทึกตอนหนึ่งว่า “… ได้เห็นองค์พระปฐมเจดีย์รัศมีสว่างพราวออกทั้งองค์ ดู
ประหนึ่งว่าองค์พระปฐมเจดีย์ด้านตะวันตกคือด้านที่เล็งตรงกับสนามจันทร์นั้นทาด้วยฟอสฟอรัส 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      135 

 

 

พราวเรือง ๆ …” คร้ันเสด็จขึ้นครองราชย์แล้วก็ได้ทอดพระเนตรเห็นปาฏิหาริย์ที่องค์พระปฐมเจดีย์
อีกใน พ.ศ.2457 บุคคลทั่วไปในปัจจุบันจำนวนมาก ที่ศรัทธาเลื่อมใส รักษาศีลปฏิบัติธรรมอย่าง
สม่ำเสมอ ได้เห็นปาฏิหาริย์แห่งพระบรมสารีริกธาตุ พระธาตุ บางคนมีห้องสำหรับสวดมนต์ไหว้
พระประจำบ้าน มีแท่นเตรียมไว้เฉพาะสำหรับ พระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุเสด็จมาเยี่ยมที่บ้าน 
(กรมศิลปากร กระทรวงศึกษาธิการ. 2529)  
 

ความเชื่อเร่ืองพระธาตุเจดีย์ประจำปีนักษัตรของคนไทย 
 ความเชื่อเร่ืองพระธาตุเจดีย์ประจำปีเกิด ไม่ใช่แนววัตรปฏิบัติที่ปรากฏในหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาแต่เป็นความเชื่อดั้งเดิมของชาวล้านนา แต่ก็ไม่ได้ปรากฏว่ามีมาตั้งแต่เมื่อใดจึงเป็น
ความเชื่อที่นับถือสืบต่อกันมาและก็ขยายวงกว้างไปทั่วทุกภาคของไทยที่มีลักษณะความเชื่อแบบ
ตำราโหราศาสตร์ของชาวจีนมาผสมในเรื่องของผู้ใดมีเคราะห์ร้ายอันจะเกิดอันตรายแก่ชีวิตและ
ครอบครัว จึงเป็นที่มาของปีชง บ่งบอกถึงเร่ืองร้ายหรือดีที่ต้องจะแก้ไข บุคคลซึ่งเกิดในปีนักษัตรใด
ก็ตามสมควรที่จะหาโอกาสไปกราบไหว้พระธาตุประจำปีเกิดของตนให้ได้อย่างน้อยหนึ่งครั้งในชีวิต 
อันถือเป็นมงคลแก่ชีวิต มีอานิสงส์สูงและทำให้มีอายุมั่นขวัญยืน มีกิจการรุ่งเรืองค้าขายรุ่งเรือง  
รวมถึงเชื่อว่าหากสิ้นชีพไปแล้วดวงวิญญาณจะได้กลับไปยังพระธาตุองค์นั้น ไม่ต้องเร่ร่อนไปในทุคติ
ภพอ่ืน ๆ  
 การเชื่อในพระธาตุประจำวันเกิด ถือว่าเป็นความชาญฉลาดของชาวล้านนาที่สอน
ลูกหลานให้เคารพในพระรัตนตรัย  เพราะการเดินทางไปกราบไหว้พระธาตุประจำวันเกิดแต่ละองค์
นั้น ถือเป็นเรื่องใหญ่เนื่องจากการเดินทางลำบากจำเป็นต้องใช้ความวิริยะอุตสาหะมุ่งมั่นที่จะไป
กราบไหว้พระธาตุให้ได้สักครั้ง และก็เป็นความเชื่อต่อ ๆกันจนถึงในยุคปัจจุบันที่บางคนมีเรื่อง
เดือดร้อนทางใจ จำเป็นต้องหาที่พึ่งทางใจที่จะก่อให้เกิดความปีติสุขและความอ่ิมอกอ่ิมใจ  (พระ
มหาสมชาย ธีรปภาโส (บุญเกลี้ยง). 2546) 
  พระธาตุเจดีย์ประจำปีนักษัตรยิ์  
 1. คนเกิดปีใจ้ (ปีชวด นักษัตรหนู ธาตุน้ำ) บูชาประจำพระทักษิณโมลีธาตุ (กระดูก
กระหม่อมเบื้องขวา) ณ วัดพระธาตุศรีจอมทอง อำเภอจอมทอง จังหวัดเชียงใหม่  
 2. คนเกิดปีเป้า (ปีฉลู นักษัตรวัว ธาตุดิน) บูชาประจำพระเกศาธาตุ พระธาตุส่วนพระ
นลาฏ (หน้าผาก) และพระศอ (ลำคอ) ณ วัดพระธาตุลำปางหลวง อำเภอเกาะคา จังหวัดลำปาง 
 3. คนเกิดปียี (ปีขาล นักษัตรเสือ ธาตุไม้) บูชาประจำพระเกศาธาตุและพระบรมธาตุ
ข้อศอกข้างซ้าย ณ วัดพระธาตุช่อแฮ อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ 



 

136     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

 4. คนเกิดปีเหม้า (ปีเถาะ นักษัตรกระต่าย ธาตุน้ำ) บูชาประจำพระเกศาธาตุ และพระ
บรมธาตุข้อพระหัตถ์ข้างซ้าย ณ วัดพระธาตุแช่แห้ง อำเภอภูเพียง จังหวัดน่าน 
 5. คนเกิดปีสี (ปีมะโรง นักษัตรพญานาค ธาตุดิน) บูชาประจำพระบรมสารีริกธาตุ ณ วัด
พระสิงห์ อำเภอเมืองเชียงใหม่ จังหวัดเชียงใหม่ 
 6. คนเกิดปีใส้ (ปีมะเส็ง นักษัตรงูเล็ก ธาตุน้ำ) บูชาประจำ ณ โพธิบัลลังก์ วิหารมหาโพธิ
เจดีย์ รัฐพิหาร ประเทศอินเดีย 
 7. คนเกิดปีสะง้า (ปีมะเมีย นักษัตรม้า ธาตุไฟ) บูชาประจำ พระเกศาธาตุ ณ พระธาตุ
เจดีย์ชเวดากอง กรุงย่างกุ้ง ประเทศเมียนมา  
 8. คนเกิดปีเม็ด (ปีมะแม นักษัตรแพะ ธาตุดิน) บชูาประจำพระบรมสารีริกธาตุ ณ วัดพระ
ธาตุดอยสุเทพ อำเภอเมืองเชียงใหม่ จังหวัดเชียงใหม่ 
 9. คนเกิดปีสัน (ปีวอก นักษัตรลิง ธาตุดิน) บูชาประจำพระอุรังคธาตุ (กระดูกส่วน
หน้าอก) ณ วัดพระธาตุพนม อำเภอพระธาตุพนม จังหวัดนครพนม 
 10. คนเกิดปีเร้า (ปีระกา นักษัตรไก่ ธาตุเหล็ก) บูชาประจำพระบรมธาตุส่วนกระหม่อม 
หน้าอก นิ้วพระหัตถ์ พระเกศาธาตุ และพระธาตุย่อยอีกเต็มบาตร ณ วัดพระธาตุหริภุญชัย อำเภอ
เมืองลำพูน จังหวัดลำพูน 
 11. คนเกิดปีเส็ด (ปีจอ นักษัตรหมา ธาตุดิน) บูชาประจำพระบรมธาตุเข้ียวแก้วเบื้องขวา
บน พระจุฬาโมลี (มวยผม) ณ วัดเกตุการาม (พระธาตุอินทร์แขวน) อำเภอเมืองเชียงใหม่ จังหวัด
เชียงใหม่ 
 12. คนเกิดปีใค้ (ปีกุน นักษัตรชา้ง ธาตนุ้ำ) บชูาประจำพระบรมธาตุส่วนพระศอ และพระ
รากขวัญ (กระดูกไหปลารา้ เบื้องซ้าย ณ วัดพระธาตุดอยตุง อำเภอแม่ฟ้าหลวง จังหวัดเชียงราย  
  พระธาตุเจดีย์ประจำวัน 
 1. วันอาทิตย์ พระธาตุพนม ณ วัดพระธาตุพนม วรมหาวิหาร อำเภอธาตุพนม จังหวัด
นครพนม 
 2. วันจันทร์ พระธาตุเรณูนคร ณ วัดพระธาตุเรณู อำเภอเรณูนคร จังหวัดนครพนม 
 3. วันอังคาร พระธาตุศรีคุณ ณ วัดพระธาตุศรีคุณ อำเภอนาแก จังหวัดนครพนม 
 4. วันพุธ พระธาตุมหาชัย ณ วดัธาตุมหาชยั อำเภอปลาปาก จงัหวัดนครพนม 
 5. วันพฤหัสบดี พระธาตุประสิทธิ์ ณ วัดพระธาตุประสิทธิ์ อำเภอนาหว้า จังหวัดนครพนม 
 6. วันศุกร์ พระธาตุท่าอุเทน ณ วัดท่าอุเทน อำเภอท่าอุเทน จังหวัดนครพนม 
 7. วันเสาร์ พระธาตุนคร ณ วัดมหาธาตุ อำเภอเมือง จังหวัดนครพนม  (พระบรม
สารีริกธาตุ และพระธาตุ พระพุทธสาวก พุทธบูชา 2542-2554) 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      137 

 

 

 การบูชาพระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุเจดีย์ ส่วนมากจะอยู่ในพื้นที่ของชาวภาคเหนือ
และภาคะวันออกเฉียงเหนือ อาจเป็นเพราะว่าประชาชนส่วนมีการนับถือพระพุทธศาสนาอย่าง
เคร่งครัดและบูชาพระธาตุต่างๆ สืบต่อกันมาจนถึงปัจจุบัน จนมีพุทธบุตรที่มีความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาได้บรรพชาและอุปสมบทเป็นสามเณรและพระภิกษุตั้งตนอุทิศถวายเป็นพุทธสาวก
ประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างเคร่งครัด และทำการเผยแผ่หลักธรรมคำ
สอนเพื่อให้พุทธศาสนิกชนได้ปฏิบัติตาม เมื่อถึงคราวล่วงลับดับขันธ์ไปมีหลายรูปที่อัฐิกลายเป็นพระ
ธาตุ เช่น หลวงปู่มั่น ภูริทตฺโต วัดป่าสุทธาวาส อำเภอเมืองสกลนคร จังหวัดสกลนคร หลวงปู่พระสุ
พรหมยาเถร (พรหมา พรหมฺจกฺโก) วัดพระพุทธบาทตากผ้า จังหวัดลำพูน หลวงปู่คำตัน เตชธมฺโม 
วัดป่าด่านศรีสำราญ จังหวัดหนองคาย หลวงปู่สิงห์ทอง ธมฺมวโร วัดป่าแก้วบ้านชุมพล จังหวัด
สกลนคร หลวงปู่ชา สุภทฺโท วัดหนองป่าพง จังหวัดอุบลราชธานี พระญาณสิทธาจารย์ (สิม พุทฺธจา
โร) วัดถ้ำผาปล่อง จังหวัดเชียงใหม่ หลวงปู่ขาว อนาลโย วัดถ้ำกองเพล จังหวัดหนองบัวลำภู หลวง
ปู่แหวน สุจินฺโณ วัดดอยแม่ปั๋ง จังหวัดเชียงใหม่ เป็นต้น  
 

บทสรุป  
 พระบรมสารีริกธาตุและพระอรหันตธาตุ เป็นสัญลักษณ์เครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของพุทธ
บริษัทเพื่อเป็นเครื่องเตือนสติให้ประพฤติดีปฏิบัติชอบตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธองค์ 
หลังจากที่พระองค์ปรินิพพานแล้วสิ่งที่เป็นสรณะแทนพระองค์ คือ การเข้าเห็นธรรมสามารถปฏิบัติ
ให้ถึงขั้นสูงสุดก็จะสามารถเข้าถึงพระพุทธองค์ เพราะพระองค์เป็นเพียงผู้ชี้แนะแนวทางให้เกิดกุศล
ในการดำเนินชีวิต ส่วนการปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนเป็นเรื่องของพุทธบริษัทที่จะทำให้
พระพุทธศาสนามีความเจริญรุ่งเรืองสืบไป การยึดถือบูชาสิ่งที่ควรบูชาอันเป็นเครื่องยึดทางด้าน
จิตใจของพุทธบริษัทในปัจจุบันที่เรียกว่า พระบรมสารีริกธาตุ และพระธาตุต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นมากมาย
ถือเป็นการบูชาสิ่งที่เป็นปูชนียบุคคลอันถือทรงไว้ด้วยคุณค่ามากทั้งทางด้านประวัติศาสตร์ และ
ศาสนา อีกทั้งเป็นสิ่งที่สูงค่า ควรแก่การเคารพบูชาอย่างสูงสุด การบูชาพระบรมสารีริกธาตุ
นอกเหนือจากการบูชาด้วยอามิสบูชา เช่น การบูชาด้วยดอกไม้ ธูปเทียน และเครื่องหอมต่างๆ การ
บูชาด้วยการปฏิบัติบูชา ซึ่งเป็นอีกวิธีหนึ่งที่พระพุทธองค์ทรงสรรเสริญ และเป็นที่นิยมปฏิบัติควบคู่
กันไปในการบูชาพระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุทั้งหลาย ซึ่งนิยมปฏิบัติตามแนวอริยมรรคมีองค์ 
8 ประการ คือ การบูชาด้วยศีล ซึ่งเป็นพื้นฐานแห่งการทำความดี พระบรมสารีริกธาตุ และพระธาตุ
ที่ได้รับอัญเชิญมาสู่ประเทศไทยถือเป็นสัญลักษณ์แทนพระพุทธองค์ที่ปรากฏหลักฐานตามสถานที่
ต่างๆ ในการน้อมรำลึกและประพฤติปฏิบัติตามหลักพุทธธรรม อันเป็นเหตุให้พระพุทธศาสนา
เจริญรุ่งเรืองและปรากฏมีพระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุตามวัดต่างๆ ทั่วประเทศไทยมากมาย 



 

138     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

จึงกลายเป็นความเชื่อที่คนไทยฝังลึกในจิตใจในเร่ืองของพิธีกรรม กราบไหว้บูชาตามคติความเชื่อ
ของตนเอง และเป็นการรักษาพระพุทธศาสนาให้มีความเจริญรุ่งเรืองสืบไป  
 

เอกสารอ้างอิง  

 

กรมศิลปากร กระทรวงศึกษาธกิาร. (2529), พระบรมสารีริกธาตุ. กรุงเทพฯ: บริษัทอมรินทรพ์ 
ริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง จำกัด (มหาชน),.  

เชฏฐะ ถิรทินรัตน์. (2548), พระบรมสารีริกธาตุมหาสถาน. วิทยานิพนธ์ปริญญาสถาปัตยกรรม 
ศาสตร์มหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศลิปากร. 

นิรนาม. (ม.ป.ป.)  พระบรมสารรีิกธาตุ., กรุงเทพฯ :พี แอนด์ เอฟ กราฟฟิค จำกัด 
ตำราพระธาตุของพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมหมื่นวิวิธวรรณปรีชา. จัดพิมพ์ในโอกาสครบรอบ 100 ปี  

แห่งวันประสูติ หม่อมเจ้าศศวินทุวิศาล จนัทรทัต 2 พฤศจิกายน 2560.  
นัฐชัย แย้มพิกุลสกุล. (2551), พระบรมสารีริกธาตุและพระธาตุพระพุทธสาวก. กรุงเทพฯ:พี แอนด์  

เอฟ กราฟฟิค จำกัด. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตโฺต). (2533), พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ. เจดีย์ในพระพุทธศาสนา. (ออนไลน์). แหล่งที่มา:  

http://oldweb.mcu.ac.th/site/articlecontent_desc.php?article_id=392&articlegroup_id=97  

(26 กุมภาพันธ์ 2568) 
พระมหาสมชาย ธีรปภาโส (บุญเกลี้ยง). (2546). ความเชื่อเรื่องพระบรมสารีริกธาตุในสังคมไทย. 
  กรุงเทพฯ: บริษัท 21 เซ็นจูรี่ จำกัด,  
พระบรมสารีริกธาตุ–สารานุกรมเสรี. (ออนไลน์). แหล่งที่มา:  https://th.wikipedia.org/wiki/  

(26 กุมภาพันธ์ 2568) 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://oldweb.mcu.ac.th/site/articlecontent_desc.php?article_id=392&articlegroup_id=97
https://th.wikipedia.org/wiki/


 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      139 

 

 

แนวทางการพัฒนาทักษะการเขียนภาษาอังกฤษเชิงสะท้อนคิด 
ด้วยหลักพุทธธรรม 

APPROACHES TO DEVELOPING REFLECTIVE ENGLISH WRITING 
SKILLS THROUGH BUDDHIST PRINCIPLES 

 
 

1เอกชัย ศรีบุรินทร์ และ 2เกริก พิสัยพันธ์ 
1Eakachai Sriburin and 2Kerk Phisaiphan 

 
1มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
1Mahamakut Buddhist University, Thailand 

2Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
 

1eakburin@gmail.com, 2pong.mcu55@yahoo.com 
 

Received: October 8, 2025;     Revised: October 27, 2025;      Accepted: October 29, 2025   
 

บทคัดย่อ 

 

  การ เขี ย นภ าษ า อั งกฤษ เชิ งสะท้ อน คิ ด  (Reflective Writing in English) เป็ น
กระบวนการเรียนรู้ที่เน้นการคิดวิเคราะห์ตนเองอย่างลึกซึ้งเพื่อนำไปสู่การพัฒนาทางวิชาการและ
จิตใจ การใช้หลักพุทธธรรมมาประยุกต์ในการพัฒนาทักษะการเขียนรูปแบบนี้  สามารถช่วย
เสริมสร้างคุณธรรม การรู้คิดอย่างมีวิจารณญาณและความสม่ำเสมอในการฝึกฝนทักษะภาษา 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อเสนอแนวทางการพัฒนาทักษะการเขียนภาษาอังกฤษเชิงสะท้อนคิด 
โดยใช้หลักพุทธธรรม ได้แก่ อิทธิบาท 4, สัปปุริสธรรม 7, พรหมวิหาร 4, และ สังคหวัตถุ 4 มาเป็น
กรอบแนวคิดในการส่งเสริมกระบวนการเรียนรู้และฝึกฝนทักษะทางภาษาอย่างมีคุณภาพและยั่งยืน 
 

คำสำคัญ: การเขียนเชิงสะท้อนคิด, ภาษาอังกฤษ, พุทธธรรม, อิทธิบาท 4, สัปปุริสธรรม 7 จงแปล
เป็นอังกฤษ 

 
1 อาจารย์ ดร., คณะศกึษาศาสตร์ สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ มหาวทิยาลัยมหามกฏุราชวทิยาลยั วทิยาเขตศรีล้านช้าง 
2 อาจารย์, คณะครุศาสตร์ สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วิทยาเขตอุบลราชธานี 



 

140     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

Abstract 

 

  Reflective writing in English is a learning process that emphasizes deep self-
analysis to foster both academic and personal development. Integrating Buddhist 
principles into the development of this writing skill can enhance moral values, 
critical thinking, and consistency in language practice. This article aims to propose 
an approach for developing reflective writing skills in English by applying core 
Buddhist teachings—namely the Four Paths of Accomplishment (Iddhipada 4), the 
Seven Qualities of a Virtuous Person (Sappurisa-dhamma 7), the Four Divine States 
(Brahmavihara 4), and the Four Bases of Social Harmony (Sangahavatthu 4)—as a 
conceptual framework to support a high-quality and sustainable language learning 
process. 
 

Keywords: Reflective writing, English language, Buddhist principles, Iddhipada 4, 
Sappurisa-dhamma 7 
 

บทนำ 
  การเรียนรู้ภาษาอังกฤษในศตวรรษที่ 21 ไม่ได้จำกัดอยู่แค่การใช้ภาษาเพื่อการสื่อสารใน
ชีวิตประจำวันเท่านั้น แต่ยังเน้นการพัฒนาทักษะระดับสูง เช่น การคิดวิเคราะห์ การคิดเชิงวิพากษ์ 
และการเขียนเชิงวิชาการ ซึ่งมีความสำคัญต่อการศึกษาระดับอุดมศึกษาและอาชีพในโลกยุคใหม่  
(Hyland, 2019) หนึ่งในวิธีที่ทรงพลังในการพัฒนาทักษะเหล่านี้คือ “การเขียนเชิงสะท้อนคิด” 
(Reflective Writing) ซึ่งเป็นกระบวนการทางปัญญาที่ผูเ้รียนทบทวนประสบการณ์ เรียนรู้จากสิ่งที่
เกิดขึ้น และวิเคราะห์ความคิด ความรู้สึก และพฤติกรรมของตนเองผ่านการเขียน (Moon, 2004) 
อย่างไรก็ตาม การส่งเสริมการเขียนในลักษณะนี้จำเป็นต้องอาศัยการสร้างแรงจูงใจภายในความ
ตระหนักรู้ และความเข้าใจตนเองอย่างลึกซึ้ง ซึ่งเป็นองค์ประกอบที่สามารถหล่อหลอมผ่าน “หลัก
พุทธธรรม”  
 การเขียนเชิงสะท้อนคิดคือกระบวนการที่ผู้เรียนจะได้ ทบทวน ประเมิน และสังเคราะห์
ประสบการณ์การเรียนรู้ ของตนเองผ่านการเขียนอย่างมีระบบ โดยไม่ได้เป็นเพียงการสรุปเนื้อหาที่
เรียนมา แต่เป็นการเจาะลึกเข้าไปในกระบวนการคิดของตนเอง พุทธธรรมสอนให้เรามีความเพียร
พยายามที่จะพัฒนาตนเองอย่างไม่ย่อท้อ ซึ่งจะช่วยให้ผู้เรียนไม่ท้อถอยเมื่อเผชิญกับความ
ยากลำบากในการเขียน หรือเมื่อต้องการปรับปรุงงานเขียนของตนเองให้ดียิ่งขึ้น  การบูรณาการ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      141 

 

 

หลักพุทธธรรมเข้ากับการส่งเสริมการเขียนเชิงสะท้อนคิด ไม่เพียงแต่ช่วยให้ผู้เรียนพัฒนาทักษะ
ภาษาอังกฤษในเชิงลึก แต่ยังปลูกฝังคุณธรรมและพัฒนาจิตใจให้มีความเข้มแข็ง มีสติ และตระหนัก
รู้ในตนเอง ซึ่งจะส่งผลดีต่อการเรียนรู้และการดำเนินชีวิตในภาพรวม 
  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย (มมร.) เป็นหนึ่งในมหาวิทยาลัยสงฆ์ที่มีบทบาทสำคัญ
ในการส่งเสริมการศึกษาทางพระพุทธศาสนา ทั้งในระดับชาติและระดับนานาชาติ โดยมุ่งเน้นการ
จัดการศึกษาสำหรับพระภิกษุ สามเณร และคฤหัสถ์ที่ต้องการศึกษาพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง 
ควบคู่ ไปกับวิชาการสมัยใหม่ เพื่อให้สอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงของโลกยุคปัจจุบัน 
มหาวิทยาลัยแห่งนี้ก่อตั้งขึ้นตามพระราชปณิธานของ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิร
ญาณวโรรส พระน้องยาเธอในพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว โดยมีพระประสงค์ให้เป็น
ศูนย์กลางการศึกษาพระไตรปิฎกและวิชาการชั้นสูงสำหรับพระภิกษุสามเณรและคฤหัสถ์ 
มหาวิทยาลัยดำเนินการตามปรัชญา “วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน โส เสฏฺโฐ เทวมานุเส” ซึ่งหมายถึง “ผู้
สมบูรณ์ด้วยความรู้และความประพฤติที่ดีประเสริฐที่สุดในหมู่เทวดาและหมู่มนุษย์ ” แนวคิดนี้
สะท้อนถึงเป้าหมายของมหาวิทยาลัยในการสร้างบุคคลที่มีความรู้และคุณธรรมควบคู่กันไป เพื่อให้
สามารถเป็นผู้นำทางศาสนาและสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ การเรียนการสอนภาษาอังกฤษใน
มหาวิทยาลัยสงฆ์มีบทบาทสำคัญยิ่งในการเตรียมพระภิกษุและนิสิตให้สามารถสื่อสารและเผยแผ่
พระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าในระดับสากลได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในบริบทนี้ การเรียน
ภาษาอังกฤษไม่ใช่เพียงเพื่อการสื่อสารทั่วไป แต่ยังเป็นเครื่องมือในการสร้างสะพานเชื่อมโยง
ระหว่างพระพุทธศาสนากับประชาคมโลก การสอนภาษาอังกฤษในมหาวิทยาลัยสงฆ์จึงจำเป็นต้อง
ผสานความรู้ทางภาษากับหลักธรรม เช่น พรหมวิหาร 4 สัปปุริสธรรม 7 หรืออิทธิบาท 4 เพื่อให้
ผู้เรียนสามารถใช้ภาษาอย่างมีสติ  มีเมตตา และเกิดปัญญาในการถ่ายทอดธรรมะอย่างลึกซึ้ง 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 2020) 
  ในกระบวนการเรียนรู้ดังกล่าว “การเขียนเชิงสะท้อนคิด (Reflective Writing)” เป็น
เครื่องมือทางวิชาการที่ช่วยส่งเสริมให้พระนิสิตได้ฝึกฝนการคิด  วิเคราะห์ และประเมิน
ประสบการณ์ทางการเรียนของตนเองอย่างลึกซึ้ง  โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อการเขียนนั้นตั้งอยู่บน
พื้นฐานของ พุทธธรรม ซึ่งช่วยเสริมสร้างทั้งความสามารถทางภาษาและคุณธรรมในจิตใจ การเขียน
สะท้อนคิดช่วยให้พระนิสิตสามารถทบทวนการเรียนภาษาอังกฤษของตนได้อย่างมีระบบ มองเห็น
พัฒนาการ จุดอ่อน และแรงจูงใจของตนเองในการเรียนรู้ภาษาเพื่อเป้าหมายอันสูงส่ง คือ การเผย
แผ่พระธรรมให้กว้างไกล 
 
 



 

142     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

การเขียนภาษาอังกฤษเชิงสะท้อนคิด 
  ในโลกยุคโลกาภิวัตน์ที่การสื่อสารระหว่างประเทศมีความสำคัญมากขึ้น  การเรียนการ
สอนภาษาอังกฤษในมหาวิทยาลัยสงฆ์จึงไม่ได้เป็นเพียงการสอนทักษะทางภาษาเพื่อการสื่อสาร แต่
ยั งเป็ นกระบวนการในการพัฒนาพระภิกษุ และนิสิ ตให้สามารถเผยแผ่หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาไปสู่ระดับสากลได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในบริบทนี้ "การเขียนเชิงสะท้อนคิด" 
(Reflective Writing) กลายเป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยพัฒนาทั้งทักษะภาษา การคิดวิเคราะห์ และ
การพิจารณาธรรมในระดับลึก โดยเฉพาะเมื่อผสานเข้ากับหลักพุทธธรรม เช่น สติปัฏฐาน 4, พรหม
วิหาร 4 หรืออิทธิบาท 4 
  การเขียนเชิงสะท้อนคิดเป็นมากกว่าการบันทึกเหตุการณ์ แต่เป็นการเดินทางทางปัญญาที่
นำไปสู่ความเข้าใจที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้นจากประสบการณ์ของเรา ตามแนวคิดของ Boud, Keogh, & 
Walker (1985) กระบวนการนี้มุ่งเน้นที่การเรียนรู้ตลอดชีวิต โดยมี 3 ขั้นตอนหลักที่ช่วยให้เรา
เปลี่ยนประสบการณ์ดิบให้เป็นบทเรียนอันล้ำค่า 
  1. การทบทวน (Review) ขั้นแรกคือการ ทบทวน หรือย้อนมองประสบการณ์หรือเนื้อหา
ที่เราได้เรียนรู้มาอย่างละเอียดถี่ถ้วน ไม่ใช่แค่การบรรยายแบบผิวเผินว่า "เกิดอะไรข้ึนบ้าง" แต่เป็น
การดึงรายละเอียดสำคัญ เหตุการณ์ลำดับต่าง ๆ หรือแม้กระทั่งข้อมูลที่อาจมองข้ามไปในตอนแรก
ออกมาพิจารณา การทบทวนที่ดีจะช่วยให้เราเห็นภาพรวมของสถานการณ์ได้อย่างชัดเจน เพื่อ
เตรียมพร้อมสำหรับการวิเคราะห์ในขั้นต่อไป 
  2. การประเมิน (Evaluate) เมื่อเราทบทวนประสบการณ์แล้ว ขั้นต่อไปคือการ ประเมิน 
นี่คือหัวใจของการเขียนเชิงสะท้อนคิด ที่เราจะเร่ิมวิเคราะห์สิ่งที่เกิดขึ้นอย่างจริงจัง เราจะตั้งคำถาม
กับตัวเองว่า "ทำไมสิ่งนี้ถึงเกิดขึ้น" "อะไรคือปัจจัยที่ส่งผลต่อผลลัพธ์นี้" นอกจากนี้ การประเมินยัง
รวมถึงการพิจารณาถึงความรู้สึก ปฏิกิริยา หรือความคิดของเราเองในช่วงเวลานั้นด้วย การเข้าใจ
อารมณ์และปฏิกิริยาของตัวเองเป็นสิ่งสำคัญ เพราะมันมักจะเปิดเผยให้เห็นถึงมุมมองหรือความเชื่อ
ที่เรามี ซึ่งอาจส่งผลต่อการกระทำของเรา 
  3. การสังเคราะห์ (Synthesize) ขั้นสุดท้ายคือการ สังเคราะห์ ซึ่งเป็นขั้นตอนที่สำคัญ
ที่สุดในการสร้างความเข้าใจใหม่ จากการทบทวนและประเมิน เราจะนำข้อมูลที่ได้มาเชื่อมโยงกับ
ความรู้เดิม แนวคิดอ่ืน ๆ หรือแม้แต่ทฤษฎีต่าง ๆ ที่เราเคยเรียนรู้มา การสังเคราะห์ช่วยให้เรา
มองเห็นรูปแบบ ความสัมพันธ์ หรือความเชื่อมโยงที่ไม่เคยเห็นมาก่อน และนำไปสู่การสร้างองค์
ความรู้ใหม่ หรือการปรับเปลี่ยนความเข้าใจเดิมของเรา ซึ่งจะกลายเป็นบทเรียนที่ยั่งยืนสำหรับการ
เรียนรู้ในอนาคต 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      143 

 

 

  Ryan (2013) ชี้ให้เห็นว่าการเขียนเชิงสะท้อนคิดไม่ได้ส่งเสริมแค่การพัฒนาทักษะ
ภาษาอังกฤษด้านไวยากรณ์ โครงสร้างประโยค และคำศัพท์เท่านั้น แต่ยังช่วยพัฒนาความสามารถ
ในการคิดวิเคราะห์และการคิดเชิงวิพากษ์อย่างมีนัยสำคัญ 
  แนวคิดเกี่ยวกับการเขียนเชิงสะท้อนคิดนั้นมีความหลากหลาย แต่แก่นสำคัญยังคงอยู่ที่
การเรียนรู้จากประสบการณ์ Moon (1999) ได้ขยายความแนวคิดนี้ไว้อย่างน่าสนใจ โดยมองว่า 
การเขียนเชิงสะท้อนคิดคือกระบวนการเรียนรู้ที่เน้นการคิดอย่างลกึซึ้งเกี่ยวกับประสบการณ์ เพื่อให้
ผู้เรียนสามารถประมวลผลความรู้ใหม่ เชื่อมโยงกับประสบการณ์เดิม และพัฒนาแนวคิดของตนเอง
ได้อย่างมีระบบ ซึ่งเป็นแนวทางที่ เหมาะสมอย่างยิ่งกับการพัฒนาทักษะการคิดขั้นสูงใน
ภาษาอังกฤษ 
  หัวใจของการเขียนเชิงสะท้อนคิดตามแนวคิดของ Moon คือการที่ผู้เรียนไม่เพียงแค่รับรู้
ข้อมูลหรือเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น แต่จะต้องนำมา ประมวลผลความรู้ใหม่ ซึ่งหมายถึงการทำความ
เข้าใจอย่างถ่องแท้ถึงสิ่งที่ได้เรียนรู้ การวิเคราะห์องค์ประกอบต่าง ๆ ของประสบการณ์ การทำ
ความเข้าใจสาเหตุและผลลัพธ์ที่เกิดขึ้น กระบวนการนี้ไม่ใช่การจดจำ แต่เป็นการสร้างความเข้าใจที่
ลึกซึ้งในระดับของการตีความและการวิเคราะห์ 
  เมื่อเกิดการประมวลผลความรู้ใหม่แล้ว  ขั้นตอนสำคัญถัดมาคือการ เชื่อมโยงกับ
ประสบการณ์เดิม ของผู้เรียน มนุษย์เราเรียนรู้จากการสร้างความเชื่อมโยงระหว่างสิ่งใหม่กับสิ่งที่มี
อยู่แล้วในความทรงจำ เมื่อผู้เรียนสามารถเชื่อมโยงความรู้ใหม่ที่ได้จากประสบการณ์เข้ากับความรู้  
ความเข้าใจ หรือประสบการณ์เก่า ๆ ที่เคยมีมาได้ ก็จะทำให้เกิดการสร้างองค์ความรู้ที่แข็งแกร่ง
และเป็นระบบมากขึ้น ความรู้ใหม่จะไม่ใช่ข้อมูลที่แยกขาด แต่จะถูกจัดเก็บและจัดระเบียบใน
โครงสร้างความรู้ที่มีอยู่เดิม 
  การประมวลผลและการเชื่อมโยงนำไปสู่ผลลัพธ์ที่สำคัญที่สุด นั่นคือ การพัฒนาแนวคิด
ของตนเองอย่างมีระบบ การเขียนเชิงสะท้อนคิดเปิดโอกาสให้ผู้เรียนได้ไตร่ตรอง ตรวจสอบ และ
ทบทวนความคิดเห็น ความเชื่อ หรือมุมมองของตนเองที่มีต่อเร่ืองราวต่าง ๆ เมื่อได้ประมวลผลและ
เชื่อมโยงข้อมูลอย่างลึกซึ้ง ผู้เรียนอาจพบว่าแนวคิดเดิมของตนเองมีการเปลี่ยนแปลง มีความชัดเจน
มากขึ้น หรือแม้กระทั่งเกิดแนวคิดใหม่ ๆ ที่ซับซ้อนและสมบูรณ์กว่าเดิม กระบวนการนี้จึงเป็น
รากฐานของการพัฒนาความคิดสร้างสรรค์และการคิดวิพากษ์ 
  Moon (1999) เน้นย้ำว่ากระบวนการเขียนเชิงสะท้อนคิดนี้เหมาะอย่างยิ่งกับการพัฒนา
ทักษะการคิดขั้นสูงในภาษาอังกฤษ เพราะการเขียนประเภทนี้ต้องการมากกว่าแค่การใช้ไวยากรณ์
และคำศัพท์ที่ถูกต้อง แต่ยังรวมถึงการวิเคราะห์ (Analyzing) ผู้เรียนต้องใช้ภาษาอังกฤษในการ
วิ เคราะห์สถานการณ์  แยกแยะประเด็นสำคัญ  ระบุสาเหตุและผลลัพธ์ การสังเคราะห์  



 

144     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

(Synthesizing) ผู้เรียนต้องนำข้อมูลที่แตกต่างกันมารวมกันเพื่อสร้างความเข้าใจใหม่ และถ่ายทอด
ออกมาเป็นข้อเขียนที่เชื่อมโยงกันอย่างเป็นระบบ การประเมินค่า  (Evaluating) ผู้เรียนต้องใช้
ภาษาอังกฤษในการแสดงความคิดเห็นอย่างมีเหตุผล ประเมินความถูกต้อง หรือความเหมาะสมของ
สิ่งต่าง ๆ การแก้ปัญหา (Problem-solving) การเขียนเชิงสะท้อนคิดมักจะนำไปสู่การระบุปัญหา
และเสนอแนวทางแก้ไข ซึ่งเป็นการใช้ทักษะภาษาอังกฤษเพื่อการคิดเชิงรุก 
  การใช้เหตุผล (Reasoning) ผู้เรียนจะต้องให้เหตุผลประกอบการตัดสินใจ หรือข้อสรุป
ของตนเองอย่างชัดเจนและน่าเชื่อถือในภาษาอังกฤษ 
  ดังนั้น การเขียนเชิงสะท้อนคิดจึงเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพอย่างยิ่งในการบ่มเพาะ
ทักษะภาษาอังกฤษที่ไม่ได้จำกัดแค่ด้านภาษาศาสตร์ แต่ครอบคลุมไปถึงความสามารถในการคิด
วิเคราะห์ สังเคราะห์ และประเมิน ซึ่งเป็นทักษะสำคัญสำหรับการเรียนรู้และการทำงานในโลกยุค
ปัจจุบัน 
  กล่าวโดยสรุป การเขียนเชิงสะท้อนคิดเป็นการฝึกฝนให้ผู้เขียนใช้ภาษาอังกฤษเพื่อสื่อสาร
ความคิดที่ซับซ้อนและละเอียดอ่อน ผู้เขียนต้องเลือกใช้คำศัพท์ที่เหมาะสม สร้างประโยคที่มี
โครงสร้างหลากหลาย และเรียบเรียงไวยากรณ์ให้ถูกต้องเพื่อถ่ายทอดความเข้าใจและการวิเคราะห์
ของตนเองออกมาได้อย่างชัดเจนและกระชับ กระบวนการทบทวนและประเมินบังคับให้ผู้เขียนต้อง
แยกแยะข้อมูลสำคัญ ค้นหาสาเหตุและผลลัพธ์ และทำความเข้าใจความสัมพันธ์ของส่วนต่าง ๆ ซึ่ง
เป็นรากฐานของการคิดวิเคราะห์ที่ดี การเชื่อมโยงประสบการณ์กับความรู้เดิมและสร้างความเข้าใจ
ใหม่ในขั้นตอนการสังเคราะห์นั้น ต้องการทักษะการคิดเชิงวิพากษ์ ผู้เขียนต้องสามารถตั้งคำถามกับ
สมมติฐาน ประเมินความถูกต้องของข้อมูล และพัฒนาข้อสรุปที่มีเหตุผลรองรับ 
  การเขียนเชิงสะท้อนคิดจึงเป็นเครื่องมืออันทรงพลังที่ไม่เพียงแต่ช่วยให้เราเรียนรู้จาก
ประสบการณ์อย่างลึกซึ้ง แต่ยังช่วยพัฒนาทักษะทางภาษาและการคิดที่จำเป็นสำหรับการประสบ
ความสำเร็จในยุคปัจจุบัน 
 

หลักพุทธธรรมกับการพัฒนาการเขียนเชิงสะท้อนคิดเพื่อเสริมสร้างทักษะ
ภาษาอังกฤษ 

การบูรณาการหลักพุทธธรรมเข้ากับการพัฒนาทักษะการเขียนเชิงสะท้อนคิดในบริบท
ของการเรียนภาษาอังกฤษ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในมหาวิทยาลัยสงฆ์นั้น ถือเป็นแนวทางที่มีความ
ลึกซึ้งและให้ประโยชน์รอบด้าน ซึ่งนอกจากจะช่วยให้ผู้เรียนเชี่ยวชาญภาษาแล้ว ยังเสริมสร้าง
ปัญญาและคุณธรรมไปพร้อมกัน ดังจะขยายความในแต่ละหลักธรรมที่กล่าวมา: 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      145 

 

 

สติ (Sati: Mindfulness) สติ คือการที่จิตของเราจดจ่ออยู่กับ ปัจจุบันขณะ โดยไม่
ฟุ้งซ่าน ไม่หวนคิดถึงอดีต หรือกังวลถึงอนาคต หลักธรรมข้อนี้เป็นหัวใจสำคัญของการเขียนเชิง
สะท้อนคิดที่ดีอย่างแท้จริง เพราะเมื่อผู้เรียนมีสติในการทบทวนประสบการณ์ พวกเขาจะสามารถ
มองเห็นสิ่งที่เกิดขึ้นจริงได้อย่าง รอบคอบ ไม่ถูกบิดเบือนด้วยอารมณ์ความรู้สึกส่วนตัว หรือ
ความคิดปรุงแต่งที่อาจทำให้การตีความคลาดเคลื่อนไปได้  การมีสติในการเขียนจึงนำไปสู่การ 
วิเคราะห์ที่แม่นยำ และสะท้อน ความจริงของประสบการณ์ ได้อย่างลึกซึ้ง (Bodhi, 2011) ในทาง
ปฏิบัติ ผู้เรียนจะสามารถพิจารณาว่า "อะไรคือสิ่งที่เกิดขึ้นจริง?", "ฉันรู้สึกอย่างไรในขณะนั้น?", 
หรือ "ฉันมีปฏิกิริยาอย่างไรต่อสถานการณ์นั้น?" ได้อย่างถ่องแท้ ทำให้งานเขียนสะท้อนความเข้าใจ
ในตนเองและสถานการณ์ที่เผชิญได้อย่างแท้จริง 

วิริยะ (Viriya: Effort) วิริยะ คือ ความเพียรพยายาม หรือความมุ่งมั่นไม่ย่อท้อ การ
พัฒนาทักษะภาษาอังกฤษ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเขียนในลักษณะสะท้อนคิดนั้น จำเป็นต้องอาศัย
ความพยายามอย่างต่อเนื่อง ผู้เรียนต้องฝึกฝนการใช้ภาษาที่ซับซ้อน การเชื่อมโยงประสบการณ์ที่
หลากหลาย และการตีความที่ต้องใช้ความคิดอย่างเป็นระบบ การฝึกฝนเหล่านี้ไม่ได้เกิดขึ้นได้ง่ายๆ 
และอาจต้องเผชิญกับอุปสรรคและความท้าทายต่างๆ เช่น การขาดแคลนคำศัพท์ที่เหมาะสม การ
เรียบเรียงความคิดที่ไม่เป็นระเบียบ หรือการไม่สามารถถ่ายทอดอารมณ์และความรู้สึกได้อย่าง
ครบถ้วน หลักวิริยะในพุทธศาสนาจึงสอนให้ผู้เรียนมีความ มุ่งมั่น และ ไม่ย่อท้อ ต่ออุปสรรคเหล่านี้ 
(Rahula, 1974) ซึ่งเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งในการพัฒนาทักษะการเขียนให้ก้าวหน้า ผู้เรียนจะเรียนรู้
ที่จะแก้ไข ปรับปรุง และอดทนต่อความผิดพลาด เพื่อให้งานเขียนของตนเองพัฒนาไปสู่ระดับที่ดี
ยิ่งขึ้น 

โยนิโสมนสิการ (Critical Reflection) แม้คำว่า โยนิโสมนสิการ จะไม่ใช่ชื่อธรรมบทที่
พบตรงๆ ในพระไตรปิฎก แต่หลักธรรมนี้มีความหมายว่า “การพิจารณาโดยแยบคาย” ซึ่งสามารถ
ตีความเป็นการคิดอย่างลึกซึ้ง มีเหตุมีผล และรอบด้านได้อย่างสมบูรณ์แบบ หลักคิดนี้เหมาะสม
อย่างยิ่งกับการเขียนเชิงสะท้อนคิด ที่ผู้เขียนไม่เพียงแค่เล่าเรื่องราว แต่ต้อง เชื่อมโยงสิ่งที่เรียนรู้ 
เข้ากับประสบการณ์ส่วนตน ปัญหาที่พบเจอ หรือแม้แต่สภาพสังคมที่เกี่ยวข้อง เพื่อสร้างความ
เข้าใจใหม่ๆ (Nyanaponika Thera, 1998) โยนิโสมนสิการกระตุ้นให้ผู้เรียนตั้งคำถามกับสิ่งที่
ตนเองรับรู ้วิเคราะห์สาเหตุและผลลัพธ์ที่เกิดขึ้น มองหามุมมองที่แตกต่าง และสรุปบทเรียนอย่างมี
เหตุผล นี่คือแก่นแท้ของการคิดวิเคราะห์ที่แท้จริง ซึ่งจะปรากฏชัดในงานเขียนที่แสดงให้เห็นถึงการ
เติบโตทางความคิดและความเข้าใจในประเด็นต่างๆ 



 

146     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

พรหมวิหาร 4 (Brahmavihara 4) พรหมวิหาร 4 ประกอบด้วย เมตตา กรุณา มุทิตา 
และอุเบกขา หลักธรรมเหล่านี้สามารถนำมาใช้เป็นกรอบในการสะท้อนประสบการณ์ของผู้เรียนได้
อย่างมีคุณค่าและลึกซึ้งยิ่งขึ้น ดังนี้ 

เมตตา (Loving-kindness) การมีเมตตาต่อตนเองมีความสำคัญอย่างยิ่ง โดยเฉพาะเมื่อ
ผู้เรียนเกิดข้อผิดพลาดในการเรียนภาษาหรือในการเขียน เมตตาจะช่วยให้ผู้เรียนไม่ตำหนิตนเอง
รุนแรงเกินไป แต่กลับมีทัศนคติที่เปิดกว้างและยอมรับความไม่สมบูรณ์  ทำให้สามารถเรียนรู้จาก
ความผิดพลาดได้ดียิ่งขึ้น 

กรุณา (Compassion) การพิจารณาผลของความเพียรพยายามหรือความท้าทายต่างๆ 
ด้วยความกรุณา ช่วยให้ผู้เรียนมองเห็นความยากลำบากของตนเองและผู้อ่ืนด้วยใจที่เป็นกลางและ
เข้าใจ ไม่ใช่การตัดสิน แต่เป็นการเรียนรู้ที่จะเข้าอกเข้าใจ 

มุทิตา (Sympathetic joy) การยินดีในความสำเร็จของตนเองและผู้อื่น ซึ่งจะช่วยสร้าง
กำลังใจและแรงบันดาลใจในการพัฒนาทักษะการเขียนต่อไป 

อุเบกขา (Equanimity) การวางใจเป็นกลางเมื่อประเมินผลงานของตนเอง ไม่ว่าจะดี
หรือร้าย การมีอุเบกขาช่วยให้ผู้เรียนสามารถมองเห็นจุดแข็งและจุดอ่อนได้อย่างชัดเจน โดยไม่มี
อคติทางอารมณ์มาบดบัง ทำให้การปรับปรุงพัฒนาเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ (Harvey, 2000) 

การใช้พรหมวิหาร 4 เป็นแนวทางทำให้การเขียนสะท้อนคิดมีมิติของ จริยธรรมและ
ปัญญา ร่วมกัน ทำให้งานเขียนไม่ได้เป็นเพียงการวิเคราะห์ทางวิชาการ แต่ยังสะท้อนถึงการพัฒนา
จิตใจและความเข้าใจในความเป็นมนุษย์อีกด้วย 

เมื่อการเรียนภาษาอังกฤษในมหาวิทยาลัยสงฆ์มีการบูรณาการกับการเขียนเชิงสะท้อน
คิด โดยมีหลักพุทธธรรมเป็นพื้นฐาน ผลลัพธ์ที่ได้นั้นมีมากกว่าแค่ความสามารถทางภาษา แต่ยังเป็น
การเสริมสร้างคุณสมบัติอันมีค่ายิ่งสำหรับพระนิสิตและผู้เรียนทั่วไป 

ความสามารถในการใช้ภาษาอย่างคล่องแคล่วและลึกซึ้ง  ผู้เรียนจะพัฒนาทักษะการ
เขียนภาษาอังกฤษให้มีความสละสลวย ถูกต้องตามหลักไวยากรณ์ และสามารถถ่ายทอดความคิดที่
ซับซ้อนได้อย่างมีประสิทธิภาพ เนื่องจากกระบวนการสะท้อนคิดบังคับให้ต้องใช้ภาษาในการ
อธิบาย วิเคราะห์ และสังเคราะห์อย่างละเอียด 

เสริมสร้างคุณธรรม จริยธรรม และความตระหนักรู้ในตนเอง การฝึกสติ วิริยะ โยนิโส
มนสิการ และพรหมวิหาร 4 ในกระบวนการเขียนเชิงสะท้อนคิด จะช่วยปลูกฝังคุณธรรมเหล่านี้ใน
จิตใจของผู้เรียน ทำให้พวกเขามีความเข้าใจในตนเองมากข้ึน มีความเห็นอกเห็นใจผู้อื่น และมีความ
เพียรพยายามที่จะพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      147 

 

 

การฝึกถ่ายทอดคำสอนในบริบทสากล สำหรับพระนิสิต การฝึกเขียนเชิงสะท้อนคิดใน
ภาษาอังกฤษยังเป็นเวทีที่ยอดเยี่ยมในการฝึกฝนการถ่ายทอดคำสอนในพระพุทธศาสนาในรูปแบบ
ที่ เข้าใจง่าย มีเหตุผล และเข้าถึงผู้ฟังในบริบทสากลได้ดียิ่งขึ้น พวกเขาจะได้เรียนรู้ที่จะอธิบาย
แนวคิดทางพุทธศาสนาด้วยคำศัพท์และโครงสร้างประโยคที่เหมาะสมกับผู้ที่ไม่ได้มีพื้นฐานความรู้
ด้านพุทธศาสนามาก่อน ซึ่งสอดคล้องกับเป้าหมายหลักของการศึกษาพระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน
ที่ต้องการเผยแผ่ธรรมะออกไปสู่ระดับโลก 

โดยสรุปแล้ว การประยุกต์ใช้พุทธธรรมในการพัฒนาการเขียนเชิงสะท้อนคิดใน
ภาษาอังกฤษ ไม่เพียงแต่เป็นการยกระดับทักษะทางภาษาให้สูงขึ้นเท่านั้น แต่ยังเป็นการบ่มเพาะ
ปัญญา คุณธรรม และความสามารถในการเผยแผ่หลักธรรมคำสอนให้กว้างไกลออกไป  ซึ่งเป็น
ประโยชน์อย่างยิ่งต่อการพัฒนาตนเองและสังคมโดยรวม 

 

แนวทางการพัฒนาทักษะการเขียนภาษาอังกฤษเชิงสะท้อนคิดด้วยพุทธธรรม 
1. สร้างแรงจูงใจภายในด้วย “ฉันทะ” หรือความพอใจในสิ่งที่ดีงาม คือพลังขับเคลื่อน

จากภายในที่ช่วยกระตุ้นให้ผู้เรียนมีความสุขและเต็มใจในการเรียนรู้  (พระธรรมปิฎก, 2545) ใน
บริบทของการเขียนภาษาอังกฤษเชิงสะท้อนคิด การปลูกฝังฉันทะจะทำให้ผู้เรียนเห็นว่าการเขียน
ไม่ใช่เพียงการฝึกภาษา แต่เป็นเครื่องมือในการเข้าใจตนเองและพัฒนาจิตใจ การส่งเสริมให้ผู้เรียน
ตั้งเป้าหมายภายใน เช่น “ฉันอยากเขียนเพื่อเข้าใจตัวเองมากขึ้น” หรือ “ฉันอยากพัฒนาตัวเอง
เพื่อสื่อสารธรรมะกับชาวต่างชาติ” จะช่วยให้เกิดความตั้งใจที่ยั่งยืนมากกว่าการถูกบังคับจาก
ภายนอก 

 2. วางแผนการเรียนรู้แบบมีเป้าหมายและต่อเนื่อง ซึ่งหลัก อิทธิบาท 4 ได้แก่ ฉันทะ 
วิริยะ จิตตะ และวิมังสา เป็นแนวทางที่ใช้วางแผนกิจกรรมการเรียนรู้อย่างมีระบบและมีเป้าหมาย 
(สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2541) ตัวอย่างเช่น การวางเป้าหมายการเขียนรายสัปดาห์ (ฉันทะ) การ
พยายามฝึกเขียนอย่างสม่ำเสมอ (วิริยะ) การมีสมาธิจดจ่อในการเขียน (จิตตะ) และการประเมิน
และปรับปรุงผลงานอย่างรอบคอบ (วิมังสา) กระบวนการเช่นนี้จะส่งเสริมให้การเขียนเชิงสะท้อน
คิดมีพัฒนาการที่เป็นระบบและต่อเนื่อง 

3. พัฒนากิจกรรมที่ส่งเสริมความรู้สึกทางบวก เช่น “เมตตา”และ“มุทิตา”การเขียน
สะท้อนคิดไม่ควรเป็นกิจกรรมที่โดดเดี่ยว การออกแบบกิจกรรมที่เอ้ือให้ผู้เรียนได้แลกเปลี่ยนความ
คิดเห็น เช่น peer review หรือ reflection circle ควรตั้งอยู่บนพื้นฐานของ พรหมวิหาร 4 
โดยเฉพาะ “เมตตา” (หวังดีต่อผู้อื่น) และ “มุทิตา” (ยินดีเมื่อผู้อ่ืนมีความก้าวหน้า) (พระไพศาล วิ



 

148     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

สาโล, 2562) กิจกรรมเหล่านี้ช่วยสร้างบรรยากาศการเรียนรู้เชิงบวก ที่ทำให้ผู้เรียนรู้สึกมั่นใจ ไม่
กลัวการวิจารณ์ และเห็นคุณค่าของการเติบโตร่วมกัน 

4. ใช้หลัก “วิมังสา” เพื่อการประเมินผลตนเอง โดยวิมังสา หรือการใคร่ครวญและ
ประเมินตนเอง เป็นคุณธรรมที่สนับสนุนการเรียนรู้เชิงวิพากษ์ ผู้เรียนสามารถนำหลักนี้มาใช้ในการ
วิเคราะห์งานเขียนของตนเอง โดยตั้งคำถามว่า “อะไรคือจุดแข็ง/จุดอ่อนในงานเขียนของฉัน” หรือ 
“ฉันจะพัฒนาการเขียนคร้ังต่อไปอย่างไร” การประเมินตนเองนี้จะนำไปสูก่ารปรับปรุงที่มีเป้าหมาย 
และช่วยเสริมสร้างความรับผิดชอบต่อการเรียนรู้ของตน (Boud, Keogh, & Walker, 1985) 

5. ส่งเสริม “สัปปุริสธรรม” ผ่านบทเรียนที่เน้นการใคร่ครวญ ซึ่งการเขียนเชิงสะท้อนคิด
สามารถนำมาใช้เพื่อฝึกฝน“สัปปุริสธรรม 7” เช่น การรู้จักเหตุผล (ญาณะ), การใคร่ครวญ (วิริยะ), 
และการมีความละอายต่อบาป (หิริ โอตัปปะ) (พระพรหมคุณาภรณ์ , 2543) ตัวอย่างเช่น ให้
นักเรียนเขียนสะท้อนคิดเก่ียวกับสถานการณ์ที่ตนรู้สึกกดดันหรือผิดหวังจากการเรียนภาษาอังกฤษ 
แล้ววิเคราะห์สิ่งที่เรียนรู้จากประสบการณ์นั้น โดยใช้หลักธรรมประกอบ จะช่วยให้ผู้เรียนเติบโตทั้ง
ด้านทักษะภาษาและด้านจิตใจ 

6. ใช้ “สังคหวัตถุ 4” สร้างชุมชนแห่งการเรียนรู้ โดยแนวทางการสร้าง “ชุมชนแห่งการ
เรียนรู”้ (learning community) มีความสอดคล้องกับ สังคหวัตถุ 4 ได้แก ่ทาน (การให้), ปิยวาจา 
(คำพูดไพเราะ), อัตถจริยา (การทำประโยชน์), และสมานัตตา (ความเสมอภาค) (พระธรรมปิฎก, 
2546) การจัดเวทีแลกเปลี่ยนงานเขียน เช่น Circle Reflection หรือ Dialogue Journals โดยมี
ข้อตกลงร่วมกันเรื่องความเคารพ การรับฟัง และการวิจารณ์อย่างสร้างสรรค์ จะทำให้ผู้เรียนรู้สึก
เป็นเจ้าของการเรียนรู้ รู้สึกได้รับการสนับสนุน และพัฒนาได้ทั้งด้านภาษาและคุณธรรม 

 

บทสรุป 
  แนวทางการพัฒนาทักษะการเขียนภาษาอังกฤษเชิงสะท้อนคิดด้วยพุทธธรรม มุ่งเน้น
การหลอมรวมหลักธรรมทางพุทธศาสนาเข้ากับกระบวนการเรียนรู้ เพื่อพัฒนาทั้งทักษะทางภาษา
และคุณลักษณะภายในของผู้เรียน โดยใช้ อิทธิบาท 4 เป็นกรอบในการวางแผนและดำเนินกิจกรรม
, เสริมแรงจูงใจภายในผ่าน “ฉันทะ”, พัฒนาเจตคติที่ดีต่อผู้อื่นด้วย พรหมวิหาร 4, ฝึกการประเมิน
ตนเองด้วย “วิมังสา”, สร้างบทเรียนที่เปิดโอกาสให้ใคร่ครวญตนตามหลัก สัปปุริสธรรม, และใช้ 
สังคหวัตถุ 4 เป็นแนวทางในการสร้างชมุชนการเรียนรู้ที่เก้ือกูลซึ่งกันและกัน ซึ่งทั้งหมดนี้ส่งเสริมให้
การเขียนเป็นมากกว่าทักษะภาษาคือเป็นพื้นที่แห่งการพัฒนาปัญญา จิตใจ และความสัมพันธ์ใน
สังคมการเรียนรู้อย่างยั่งยืน 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      149 

 

 

เอกสารอ้างอิง 

 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2545). ธรรมะกับการศึกษา. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
______. (2546). การศึกษากับการพัฒนาคน. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 
______. (2554). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2543). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระไพศาล วิสาโล. (2562). พรหมวิหาร 4: คุณธรรมเพื่อชีวิตที่งอกงาม. กรุงเทพฯ: มูลนิธิธรรมะ 
  ร่วมใจ. 
พุทธทาสภิกขุ. (2555). อิทธิบาท 4: พื้นฐานแห่งความสำเร็จ. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมสภา. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. (2020). แผนพัฒนาการศึกษา มจร ฉบับที่ 12 (พ.ศ. 2565– 
  2569). สำนักส่งเสริมวิชาการและงานทะเบียน. 
สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2541). พุทธธรรมกับการพัฒนาตนเอง. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
Bodhi, B. (2011). The noble eightfold path: Way to the end of suffering. Buddhist  
  Publication Society. 
Bodhi, B. (2011). The noble eightfold path: Way to the end of suffering. Buddhist  
  Publication Society. 
Boud, D., Keogh, R., & Walker, D. (1985). Reflection: Turning Experience into    
  Learning. London: Kogan Page. 
Harvey, P. (2000). An introduction to Buddhist ethics: Foundations, values and  
  issues. Cambridge University Press. 
Harvey, P. (2000). An introduction to Buddhist ethics: Foundations, values and  
  issues. Cambridge University Press. 
Hyland, K. (2019). Second language writing. Cambridge: Cambridge University Press. 
Kabat-Zinn, J. (2003). Mindfulness-based interventions in context: Past, present, and  
  future. Clinical Psychology: Science and Practice, 10(2), 144–156. 
Moon, J. A. (2004). A handbook of reflective and experiential learning: Theory and  
  practice. London: RoutledgeFalmer. 
 
 



 

150     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

Nyanaponika Thera. (1998). The heart of Buddhist meditation: Satipaññhāna: A  
  handbook of mental training based on the Buddha's way of mindfulness.  
  Buddhist Publication Society. 

Nyanaponika Thera. (1998). The heart of Buddhist meditation: Satipaññhāna: A  
  handbook of mental training based on the Buddha's way of mindfulness.  
  Buddhist Publication Society. 
Rahula, W. (1974). What the Buddha taught. Grove Press. 
Ryan, M. (2013). The pedagogical balancing act: Teaching reflection in higher  
  education. Teaching in Higher Education, 18(2), 144–155. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      151 

 

 

การประยุกต์ใช้หลักสติปฏัฐาน 4 เพ่ือส่งเสริมสุขภาวะทางจิตในผู้ป่วยจติเวช  
THE APPLICATION OF THE FOUR FOUNDATIONS OF MINDFULNESS 

TO PROMOTE MENTAL WELL-BEING IN PSYCHIATRIC PATIENTS 

 
 

1นันทนา มวลเมืองสอง 
Nantana Mualmueangsong 

 

โรงพยาบาลพล, ประเทศไทย 
Phonhospital, Thailand 

 
1nantana.mcu03@gmail.com 

 

Received: October 1, 2025;    Revised: October 18, 2025;     Accepted: October 19, 2025   
 

บทคัดย่อ 
 

   บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการประยุกต์ใช้หลักสติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็นหลักธรรม
สำคัญในพระพุทธศาสนา ในการส่งเสริมสุขภาวะทางจิตของผู้ป่วยจิตเวช โดยเน้นการบูรณาการ
กระบวนการตามหลักกายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนา จิตตานุปัสสนา และธรรมานุปัสสนาเข้ากับ
แนวทางการบำบัดทางจิตเวช อาทิ จิตบำบัดเชิงพุทธ การฝึกสติเพื่อการรับรู้ตนเอง (Mindfulness-
Based Therapy) และแนวคิดสุขภาพองค์รวม ผลการวิเคราะห์พบว่าหลักสติปัฏฐาน 4 สามารถ
ช่วยให้ผู้ป่วยจิตเวชมีความสามารถในการตระหนักรู้ ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมทางความคิด ลดอารมณ์
ด้านลบ และพัฒนาความสงบทางใจได้อย่างยั่งยืน 
 

คำสำคัญ: สติปัฏฐาน 4, สุขภาวะทางจิต, ผู้ป่วยจิตเวช, การเจริญสติ, การบำบัดเชิงพุทธ 
 

Abstract 
  This article aims to explore the application of the Four Foundations of 
Mindfulness (Satipatthana 4 ) , a core principle in Buddhism, in promoting mental well-
being among individuals with psychiatric disorders. The study focuses on integrating the 

 
1พยาบาลวิชาชีพชำนาญการ, โรงพยาบาลพล จังหวัดขอนแก่น 



 

152     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 
practices of contemplation on the body (kayanupassana), feelings (vedananupassana), 
mind (cittanupassana), and mental objects (dhammanupassana) with modern psychiatric 
therapeutic approaches, such as Buddhist psychotherapy, mindfulness-based therapy, 
and the holistic health concept. The analysis reveals that the Four Foundations of 
Mindfulness can effectively enhance patients’ self-awareness, facilitate cognitive and 
behavioral adjustments, reduce negative emotional states, and promote sustainable 
inner peace. This integration offers a comprehensive and long-term approach to 
improving mental well-being in psychiatric care. 
 

Keywords: Four Foundations of Mindfulness, Mental Well-being, Psychiatric Patients, 
Mindfulness Practice, Buddhist Psychotherapy 
 

บทนำ 
   สถานการณ์ด้านสุขภาพจิตในสังคมปัจจุบันทวีความซับซ้อนและท้าทายมากยิ่งขึ้นกว่าที่
เคยเป็นมา ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี เศรษฐกิจ และสังคมในยุคดิจิทัล แม้จะส่งเสริมคุณภาพ
ชีวิตในหลายมิติ แต่กลับกลายเป็นแรงกดดันที่ซ่อนเร้น นำไปสู่ปัญหาสุขภาพจิตในหมู่ประชาชน
อย่างแพร่หลาย ผู้คนจำนวนมากต้องเผชิญกับภาวะความทุกข์เรื้อรังที่เกิดจากความเครียด ภาวะ
ซึมเศร้า วิตกกังวล และโรคทางจิตเวชอื่น ๆ ที่ไม่ได้เป็นเพียงความรู้สึกชั่วคราว หากแต่มีอิทธิพลต่อ
โครงสร้างทางความคิด พฤติกรรม และคุณภาพชีวิตในระยะยาว (World Health Organization, 
2022) แม้ว่าการใช้ยาในทางจิตเวชจะเป็นแนวทางหลักในการรักษา แต่การพึ่งพาเพียงการใช้ยานั้น
อาจไม่สามารถตอบโจทย์ความซับซ้อนของสุขภาวะทางจิตในเชิงองค์รวมได้อย่างแท้จริง เนื่องจาก
การเยียวยาทางจิตใจจำเป็นต้องเข้าใจลึกถึงต้นตอของทุกข์  การปรุงแต่งทางอารมณ์  และ
กระบวนการรับรู้ของบุคคล ในบริบทของการแพทย์แบบองค์รวม (holistic medicine) แนวคิด
เรื่อง “การบำบัดทางเลือก” (Alternative or Complementary Therapy) จึงได้รับความสนใจ
มากขึ้น โดยเฉพาะการนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการดูแลสุขภาพจิตของ
ผู้ป่วยจิตเวชอย่างเหมาะสม สอดคล้องกับแนวทาง "จิตบำบัดตามแนวพุทธ" (Buddhist 
Psychotherapy) ที่มิได้มุ่งหมายเพียงการบรรเทาอาการ แต่เน้นการพัฒนาคุณภาพจิตภายในและ
สร้างภูมิคุ้มกันทางใจในระยะยาว 
  พุทธศาสนาเน้นให้บุคคลพัฒนา "ปัญญา" โดยผ่านการฝึกฝน "สติ" เพื่อให้เกิดความรู้เท่า
ทันอารมณ์ ความคิด ความรู้สึก และเข้าใจความเป็นจริงของชีวิตตามที่เป็นอยู่  แนวทางดังกล่าว
สามารถนำมาเสริมสร้างกระบวนการรักษาทางจิตเวชให้ครอบคลุมมิติจิตวิญญาณ  ซึ่งในทาง



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      153 

 

 

วิชาการพบว่าการฝึกสติสามารถช่วยลดระดับความวิตกกังวล ความเครียด และภาวะซึมเศร้าได้
อย่างมีนัยสำคัญ (Keng et al., 2011; Hofmann et al., 2010) หลักธรรมที่ถือเป็นหัวใจของการ
ฝึก “สติ” คือ สติปัฏฐาน 4 ซึ่งประกอบด้วย กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน (การมีสติรู้กายในกาย) 
เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน (การรู้เวทนาในเวทนา) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน (การรู้จิตในจิต) และ
ธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน (การรู้ธรรมในธรรม) โดยทั้งหมดมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้ผู้ปฏิบัติตระหนักรู้
ในปัจจุบันขณะ (present moment awareness) ด้วยความไม่ยึดติดและไม่ปรุงแต่ง 
  การฝึกสติปัฏฐาน 4 อย่างต่อเนื่อง มีบทบาทสำคัญในการช่วยให้ผู้ป่วยจิตเวชเกิดความ
รู้เท่าทันอารมณ์ ความคิด และปฏิกิริยาภายในของตนเอง ลดความฟุ้งซ่าน ความวิตก และการ
ตัดสินตนเองอย่างรุนแรง ซึ่งล้วนเป็นปัจจัยที่ทำให้อาการจิตเวชเรื้อรังและรุนแรงขึ้น (โกมล บุญ
เกิด, 2561; สุธีรา บูรณุปกรณ์, 2564) หลักสติปัฏฐาน 4 ช่วยให้ผู้ป่วยสามารถ "อยู่กับความทุกข์
โดยไม่ทุกข์เพิ่ม" และพัฒนา "การยอมรับ" (acceptance) ต่อสภาวะที่เป็นจริง ส่งเสริมการฟื้นตัว
จากภาวะซึมเศร้าและความเครียด โดยไม่ต้องพึ่งเพียงการควบคุมภายนอกหรือสารเคมี สอดรับกับ
งานวิจัยและกรณีศึกษาที่สนับสนุนจากมหาวิทยาลัยฮาร์วาร์ด  โดย Hofmann et al. (2010) 
พบว่าการฝึกสติ (Mindfulness-Based Interventions) ช่วยลดภาวะซึมเศร้าและความวิตกกังวล
ในกลุ่มผู้ป่วยได้อย่างมีนัยสำคัญ ขณะที่งานวิจัยในประเทศไทย เช่นของ สุธีรา บูรณุปกรณ์ (2564) 
แสดงให้เห็นว่าผู้ป่วยจิตเวชที่เข้าร่วมโครงการฝึกสติปัฏฐาน  4 เป็นเวลา 8 สัปดาห์ มีระดับ
ความเครียดและความฟุ้งซ่านลดลงอย่างชัดเจน พร้อมทั้งมีทักษะในการจัดการอารมณ์ที่ดีขึ้น 
นอกจากนี้ วรศักดิ์ มหัทธโนบล (2562) ยังชี้ว่า การฝึกสติปัฏฐาน 4 ช่วยให้ผู้ป่วยมีพฤติกรรมเชิง
บวกมากข้ึน เช่น การสื่อสารที่ไม่ใช้ความรุนแรง การเห็นอกเห็นใจตนเอง และการมีเป้าหมายชีวิตที่
ชัดเจน ซึ่งล้วนเป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาสุขภาวะทางจิตในระยะยาว 
  บทความนี้เสนอแนวทางการประยุกต์ใช้หลักสติปัฏฐาน 4 เพื่อส่งเสริมสุขภาวะทางจิตใน
ผู้ป่วยจิตเวชโดยอาศัยการเข้าใจธรรมชาติของจิตใจอย่างลึกซึ้ง การนำหลัก สติปัฏฐาน 4 มาใช้เป็น
การชี้ทางสู่การเยียวยาที่สมดุลและยั่งยืน โดยบูรณาการทั้ง “กาย ใจ และปัญญา” ให้สอดคล้องกับ
ธรรมชาติของมนุษย์อย่างแท้จริง อันเป็นหนทางแห่งการคืนคุณค่าความเป็นมนุษย์ให้กับผู้ปว่ย และ
ส่งเสริมสันติสุขในระดับจิตใจอย่างยั่งยืน 
 

แนวคิดเกี่ยวกับสุขภาวะทางจิต  
  แนวคิดเกี่ยวกับ สุขภาวะทางจิต ในปัจจุบันได้เปลี่ยนแปลงไปจากเดิมอย่างมีนัยสำคัญ 
จากเดิมที่เคยถูกจำกัดความแค่ในมิติของ “การไม่มีอาการป่วยทางจิต” หรือการไม่มีโรคจิตเวช 
กลายเป็นแนวคิดที่ลึกซึ้ง ครอบคลุม และมีมิติกว้างไกลขึ้นมาก โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อพิจารณาจาก



 

154     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

คำจำกัดความของ องค์การอนามัยโลก (WHO, 2004) ที่ระบุว่า “สุขภาวะทางจิตคือภาวะที่บุคคล
สามารถตระหนักถึงศักยภาพของตนเอง รับมือกับความเครียดในชีวิตประจำวัน ทำงานได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ และมีส่วนร่วมกับสังคมได้อย่างเต็มที่” คำจำกัดความนี้แสดงให้เห็นว่าสุขภาวะทาง
จิตไม่ได้เป็นเพียง “การไม่ป่วย” แต่เป็นการดำรงอยู่ในสภาวะที่มีคุณภาพชีวิตทางจิตใจที่ดี  และมี
ความสามารถในการมีชีวิตอย่างสมดุล มีความหมาย และมีคุณค่า เม่ือพิจารณาในบริบทของ ผู้ป่วย
จิตเวช ซึ่งต้องเผชิญกับภาวะต่างๆ เช่น ภาวะซึมเศร้า (Depression), โรควิตกกังวล (Anxiety 
Disorders), หรือโรคจิตเภท (Schizophrenia) แนวคิดเรื่องสุขภาวะทางจิตยิ่งทวีความสำคัญ 
เพราะความท้าทายของผู้ป่วยเหล่านี้ไม่ได้จำกัดอยู่ที่อาการทางคลินิกเพียงอย่างเดียว  แต่รวมถึง
ผลกระทบต่อชีวิตประจำวันในทุกมิติ เช่น ความสามารถในการทำงาน ความสัมพันธ์กับครอบครัว 
การใช้ชีวิตอย่างอิสระ และการค้นหาความหมายของชีวิต 
  สุขภาวะทางจิตจึงต้องประกอบด้วย การฟื้นฟูสมรรถภาพทางจิตใจ ให้ผู้ป่วยสามารถ 1) 
ควบคุมอารมณ์และความคิด อย่างมีสติ ซึ่งหมายถึงการรู้เท่าทันและเข้าใจตนเองในภาวะต่างๆ ไม่
ถูกครอบงำด้วยอารมณ์หรือความคิดลบ โดยเฉพาะในภาวะซึมเศร้าหรือวิตกกังวล 2) สร้างและ
รักษาความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน ซึ่งเป็นหัวใจของสุขภาวะทางจิต เพราะความสัมพันธ์ที่ดีช่วยให้ผู้ป่วยมี
แหล่งพึ่งพิงทางอารมณ์ และรู้สึกถึงคุณค่าในตัวเอง 3) ค้นหาเป้าหมายและความหมายของชีวิต ซึ่ง
เป็นแรงผลักดันภายในที่ทำให้ผู้ป่วยไม่ย่อท้อต่อปัญหา หรือแม้กระทั่งสามารถแปรเปลี่ยนความ
เจ็บป่วยให้กลายเป็นแรงบันดาลใจได้ 4) มีส่วนร่วมในสังคมและกิจกรรมต่างๆ เช่น การทำงาน 
การศึกษา การเข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนา ศิลปะ หรือกีฬา ซึ่งช่วยสร้างความรู้สึกของการมีตัวตน
และเป็นส่วนหนึ่งของชุมชน 5) พัฒนาความสามารถในการจัดการกับความเครียดและวิกฤตชีวิต  
อย่างเป็นระบบ ไม่ใช่เพียงพึ่งการใช้ยา แต่ต้องเรียนรู้ทักษะการดูแลตนเอง เช่น การผ่อนคลาย 
การฝึกสติ การตั้งเป้าหมายระยะสั้นระยะยาว หรือการมีวิธีคิดเชิงบวก 
  การดูแลสุขภาวะทางจิตของผู้ป่วยจิตเวช จึงไม่สามารถพึ่งพาแนวทางใดแนวทางหนึ่ง
เพียงอย่างเดียวได้ หากแต่ต้องอาศัยการผสานความร่วมมือจากหลายภาคส่วน ได้แก่ 1) การดูแล
ทางการแพทย์ ทั้งการใช้ยา การบำบัดทางจิตใจ (Psychotherapy) และการติดตามอาการอย่าง
ต่อเนื่อง 2) การสนับสนุนทางสังคม เช่น ครอบครัว เพื่อน สังคมรอบข้าง และหน่วยงานที่เก่ียวข้อง 
ทั้งภาครัฐและเอกชน 3) การพัฒนาศักยภาพภายใน ของผู้ป่วยเอง ซึ่งต้องได้รับการเสริมแรงจาก
การบำบัดทางเลือก เช่น การทำสมาธิ ฝึกสติ เข้าร่วมกลุ่มกิจกรรม การให้คำปรึกษาตามหลักพุทธ
ธรรม ฯลฯ 
  การสร้างสุขภาวะทางจิตให้กับผู้ป่วยจิตเวชจึงเป็นกระบวนการที่ต้องอาศัยความเข้าใจใน
ความเป็นมนุษย์อย่างลึกซึ้ง โดยเฉพาะการตระหนักว่า “การหายป่วย” ไม่ได้หมายถึงการหมดสิ้น



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      155 

 

 

ซึ่งอาการทางกายหรือจิตเท่านั้น แต่คือการ ใช้ชีวิตอย่างมีคุณภาพ มีความหมาย และรู้สึกถึงการ
เป็นมนุษย์อย่างเต็มเปี่ยม 
 

หลักสติปัฏฐาน 4 และศักยภาพเชิงบำบัด 
  หลักสติปัฏฐาน 4 เป็นหัวใจสำคัญของการเจริญสติในพระพุทธศาสนา ที่มุ่งเน้นการฝึก
สติปัญญาให้รู้เท่าทันสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง ทั้งนี้ หลักการเหล่านี้มีศักยภาพเชิงบำบัดสูง และ
สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการดูแลสุขภาพจิตได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
  1. กายานุปัสสนา (การพิจารณากาย) กายานุปัสสนา คือการฝึกสติให้ตระหนักรู้ถึงสภาพ
ของกาย ไม่ว่าจะเป็นการเคลื่อนไหว อิริยาบถ หรือลมหายใจ การฝึกนี้ช่วยให้ผู้ป่วยดึงความสนใจ
จากความคิดฟุ้งซ่านกลับมาสู่ปัจจุบันขณะ ลดการจมอยู่กับอดีตหรือกังวลกับอนาคต ซึ่งเป็นสาเหตุ
ของความทุกข์หลายประการ การสังเกตลมหายใจเป็นวิธีที่ง่ายที่สุดในการเริ่มต้น เพราะลมหายใจ
เป็นสิ่งที่อยู่กับเราตลอดเวลาและสามารถใช้เป็นจุดยึดเหนี่ยวของสติได้ 
  ศักยภาพเชิงบำบัด การฝึกกายานุปัสสนาชว่ยลดความวิตกกังวลและอาการตื่นตระหนกได้
เป็นอย่างดี เมื่อผู้ป่วยเรียนรู้ที่จะกลับมาสู่ลมหายใจ ก็จะสามารถควบคุมการตอบสนองของร่างกาย
ต่อความเครียดได้ ทำให้รู้สึกสงบและปลอดภัยมากข้ึน (สุชาติ เถ่ือนกลาง, 2563) นอกจากนี้ยังช่วย
ให้ผู้ป่วยมีสมาธิและจดจ่อกับสิ่งที่อยู่ตรงหน้าได้ดีขึ้น ซึ่งเป็นทักษะสำคัญในการใช้ชีวิตประจำวัน 
  ตัวอย่างการประยุกต์ สำหรับผู้ป่วยที่มีอาการแพนิกหรือวิตกกังวลสูง การแนะนำให้ฝึก
กำหนด "พุท" เมื่อลมหายใจเข้าและ "โธ" เมื่อลมหายใจออกอย่างช้า ๆ และสม่ำเสมอ จะช่วยดึงสติ
ให้จดจ่อกับลมหายใจ แทนที่จะปล่อยให้ความคิดวิตกกังวลครอบงำ การทำเช่นนี้เป็นประจำจะช่วย
ปรับสมดุลของระบบประสาทอัตโนมัติ ทำให้ร่างกายและจิตใจผ่อนคลายลงอย่างเห็นได้ชัด 
  2. เวทนานุปัสสนา (การพิจารณาความรู้สึก) เวทนานุปัสสนา คือการฝึกสติให้รู้เท่าทัน
ความรู้สึกหรือเวทนาที่เกิดขึ้น ไม่ว่าจะเป็นสุข ทุกข ์หรือเฉยๆ โดยไม่เข้าไปตัดสิน ยินดี หรือผลักไส 
การฝึกนี้มุ่ งเน้นการรับรู้ความรู้สึกเหล่านั้นตามความเป็นจริง  และยอมรับว่ามันเป็นเพียง
ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นแล้วก็ดับไป ไม่ได้เป็นตัวตนของเรา การไม่ตัดสินความรู้สึกช่วยให้ผู้ป่วยหลุด
พ้นจากวงจรของการหลีกเลี่ยงหรือกลบเกลื่อนอารมณ์ ซึ่งมักนำไปสู่ปัญหาทางจิตที่ซับซ้อนยิ่งขึ้น 
 
  ศักยภาพเชิงบำบัด การฝึกเวทนานุปัสสนาเป็นสิ่งสำคัญในการบำบัดภาวะซึมเศร้าและ
ความวิตกกังวล เมื่อผู้ป่วยเรียนรู้ที่ จะเผชิญหน้ากับความรู้สึกที่ เจ็บปวด  โดยไม่พยายาม
เปลี่ยนแปลงหรือหนีจากมัน จะทำให้ความรู้สึกเหล่านั้นมีอำนาจต่อเขาน้อยลง และสามารถจัดการ
กับอารมณ์ได้อย่างมีสติมากข้ึน 



 

156     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

  ตัวอย่างการประยุกต์ ผู้ป่วยที่มีอาการเศร้า มักจะรู้สึกผิดหรือกล่าวโทษตัวเองเมื่อเผชิญ
กับความรู้สึกเศร้า การฝึกเวทนานุปัสสนาสามารถทำได้โดยให้ผู้ป่วยรับรู้และบอกกับตัวเองว่า 
"ขณะนี้จิตใจรู้สึกเศร้า" หรือ "มีความรู้สึกเจ็บปวดเกิดขึ้นในร่างกาย" โดยไม่กล่าวโทษตนเองว่า
ทำไมถึงรู้สึกแบบนั้น หรือพยายามบังคับให้ความเศร้าหายไปทันที การยอมรับความรู้สึกอย่างเป็น
กลางนี้จะช่วยลดความต้านทานต่ออารมณ์ ทำให้ความรู้สึกสามารถไหลผ่านและคลี่คลายไปได้เอง 
  3. จิตตานุปัสสนา (การพิจารณาจิต) จิตตานุปัสสนา คือการฝึกสติให้สำรวจสภาพของ
จิตใจ ณ ขณะปัจจุบัน ไม่ว่าจะเป็นความโลภ โกรธ หลง สงบ ฟุ้งซ่าน หรือหดหู่ การฝึกนี้ช่วยให้
ผู้ป่วยรู้เท่าทันการเปลี่ยนแปลงของอารมณ์และสภาพจิตของตนเองไม่หลงไปยึดติดกับอารมณ์ใด ๆ 
ที่เกิดขึ้น การสังเกตจิตอย่างเป็นกลางนี้เป็นการพัฒนา "เมตาคอกนิชัน" (Meta-cognition) หรือ
ความสามารถในการรู้เท่าทันความคิดของตนเอง 
  ศักยภาพเชิงบำบัด เมตาคอกนิชันเป็นทักษะสำคัญในการบำบัดภาวะซึมเศร้า (Kabat-
Zinn, 2003) เพราะผู้ป่วยซึมเศร้ามักจะจมอยู่กับความคิดด้านลบและมองว่าความคิดเหล่านั้นเป็น
ความจริง การฝึกจิตตานุปัสสนาช่วยให้ผู้ป่วยเห็นว่าความคิดเป็นเพียงปรากฏการณ์หนึ่งที่เกิดขึ้นใน
จิต ไม่ใช่ตัวตนของเขา และสามารถเลือกที่จะไม่ยึดติดกับความคิดเหล่านั้นได้ 
  ตัวอย่างการประยุกต์ ผู้ป่วยที่มีภาวะวิตกกังวลหรือซึมเศร้า มักมีวงจรความคิดด้านลบที่
วนเวียนอยู่ในหัว การฝึกสามารถทำได้โดยให้ผู้ป่วยสังเกตว่า "ตอนนี้จิตกำลังฟุ้งซ่าน" หรือ "จิต
กำลังมีความโกรธเกิดขึ้น" เมื่อรู้เท่าทันสภาพจิตแล้ว ก็ไม่จำเป็นต้องต่อสู้หรือพยายามเปลี่ยนแปลง
มันทันที แต่เพียงแค่รับรู้และปล่อยให้มันเป็นไป สังเกตว่าความคิดเหล่านั้นเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป
อย่างไร การทำเช่นนี้จะช่วยให้ผู้ป่วยมีระยะห่างจากความคิดและอารมณ์ของตนเอง ทำให้สามารถ
จัดการกับมันได้อย่างมีสติมากข้ึน 
  4. ธรรมานุปัสสนา (การพิจารณาธรรม) ธรรมานุปัสสนา คือการฝึกสติให้พิจารณาธรรมะ
หรือหลักความจริงสูงสุด เช่น อริยสัจ 4 (ความทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ ความดับทุกข์ หนทางดับทุกข์) 
ไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) หรือขันธ์ 5 (รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ) การเข้าใจ
หลักธรรมเหล่านี้ช่วยให้ผู้ป่วยเข้าใจธรรมชาติของชีวิต ความทุกข์ และความไม่เที่ยงแท้ของสรรพสิ่ง 
ทำให้สามารถคลายความยึดมั่นถือมั่นในตัวตนและสิ่งต่าง ๆ ซึ่งเป็นต้นเหตุของความทุกข์ 
  ศักยภาพเชิงบำบัด การเรียนรู้และพิจารณาธรรมะช่วยให้ผู้ป่วยมีมุมมองที่กว้างขึ้นต่อชีวิต
และความทุกข์ของตนเอง ลดการยึดติดกับอัตตาและสิ่งที่เปลี่ยนแปลงได้ เมื่อเข้าใจว่าทุกสิ่งไม่เที่ยง
แท้และไม่ควรยึดมั่น ก็จะทำให้ใจเป็นอิสระจากความคาดหวังและความผิดหวัง 
  ตัวอย่างการประยุกต์ ผู้ป่วยที่ป่วยเรื้อรังหรือเผชิญกับโรคร้ายแรง มักจะยึดติดกับสภาพ
ร่างกายและความเจ็บป่วย การเรียนรู้เร่ือง “ขันธ์ 5 ไม่ใช่ตัวตน” จะช่วยให้ผู้ป่วยเข้าใจว่าร่างกาย 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      157 

 

 

(รูป), ความรู้สึก (เวทนา), การจำได้หมายรู้ (สัญญา), ความคิดปรุงแต่ง (สังขาร) และการรับรู้ 
(วิญญาณ) ทั้งหมดนี้เป็นเพียงองค์ประกอบที่ประกอบกันขึ้น และล้วนเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยงแท้และ
เปลี่ยนแปลงได้ เมื่อเข้าใจเช่นนี้ ผู้ป่วยจะสามารถลดการเอาตัวตนเข้าไปผูกติดกับความเจ็บป่วย
หรือสภาพร่างกายที่เปลี่ยนแปลงไปได้ ทำให้สามารถยอมรับความเป็นจริงและอยู่ร่วมกับความทุกข์
ได้อย่างมีสติมากข้ึน 
  โดยสรุปแล้ว หลักสติปัฏฐาน 4 เป็นแนวทางการปฏิบัติที่ครอบคลุมและลึกซึ้งในการ
พัฒนาจิตใจให้เกิดปัญญาและการตระหนักรู้  เมื่อนำมาประยุกต์ใช้ในการบำบัด จะช่วยให้ผู้ป่วย
สามารถเข้าใจและจัดการกับอารมณ์ ความคิด และความทุกข์ของตนเองได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
นำไปสู่การเยียวยาจากภายในและการใช้ชีวิตอย่างมีความสุขและสงบมากข้ึน 
 

การประยุกต์สติปัฏฐาน 4 ในกระบวนการบำบัด 
  หลักสติปัฏฐาน 4 ซึ่งได้แก่ กายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนา จิตตานุปัสสนา และธรรมา
นุปัสสนา เป็นหลักธรรมสำคัญที่เน้นการเจริญสติในระดับต่าง ๆ เพื่อให้ผู้ปฏิบัติสามารถพัฒนาการ
รู้เท่าทันตนเองและบรรเทาความทุกข์ทางใจอย่างลึกซึ้ง ในปัจจุบัน หลักการนี้ได้รับการประยุกต์ใช้
ในทางจิตบำบัดอย่างแพร่หลาย โดยเฉพาะในบริบทของการดูแลสุขภาพจิตและการบำบัดผู้ป่วยจิต
เวช โดยมีแนวทางเด่น ๆ ดังนี้ 
  1. Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT) MBCT หรือ “จิตบำบัดเชิงสติ
ร่วมกับพฤติกรรมบำบัดทางปัญญา”เป็นแนวทางการบำบัดที่รวมหลักการของ Cognitive 
Behavioral Therapy (CBT) เข้ากับการเจริญสติแบบพุทธ ซึ่งมีรากฐานมาจากสติปัฏฐาน 4 
โดยเฉพาะในส่วนของการสังเกตกาย เวทนา และจิตอย่างต่อเนื่องแบบไม่ตัดสิน 
  การศึกษาหลายฉบับยืนยันว่า MBCT สามารถ ลดอัตราการกลับมาเป็นซ้ำของโรคซึมเศร้า 
โดยเฉพาะในผู้ป่วยที่เคยมีประวัติซึมเศร้าเรื้อรัง และยังช่วยให้ผู้ป่วยเรียนรู้วิธีอยู่กับความรู้สึกไม่
สบายใจหรือความคิดลบโดยไม่หลีกเลี่ยง (Kuyken, W., et al., 2008, Segal, Z. V., Williams, J. 
M. G., & Teasdale, J. D. , 2013) 
  2. การฝึกสติในชีวิตประจำวัน การนำสติปัฏฐานมาประยุกต์ในกิจวัตรประจำวัน เช่น การ
เคลื่อนไหวอย่างมีสติ (เช่น การเดิน การยืน การยืดเหยียดร่างกายแบบรู้ตัว), การกินอย่างมีสติ (รู้
รส กลิ่น และอารมณ์ในระหว่างกิน), และการพูดอย่างมีสติ (ระลึกรู้ถึงคำพูดและเจตนา) ช่วยลด 
อาการวิตกกังวลและความคิดซ้ำซาก (Rumination) ซึ่งเป็นอาการสำคัญของโรควิตกกังวลและ
ซึมเศร้า กิจกรรมเหล่านี้ช่วยให้ผู้ป่วยมีพื้นฐานของ “จิตที่อยู่กับปัจจุบัน” ลดการจมอยู่กับอดีตหรือ



 

158     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

คาดการณ์อนาคตในเชิงลบ และสามารถกลับมามีปฏิสัมพันธ์กับชีวิตจริงได้อย่างมีสติ  (Kabat-
Zinn, J., 1994, Biegel, G. M., et al., 2009) 
  3. กลุ่มบำบัดเชิงพุทธ (Buddhist Group Therapy) กลุ่มบำบัดเชิงพุทธ คือ การจัด
กิจกรรมกลุ่มที่ผสมผสานหลักการทางพุทธศาสนา เช่น การเจริญสติปัฏฐาน 4 การสวดมนต์ การ
ทำสมาธิร่วมกัน และการแลกเปลี่ยนประสบการณ์ชีวิตในบรรยากาศที่ปลอดภัยและมีเมตตา 
จุดเด่นของกลุ่มนี้คือ การลดความรู้สึกโดดเดี่ยว ของผู้ป่วยจิตเวช และ ส่งเสริมแรงจูงใจในการ
เยียวยาตนเอง สมาชิกในกลุ่มสามารถเรียนรู้ร่วมกัน สร้างแรงสนับสนุนซึ่งกันและกัน และเรียนรู้
มุมมองใหม่ในการรับมือกับทุกข์ใจ โดยใช้หลักธรรมทางพุทธเป็นเครื่องมือ เช่น การเข้าใจทุกข์ 
อนิจจัง และอนัตตา (โกมล บุญเกิด, 2561,  Chien, W. T., & Lee, I. Y. M., 2013). 
 

บทสรุป 
  สติปัฏฐาน 4 ไม่ได้เป็นเพียงหลักปฏิบัติเพื่อการภาวนาเท่านั้น  แต่ยังเป็นแนวทางการ
บำบัดทางจิตใจที่ลึกซึ้ง ซึ่งสามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้อย่างกว้างขวาง ทั้งในระดับบุคคล กลุ่ม และ
ในวิถีชีวิตประจำวัน แนวทางนี้มีศักยภาพที่เหนือกว่าการบรรเทาอาการของโรคทางจิตเวช เพราะ
มันช่วยเสริมสร้างความสามารถภายในของแต่ละบุคคลในการรับรู้ตนเอง เข้าใจอารมณ์ และใช้ชีวิต
อยู่กับปัจจุบันได้อย่างเต็มที่ จึงเป็นรากฐานที่สำคัญสำหรับการส่งเสริมสุขภาวะทางจิตในระยะยาว 
โดยที่สำคัญสำหรับด้วยการประยุกต์ใช้ในระดับบุคคล สติปัฏฐาน 4 ช่วยให้เราพัฒนา "สติ" ซึ่งคือ
ความสามารถในการตระหนักรู้สิ่งที่เกิดขึ้นกับตนเอง ณ ปัจจุบันขณะ เมื่อเราฝึกสติในแต่ละฐาน 
ส่วนการประยุกต์ใช้ในระดับกลุ่มสตปิัฏฐาน 4 ยังสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการบำบัดแบบกลุ่มได้ 
โดยเน้นการสร้างพื้นที่ที่ปลอดภัยให้ผู้เข้าร่วมได้ฝึกปฏิบัติร่วมกัน  แนวคิดของสติปัฏฐาน 4 ไม่ได้
จำกัดอยู่แค่ในห้องบำบัดหรือการนั่งสมาธิเท่านั้น  แต่สามารถแทรกซึมเข้าไปในทุกแง่มุมของ
ชีวิตประจำวันได้ ด้วยเหตุนี้ สติปัฏฐาน 4 จึงเป็นมากกว่าหลักธรรมทางศาสนา แต่เป็นเครื่องมือที่มี
ประสิทธิภาพในการพัฒนาสุขภาพจิตและคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้นอย่างแท้จริงในระยะยาว  
 

เอกสารอ้างอิง 
กรมสุขภาพจิต. (2564). คู่มือสุขภาพจิตเพื่อประชาชน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ชุมนุมสหกรณ์   
  การเกษตรแห่งประเทศไทย. 
โกมล บุญเกิด. (2561). พุทธจิตบำบัด: แนวคิดและการประยุกต์ใช้ในทางจิตเวช. กรุงเทพฯ: 
  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      159 

 

 

โกมล บุญเกิด. (2561). สติปัฏฐาน 4 กับการพัฒนาสุขภาวะทางจิตของผู้ป่วยจิตเวช.  
  วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 5(2), 45–62. 
วรศักดิ์ มหัทธโนบล. (2562). การพัฒนาจิตด้วยสติปัฏฐาน 4 เพื่อเสริมสร้างพฤติกรรม 
  สุขภาวะ. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 8(1), 88–105. 
สุธีรา บูรณุปกรณ์. (2564). ผลของการฝึกสติปัฏฐาน 4 ต่อสุขภาวะทางจิตของผู้ป่วยจิตเวช. 
  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
Biegel, G. M., et al. (2009). Mindfulness-based stress reduction for the  
  treatment of adolescent psychiatric outpatients: A randomized clinical  
  trial. Journal of Consulting and Clinical Psychology, 77(5), 855–866. 
Chien, W. T., & Lee, I. Y. M. (2013). A Buddhist group intervention for people  
  with depression in Hong Kong: A randomized controlled trial.  
  International Journal of Nursing Studies, 50(10), 1216–1224. 
Hofmann, S. G., Sawyer, A. T., Witt, A. A., & Oh, D. (2010). The Effect of  
  Mindfulness-Based Therapy on Anxiety and Depression: A Meta- Analytic 
  Review. Journal of Consulting and Clinical Psychology,78(2),169-183. 
Kabat-Zinn, J. (1994). Wherever You Go, There You Are: Mindfulness  
  Meditation in Everyday Life. New York: Hyperion. 
Keng, S. L., Smoski, M. J., & Robins, C. J. (2011). Effects of mindfulness on  
  psychological health: A review of empirical studies. Clinical Psychology  
  Review, 31(6), 1041–1056. 
Kuyken, W., et al. (2008). Mindfulness-based cognitive therapy to prevent  
  relapse in recurrent depression. Journal of Consulting and Clinical  
  Psychology, 76(6), 966–978. 
Segal, Z. V., Williams, J. M. G., & Teasdale, J. D. (2013). Mindfulness-Based  
  Cognitive Therapy for Depression. New York: Guilford Press. 
World Health Organization. (2004). Promoting mental health: Concepts,  
  emerging evidence, practice. Summary report. Geneva: World Health  
  Organization. 
World Health Organization. (2022). World Mental Health Report: Transforming  
  mental health for all. Geneva: WHO Press. 



 

160     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

      
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      161 

 

 

เจตนา : การใช้เจตนาเป็นเกณฑ์การตัดสนิคุณค่าทางจริยธรรม 
ตามหลกัพุทธจริยศาสตร ์ 

INTENTION: USING INTENTION AS A CRITERION FOR JUDGING 
ETHICAL VALUE ACCORDING TO BUDDHIST ETHICS 

 
 

1นคร จันทราช, 2พระครูธีรธรรมบัณฑิต, 3สิปป์มงคล ป้องภา  
และ 4พระอธิการสุภาพร เตชธโร   

1Nakhon Jantharach, 2Phrakhru Theradhammabhandhit, 
3Sippamongkol  Phongpha and  4Phra Adhikan Suphaporn Techatharo 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1jantharachnakhon@gmail.com 

 
Received: November 21, 2025;     Revised: December 4, 2025;     Accepted: December 6, 2025   

 

บทคัดย่อ 

 

  บทความวิชาการเร่ือง “เจตนา:การใช้เจตนาเป็นเกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมตาม
หลักพุทธจริยศาสตร์”นี้ โดยใช้วิธีการศึกษาด้วยการศึกษาและค้นคว้าจากเอกสารสำคัญโดยมี
พระไตรปิฎก อรรถกถา หนังสือ ตำราและงานวิชาการอ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้อง โดยแยกประเภท เรียบ
เรียง สรุปสาระสำคัญ และวิเคราะห์เนื้อหา โดยแบ่งเนื้อหาออกเป็น 6 ส่วน คือ 1) บทนำ 2) 
ความหมายของเจตนา 3) บ่อเกิดของเจตนา 4) เจตนากับสถานภาพการกระทำทางศีลธรรม 5) 
การใช้เจตนาเป็นเกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมตามหลักพุทธจริยศาสตร์ และ 6) บทส่งท้าย 
บทความนี้เป็นการเขียนเชิงวิเคราะห์เอกสาร จากการศึกษาพบว่า เจตนา คือ ความตั้งใจในการ

 
1 อาจารย ์ดร., หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. หลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
4 อาจารย ์ดร., หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 

mailto:1jantharachnakhon@gmail.com


 

162     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

กระทำกรรมต่างๆ ของมนุษย์ทั้งในแง่ของการสร้างสรรค์และทำลายเกิดจากมโนกรรมทั้งที่เป็นกุศล
เจตนาและอกุศลเจตนา มีผลต่อการแสดงออกของการกระทำผ่าน 3 ทาง คือ ทางกาย ทางวาจา 
และทางใจ เจตนาตามหลักพุทธจริยศาสตร์ใช้เป็นเกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมสมดังพระ
พุทธพจน์โดยมีใจความว่า“เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม”โดยแท้ โดยไม่ขึ้นอยู่กับความชอบ ไม่
ชอบของมนุษย์ ด้วยเหตุนี้ เป็นที่แน่ชัดว่า การใช้เจตนาเป็นเกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรม
ตามหลักพุทธจริยศาสตร์จัดเป็นเจตนาวาทโดยใช้เจตนาเป็นเกณฑ์ตัดสินปัญหาจริยธรรม 
 

คำสำคัญ:  เจตนา, ศีลธรรม, พทุธจริยศาสตร์. 
 

Abstract 
  This academic article is titled “Intention: Using intention as a criterion for judging 
ethical value according to Buddhist ethics”. Using the study method by studying and 
researching from important documents including the Tripitaka, Commentary, books, 
textbooks, and other related academic work by classifying, compiling, summarizing the 
main points. and analyze content The content is divided into 6 parts: namely 1) 
Introduction, 2) The meaning of intention, 3) Origin of intention, 4) Intention and the 
status of moral actions, 5) Using intention as a criterion for judging ethical values 
according to Buddhist ethics, and 6) Epilogue. This article is a written analysis of a 
document. From the study it was found that. Intention is the intention in doing various 
actions of human beings in terms of both creation and destruction, arising from 
imagination, both good intentions and bad intentions. It affects the expression of actions 
through 3  ways: physical, verbal and mental. Intention according to the principles of 
Buddhist ethics is used as a criterion for judging ethical values, as in the Buddha's words, 
with the meaning "I say intention is actually karma." independent of preference dislike of 
man Therefore, it is clear that Using intention as a criterion for judging ethical values 
according to the principles of Buddhist ethics is classified as Intentional Discourse using 
intention as a criterion for judging ethical problems. 
 

Keywords: Intention, Moral, Buddhist Ethics 

 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      163 

 

 

บทนำ 

 

  การตัดสินปัญหาทางศีลธรรมจัดเป็นปัญหาจริยศาสตร์ที่สำคัญประการหนึ่งที่เกิดขึ้นใน
สังคมมนุษย์โดยมีปัญหาว่าเราควรแสวงหาอะไรให้กับชีวิต อะไรเป็นสิ่งที่ดีที่สุดสำหรับมนุษย์ ใช้
อะไรเป็นเกณฑ์การตัดสินว่า ว่าทำอย่างไรถูก อย่างไรผิด ในสถานการณ์ที่ยุ่งยากอันหนึ่งเราควรทำ
อย่างไร ปัญหาเหล่านี้นับว่าเป็นปัญหาสำคัญของจริยศาสตร์ ในบรรดาปัญหาจริยศาสตร์นั้นปัญหา
เรื่องการตัดสินว่า การกระทำอย่างไรถือว่าถูก ผิด ดี และไม่ดี นั้นเป็นเรื่องความรับผิดชอบทาง
ศีลธรรม สำหรับเกณฑ์การตัดสินความรับผิดชอบทางศีลธรรมมีนักคิดมากกมายที่ได้ให้คำตอบ
แก้ปัญหานี้กลายเป็นข้อถกเถียงกันในปัญหาจริยศาสตร์ แต่ละสำนักต่างมีเกณฑ์แตกต่างกันไป เช่น 
บางทัศนะใช้เจตจำนงของมนุษย์เป็นเกณฑ์ตัดสินทางจริยธรรม บางทัศนะใช้เหตุผลและปัญหาเป็น
เครื่องตัดสิน บางทัศนะหมายเอาเจตนาในการทำตามหน้าที่ทางศีลธรรมเป็นเคร่ืองตัดสิน และบาง
ทัศนะถือเอาผลที่เกิดจากการกระทำมาเป็นเกณฑ์การตัดสินทางจริยธรรม ซึ่งแต่ละสำนักต่างมา
มาตรฐานในการตัดสินแตกต่างกันไป (วิทย์ วิศทเวทย์, 2543:98) สำหรบเกณฑ์การตัดสินคุณค่า
ทางจริยธรรมตามหลักพุทธจริยศาสตร์ ใช้เจตนาเป็นองค์ประกอบสำคัญในการประเมินค่าของการ
กระทำว่าการกระทำในลักษณะเช่นใดมีสถานภาพทางศีลธรรมและการกระทำในลักษณะเช่นใดไม่
มีสถานภาพทางศีลธรรม คำว่าการกระทำที่มีสถานภาพทางศีลธรรม เป็นการกระทำที่เกิดจาก
เจตนาโดยมีความจงใจทำที่สามารถประเมินค่าได้ว่าการกระทำนั้นดี ไม่ดี ควร ไม่ควร เป็นต้น สม
ดังพุทธพจน์ว่า“ภิกษุทั้งหลาย เจตนานั่นเอง เราเรียกว่า กรรม บุคคลจงใจแล้ว จึงกระทำด้วยกาย 
ด้วยวาจา ด้วยใจ”(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย22/63/577) ตามแนวพระพุทธศาสนาการกระทำ
นั้นล้วนเกิดจากมโนกรรมซึ่งเป็นที่มาของกายกรรมและวจีกรรม ทั้งกายกรรมและวจีกรรมต่างเป็น
ผลที่สะท้อนมาจากมโนกรรม แต่ในบางสถานการณ์เราสามารถตระหนักด้วยตัวเราเองว่า เจตนาซึ่ง
จัดเป็นมโนกรรมก็สามารถปกปิดได้ โดยผู้กระทำอาจมีเจตนาไม่ดี แต่แสดงกายกรรมและวจีกรรมที่
ดีออกมาเพื่อผลประโยชน์บางอย่าง เช่นเดียวกันกับการกระทำบางอย่างผู้กระทำมีเจตนาที่ดี แต่
กายกรรมและวจีกรรมกลับออกมาไม่ดี ดังนั้น ผู้เขียนมีความประสงค์จะศึกษาเรื่องการใช้เจตนา
เป็นเกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมตามหลักพุทธจริยศาสตร์ต่อไป  
 

ความหมายของเจตนา  
  คำว่า เจตนา คือ ความตั้งใจ จงใจ มุ่งหมาย (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542:321) ความจงใจ
กิริยาที่จงใจ ภาวะที่จงใจและเป็นตัวการสำคัญในการกระทำกรรม(วิ.มหา. (ไทย) 1/167/139) 
เจตนาเป็นสิ่งสำคัญที่เป็นตัวกำหนดการกระทำต่างๆ เป็นการเลือกตัดสินในการกระทำการต่างๆ  
(อภิ.สงฺ. (ไทย) 34/5/28) ดังพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย เพราะอาศัยเหตุนี้ว่า 



 

164     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,22/63/577)  จากพระพุทธ
ดังกล่าวชี้ให้เห็นว่าการกระทำของมนุษย์เป็นการกระทำที่บุคคลกระทำด้วยความจงใจทำ กล่าวคือ
เป็นการกระทำที่ประกอบความตั้งใจทำทั้งทางกาย  ทางวาจาและทางใจ หากการกระทำที่
ปราศจากเจตนาแล้ว การกระทำดังกล่าวเป็นการกระทำที่ไม่มีคุณค่าทางจริยธรรม ไม่สามารถ
ประเมินค่าของกระทำกรรมได้ว่า การกระทำกรรมนั้นถูก ผิด ดี ชั่ว ควร ไม่ควร มีประโยชน์ และไม่
มีประโยชน์ได้ การกระทำที่ไม่มีเจตนาแล้ว ไม่เป็นกรกระทำที่สมบูรณ์ แต่เป็นแต่เพียงสักว่า
“กิริยา” เท่านั้น (พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตโต) , 2543:157)  เป็นที่แน่ชัดว่า การกระทำตามแนว
พระพุทธศาสนานั้นเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นโดยปราศจากเจตนาไม่ได้  ไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็
ตาม ต้องมีเจตนาเป็นพื้นฐานของการกระทำและเป็นเครื่องชี้หรือตัดสินว่าการกระทำนั้นดีหรือไม่ดี
อย่างไร  
 

บ่อเกิดของเจตนา 
   สำหรับการเกิดของเจตนาตามหลักพุทธจริยศาสตร์มีความสัมพันธ์หรือประกอบด้วย 
โลภะ โทสะ โมหะ ถือว่าเป็นกรรมชั่ว และหากการกระทำที่ประกอบด้วยอโลภะ อโทสะ และอ
โมหะ ถือว่าเป็นกรรมดีเสมอ สมดังพระพุทธพจน์โดยมีใจความว่า ธรรมชาติ 3 ประการนี้ เป็นเหตุให้
เกิดกรรม 3 ประการ คือ โลภะ 1 โทสะ 1 โมหะ 1 และ อโลภะ 1 อโทสะ 1 อโมหะ 1 ผู้รู้จักกรรมอัน
เกิดแต่โลภะ เกิดแต่โทสะ และเกิดแต่โมหะ เขาทำกรรมใดจะน้อย หรือมากก็ตาม เขาจะต้องเสวยผล
กรรมนั้นในอัตภาพนี้แหละวัตถุชนิดอ่ืนย่อมไม่มี เพราะฉะนั้น ภิกษุทั้งหลายเหตุให้เกิดความชั่ว 3 
ประการได้แก่โลภะ โทสะ โมหะ เป็นเหตุให้เกิดกรรม โลภะ โทสะ โมหะ เป็นรากเหง้าของกรรมฝ่าย
ชั่วเรียกว่า อกุศลมูล และอโลภะ อโทสะ อโมหะ เป็นรากเหง้าของกรรมฝ่ายดีเราเรียกว่า กุศลมูล 
ทั้งอกุศลมูลและกุศลมูล เป็นมูลเหตุให้มนุษย์ก่อกรรมต่าง ๆ โดยการแสดงออกมาเป็นพฤติกรรมใน 
3 ทาง คือ  ทางกาย ทางวาจา และทางใจ อย่างไรก็ตามการกระทำของมนุษย์จะหลีกเลี่ยงกุศลมูล
และอกุศลมูลหาได้ไม่(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,22/437/490) ๒  
  จากพระพุทธพจน์ข้างต้นแสดงให้เห็นว่าเจตนามีความแนบนัยหรือมีความสัมพันธ์กับ
การกระทำความดีและการกระทำความชั่วโดยมีบ่อเกิดของการกระทำหรือแรงจูงใจที่ผลักดันให้
บุคคลกระทำการต่างๆ ตามหลักพุทธจริยศาสตร์อยู่ 2 อย่าง คือ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺ
โต), 2551:27) 
 1. กุศลมูล คือ มูลเหตุของการกระทำที่ดี เมื่อประกอบกับเจตนาเรียกว่า กุศลเจตนา 
เป็นความตั้งใจที่ดีก่อให้เกิดการกระทำที่ดีเรียกว่า กุศลกรรม คือ การกระทำที่เกิดจากเจตนาดี 
หากแสดงออกมาเป็นการกระทำเรียกว่า สุจริต โดยมีกายสุจริต วจีสุจริต และมโนสุจริต (มหาจุฬา



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      165 

 

 

ลงกรณราชวิทยาลัย,11/305/260) ทั้งหมดล้วนมีกุศลมูล ๓ อย่างประกอบด้วยความไม่โลภ ความ
ไม่โกรธ และความไม่หลงเป็นสาเหตุพื้นฐานของการกระทำและผลที่เกิดขึ้นก็เป็นการกระทำที่ดี 
  2. อกุศลมูล ได้แก่ มูลเหตุของการกระทำที่ ไม่ดี เมื่อประกอบกับเจตนาเรียกว่า 
อกุศลเจตนา คือ ความตั้งใจที่ชั่ว ก่อให้เกิดกระทำที่ชั่วเรียกว่า อกุศลกรรม เป็นการกระทำที่เกิด
จากเจตนาที่ไม่ดี หากแสดงออกมาเป็นการกระทำเรียกว่าทุจริตโดยมี กายทุจริต วจีทุจรติ และมโน
ทุจริต (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,11/305/260)  ทั้งหมดต่างมีอกุศลมูล 3 อย่างประกอบด้วย
ความโลภ ความโกรธและความหลง เป็นสาเหตุพื้นฐานในการกระทำและผลที่เกิดขึ้นก็เป็นการ
กระทำที่ไม่ดี 
 จากหลักการข้างต้นสะท้อนให้เห็นว่า กุศลมูลและอกุศลมูลตามหลักพุทธจริยศาสตร์นั้น
เป็นที่ของการกระทำความดีและความชั่ว โดยมีเจตนาเป็นองค์ประกอบสำคัญที่มีส่วนร่วมด้วย ตาม
หลักพุทธจริยศาสตร์ถือว่าเจตนาเป็นเครื่องชี้วัดหรือเป็นแกนกลางในการกระทำนั้นๆ โดยมีบทบาท
สำคัญในการตัดสินการกระทำระหว่างการกระทำความดีและความชั่ว คือ ถ้าเจตนาที่เกิดจากกุศล
มูลคือ อโลภะ อโทสะ และอโมหะ เป็นต้นตอแห่งการกระทำดี การกระทำนั้นก็จัดเป็นการกระทำที่
ดีตรงกันข้ามหากเป็นเจตนาที่เกิดจากอกุศลมูล คือ โลภะ โทสะ และโมหะ เป็นต้นตอแห่งการ
กระทำความชั่ว การกระทำนั้นจัดเป็นการกระทำที่ไม่ดี 
 

เจตนากับสถานภาพการกระทำทางศีลธรรม 
 การกระทำของมนุษย์ตามหลักพุทธจริยศาสตร์นั้นจะมีสถานภาพทางศีลธรรมได้ก็
ต่อเมื่อการกระทำนั้นประกอบด้วยเจตนา และสามารถตีค่าหรือประเมินค่าได้ว่าการกระทำนั้นดี  
ไม่ดี ประโยชน์ ไม่ใช่ประโยชน์ ควร และไม่ควร ปัญหาดังกล่าวเป็นเรื่องเกี่ยวกับการกระทำของ
มนุษย์ที่มีความสัมพันธ์กับเจตนาโดยตรง ทั้งนี้เพราะเจตนานี้เป็นบ่อเกิดของการกระทำต่างๆ 
ดังนั้น การทำกรรมทุกครั้งจำเป็นต้องประกอบด้วยเจตนาหรือความจงใจเสมอ ซึ่งเจตนานั้นเป็น
ตัวนำและกำหนดทิศทางแห่งการกระทำของมนุษย์โดยทำหน้าที่ริเริ่มปรุงแต่งและสร้างสรรค์ทุก
อย่าง (พระธรรมปิฏก, 2538:157) และเจตนาเป็นแรงจูงใจให้เกิดการแสดงออกของการกระทำ
ของมนุษย์สามารถแบ่งออกเป็น 3 ทางคือ ทางกาย ทางวาจา และทางใจ ในบรรดาช่องทางของ
การกระทำกรรมดังกล่าว ตามพุทธจริยศาสตร์ถือว่า มโนกรรมมีความสำคัญที่สุด (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 25/1/23) เพราะอยู่ในฐานะเป็นจุดเริ่มต้นที่ชักนำให้เกิดการกระทำต่าง ๆ ของ
มนุษย์ดัง พุทธพจน์ที่ปรากฏอยู่ในอุปาลิสูตรว่า“ตปัสสี บรรดากรรมทั้ง 3 ประการที่จำแนกแยก
เป็นอย่างนี้เราบัญญัติมโนกรรมว่ามีโทษมากกว่า ในการทำกรรมชั่ว ในการประพฤติกรรมชั่ว  มิใช่
กายกรรมหรือวจีกรรม”(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,13/57/55)  จะเห็นว่า มโนกรรมซึ่งเป็น



 

166     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ความคิด การจินตนาการ นับเป็นจุดเร่ิมต้นของการกระทำทางกายและวาจา กล่าวคือ การกระทำ
ทางกายและวาจาจะเกิดขึ้นไม่ได้เลยหากปราศจากมโนกรรม มนุษย์จะไม่สามารถตัดสินใจ หรือ
ปรุงแต่งจัดสรร ปรับเปลี่ยนความคิด คำพูด ตลอดจนการกระทำทางกายใด ๆได้ หากปราศจากใจ 
ซึ่งเป็นบ่อเกิดของการกระทำทางกายและทางวาจา อย่างไรก็ตาม ประเด็นสำคัญคือว่า อะไรคือ
สภาวะที่อยู่ในใจของบุคคลที่ทำให้กระทำสิ่งนั้น ๆ ลงไป การกระทำของมนุษย์ตามหลักพุทธจริย
ศาสตร์มีมูลเหตุคือที่มาของการกระทำ สมดังพระพุทธพจน์โดยมีใจความว่า 
 อกุศลธรรมทั้งหลายที่เป็นส่วนอกุศลที่เป็นฝ่ายอกุศลทั้งหมด มีใจเป็นหัวหน้า ใจเกิด
ก่อนธรรมเหล่านั้น อกุศลธรรมทั้งหลายเกิดขึ้นร่วมกันภายหลัง  กุศลธรรมทั้งหลายที่เป็นส่วนกุศล 
ที่เป็นฝ่ายกุศลทั้งหมด มีใจเป็นหัวหน้าใจเกิดก่อนธรรมเหล่านั้น กุศลธรรมทั้งหลายเกิดขึ้นร่วมกัน
ภายหลัง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,10/56/10) 
  จากพุทธพจน์ข้างต้นชี้ให้เห็นว่า การกระทำที่มีคุณค่าทางจริยธรรมนั้นต้องเป็นการ
กระทำที่ประกอบด้วยเจตนา เป็นการกระทำที่สามารถให้ค่าทางศีลธรรมได้ หมายความว่าเป็นการ
กระทำที่คนทั่วไปสามารถรู้สึกด้วยสามัญสำนึกว่าเร่ืองนี้สามารถตั้งคำถามได้ว่า ผิดหรือถูก ควร ไม่
ควร เป็นต้นการกระทำที่มีคุณค่าทางจริยธรรมตามหลักพุทธจริยศาสตร์สามารถตัดสินได้ด้วยการ
พิจารณาองค์ประกอบ ดังนี้ 
  1. ดูว่าการกระทำนั้นมีเจตนาหรือไม่ 
  2. หากมีเจตนา ก็ดูต่อว่าเป็นเจตนาที่เกิดจากกุศลมูลหรืออกุศลมูล หากเกิดจากเจตนา
กุศลมูลถือว่าเป็นกรรมดี แต่เกิดจากเจตนาอกุศลมูลถือว่าเป็นกรรมชั่ว 
 หากการกระทำเป็นไปตามเงื่อนไขข้างตน ถือว่าการกระทำนั้นเป็นการกระทำที่มีค่าทาง
ศีลธรรมเพราะการกระทำนั้นสามารถตรวจสอบได้ว่า เป็นการกระทำที่ประกอบด้วยเจตนาหรือไม่
อย่างไร หากมีเจตนาก็ตรวจสอบต่อไปว่าเป็นเจตนาที่เกิดจากกุศลมูลหรืออกุศลมูล เพราะกุศลมูล
และอกุศลมูลนั้นเป็นบ่อเกิดของการกระทำที่มีค่าทางศีลธรรม ดังนั้น เจตนาจึงเป็นองค์ประกอบ
สำคัญในการประเมินสถานภาพการกระทำทางศีลธรรมตามแนวพระพุทธศาสนาทั้งนี้เพราะการ
กระทำส่วนใหญ่ของมนุษย์มีค่าทางศีลธรรมนั้นสามารถเข้าใจได้ว่าเกี่ยวข้องกับเรื่องเจตนาหรือ
ความจงใจทำ ความดีและความชั่วที่พุทธเจ้าทรงสอนทั้งหมดล้วนเกี่ยวข้องกับการมีเจตนาทั้งสิ้น  
(พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, 2556:62) ด้วยเหตุนี้จะพบความจริงที่สำคัญว่า การกระทำทุกอย่าง
ของมนุษย์ที่ถือว่าเป็นการกระทำที่มีความผิดหรือไม่อย่างไรนั้น ขึ้นอยู่กับเจตนาแรกเร่ิมของบุคคล
เป็นเกณฑ์ตัดสินเนื่องจากเจตนานั้นจะกลายเป็นแรงจูงใจสำคัญในการสั่งให้กระทำกรรมอย่างใด
อย่างหนึ่งต่อไป 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      167 

 

 

การใช้เจตนาเป็นเกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมตามหลักพุทธจริยศาสตร์ 
  ในพุทธจริยศาสตร์การกระทำของมนุษย์ลักษณะบางประการที่มีความเก่ียวข้องกับความ
ปรารถนาความต้องการที่จะกระทำด้วยความจงใจหรือความตั้งใจ อันเป็นการบ่งบอกถึงความมี
เจตนาที่มีบทบาทสำคัญในแง่ของการตัดสินการกระทำของมนุษย์ โดยเฉพาะเกณฑ์ตัดสินความ
รับผิดชอบทางศีลธรรมตามแนวพระพุทธศาสนานั้นถือเอาเจตนาเป็นเกณฑ์สำคัญในการตัดสิน
ความรับผิดชอบทางศีลธรรมมีอยู่ 2 อย่าง คือ 
  1. พิจารณาจากเจตนาในการกระทำ การกระทำกรรมที่มีความรับผิดชอบทางศีลธรรม
ในรูปแบบต่างๆ ที่มนุษย์แสดงออกมาในสังคมนั้นล้วนแล้วแต่เกิดจากแรงผลักดัน ๒ อย่าง คือ 
แรงผลักดันฝ่ายดี และแรงผลักดันฝ่ายชั่ว การกระทำที่เกิดจากแรงผลักดันฝ่ายดีสรุปได้ ๓ ประการ 
คือ ความไม่โลภ ความไม่โกรธ และความไม่หลง เมื่อใดก็ตามพฤติกรรมการแสดงออกของมนุษย์ที่
เกิดจากแรงผลักดันฝ่ายดี เรียกว่าเป็นความดี หรือกรรมดี จัดอยู่ในฝ่ายที่เจริญ แต่เมื่อใดก็ตามถ้า
การกระทำต่าง ๆ ของมนุษย์เกิดจากแรงผลักดันฝ่ายชั่ว สามารถย่อลงได้ 3 ประการ คือ ความโลภ 
ความโกรธ และความหลง การกระทำนั้นก็จะถูกเรียกว่า ความชั่ว หรือกรรมชั่ว จัดอยู่ในฝ่ายเสื่อม              
สมดังพระพุทธพจน์โดยมีใจความว่า  
  ธรรมที่จัดอยู่ในฝ่ายแห่งความเสื่อม 3  ประการได้แก่ อะไรบ้าง ได้แก่ อกุศลมูล ๓ 
ประการ คือ อกุศลมูลกล่าวคือ ความโลภ อกุศลมูลกล่าวคือความโกรธ อกุศลมูลกล่าวคือความหลง 
ธรรม 3 ประการนี้จัดอยู่ในฝ่ายเสื่อม ธรรมที่จัดอยู่ในฝ่ายเจริญ 3 ประการได้แก่ อะไรบ้าง ได้แก่ 
กุศลมูล 3 ประการ คือ กุศลมูลกล่าวคือ ความไม่โลภ กุศลมูลกล่าวคือความไม่โกรธ กุศลมูล
กล่าวคือความไม่หลงธรรม 2 ประการนี้จัดอยู่ในฝ่ายความเจริญ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
11/353/373) 
  จากพุทธพจน์ข้างต้น จะเห็นว่า เกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมตามหลักพุทธจริย
ศาสตร์ นั้นโดยการวินิจฉัยที่มาของการกระทำที่จะตัดสินว่าอะไรเป็นความดี ความชั่วนั้น วิธีการ
แรกให้ดูว่าการกระทำนั้นหรือสภาวธรรมนั้นเกิดจากกุศลมูลหรืออกุศล เป็นการตัดสินด้วยอาศัย
ความเป็นกุศลหรือความเป็นอกุศลโดยพิจารณามูลเหตุว่า เป็นเจตนาเกิดจากกุศลมูล หรือเกิดจาก
อกุศลมูล และพิจารณาตามสภาวะว่า เป็นสภาพเกื้อกูลแก่ชีวิตจิตใจหรือไม่ ทำให้จิตสบายไร้โรค
ปลอดโปร่งผ่องใสสมบูรณ์หรือไม่ ส่งเสริมหรือไม่ส่งเสริมคุณภาพและสมรรถภาพของจิต ช่วยให้
กุศลธรรมทั้งหลายเจริญงอกงามขึ้นอกุศลธรรมทั้งหลายลดน้อยลง หรือทำให้กุศลธรรมลดน้อยลง 
อกุศลธรรมทั้งหลายงอกงามขึ้น ตลอดจนมีผลต่อบุคลิกภาพอย่างไร  
  2. พิจารณาผลที่เกิดจากเจตนา ได้แก่ การพิจารณาผลที่เกิดจากเจตนา โดยตรวจสอบ
หรือวินิจฉัยดูผลว่า ผลที่เกิดจากการกระทำตามเจตนานัน้เป็นโทษหรือเป็นคุณ หากให้ผลเป็นโทษก็



 

168     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

เป็นความชั่ว ถ้าเป็นคุณก็เป็นความดี เพราะการกระทำทุกอย่างของมนุษย์เกิดจากแรงผลักดัน 2 
ฝ่าย คือ ฝ่ายดีและฝ่ายชั่ว เมื่อเกิดจากแรงผลักกันที่ต่างกันผลที่ได้จากการกระทำนั้น ๆ จึงมีความ
แตกต่างกัน การกระทำที่เกิดจากแรงผลักดันใจฝ่ายดีย่อมให้ผลที่เป็นประโยชน์สุขแก่ผู้กระทำเสมอ 
ในทางตรงกันข้ามการกระทำที่เกิดจากแรงจูงใจฝ่ายชั่ว ย่อมให้ผลที่เป็นทุกข์โทษแก่ผู้กระทำเสมอ
สมดังพระพุทธพจน์ ที่ปรากฏในกาลามสูตรโดยมีใจความว่าว่า 
  “กาลามะทั้งหลาย ก็บุรุษบุคคลผู้มีโทสะนี้ ถูกโทสะครอบงำ มีจิตถูกโทสะกลุ้มรุม ฆ่า
สัตว์บ้าง ลักทรัพย์บ้าง ล่วงเกินภรรยาของผู้อ่ืนบ้าง พูดเท็จบ้าง ชักชวนผู้อื่นเพื่อสิ่งที่ไม่เก้ือกูล เพื่อ
ทุกข์บ้างหรือ” 
            “อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า” 
            “กาลามะทั้งหลาย ท่านทั้งหลายเข้าใจเร่ืองนั้นอย่างไร คือ โมหะ (ความหลง) เมื่อเกิดขึ้น
ภายในบุคคล ย่อมเกิดข้ึนเพื่อเก้ือกูลหรือไม่เก้ือกูล” 
            “ไม่เก้ือกูล พระพุทธเจ้าข้า” 
            “กาลามะทั้งหลายก็บุรุษบุคคลผู้มีโมหะนี้ถูกโมหะครอบงำมีจิตถูกโมหะกลุ้มรุมฆ่าสัตว์
บ้างลักทรัพย์บ้าง ล่วงเกินภรรยาของผู้อ่ืนบ้างพูดเท็จบ้างชักชวนผู้อ่ืนเพื่อสิ่งที่ไม่เกื้อกูลเพื่อทุกข์
บ้างหรือ” 
            “อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า” 
กาลามะทั้งหลาย ท่านทั้งหลายเข้าใจเรื่องนั้นอย่างไร คือ อโลภะ (ความไม่อยากได้) เมื่อเกิดขึ้น
ภายในบุคคล ย่อมเกิดข้ึนเพื่อเก้ือกูลหรือไม่เก้ือกูล” 
            “เก้ือกูล พระพุทธเจ้าข้า” 
            “กาลามะทั้งหลาย ก็บุรุษบุคคลผู้ไม่มีโลภะนี้ ไม่ถูกโลภะครอบงำมีจิตไม่ถูกโลภะกลุ้มรุม
ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ล่วงเกินภรรยาของผู้อื่นไม่พูดเท็จ ชักชวนผู้อื่นเพื่อสิ่งที่เก้ือกูลเพื่อสุขบ้าง
หรือ” 
            “อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า” 
            “กาลามะทั้งหลาย ท่านทั้ งหลายเข้าใจเรื่องนั้นอย่างไร  คือ อโทสะ (ความไม่คิด
ประทุษร้าย)เมื่อเกิดขึ้นภายในบุคคล ย่อมเกิดข้ึนเพื่อเก้ือกูลหรือไม่เก้ือกูล” 
            “เก้ือกูล  พระพุทธเจ้าข้า” 
            “กาลามะทั้งหลายก็บุรุษบุคคลผู้ไม่มีโทสะนี้ ไม่ถูกโทสะครอบงำมีจิตไม่ถูกโทสะกลุ้มรุม
ไม่ฆ่าสัตว์ไม่ลักทรัพย์ไม่ล่วงเกินภรรยาของผู้อ่ืนไม่พูดเท็จชักชวนผู้อ่ืนเพื่อสิ่งที่เกื้อกูลเพื่อสุขบ้าง
หรือ” 
            “อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า” 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      169 

 

 

            “กาลามะทั้งหลาย ท่านทั้งหลายเข้าใจเรื่องนั้นอย่างไร คือ  อโมหะ(ความไม่หลง) เมื่อ
เกิดขึ้นภายในบุคคล ย่อมเกิดข้ึนเพื่อเก้ือกูลหรือไม่เก้ือกูล” 
             “เก้ือกูล  พระพุทธเจ้าข้า” 
             “กาลามะทั้งหลาย ก็บุรุษบุคคลผู้ไม่มีโมหะนี้ ไม่ถูกโมหะครอบงำมีจิตไม่ถูกโมหะกลุ้มรุม 
ไม่ฆ่าสัตว์ไม่ลักทรัพย์ไม่ล่วงเกินภรรยาของผู้อ่ืนไม่พูดเท็จชักชวนผู้อ่ืนเพื่อสิ่งที่เกื้อกูล  เพื่อสุขบ้าง
หรือ” 
           “อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 20/66/260 ) 
 จากพระพุทธพจน์ข้างต้นแสดงให้เห็นว่า เกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมตามหลัก
พุทธจริยศาสตร์ โดยพิจารณาจากผลที่เกิดจากากรกระทำนั้นเป็นความรู้สึกผิด ชอบ ชั่ว ดี ของ
ตนเองพิจารณาว่าการที่กระทำนั้นตนเอง ติเตียนตนเองได้หรือไม่  เสียความเคารพตนเองหรือไม่
และพิจารณาความยอมรับของบัณฑิตชน ว่าเป็นสิ่ งที่ ยอมรับกันหรือไม่  บัณฑิตชื่นชม
สรรเสริญ หรือตำหนิติเตียน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,20/66/258) รวมทั้งพิจารณาลักษณะ 
และผลของการกระทำต่อตนเอง ต่อผู้อ่ืน ว่าเป็นการเบียดเบียนตนและผู้อ่ืนหรือไม่ เป็นไปเพื่อ
ประโยชน์สุข หรือเป็นไปเพื่อโทษทุกข์ ทั้งแก่ตน และผู้อ่ืนหรือไม่แสดงให้เห็นว่า การกระทำที่
เก่ียวเนื่องกุศลนั้นให้ผลประโยชน์ ส่วนการกระทำที่เก่ียวเนื่องกับอกุศลมูลย่อมให้ผลที่เป็นทุกข์โทษ 
การให้ผลเป็นประโยชน์สุขหรือทุกข์โทษนั้นเกิดขึ้นได้ใน 3 ลักษณะ คือ เกิดกับตนเอง เกิดกับผู้อ่ืน 
และเกิดทั้งกับตนเองและผู้ อ่ืน การตัดสินโดยถือมโนธรรมสำนึกความรู้สึกผิดชอบชั่วดี   ที่ใช้
พิจารณาร่วมกับการวินิจฉัยที่มาของการกระทำเพื่อให้การตัดสินความรับผิดชอบทางศีลธรรมตาม
หลักพุทธจริยศาสตร์เป็นไปด้วยความละเอียดขึ้นโดยพิจารณาว่าการกระทำที่เป็นอกุศลนั้นเกิดจาก
การขาดมโนธรรมสำนึก ทำไปแล้วบัณฑิตติเตียน เป็นการเบียดเบียนตนและคนอ่ืน และเป็นไปเพื่อ
ทุกข์ เมื่อเป็นเช่นนี้ย่อมส่งผลให้จิตขุ่นมัวเศร้าหมอง และนำไปสู่การกระทำที่เป็นอกุศลได้อีก
มากมาย ส่วนการกระทำที่ เป็นกุศลนั้นเกิดจากการมีมโนธรรมสำนึก  ทำไปแล้วบัณฑิต
สรรเสริญ  เป็นการเกื้อกูลตนและคนอ่ืนและเป็นไปเพื่อสุข  เมื่อเป็นเช่นนี้ย่อมส่งผลให้จิตผ่องใส 
สงบเย็นและนำไปสู่การกระทำที่เป็นกุศลได้อีกมากมาย ความสอดคล้องการใช้ความเป็นกุศลมูล
และอกุศลมูลและสภาวะที่ส่งผลต่อจิตใจ (วิทย์ วิศทเวทย์, 2538:54) โดยนัยนี้ การตัดสินความ
รับผิดชอบทางศีลธรรมนั้นต้องอาศัยการตัดสินทั้ง 2 อย่างควบคู่กันไปเกณฑ์การตัดสินโดยดูที่มา
ของการกระทำนั้นเป็นการพิจารณาความเป็นกุศลและอกุศลโดยเจตนาและสภาวะที่การกระทำนั้น
มีต่อสภาวะแห่งจิตนั้น เนื่องจากในการกระทำของมนุษย์มีจิตเป็นผู้สั่งการและเป็นใหญ่ในการ
กระทำทั้งหมด และมีผลมากกว่าการกระทำที่เกิดทางกายและทางวาจา ทั้งในการกระทำดีและ
กระทำชั่ว( มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,13/57/38-39) เมื่อบุคคลคิดและทำกรรมอย่างใดอย่าง



 

170     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

หนึ่ง กระบวนการทำงานของจิตและเจตนาตามหลักจิตนิยามและกรรมนิยามย่อมดำเนินควบคู่กัน
ไป โดยการอาศัยกันและกัน  แต่แยกกันโดยความเป็นกฎธรรมชาติที่ต่างกัน  โดยเฉพาะเร่ืองจิตกับ
เจตนาของมนุษย์เป็นกฎธรรมชาติคนละด้าน  แม้ว่ากฎทั้ง 2 ทำงานสัมพันธ์กัน (พระเทพเวที 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2536:106) 
 

บทสรุป 
  การใช้เจตนาเป็นเกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมตามหลักพุทธจริยศาสตร์ถือว่า
เจตนาส่วนหนึ่งในการพิจารณาตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมซึ่งเป็นเรื่องของความรับผิดชอบทางศีลธรรม 
เจตนาเป็นความตั้งใจทำซึ่งเป็นกุศลเจตนาคือเจตนาดี และอกุศลเจตนาคือเจตนาไม่ดี หากเจตนาที่
เป็นกุศลเจตนานั้นที่ประกอบด้วย อโลภะ อโมหะ อโทสะ หากเจตนาเป็นอกุศล เจตนานั้นจะ
ประกอบด้วย โลภะ โมหะ โทสะ เกณฑ์การตัดสินคุณค่าทางจริยธรรมตามหลักพุทธจริยศาสตร์โดย
หมายเอาเจตนาที่ประกอบด้วยกุศลและอกุศลเป็นมาตรฐานสำคัญในการตัดสินนั้นความรับผิดชอบ
ทางศีลธรรม หากเจตนากับผลที่เกิดจากเจตนามีความสอดรับกัน กล่าวคือ เจตนากับผลที่เกิดจาก
เจตนาเป็นไปในทิศเดียวกัน เช่น การกระทำที่มีเจตนาดีของคนดี ผลลัพธ์ออกมาดี และการกระทำที่มี
เจตนาไม่ดีของคนไม่ดี ผลลัพธ์ออกมาไม่ดี ในกรณีเช่นนี้การตัดสินความรับผิดชอบทางศีลธรรมโดยใช้
เจตนาเป็นเกณฑ์ตัดสินปัญหามักจะไม่มีปัญหาความยุ่งยากที่สลับซับซ้อนต่อการตัดสินปัญหา
จริยธรรมสักเท่าใดนัก แต่ในความเป็นจริงพบว่า บางครั้งเจตนากับผลที่เกิดจากเจตนาไม่มีความสอด
รับกัน กล่าวคือไม่เป็นไปในทิศทางเดียวกัน เช่น เจตนาดีแต่ผลที่เกิดจากเจตนาไม่ดี เจตนาไม่ดีแต่ผล
ที่เกิดจากเจตนาดี ทำให้เกิดปัญหาเกี่ยวกับการใช้เจตนาเป็นเกณฑ์ตัดสินปัญหาความรับผิดชอบทาง
ศีลธรรมได้  แต่ในท้ายที่สุดแล้ว ผู้เขียนเชื่อว่า การใช้เจตนาเป็นเกณฑ์ตัดสินปัญหาในกรณีดังกล่าวนั้น 
ไม่มีปัญหาความยุ่งยาก เพราะการตัดสินความรับผิดชอบทางศีลธรรมเป็นแบบสมบรูณ์นิยม การ
กระทำของมนุษย์ถูกกำหนดโดยเจตนา 2 ฝ่าย คือ ฝ่ายดีและฝ่ายไม่ดี ซึ่งเจตนาผลักดันให้มนุษย์
กระทำกรรมต่าง ๆ เมื่อใดที่กุศลเจตนาเป็นแรงจูงใจผลักดัน การกระทำนั้นจัดเป็นความดี เมื่อใดก็
ตามที่อกุศลเจตนาเป็นแรงจูงใจผลักดัน เมื่อนั้นการกระทำนั้นจัดเป็นความชั่ว จึงเป็นที่แน่ชัดว่า ความ
ดีและความชั่วตามแนวพระพุทธศาสนาเป็นคุณค่าที่มีจริงอย่างภววิสัย คือไม่ขึ้นอยู่กับความเข้าใจของ
ผู้กระทำ หากกระทำกรรมด้วยเจตนาดี แต่ผลลัพธ์ออกมาไม่ดีก็ตามเป็นการกระทำที่ดี หากกระทำ
กรรมด้วยเจตนาที่ไม่ดี แต่ผลลัพธ์ออกมาดี การกระทำนั้นจัดเป็นการกระทำไม่ดี หากทราบว่าผลของ
การกระทำนั้นเป็นเช่นไร ก็ย้อนกลับไปตรวจสอบสาเหตุของผลได้ ตามหลักพุทธจริยศาสตร์กุศลวิบาก
เป็นผลของกุศลกรรมที่เกิดประกอบด้วยกุศลเจตนา อกุศลวิบากเป็นผลของอกุศลกรรมที่ประกอบด้วย
อกุศลเจตนา เกณฑ์ตัดสินจริยธรรมตามหลักพุทธจริยศาสตร์แล้วมีลักษณะเป็นเจตนาวาท  เน้น



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      171 

 

 

หลักการตัดสิน โดยใช้เจตนาเป็นเครื่องตัดสิน เน้นความสำคัญของเจตนา ว่าเป็นจุดเริ่มของการกระทำ
ดีหรือชั่ว โดยพิจารณาจากการกระทำที่ประกอบด้วยการแสดงเจตนาและมูลรากทางศีลธรรมอย่างใด
อย่างหนึ่งเสมอ  
 

เอกสารอ้างอิง 
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2541). พระธัมมปัฏฐกถา แปลภาคที่ 1. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฎราช 
 วิทยาลยั. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน 2542. กรุงเทพฯ :นานมีบุคส์,  
พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตโต). (2543). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. กรุงเทพฯ :  
  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
________.(2538). กรรมและนรกสวรรค์สำหรับคนรุ่นใหม่. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ 
 ราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม.   
  กรุงเทพฯ : บริษัท เอส.อาร์.พร้ินติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 
พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2556). พุทธจริยศาสตร์กับประเด็นปัญหาทางจริยธรรมเรื่องการฆ่าตัวตาย.  
  กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกฺขุ. (2552). หลักปฏิบัติสำคัญในพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ :ธรรมสภา. 
สมภาร พรมทา. (2525). พุทธศาสนากับปัญหาจริยศาสตร์. กรุงเทพฯ : สารมวลชน. 
วิทย์ วิศทเวทย์. (2530). จริยศาสตร์เบื้องต้น มนุษย์กับปัญหาจริยธรรม. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์ 
 อักษรเจริญทัศน์. 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

172     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      173 

 

 

พุทธศาสนากับการพัฒนาสมดุลทางจติวิญญาณในยุคดิจิทัล: การเผชิญกับ
ความเครียดและความสุขที่แท้จริง 

  BUDDHISM AND THE DEVELOPMENT OF SPIRITUAL BALANCE IN 
THE DIGITAL AGE: FACING STRESS AND FINDING TRUE HAPPINESS 

 
 

1พระครูสุเขตวุฒิคุณ, 2พระมหาวีระชาติ ธีรสิทฺโธ, 3เกียรติศักดิ์ บุตรราช  
และ 4จันทร์สิริ พลอยงาม 

1Phrakhrusukhetwutthikhun, 2Phramaha Weerachat Dhirasiddho  
3Kiattisak Puttararaja And 4Chansiri Ployngam 

 
1,2,3มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

3มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคล วิทยาเขตขอนแก่น 
1,2,3Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

4Rajamangala University of Technology Isan Khonkaen Campus, 
 

1Sukhet599@gmail.com,  3puttararaja1977@gmail.com 
 
Received: November 21, 2025;     Revised: December 4, 2025;     Accepted: December 6, 2025   

 

บทคัดย่อ 

  

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาและวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างหลักคำสอนทาง
พุทธศาสนากับความท้าทายในชีวิตยุคดิจิทัลที่เต็มไปด้วยข้อมูลและความเร่งรีบ ซึ่งผู้คนในปัจจุบัน
ต้องเผชิญกับความเครียดจากการใช้เทคโนโลยีอย่างต่อเนื่อง ใช้การศึกษาจากเอกสารงานวิจัย การ
สังเกต แบบมีส่วนร่วมต่อปรากฏการณ์ ทางการใช้เทคโนโลยีในปัจจุบัน  ผลการศึกษาพบว่า หลัก
คำสอนทางพุทธศาสนา โดยเฉพาะแนวคิดเกี่ยวกับสติ สมาธิและปัญญา สามารถนำมาใช้เป็น

 
1 อาจารย์ หลกัสูตรสาขาวชิาศาสนาและปรชัญา  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
2 อาจารย์ ดร. หลกัสูตรสาขาวชิาพระพทุธศาสนา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วิทยาเขตอุบลราชธานี 
4 อาจารย์ ดร. หลกัสูตรสาขาวชิาเทคโนโลยอีุตสาหกรรม มหาวทิยาลัยเทคโนโลยีราชมงคล วิทยาเขตขอนแกน่ 



 

174     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

เครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการเผชิญกับความเครียดและความท้าทายที่เกิดจากการใช้ชีวิตในยุค
ดิจิทัล ผู้ที่ฝึกฝนการมีสติและการทำสมาธิเป็นประจำ สามารถจัดการกับความเครียดได้ดีขึ้น มี
สมาธิและจิตใจที่สงบมากขึ้น ซึ่งส่งผลให้สุขภาพจิตและคุณภาพชีวิตโดยรวมดีขึ้น นอกจากนี้ยัง
พบว่า การผสมผสานหลักธรรมทางพุทธศาสนากับวิถีชีวิตประจำวัน ช่วยให้บุคคลสามารถพัฒนา
ความสมดุลทางจิตวิญญาณและบรรลุความสุขที่แท้จริง แม้จะอยู่ท่ามกลางความเร่งรีบของชีวิตใน
ยุคดิจิทัลก็ตาม 

 

คำสำคัญ: พุทธศาสนา, สมดุลทางจิตวิญญาณ, ยุคดิจิทัล 
 

Abstract 
 This article aims to study and analyze the relationship between Buddhist 

teachings and the challenges of modern life in the digital age, which is filled with 
information overload and haste. People today face stress from continuous technology 
use. The study employs research documents and participatory observation of current 
technological usage phenomena. The findings reveal that Buddhist teachings, particularly 
the concepts of mindfulness, concentration, and wisdom, can be effectively used as 
tools to cope with the stress and challenges of digital life. Those who regularly practice 
mindfulness and meditation can better manage stress, improve focus, and experience 
greater inner peace, leading to better mental health and overall quality of life. Moreover, 
integrating Buddhist principles into daily life helps individuals achieve spiritual balance 
and attain true happiness, even amidst the fast-paced demands of the digital age. 

 
Keywords: Buddhism, Spiritual Balance, Digital Age 
 

บทนำ 

 

 ในยุคดิจิทัลปัจจุบัน เทคโนโลยีได้เข้ามามีบทบาทสำคัญในการเปลี่ยนแปลงรูปแบบชีวิต 
การทำงาน และการสื่อสารของผู้คนอย่างมหาศาล เราอยู่ในสังคมที่เต็มไปด้วยข้อมูลที่หลั่งไหลเข้า
มาอย่างไม่หยุดยั้ง ซึ่งส่งผลต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในหลายด้าน ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องของการ
ทำงาน การศึกษา หรือแม้แต่ความสัมพันธ์ส่วนตัว อย่างไรก็ตาม การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ไม่ได้มีแต่
เพียงผลดีเท่านั้น แต่ยังนำมาซึ่งความท้าทายและปัญหาที่ซับซ้อนมากมาย โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
ปัญหาที่เก่ียวข้องกับสุขภาพจิตและความเครียดที่เกิดจากการใช้เทคโนโลยีอย่างต่อเนื่อง  



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      175 

 

 

พุทธศาสนากับการพัฒนาสมดุลทางจิตวิญญาณในยุคดิจิทัล: การเผชิญกับ
ความเครียดและความสุขที่แท้จริง 

พุทธศาสนามีความสำคัญและอิทธิพลอย่างมากต่อการสร้างสมดุลทางจิตวิญญาณในหลาย
สังคมทั่วโลก รวมถึงยุคดิจิทัลในปัจจุบัน ด้วยการสอนให้เข้าใจตนเองและโลกภายนอกผ่านการ
ปฏิบัติธรรมและธรรมะ พุทธศาสนามุ่งเน้นไปที่การพัฒนาจิตใจและการฝึกฝนสติ ซึ่งเป็นสิ่งที่
สามารถช่วยผู้คนในการจัดการกับความเครียดที่เกิดจากการใช้เทคโนโลยีและการเชื่อมต่ออย่าง
ต่อเนื่องในชีวิตยุคดิจิทัล การใช้ธรรมะเป็นเครื่องมือ เช่น อริยสัจ 4 (ทุกข์, สมุทัย, นิโรธ, มรรค) ทำ
ให้ผู้คนสามารถค้นพบหนทางการหลุดพ้นจากความทุกข์และความกดดันที่มากับชีวิตในยุคปัจจุบัน
ได้ (วิ.ม.(ไทย) 4/14/18) สิ่งเหล่านี้เป็นปัญญาที่เกิดจากการเข้าใจและยอมรับธรรมชาติของชีวิต 
การสอนของพุทธศาสนามุ่งเน้นที่การพัฒนาคุณธรรม เช่น การมีเมตตา การให้ และการสงเคราะห์ 
ซึ่งสามารถช่วยสร้างความสามัคคีและความสงบสุขภายในจิตใจได้มากขึ้นในสังคมที่เต็มไปด้วย
ความเร่งรีบและข้อมูลที่ไม่หยุดนิ่ง 

ในปัจจุบัน สังคมไทยรวมถึงสังคมโลกเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วจาก
เทคโนโลยีดิจิทัล การเข้าถึงข้อมูลอย่างไม่จำกัดและการแข่งขันในเชิงเศรษฐกิจตามกระแสโลกทุน
นิยม ส่งผลให้วิถีชีวิตและค่านิยมของผู้คนเปลี่ยนแปลงไป หลายคนหันมามุ่งเน้นการเสพบริโภค
วัตถุมากกว่าการฝึกจิตใจและสร้างคุณธรรมตามแนวทางพุทธ (พระไพศาล วิสาโล , 2546) สิ่งนี้
นำไปสู่ความเครียด ความกดดัน และการหลงลืมวิถีชีวิตที่พุทธศาสนาสอนมาอย่างไม่รู้ตัว การ
พัฒนาเทคโนโลยีอย่างต่อเนื่องยิ่งทำให้การเชื่อมโยงระหว่างจิตวิญญาณและวิถีชีวิตมีความท้าทาย
มากข้ึน 

อย่างไรก็ตาม พุทธศาสนามีบทบาทสำคัญในการช่วยให้บุคคลปรับตัวให้เข้ากับสังคมยุค
ใหม่ได้ดีขึ้น การฝึกสติและสมาธิในชีวิตประจำวันสามารถช่วยให้ผู้คนรับมือกับความเครียดที่เกิด
จากการใช้ชีวิตในโลกดิจิทัล และช่วยให้บุคคลกลับมาสู่สมดุลทางจิตวิญญาณได้ ความเข้าใจธรรมะ
ที่ลึกซึ้งและการฝึกฝนจิตใจจะช่วยให้สามารถสร้างความสุขที่แท้จริง ซึ่งไม่ได้ขึ้นอยู่กับสิ่งภายนอกที่
เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว 

ปัจจุบันการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและเทคโนโลยีได้ก้าวเข้าสู่ยุคการปฏิวัติดิจิทัล (Digital 
Revolution) อย่างรวดเร็วและฉับพลัน มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงทางความคิดพฤติกรรม การ
ติดต่อสื่อสาร และการทำงานของผู้คนในสังคม เทคโนโลยีที่สำคัญที่สดุในการสร้างการเปลี่ยนแปลง
นี้คือ "อินเทอร์เน็ต" ซึ่งมีบทบาทสำคัญในทุกภาคส่วน ตั้งแต่ธุรกิจไปจนถึงการพาณิชย์ ด้วยการ
สื่อสารที่รวดเร็วและทันใจ การใช้อินเทอร์เน็ตได้กลายเป็นช่องทางหลักในการติดต่อสื่อสารและ



 

176     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ส่งผลกระทบต่อพฤติกรรมของคนในสังคม (พินิจ ลาภธนานนท์ และแทนพันธุ์ เสนะพันธุ์ บัวใหม่ , 
2560) 

ในแง่ของผลกระทบต่อจิตวิญญาณ การเชื่อมต่อและการใช้งานเทคโนโลยีอย่างต่อเนื่องนี้
ได้นำมาซึ่งความเครียด ความกดดัน และความเหนื่อยล้าที่เพิ่มขึ้น ผู้คนถูกกระตุ้นด้วยข้อมูลและ
การสื่อสารที่ไม่หยุดนิ่ง สิ่งเหล่านี้ส่งผลกระทบต่อสมดุลทางจิตวิญญาณ โดยเฉพาะในแง่ของความ
สงบสุขภายในจิตใจพุทธศาสนา ซึ่งมีการเน้นเรื่องการฝึกฝนสติ สมาธิ และปัญญา สามารถเป็น
แนวทางที่สำคัญในการเผชิญหน้ากับความท้าทายที่เกิดขึ้นในยุคดิจิทัล การฝึกฝนสติและการใช้
สมาธิเป็นประจำสามารถช่วยให้ผู้คนลดความเครียดจากการใช้เทคโนโลยี และค้นพบความสงบสุข
ที่แท้จริงท่ามกลางกระแสข้อมูลที่ไม่หยุดนิ่ง การผสมผสานหลักคำสอนทางพุทธศาสนาเข้ากับ
ชีวิตประจำวันในยุคดิจิทัลจะช่วยให้บุคคลพัฒนาสมดุลทางจิตวิญญาณได้ โดยไม่ให้ถูกครอบงำด้วย
ความเร่งรีบและความกดดันที่มาพร้อมกับการใช้เทคโนโลยี 

 

การเปลี่ยนแปลงของยุคสมัยและเทคโนโลยีกับพุทธศาสนา: การพัฒนาสมดุล
ทางจิตวิญญาณในยุคดิจิทัล 

ในยุคดิจิทัลปัจจุบัน เทคโนโลยีมีบทบาทสำคัญอย่างยิ่งต่อวิถีชีวิตของมนุษย์ เทคโนโลยี 
(Technology) มาจากภาษากรีกคำว่า  Technologia ซึ่งหมายถึงการกระทำอย่างมีระบบ 
(พจนานุกรมไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542, 2546) โดยการนำความรู้ แนวคิด และ
วิทยาศาสตร์มาประยุกต์ใช้เพื่อแก้ปัญหาในชีวิตประจำวัน และทำให้เกิดนวัตกรรมที่ช่วยเพิ่มความ
สะดวกสบายให้กับการดำรงชีวิตมนุษย์ เทคโนโลยีสารสนเทศ ( Information Technology: IT) 
ได้รับการพัฒนาอย่างรวดเร็วในด้านการจัดการข้อมูล ทั้งการรับ -ส่งข้อมูล การจัดเก็บและการ
ประมวลผลข้อมูล ทำให้การสื่อสารและการจัดการข้อมูลเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น  
เทคโนโลยีเหล่านี้แม้จะนำมาซึ่งความสะดวกสบาย แต่ก็ได้ส่งผลกระทบต่อสภาวะจิตใจของผู้คนใน
ยุคปัจจุบันเช่นกัน ความกดดันจากการเชื่อมต่อที่ไม่หยุดหย่อนและข้อมูลที่ถาโถมเข้ามาอย่าง
ต่อเนื่องส่งผลให้ผู้คนต้องเผชิญกับความเครียดและความสับสนมากขึ้น การใช้ชีวิตที่เร่งรีบตาม
กระแสโลกาภิวัตน์นี้ทำให้การพัฒนาสมดุลทางจิตวิญญาณกลายเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่ง  (จงเจริญ
ศักดิ์, อ.2561) 

พุทธศาสนา ซึ่งมีคำสอนที่เน้นการฝึกฝนสติ สมาธิ และปัญญา สามารถนำมาใช้เป็น
เครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการเผชิญกับความท้าทายจากเทคโนโลยีสมัยใหม่ แนวคิดในทางพุทธ
ศาสนาช่วยให้ผู้คนสามารถตระหนักรู้ถึงความจริงของชีวิต และปล่อยวางจากการยึดติดในสิ่งที่เป็น
ภายนอก การฝึกสติและสมาธิสามารถช่วยให้จิตใจสงบ และสามารถปรับตัวให้เข้ากับการใช้



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      177 

 

 

เทคโนโลยีได้อย่างมีสมดุล การประยุกต์ใช้เทคโนโลยีเพื่อสื่อสารแนวคิดและปฏิบัติธรรมในยุคดิจิทลั
ยังเป็นอีกวิธีหนึ่งที่สามารถช่วยให้ผู้คนเข้าถึงคำสอนทางพุทธศาสนาได้ง่ายขึ้น สร้างสมดุลทั้งทาง
ร่างกายและจิตใจแม้จะอยู่ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยี 

การเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วในยุคดิจิทัลได้ส่งผลกระทบต่อทุกมิติของชีวิตมนุษย์ไม่ว่าจะเป็น
การศึกษา การทำงาน การสื่อสารและการบริโภค เทคโนโลยีดิจิทัล เช่น อินเทอร์เน็ต โซเชียลมีเดีย 
และแอปพลิเคชันต่างๆได้เปลี่ยนวิถีชีวิตของผู้คนให้สะดวกและรวดเร็วขึ้นอย่างไรก็ตามการ
เปลี่ยนแปลงนี้ก็มีผลกระทบต่อจิตใจทำให้เกิดความเครียดจากการใช้งานเทคโนโลยีอย่างต่อเนื่อง 
และปัญหาสุขภาพจิตจากการอยู่กับหน้าจอมากเกินไป  

พุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เน้นการพัฒนาจิตใจ การฝึกสมาธิ และการเข้าใจธรรมชาติของ
ทุกข์ (อริยสัจ 4) ซึ่งสามารถนำมาใช้เป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการเผชิญหน้ากับความท้า
ทายที่เกิดจากยุคดิจิทัลได้ หลักคำสอนในพุทธศาสนา เช่น สติ สมาธิและปัญญา ช่วยให้ผู้คน
สามารถรับมือกับความเครียดและความเร่งรีบในชีวิตประจำวันได้อย่างมีสติ เมื่อจิตใจสงบและมี
สมาธิ ผู้คนก็จะมีความสุขมากข้ึน และลดการพึ่งพาความสุขภายนอกที่มาจากเทคโนโลยี 

ในอีกแง่หนึ่ง เทคโนโลยีสามารถเป็นเครื่องมือในการเผยแผ่ธรรมะและนำไปสู่การปฏิบัติ
ธรรมที่เข้าถึงได้ง่ายขึ้น การเข้าถึงธรรมะผ่านแพลตฟอร์มออนไลน์ เช่น เว็บไซต์ แอปพลิเคชัน
สำหรับการฝึกสมาธิ หรือคอร์สเรียนธรรมะออนไลน์ ทำให้ผู้คนในยุคดิจิทัลสามารถศึกษาและ
ปฏิบัติธรรมได้ทุกที่ทุกเวลา การเผยแผ่คำสอนพุทธศาสนาผ่านโซเชียลมีเดียและวิดีโอออนไลน์ยัง
ช่วยให้ผู้คนเข้าถึงหลักธรรมได้สะดวก และสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้ทันที เช่น 
การใช้แอปพลิเคชันเตือนให้ฝึกสมาธิหรือการทำสติในทุกๆวัน  

ดังนั้น การเปลี่ยนแปลงของยุคสมัยและเทคโนโลยีไม่จำเป็นต้องเป็นอุปสรรคต่อการ
พัฒนาจิตวิญญาณ หากสามารถนำหลักธรรมทางพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้กับชีวิตในยุคดิจิทัล
อย่างมีสติ ผู้คนสามารถเผชิญกับความเครียดและค้นพบความสุขที่แท้จริงผ่านการปฏิบัติธรรม
ควบคู่ไปกับการใช้เทคโนโลยีอย่างรับผิดชอบ 

 

การใช้เทคโนโลยีเพ่ือการเผยแผ่พุทธศาสนา: การพัฒนาสมดุลทางจิตวิญญาณ
ในยุคดิจิทัล 

ในยุคดิจิทัล เทคโนโลยีสารสนเทศ ( Information Technology: IT) ได้กลายเป็น
เครื่องมือสำคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยช่วยให้การสื่อสารข้อมูลและการเข้าถึงคำสอน
ทางศาสนาเป็นไปอย่างรวดเร็วและสะดวกสบาย เทคโนโลยีสารสนเทศช่วยในการจัดการข้อมูล 
ตั้งแต่การรับข้อมูล การจัดเก็บ การประมวลผล จนถึงการส่งข้อมูลไปยังผู้รับได้อย่างมีประสิทธิภาพ 



 

178     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในรูปแบบออนไลน์สามารถเข้าถึงผู้คนได้อย่างกว้างขวาง โดยเฉพาะ
ผ่านเว็บไซต์ แอปพลิเคชัน และโซเชียลมีเดีย ซึ่งช่วยให้ผู้สนใจสามารถเรียนรู้และปฏิบัติธรรมได้
ง่ายขึ้น  การใช้เทคโนโลยีในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาไม่เพียงแต่ทำให้เข้าถึงธรรมะได้มากขึ้น แต่
ยังช่วยในการพัฒนาสมดุลทางจิตวิญญาณให้กับผู้คนในยุคที่เต็มไปด้วยความเครียดและความ
วุ่นวาย การใช้แอปพลิเคชันฝึกสมาธิและการเข้าถึงคอร์สออนไลน์เกี่ยวกับธรรมะสามารถช่วยให้
ผู้คนเรียนรู้ที่จะจัดการกับความเครียดและค้นหาความสุขที่แท้จริงในชีวิตประจำวันได้ 

แม้ว่าการเผยแผ่พระพุทธศาสนาออนไลน์จะมีข้อดีมากมาย แต่ก็ต้องมีการควบคุมดูแล 
เพื่อป้องกันการใช้อินเทอร์เน็ตในทางที่ไม่เหมาะสม การจัดตั้งองค์กรหรือหน่วยงานที่รับผิดชอบใน
การดูแลการเผยแพร่ข้อมูลทางศาสนาอาจช่วยในการสร้างมาตรฐานและความน่าเชื่อถือให้กับ
เนื้อหาที่เผยแพร่ ด้วยการประยุกต์ใช้เทคโนโลยีสารสนเทศในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พระสงฆ์
และผู้เผยแพร่ธรรมสามารถนำเสนอคำสอนในรูปแบบที่ทันสมัยและเข้ากับสังคมปัจจุบัน โดยการ
เชื่อมโยงหลักธรรมกับแนวคิดทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี เช่น การตีความคำสอนทางพุทธ
ศาสนาให้เข้ากับหลักการทางวิทยาศาสตร์ เพื่อสร้างความเข้าใจที่ดีขึ้นให้กับคนรุ่นใหม่ 

การใช้เทคโนโลยีในทางที่ถูกต้องและสร้างสรรค์สามารถนำไปสู่การพัฒนาสมดุลทางจิต
วิญญาณและการลดความเครียดในชีวิตประจำวัน ในขณะเดียวกันก็ช่วยให้ผู้คนค้นพบความสุขที่
แท้จริงจากการปฏิบัติธรรมและการเข้าถึงคำสอนของพระพุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพในยุค
ดิจิทัลนี้ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาผ่านเทคโนโลยี เช่น ดาวเทียม อินเทอร์เน็ต และสื่อใหม่ ได้
กลายเป็นเครื่องมือสำคัญในการนำเสนอหลักธรรมในยุคสังคมข้อมูลข่าวสารที่ก้าวหน้าอย่างรวดเร็ว 
ในปัจจุบัน เทคโนโลยีสารสนเทศไม่เพียงแต่ทำให้การติดต่อสื่อสารและการเข้าถึงข้อมูลสะดวกขึ้น 
แต่ยังช่วยให้ผู้คนสามารถเรียนรู้และศึกษาพระพุทธศาสนาได้จากทุกที่ทุกเวลา เทคโนโลยีใหม่ ๆ 
เช่น e-learning และ M-Learning (Mobile-Learning) ทำให้ผู้คนสามารถเรียนรู้หลักธรรมทาง
พุทธศาสนาได้อย่างง่ายดายผ่านแพลตฟอร์มออนไลน์หรือโทรศัพท์มือถือ นอกจากนี้ คณะสงฆ์ยัง
สามารถถ่ายทอดสดการแสดงธรรม การประชุม และกิจกรรมต่าง ๆ ทางศาสนาไปทั่วโลกได้ โดย
การสร้างเว็บไซต์และแพลตฟอร์มที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ซึ่งทำให้เข้าถึงข้อมูลได้อย่าง
กว้างขวางและรวดเร็ว 

ในศตวรรษที่ 21 การขยายตัวของอินเทอร์เน็ตและการพัฒนาเทคโนโลยีโมบาย ทำให้
ผู้คนสามารถเข้าถึงข้อมูลได้จากทุกที่ ซึ่งเรียกว่า "พุทธยูบิควิตัส" (Buddhist Ubiquitous) โดย
การศึกษาพระพุทธศาสนาไม่จำกัดเฉพาะที่วัดหรือสถานที่ศึกษาทางศาสนาอีกต่อไป แต่สามารถทำ
ได้ทุกหนทุกแห่งผ่านคอมพิวเตอร์และอินเทอร์เน็ต การใช้เทคโนโลยีในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ช่วยให้ผู้คนสามารถเรียนรู้หลักธรรมและฝึกปฏิบัติได้อย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งจะส่งผลต่อการพัฒนา



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      179 

 

 

สมดุลทางจิตวิญญาณ การเข้าถึงธรรมะที่ง่ายดายจะช่วยให้ผู้คนสามารถจัดการกับความเครียดใน
ชีวิตประจำวันและค้นพบความสุขที่แท้จริงจากการปฏิบัติธรรม  แม้ว่าเทคโนโลยีจะนำมาซึ่งโอกาส
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างกว้างขวาง แต่ก็มีความจำเป็นที่จะต้องมีการควบคุมและมีแนว
ทางการใช้เทคโนโลยีอย่างมีสติ เพื่อป้องกันการนำเสนอข้อมูลทางศาสนาที่ไม่ถูกต้องหรือไม่
เหมาะสม การตั้งกฎระเบียบที่ชัดเจนและมีองค์กรดูแลการเผยแพร่ข้อมูลทางพระพุทธศาสนาจะ
ช่วยให้สามารถใช้เทคโนโลยีได้อย่างมีประสิทธิภาพและสร้างสรรค์ 

การใช้เทคโนโลยีเพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาไม่เพียงแต่จะทำให้เข้าถึงธรรมะได้มาก
ขึ้น แต่ยังเป็นเครื่องมือในการพัฒนาสมดุลทางจิตวิญญาณให้กับผู้คนในยุคที่เต็มไปด้วยความท้า
ทายและความไม่แน่นอน ในขณะเดียวกันก็ช่วยให้เกิดความเข้าใจในหลักธรรมของพระพุทธศาสนา
ได้อย่างลึกซึ้งและมีคุณค่าต่อการดำเนินชีวิตประจำวัน ในยุคดิจิทัลที่สังคมเต็มไปด้วยข้อมูลข่าวสาร 
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้มีการเปลี่ยนแปลงเพื่อให้เข้าถึงผู้คนจำนวนมากได้ง่ายขึ้น สื่อธรรมะ
ในปัจจุบันได้ใช้ข้อดีของ Social Network เป็นเครื่องมือในการสอนหลักธรรมและสร้างความนิยม
ในหมู่ผู้ใช้งาน โดยเฉพาะผู้ที่ไม่มีเวลาไปวัดหรือสนทนาธรรม การใช้บริการออนไลน์จึงกลายเป็น
ทางเลือกที่สะดวกสบายสำหรับผู้ที่ต้องการเรียนรู้ธรรมะ (คณาจารย์มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร. 
2550). 
 

ผลกระทบของพุทธศาสนาในยุคดิจิทัล                                                                                            
          1. ผลบวก   

การเข้าถึงข้อมูล ความสามารถในการเข้าถึงบทความ ธรรมะ และการบรรยายจาก
พระสงฆ์และนักคิดทางพุทธศาสนาได้ง่ายและสะดวกมากข้ึนผ่านช่องทางออนไลน์. 

การสร้างชุมชนออนไลน์ การมีชุมชนออนไลน์ชว่ยให้ผู้คนสามารถแลกเปลี่ยนความคิดเห็น
และประสบการณ์การปฏิบัติธรรมได้ง่ายขึ้น สร้างเครือข่ายสนับสนุนและการทำกิจกรรมร่วมกัน. 
           การเรียนรู้แบบทันสมัย  การใช้แพลตฟอร์มออนไลน์สำหรับการศึกษา ทำให้การเรียนรู้
ธรรมะเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพและตอบสนองต่อความต้องการของผู้เรียนได้มากข้ึน.                 

        2. ผลลบ                                                                                                                                                                  
  การเสียสมาธิ การใช้เทคโนโลยีมากเกินไปอาจทำให้ผู้คนหลุดออกจากการปฏิบัติธรรม

และไม่สามารถทำสมาธิได้อย่างเต็มที่. 
  ข้อมูลผิดพลาด การเผยแพร่ข้อมูลที่ไม่ถูกต้องหรือมีคุณภาพต่ำในสื่อออนไลน์อาจทำให้
เกิดความเข้าใจที่ผิดเก่ียวกับหลักธรรม. 



 

180     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

        การแยกตัวจากสังคม การอยู่ในโลกออนไลน์มากเกินไปอาจทำให้ผู้คนขาดการติดต่อและ
ปฏิสัมพันธ์ในชีวิตจริงกับผู้อื่น. (จงเจริญศักดิ,์ อ. 2561). 

 
  3. อนาคตและแนวทาง 

   การพัฒนาระบบการศึกษาธรรมะออนไลน์  พัฒนาหลักสูตรและโปรแกรมเรียนรู้ที่
ตอบสนองต่อความต้องการในยุคดิจิทัล. 

   การใช้ข้อมูลเพื่อสร้างนโยบาย  การวิเคราะห์ข้อมูลเกี่ยวกับการเข้าถึงและการใช้สื่อ
ออนไลน์เพื่อพัฒนานโยบายการเผยแพร่พระพุทธศาสนา. 

   การสร้างความตระหนักรู้เก่ียวกับความสมดุล  ส่งเสริมการใช้เทคโนโลยีอย่างมีสติ และ
สร้างความตระหนักรู้ถึงความสำคัญของการปฏิบัติธรรมในชีวิตประจำวัน. 

 

การปรับตัวของพุทธศาสนาในยุคดิจิทัล 
 การใช้สื่อออนไลน์  การปรับตัวโดยการใช้สื่อสังคมออนไลน์ในการเผยแพร่ธรรมะ ทำให้
เข้าถึงผู้คนได้มากข้ึน. 
 การจัดกิจกรรมออนไลน์  การจัดกิจกรรมปฏิบัติธรรมหรือการสนทนาธรรมผ่าน
แพลตฟอร์มออนไลน์ เพื่อให้สามารถเข้าถึงได้จากทุกที่ 
 การสร้างนวัตกรรมทางการศึกษา การใช้เทคโนโลยีใหม่ๆ เช่น แอปพลิเคชันการเรียนรู้
หรือการสอนผ่าน VR เพื่อทำให้การเรียนรู้พระพุทธศาสนาเป็นไปอย่างมีประสทิธิภาพและน่าสนใจ. 
การปรับตัวของพุทธศาสนาในยุคดิจิทัลไม่เพียงแต่ช่วยให้สามารถเข้าถึงและศึกษาธรรมะได้ง่ายขึ้น 
แต่ยังส่งผลให้สามารถสร้างสมดุลทางจิตวิญญาณในชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิภาพมากข้ึน. 

 

ตัวอย่างหนึ่งของการใช้เทคโนโลยีในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 พระมหาวุฒิชัย (ว.วชิรเมธี) ซึ่งเป็นพระนักวิชาการ นักคิด และนักเขียนทางพุทธศาสนา
รุ่นใหม่ ที่ได้ใช้สื่อโทรทัศน์ หนังสือและช่องทางออนไลน์ในการเผยแพร่คำสอนของพระพุทธศาสนา
อย่างสม่ำเสมอ ท่านเป็นผู้ก่อตั้งสถาบันวิมุตยาลัย และได้รับรางวัลมากมายในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาช่องทางออนไลน์ของท่านมีทั้งเว็บไซต์ที่มีบทความธรรมะดีๆ วีดีโอ และคลิปเสียง
บรรยายธรรม นอกจากนี้ ท่านยังมีแฟนเพจใน Facebook ที่มีผู้ติดตามถึง 456,078 คน เพื่อ
อัพเดตข่าวสารทางธรรมะและโพสต์พุทธวัจนะจากท่านและครูบาอาจารย์ ท่านว.วชิรเมธีได้ใช้
เทคโนโลยีในการเผยแผ่ธรรมะอย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งช่วยให้ผู้คนทั่วไปเข้าถึงธรรมะได้สะดวกและ
รวดเร็ว 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      181 

 

 

  การนำเสนอธรรมะผ่านสื่อออนไลน์ทำให้คำสอนทางพุทธศาสนาเข้าถึงชีวิตประจำวัน
ของผู้คนได้อย่างง่ายดายและสะดวกสบาย นอกจากนี้ยังเป็นการสร้างสังคมที่มีสมดุลทางจิต
วิญญาณ แม้ว่าเทคโนโลยีจะนำมาซึ่งความสะดวก แต่การเข้าถึงธรรมะในรูปแบบนี้ก็ยังช่วยให้ผู้คน
ได้เรียนรู้และปฏิบัติธรรมได้อย่างมีคุณภาพการพัฒนาสมดุลทางจิตวิญญาณในยุคดิจิทัลนั้นจึง
ขึ้นอยู่กับการใช้เทคโนโลยีอย่างมีสติและเข้าใจ โดยการสร้างความตระหนักรู้ในคุณค่าของการ
ปฏิบัติธรรมและการเรียนรู้จากคำสอนทางพระพุทธศาสนา เพื่อให้การเผยแผ่ธรรมะนั้นเป็น
ประโยชน์ต่อการพัฒนาจิตใจและความสุขที่แท้จริงในชีวิตประจำวัน การเผยแผ่พระพุทธศาสนาใน
รูปแบบออนไลน์เป็นตัวอย่างที่แสดงให้เห็นถึงการปรับตัวของพระพุทธศาสนาให้เข้ากับสังคมยุค
ใหม่ ทำให้คำสอนทางศาสนาเข้ามาอยู่ใกล้ตัวมากขึ้น โดยเฉพาะในชีวิตประจำวันที่ผู้คนสามารถ
เข้าถึงข้อมูลได้ง่ายขึ้นและสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิภาพ  (พุทธ
ชินวร, อ. 2561) 
 

บทสรุป 
1. การประยุกต์ใช้เทคโนโลยีในการศึกษาธรรมะ  คือ สร้างแอปพลิเคชันการเรียนรู้และใช้

สื่อโซเชียลมีเดียในการเผยแพร่คลิปและบทความธรรมะ เพื่อเข้าถึงกลุ่มคนรุ่นใหม่ได้ง่ายขึ้น. 
2. การสร้างชุมชนออนไลน์  คือ จัดตั้งกลุ่มสนทนาธรรมออนไลน์และกิจกรรมปฏิบัติธรรม

ผ่าน Zoom เพื่อแลกเปลี่ยนประสบการณ์และเรียนรู้ร่วมกัน. 
3. การใช้ข้อมูลและการวิเคราะห์ คือ พัฒนาแพลตฟอร์มที่ใช้ขอ้มูลเพื่อวิเคราะห์

สุขภาพจิตและเสนอแนวทางการปฏิบัติธรรมที่เหมาะสม. 
4. การบูรณาการหลักธรรมกับวิทยาศาสตร์ คือ วิจัยร่วมกับนักวิทยาศาสตร์เกี่ยวกับผล

ของการทำสมาธิและการปฏบิัตธิรรมต่อสุขภาพจิต. 
5. โปรแกรมพัฒนาสมดุลทางจติวิญญาณ คือ จัดโปรแกรมการฝึกอบรมเพื่อสอนการใช้

เทคโนโลยีในการปฏบิัติธรรมและสร้างพืน้ทีป่ฏิบัติธรรมที่ตอบสนองต่อความต้องการ. 
6. เชื่อมต่อกับธรรมชาติ คือ ส่งเสริมกิจกรรมกลางแจ้งและแคมเปญที่สนบัสนุนการใช้

ชีวิตอย่างมสีติ เพื่อช่วยลดความเครียดและสร้างความสงบ 
สรุปโดยรวมการนำเสนอแนวทางใหม่ในการพัฒนาสมดุลทางจิตวิญญาณในยุคดิจิทัลควร

มีการผสมผสานระหว่างเทคโนโลยีและหลักธรรมของพระพุทธศาสนา เพื่อให้ผู้คนสามารถเข้าถึง
ความสุขที่แท้จริงและจัดการกับความเครียดได้อย่างมีประสิทธิภาพในชีวิตประจำวัน 
 

 



 

182     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

เอกสารอ้างอิง  

  

คณาจารย์มหาวิทยาลยัราชภัฏพระนคร. (2550). การใช้เทคโนโลยีเพื่อการเผยแผ่พุทธศาสนา: การ
พัฒนาสมดุลทางจิตวิญญาณในยุคดิจิทัล. กรุงเทพฯ :สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยราชภัฏ
พระนคร. 

จงเจริญศักดิ,์ อ. (2561). พระพุทธศาสนากับการพัฒนาจิตวิญญาณในยุคดิจิทลั. วารสารพุทธ
ศาสตร์ศึกษา, 12(2), 45-60. 

พระไพศาล วิสาโล, (2546), พุทธศาสนาไทยในอนาคต. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มูลนธิิโกมลคีมทอง 
พระมหาวุฒิชยั (ว. วชิรเมธี). (2563). ธรรมะออนไลน์: การเผยแผ่ธรรมในยุคดิจิทัล. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์อักษร. 
พินิจ ลาภธนานนท์ และแทนพันธุ์ เสนะพันธุ์ บัวใหม่, (2560), พฤติกรรมการใช้อินเทอร์เน็ตที่ 

เหมาะสมของพระสงฆ์. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พุทธชินวร, อ. (2561). สื่อธรรมะในยุคสังคมข้อมูลข่าวสาร. วารสารเทคโนโลยีสารสนเทศ, 8(2), 

120-132. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.facebook.com/komolpublishing?__cft__%5b0%5d=AZVgVqBJ7XAbQBz_eUonSvYjSQO5FjG8Gkhy8E2syeheB5lM38OVoiEvFPXZoCbSD1wRzuQgbQlWaLvd7hgDERgx_3Ox49tBrSSZ0Z556Boa4Hejtv4TtYeJn3eDthURadz3PWij2DJ098EAklAXnD8E4e4AEse4wZAKIOmvxwZkpw&__tn__=-%5dK-R


 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      183 

 

 

ภาวะผู้นำทางการเมืองในมิติพุทธศาสตร์ บทบาทของสัปปุริสธรรม 
ในการพัฒนาผู้นำที่มีคุณธรรม 

 
 

1พระสังวาน เขมปญฺโญ, 2พระสิริชัย ธมฺมจาโร,  
3พระสมุห์กองสี ญาณธโร และ 4ปรียาภรณ์ ฤทธาพรม 

1Phra Sangwan Kaimapanyo, 2Phra Sirichai Thammacharo,  
3Phrasamu Kongsee Yanatharo and 4Preeyaporn Ritthaprom 

          

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1Sangwan.kei@mcu.ac.th, 2sirichai.tha@mcu.ac.th, 

3kongseeprompho2@gmail.com, 4waewta_511@yahoo.co.th 
 

Received: November 7, 2025;   Revised: November 24, 2025;    Accepted: November  26, 2025   
 

บทคัดย่อ 

 

 การศึกษานี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์แนวคิดภาวะผู้นำทางการเมืองในมิติพุทธศาสตร์ 
โดยมุ่งเน้นบทบาทของ สัปปุริสธรรม ในการพัฒนาผู้นำที่มีคุณธรรมและจริยธรรมในการบริหาร
บ้านเมือง หลักสัปปุริสธรรม 7 ประการ ได้แก่ ธัมมัญญุตา (ความเข้าใจในธรรม) อัตถัญญุตา 
(ความเข้าใจในผลของการกระทำ) อตตัญญุตา (ความเข้าใจในตนเอง) มัตตัญญุตา (ความ
พอประมาณ) กาลัญญุตา (การรู้กาลเทศะ) ปริสัญญุตา (การรู้จักสังคม) และ ปุคคลัญญุตา (การ
รู้จักบุคคล) ถือเป็นหลักธรรมที่สามารถช่วยพัฒนาผู้นำทางการเมืองให้มีคุณธรรมและสามารถ
ตัดสินใจอย่างรอบคอบ บทความนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาจากเอกสารทาง
พระพุทธศาสนาและแนวคิดภาวะผู้นำทางการเมือง จากการวิเคราะห์พบว่า สัปปุริสธรรมมี

 
1 อาจารย์, สาขาวชิารฐัศาสตร ์คณะสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
2 อาจารย์, สาขาวชิารฐัศาสตร ์คณะสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
3 อาจารย์, สาขาวชิาพระพทุธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
4 อาจารย์ ดร., สาขาวชิาพระพทุธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วิทยาเขตอุบลราชธาน ี



 

184     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ศักยภาพในการพัฒนาผู้นำให้มีความรับผิดชอบ โปร่งใส และสามารถบริหารจัดการภาครัฐได้อย่าง
มีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ ยังช่วยเสริมสร้างความไว้วางใจจากประชาชนและนำไปสู่การปกครองที่
มีความเป็นธรรมและสันติสุข บทความนี้สรุปว่า การประยุกต์ใช้หลักสัปปุริสธรรมสามารถเป็น
แนวทางในการพัฒนาผู้นำทางการเมืองให้สอดคล้องกับหลักจริยธรรมและคุณธรรมในสังคมไทย 
 

คำสำคัญ: ภาวะผู้นำทางการเมือง, สัปปุริสธรรม, คุณธรรม 
 

Abstract 
This study aims to analyze the concept of political leadership in the Buddhist 

dimension, focusing on the role of Sappurisadhamma in developing ethical and moral 
leaders in governance. The seven principles of Sappurisadhamma—Dhammaññuta 
(understanding of principles), Atthaññuta (understanding of consequences), Attaññuta 

(self-awareness), Mattaññuta (moderation), Kālaññuta (timing awareness), Parisannñuta 
(social awareness), and Puggalaññuta (understanding of individuals)—serve as ethical 
foundations that enable political leaders to make prudent decisions. This research 
adopts a qualitative approach by analyzing Buddhist scriptures and political leadership 
theories. The findings suggest that Sappurisadhamma has the potential to cultivate 
responsible, transparent, and efficient leadership in governance. Additionally, these 
principles help build public trust and contribute to a fair and peaceful political system. 
This paper concludes that applying Sappurisadhamma in political leadership can provide 
a moral and ethical framework suitable for Thai society. 

 

Keywords: Political Leadership, Sappurisadhamma, Ethics 
 

บทนำ 

 

ในปัจจุบันสังคมไทยเผชิญกับความท้าทายหลายด้านทั้งในเรื่องของการเมือง เศรษฐกิจ 
และสังคมที่มีความซับซ้อนสูง ประชาชนมีความคาดหวังสูงต่อผู้นำในการสร้างสรรค์สังคมที่มีความ
ยุติธรรม โปร่งใส และสงบสุข การพัฒนาผู้นำทางการเมืองจึงมีความสำคัญอย่างยิ่งในการส่งเสริม
ความมั่นคงและความยั่งยืนของระบบการปกครอง ในการนี้ การมีภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมและความ
รับผิดชอบจึงถือเป็นหนึ่งในคุณสมบัติที่สำคัญที่ผู้นำทุกคนต้องมีการพัฒนาผู้นำที่มีคุณธรรมไม่
เพียงแต่เป็นเรื่องของการเรียนรู้ทฤษฎีทางการเมืองหรือการบริหารเท่านั้น แต่ยังเก่ียวข้องกับการ
ฝึกฝนความเข้าใจในหลักธรรมทางศาสนา โดยเฉพาะหลัก สัปปุริสธรรม ในพระพุทธศาสนา ซึ่ง



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      185 

 

 

สามารถนำมาใช้ในการเสริมสร้างภาวะผู้นำที่มีจริยธรรมและการตัดสินใจที่มีความรอบคอบ 
หลักสัปปุริสธรรม 7 ประการ ซึ่งประกอบด้วย ธัมมัญญุตา (ความเข้าใจในธรรม) , อัตถัญญุตา 
(ความเข้าใจในผลของการกระทำ) , อตตัญญุตา (ความเข้าใจในตนเอง), มัตตัญญุตา (ความ
พอประมาณ), กาลัญญุตา (การรู้กาลเทศะ), ปริสัญญุตา (การรู้จักสังคม), และ ปุคคลัญญุตา (การ
รู้จักบุคคล) เป็นหลักที่สามารถประยุกต์ใช้ในการพัฒนาผู้นำทางการเมืองให้มีความสามารถในการ
ตัดสินใจที่ถูกต้อง และสามารถนำพาสังคมไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนได้ (ประยูร, อ. 2562) 

ในระดับทฤษฎีและกฎหมาย การพัฒนาผู้นำทางการเมืองที่มีคุณธรรมและความ
รับผิดชอบเป็นหนึ่งในหลักการสำคัญใน รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2560 ที่มีการ
กำหนดบทบัญญัติเกี่ยวกับการกำหนดแนวทางในการพัฒนาผู้นำที่มีจริยธรรมและความโปร่งใสใน
ภาครัฐ การปฏิบัติตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนาในฐานะแนวทางการบริหารรัฐกิจ สามารถ
เสริมสร้างธรรมาภิบาล (Good Governance) ซึ่งเป็นหลักการสำคัญในการบริหารภาครัฐให้มี
ความโปร่งใสและมีประสิทธิภาพ 
  การศึกษาเกี่ยวกับ ภาวะผู้นำทางการเมืองในมิติพุทธศาสตร์ จึงเป็นการยกระดับ
การศึกษาระบบการปกครองที่ไม่เพียงแค่ยึดหลักวิชาการด้านการเมืองและการบริหารรัฐกิจ แต่ยัง
ผสมผสานหลักธรรมทางพุทธศาสนาเพื่อเสริมสร้างผู้นำที่มีคุณธรรมและมีความรับผิดชอบในงาน
บริหารภาครัฐ ในบริบทของ นโยบายสาธารณะ การนำหลัก สัปปุริสธรรม มาใช้ในการพัฒนาผู้นำ
ทางการเมือง จะช่วยเสริมสร้างความไว้วางใจของประชาชนต่อรัฐบาล และสามารถตอบสนองต่อ
ความต้องการของประชาชนได้ดียิ่งขึ้น โดยเฉพาะในช่วงเวลาที่สังคมกำลังเผชิญกับความไม่แน่นอน
และความขัดแย้งทั้งภายในและภายนอกประเทศ การมีผู้นำที่มีคุณธรรมจึงเป็นสิ่งสำคัญที่จะช่วย
สร้างความมั่นคงให้กับสังคมและประเทศชาติ 

การนำหลักสัปปุริสธรรมมาใช้ในการพัฒนาผู้นำจะไม่เพียงแต่ช่วยให้ผู้นำสามารถตัดสินใจ
ได้อย่างมีคุณธรรมและความรับผิดชอบเท่านั้น แต่ยังช่วยส่งเสริมการพัฒนาบุคคลากรในภาครัฐให้
มีจริยธรรม และสามารถพัฒนาความสามารถในการทำงานเพื่อประโยชน์สาธารณะได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ (คณะรัฐมนตรี 2560) 
 

ภาวะผู้นำตามบริบทสัปปุริสธรรมสู่แนวทางพัฒนา 
ภาวะผู้นำทางการเมือง (Political Leadership) เป็นปัจจัยสำคัญในการกำหนดทิศทาง

และแนวทางการพัฒนาประเทศ โดยผู้นำทางการเมืองมีบทบาทในการตัดสินใจที่มีผลกระทบต่อ
ชีวิตของประชาชนในประเทศ และมีความสำคัญในการสร้างความมั่นคงของรัฐและพัฒนาความสุข
ของประชาชน การสร้างผู้นำที่มีคุณธรรมจึงเป็นสิ่งที่สำคัญอย่างยิ่งในการบริหารการเมือง 



 

186     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

โดยเฉพาะในบริบทของประเทศไทย ที่การเมืองมีความท้าทายในการสร้างความยุติธรรมและความ
โปร่งใส การศึกษาภาวะผู้นำทางการเมืองในมิติพุทธศาสตร์จึงมีความสำคัญในการพัฒนาและสร้าง
ผู้นำที่มีคุณธรรม ที่จะนำพาประเทศไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองได้อย่างยั่งยืน 

ความสำคัญของภาวะผู้นำทางการเมือง 
ผู้นำทางการเมืองมีบทบาทในการตัดสินใจในเรื่องต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับการบริหารรัฐกิจ 

เช่น การกำหนดนโยบายสาธารณะ การแก้ไขปัญหาความยากจน การรักษาความสงบเรียบร้อย 
และการส่งเสริมการพัฒนาเศรษฐกิจ การมีผู้นำที่มีคุณธรรมและสามารถทำงานได้อย่างมี
ประสิทธิภาพจะช่วยเสริมสร้างความมั่นคงของประเทศและทำให้การบริหารประเทศสามารถทำได้
อย่างโปร่งใสและยุติธรรม ผู้นำที่มีคุณธรรมไม่เพียงแต่จะมีความรับผิดชอบและมีความยุติธรรมใน
การตัดสินใจ แต่ยังสามารถสร้างความเชื่อมั่นให้กับประชาชนและส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืนได้
อย่างมีประสิทธิภาพ 

สัปปุริสธรรม: หลักธรรมในการพัฒนาผู้นำ 
1.สัปปุริสธรรม (Seven Qualities of a Good Person) เป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้า

ทรงสอนในการพัฒนาผู้นำทางการเมือง โดยเฉพาะในเรื่องของคุณธรรมและจริยธรรม เพื่อให้ผู้นำ
สามารถปฏิบัติหน้าที่ได้อย่างถูกต้องและเหมาะสม หลักสัปปุริสธรรมประกอบด้วย 7 ประการ ที่
สำคัญสำหรับการพัฒนาผู้นำทางการเมือง ได้แก่ 

2.ธัมมัญญุตา (ความเข้าใจในธรรม): ผู้นำที่มีความเข้าใจในธรรมจะสามารถตัดสินใจที่
ถูกต้องและเหมาะสมตามหลักธรรมะ ทำให้การตัดสินใจนั้นเป็นไปในทางที่ยุติธรรมและเป็น
ประโยชน์ต่อประชาชน 

3.อัตถัญญุตา (ความเข้าใจในผลของการกระทำ): ผู้นำที่สามารถเข้าใจผลกระทบจากการ
กระทำของตน จะสามารถตัดสินใจโดยคำนึงถึงผลกระทบที่อาจเกิดขึ้นต่อประชาชนและสังคม 

4.อตตัญญุตา (ความเข้าใจในตนเอง): การมีความรู้จักตนเองเป็นสิ่งสำคัญสำหรับผู้นำ 
เพราะสามารถตรวจสอบและปรับปรุงพฤติกรรมของตนให้เหมาะสมต่อการปกครอง 

5.มัตตัญญุตา (ความพอประมาณ): ผู้นำที่มีความพอประมาณจะสามารถใช้ทรัพยากรได้
อย่างมีประสิทธิภาพ ไม่ฟุ่มเฟือยและไม่ประมาทในการใช้จ่ายงบประมาณ 

6.กาลัญญุตา (การรู้จักกาลเทศะ): การตัดสินใจที่ดีจะต้องอาศัยการรู้จักกาลเทศะและการ
ทำงานให้ตรงกับสถานการณ์ที่เกิดขึ้น 

7.ปริสัญญุตา (การรู้จักสังคม): ผู้นำที่สามารถเข้าใจความต้องการของสังคมและประชาชน
จะสามารถตัดสินใจได้อย่างมีประสิทธิภาพและเป็นประโยชน์ต่อสังคม 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      187 

 

 

8.ปุคคลัญญุตา (การรู้จักบุคคล): การรู้จักบุคคลและสามารถทำความเข้าใจกับปัญหาของ
แต่ละบุคคลจะช่วยให้ผู้นำสามารถเลือกใช้กลยุทธ์และวิธีการที่เหมาะสมในการแก้ไขปัญหา 

สรุปได้ว่าการนำหลักสัปปุริสธรรมมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาผู้นำทางการเมืองจะช่วยให้
ผู้นำมีความสามารถในการตัดสินใจที่มีคุณธรรมและยุติธรรม และสามารถแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นใน
สังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

 

ภาวะผู้นำที่มีคุณธรรม หลักการ แนวคิดและความสำคัญในบริบทสังคมไทย 
ภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมเป็นแนวคิดที่ได้รับความสนใจอย่างมากในศาสตร์ทางรัฐศาสตร์ 

บริหารธุรกิจ และสังคมศาสตร์ เนื่องจากเป็นรากฐานสำคัญในการพัฒนาองค์กร สังคม และ
ประเทศชาติ ผู้นำที่มีคุณธรรมไม่เพียงแต่มีความสามารถในการบริหารจัดการเท่านั้น แต่ยังมี
คุณธรรมเป็นหลักยึดในการดำเนินงาน บทความนี้จะอธิบายแนวคิดเก่ียวกับภาวะผู้นำที่มีคุณธรรม 
รวมถึงหลักการที่เก่ียวข้อง ตลอดจนความสำคัญของภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมในบริบทของสังคมไทย 

 1. แนวคิดเกี่ยวกับภาวะผู้นำที่มีคุณธรรม 
 ภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมหมายถึง การที่ผู้นำมีจริยธรรม ค่านิยม และหลักคุณธรรมเป็น

แนวทางในการดำเนินงาน แนวคิดนี้ได้รับอิทธิพลจากหลายศาสตร์ อาทิ รัฐศาสตร์ ปรัชญา
การเมือง และบริหารธุรกิจ โดยมีการพัฒนาผ่านมุมมองที่แตกต่างกัน นักวิชาการหลายท่านให้คำ
จำกัดความเกี่ยวกับภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมดังนี้: 

สุชาติ ประสิทธิ์รัฐสินธุ์ (2562) กล่าวว่า ภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมเป็นกระบวนการที่ผู้นำใช้
หลักคุณธรรมและจริยธรรมในการกำหนดแนวทางและนโยบายขององค์กร เพื่อให้เกิดความเป็น
ธรรมและความซื่อสัตย์ต่อผู้ตามและสังคม (สุชาติ ประสิทธิ์รัฐสินธุ์ 2562). 

ศิริวรรณ เสรีรัตน์ (2561) ได้อธิบายว่าภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมต้องมีความรับผิดชอบ 
โปร่งใส และยุติธรรมในการตัดสินใจ โดยเน้นการพัฒนาคุณธรรมในระดับองค์กรและสังคม        
(ศิริวรรณ เสรีรัตน์, 2561) 

วรเดช จันทรศร (2563) ชี้ให้เห็นว่าภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมเก่ียวข้องกับหลักการบริหารที่
อาศัยจริยธรรมเป็นพื้นฐานในการตัดสินใจและส่งผลให้เกิดการบริหารที่ยั่งยืน (วรเดช จันทรศร 
2563) 

2. หลักการของภาวะผู้นำที่มีคุณธรรม 
การพัฒนาและส่งเสริมภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมสามารถอ้างอิงไดจ้ากแนวคิดทางจริยศาสตร์

และหลักธรรมทางศาสนา โดยมหีลักการสำคัญดังต่อไปนี้: 



 

188     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

หลักความซื่อสัตย์ (Integrity) ผูน้ำที่มีคุณธรรมต้องยึดมัน่ในความจริงใจ ซื่อสัตย์ต่อ
ตนเองและผู้อื่น รวมถึงมีความโปร่งใสในการบริหาร 

หลักความรับผิดชอบ (Responsibility) ผู้นำต้องแสดงออกถึงความรับผิดชอบต่อการ
ตัดสินใจและผลที่ตามมา โดยตอ้งสามารถอธิบายการกระทำของตนเองต่อสังคม 

หลักความยุติธรรม (Fairness) ผู้นำต้องปฏิบัติต่อทุกคนอยา่งเท่าเทียม ไม่มีอคติ และยึด
มั่นในความเปน็ธรรม 

หลักการมีเมตตาและเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่ (Compassion and Generosity) ผู้นำที่มีคุณธรรม
ต้องมีความเมตตาต่อผู้ตาม สนบัสนนุและส่งเสริมให้เกิดการพัฒนา 

3. ความสำคัญของภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมในบริบทสังคมไทย 
ภาวะผูน้ำที่มีคุณธรรมมีบทบาทสำคัญในสงัคมไทยในหลายมิติ ดังนี้ 
ในภาครัฐ ผู้นำที่มีคุณธรรมจะชว่ยลดปัญหาคอร์รัปชนั สง่เสริมความโปร่งใส และสรา้ง

ความไว้วางใจให้กับประชาชน 
ในภาคธุรกิจ ผู้นำที่มีคุณธรรมสามารถสร้างวฒันธรรมองค์กรที่มีจริยธรรม ส่งผลต่อความ

ยั่งยืนขององค์กรและความเชื่อมั่นของลูกค้า 
ในภาคสังคม ผูน้ำที่มีคุณธรรมชว่ยสร้างสงัคมที่มีคุณค่าทางจริยธรรม ลดความขัดแย้ง 

และส่งเสริมความสามัคค ี
สรุปภาวะผู้นำที่มีคุณธรรมเป็นปัจจัยสำคัญที่ชว่ยให้เกิดการบริหารจัดการที่มี

ประสิทธิภาพ โปร่งใส และเป็นที่ยอมรับในสังคม แนวคิดนี้ไม่เพียงส่งเสริมความยตุิธรรมและความ
ซื่อสัตย์ แต่ยังเป็นแนวทางสำคัญในการพัฒนาสงัคมไทยให้เกิดความมั่นคงและยั่งยนื 

4. ภาวะผู้นำที่มีคุณธรรม 
ผู้นำที่มีคุณธรรมไม่เพียงแต่จะปฏิบัติตามหลักจริยธรรมในชีวิตประจำวัน แต่ยังสามารถใช้

หลักธรรมพุทธศาสนาในการตัดสินใจในเรื่องสำคัญที่เกี่ยวข้องกับการบริหารประเทศ การนำ
หลักสัปปุริสธรรมมาใช้ในการพัฒนาผู้นำทางการเมืองจะช่วยให้ผู้นำสามารถตัดสินใจในเรื่องต่างๆ 
ได้อย่างมีความรับผิดชอบ และสามารถสร้างความมั่นคงและความยุติธรรมในสังคมได้ 

คุณธรรมที่ผู้นำทางการเมืองต้องมีประกอบด้วย ความซื่อสัตย์สุจริต , ความมีความ
รับผิดชอบ, ความยุติธรรม และความโปร่งใส ผู้นำที่มีคุณธรรมจะไม่ใช้ตำแหน่งทางการเมืองเพื่อ
ประโยชน์ส่วนตัว แต่จะทำงานเพื่อประโยชน์ของส่วนรวมและประชาชน 

การพัฒนาผู้นำทางการเมืองในประเทศไทยในบริบทของประเทศไทย การพัฒนาผู้นำทาง
การเมืองที่มีคุณธรรมจำเป็นต้องมีการศึกษาและการฝึกอบรมที่มุ่งเน้นไปที่การพัฒนาความรู้ความ



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      189 

 

 

เข้าใจในหลักธรรมพุทธศาสนา โดยเฉพาะหลักสัปปุริสธรรม ผู้นำที่สามารถนำหลักธรรมเหล่านี้มา
ใช้ในการบริหารจะสามารถสร้างการเมืองที่มีความยุติธรรมและโปร่งใสได้ 

การนำหลักธรรมพุทธศาสนามาใช้ในการพัฒนาผู้นำยังช่วยเสริมสร้างความเชื่อมั่นของ
ประชาชนต่อการบริหารของรัฐบาล ทำให้ประชาชนเห็นว่าผู้นำมีความตั้งใจที่ดีและสามารถแก้ไข
ปัญหาต่างๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

สรุปภาวะผู้นำทางการเมืองที่มีคุณธรรมเป็นสิ่งสำคัญที่ช่วยให้การเมืองสามารถดำเนินไป
อย่างยุติธรรมและมีประสิทธิภาพ การพัฒนาผู้นำทางการเมืองในมิติพุทธศาสตร์โดยการใช้หลักสัป
ปุริสธรรมจะช่วยให้ผู้นำมีคุณธรรมในการตัดสินใจและสามารถนำพาประเทศไปสู่ความเจริญรุ่งเรือง
ได้อย่างยั่งยืน การศึกษาและการฝึกอบรมผู้นำทางการเมืองที่เน้นการนำหลักธรรมพุทธศาสนาไปใช้
ในการบริหารราชการแผ่นดินจะช่วยเสริมสร้างผู้นำที่มีคุณธรรมและสามารถแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้น
ในสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ (ธีระวิทย์, ร.2564). 

5. ภาวะผู้นำทางการเมืองในมิติพุทธศาสตร์ 
ภาวะผู้นำทางการเมืองเป็นหัวข้อที่สำคัญในกระบวนการพัฒนาประเทศ การมีผู้นำที่ดีมี

คุณธรรมและความรับผิดชอบเป็นปัจจัยสำคัญในการบริหารรัฐกิจที่มีประสิทธิภาพและโปร่งใส 
โดยเฉพาะในบริบทของประเทศไทย ที่การเมืองยังคงมีความซับซ้อนและมีความท้าทายในการรักษา
ความยุติธรรม ความโปร่งใส และการพัฒนาประเทศอย่างยั่งยืน การนำหลักธรรมพุทธศาสนามาใช้
ในการพัฒนาผู้นำทางการเมืองสามารถเสริมสร้างความเป็นธรรมและความรับผิดชอบให้กับผู้นำใน
ภาครัฐได้อย่างยั่งยืน 

ความสำคัญของผู้นำทางการเมือง ในสังคมการเมือง ผู้นำต้องมีความสามารถในการ
ตัดสินใจที่มีความยุติธรรมและสามารถนำพาประเทศไปสู่เป้าหมายที่ดีที่สุด การมีผู้นำที่มีภาวะผู้นำ
ที่ดี จะทำให้สามารถลดปัญหาความขัดแย้งทางการเมืองและการบริหารที่ไม่โปร่งใสได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ นอกจากนี้ยังสามารถเสริมสร้างความเชื่อมั่นให้กับประชาชนและประเทศชาติ 

ภาวะผู้นำทางการเมืองนั้นสามารถพัฒนาได้จากหลายแหล่งที่มา รวมถึงการศึกษาและ
การใช้หลักธรรมพุทธศาสนาในการพัฒนาผู้นำ โดยเฉพาะหลัก สัปปุริสธรรม ซึ่งมีบทบาทสำคัญใน
การพัฒนาผู้นำให้มีคุณธรรมและจริยธรรม (ศิริชัย, พ. 2562). 

สัปปุริสธรรมในการพัฒนาผู้นำ สัปปุริสธรรมประกอบไปด้วย 7 อย่าง ได้แก่ ธัมมัญญุตา, 
อัตถัญญุตา, อตตัญญุตา, มัตตัญญุตา, กาลัญญุตา, ปริสัญญุตา และปุคคลัญญุตา ซึ่งเป็นหลักธรรม
ที่พระพุทธเจ้าทรงสอนในการพัฒนาผู้นำที่ดี ผู้นำที่มีสัปปุริสธรรมจะสามารถตัดสินใจได้อย่างมี
ความรับผิดชอบ และยุติธรรมต่อสังคม โดยสัปปุริสธรรมสามารถนำมาปรับใช้ในภาครัฐ เพื่อ
ส่งเสริมการบริหารงานที่มีประสิทธิภาพและความโปร่งใส 



 

190     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

6. การใช้สัปปุริสธรรมในบริหารรัฐกิจ 
การใช้สัปปุริสธรรมในภาครัฐสามารถช่วยในการตัดสินใจที่มีความยุติธรรมและโปร่งใส 

โดยการพัฒนาผู้นำที่มีคุณธรรมจะช่วยเสริมสร้างความเชื่อมั่นของประชาชนในรัฐบาล และสร้าง
ความยั่งยืนในกระบวนการปกครอง 

การนำสัปปุริสธรรมมาใช้ในการบริหารรัฐกิจสามารถทำให้เกิดการปกครองที่ดี ซึ่งจะช่วย
ลดปัญหาความไม่โปร่งใสและการทุจริตในภาครัฐ และช่วยสร้างความมั่นคงให้กับประเทศ 

สรุปการศึกษาและพัฒนาผู้นำทางการเมืองโดยใช้หลักธรรมพุทธศาสนาเป็นเครื่องมือ
สำคัญในการเสริมสร้างคุณธรรมและความรับผิดชอบในภาครัฐ โดยเฉพาะการใชส้ัปปุริสธรรมใน
การพัฒนาผู้นำทางการเมืองสามารถช่วยเพิ่มความยุติธรรมและความโปร่งใสในการบริหารรัฐกิจ ซึ่ง
จะส่งผลดีต่อความเชื่อมั่นของประชาชนและการพัฒนาประเทศในระยะยาว 
 

การเมืองและธรรมาภิบาล แนวคิดและความสำคัญในบริบทไทย 
การเมืองและธรรมาภิบาลเป็นองค์ประกอบสำคัญของระบบการปกครองที่มีประสิทธิภาพ

และเป็นธรรม ธรรมาภิบาลเปน็หลักการที่ช่วยส่งเสริมความโปรง่ใส การมีส่วนร่วม และความ
รับผิดชอบของรัฐบาล ซึ่งเป็นปจัจัยสำคัญในการสร้างเสถียรภาพทางการเมืองและพฒันาประเทศ
อย่างยั่งยืน ในบทความนีจ้ะวิเคราะห์แนวคิดเกี่ยวกับการเมืองและธรรมาภิบาล ตลอดจน
ผลกระทบของธรรมาภิบาลต่อการพัฒนาการเมืองไทย 

การเมืองหมายถึงกระบวนการที่เก่ียวข้องกับการใช้อำนาจและทรัพยากรในการบริหาร
ประเทศ โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อกำหนดนโยบายสาธารณะ การจดัสรรอำนาจ และการบริหารรัฐ 
(Heywood, 2019) ในบริบทของประเทศไทย ระบบการเมืองมีลักษณะเฉพาะที่สะท้อนถึง
วัฒนธรรมทางการเมือง โครงสรา้งทางสังคม และประวัติศาสตร์ของชาติ 

1. แนวคิดเรื่องธรรมาภิบาล 
ธรรมาภิบาล (Good Governance) หมายถึง หลักการบริหารที่มีความโปร่งใส มี

ประสิทธิภาพ และมีความรับผิดชอบต่อประชาชน องค์การสหประชาชาติ (United Nations 
Development Programme: UNDP, 1997) ได้กำหนดองค์ประกอบของธรรมาภิบาลไว้ 8 
ประการ ได้แก่ ความมีส่วนร่วม (Participation) หลักนิติธรรม (Rule of Law) ความโปร่งใส 
(Transparency) การตอบสนอง (Responsiveness) ฉันทามติ (Consensus-Oriented) ความ
เสมอภาคและการมีส่วนร่วม (Equity and Inclusiveness) ประสิทธิภาพและประสิทธิผล 
(Effectiveness and Efficiency) และความรับผิดชอบ (Accountability) 

 



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      191 

 

 

2. ความสำคัญของธรรมาภิบาลในการเมืองไทย 
ในบริบทของประเทศไทย ธรรมาภิบาลมีบทบาทสำคัญในการกำหนดทิศทางของการเมือง

และการบริหารภาครัฐ ปัจจัยทีส่ำคัญในธรรมาภบิาล ได้แก่ 
ความโปร่งใสของรัฐบาล: การเปิดเผยข้อมูลต่อสาธารณะและความสามารถของประชาชน

ในการเข้าถึงข้อมูลเป็นพื้นฐานของธรรมาภิบาลทีด่ี (วรชัย ตนัตวิรวงศ์, 2562) 
การมีส่วนร่วมของประชาชน: การให้โอกาสแก่ประชาชนในการแสดงความคิดเห็นและมี

ส่วนร่วมในกระบวนการตัดสินใจทางการเมืองจะช่วยลดความขดัแย้งและเพิ่มความชอบธรรมให้แก่
รัฐบาล (สมชาย ภคภาสน์วิวฒัน์, 2563) 

การบังคับใช้กฎหมายอย่างมีประสิทธิภาพ: หลักนิติธรรมเป็นหัวใจสำคัญของธรรมาภิบาล 
ซึ่งช่วยให้ระบบการเมืองดำเนินไปอย่างเป็นธรรมและปราศจากการทุจริต (นภดล ร่มโพธิ์, 2561) 

อุปสรรคของธรรมาภิบาลในประเทศไทย 
แม้ว่าหลักธรรมาภิบาลจะได้รับการส่งเสริมในภาครัฐ แต่ยังคงมีอุปสรรคที่สำคัญ เชน่ 
การทุจริตและคอร์รัปชันที่ฝังรากลึกในสถาบนัการเมือง 
การขาดความโปร่งใสในการบริหารของภาครัฐ 
การมีอิทธิพลของกลุ่มทุนทางการเมืองที่ส่งผลต่อการกำหนดนโยบาย 
สรุป ธรรมาภิบาลเปน็กลไกทีส่ำคัญในการพัฒนาการเมืองไทยให้มีเสถียรภาพและเป็น

ธรรม การส่งเสริมความโปร่งใส การมีส่วนร่วม และหลักนิติธรรมจะช่วยเสริมสรา้งความเข้มแข็ง
ของประชาธปิไตย และนำไปสู่การพัฒนาประเทศอย่างยั่งยนื ดงันั้น หน่วยงานภาครัฐและภาค
ประชาสังคมต้องร่วมมือกันเพื่อผลักดันให้ธรรมาภิบาลกลายเปน็รากฐานสำคัญของการเมืองไทยใน
อนาคต 

3. การเมืองและธรรมาภิบาล 
การเมืองและธรรมาภิบาล (Good Governance) เป็นสองแนวคิดที่มีความสัมพันธ์อย่าง

ใกล้ชิดกันในการบริหารจัดการภาครัฐ โดยเฉพาะในยุคที่ประชาชนมีความคาดหวังต่อการปกครอง
ที่โปร่งใส ยุติธรรม และมีประสิทธิภาพ การเมืองเป็นกระบวนการที่เกี่ยวข้องกับการตัดสินใจใน
ระดับสังคมและการจัดสรรทรัพยากรในสังคมให้เกิดประโยชน์สูงสุด ขณะที่ธรรมาภิบาลเป็น
หลักการที่ช่วยให้การปกครองและการบริหารรัฐกิจมีความโปร่งใส ประชาชนมีส่วนร่วมในการ
ตัดสินใจ การจัดการมีความรับผิดชอบ และการดำเนินงานมีประสิทธิภาพ ซึ่งหลักการธรรมาภิบาล
นี้เป็นสิ่งสำคัญในการเสริมสร้างความเชื่อมั่นของประชาชนในรัฐบาล 

การเมืองและธรรมาภิบาลในบริบทของพุทธศาสตร์ เมื่อพูดถึงการเมืองและธรรมาภิบาล
ในบริบทของพุทธศาสตร์ หลักธรรมในพระพุทธศาสนามีความสำคัญในการชี้นำการดำเนินชีวิตของ



 

192     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

ผู้คน รวมถึงการปกครองในสังคมด้วย โดยเฉพาะในหลักการที่เกี่ยวข้องกับการตัดสินใจที่มีความ
รับผิดชอบ ความเป็นธรรม และการบริหารที่โปร่งใส หลักการสำคัญหนึ่งที่พระพุทธเจ้าทรงสอนคือ 
สัปปุริสธรรม ซึ่งประกอบไปด้วย 7 ประการ ได้แก่ 

ธัมมัญญุตา คือ ความเข้าใจในธรรม ผู้นำที่มีธัมมัญญุตามีความเข้าใจในหลักธรรมและ
หลักการที่ถูกต้อง เขาจะสามารถตัดสินใจในลักษณะที่เป็นธรรมและถูกต้องตามหลักการของ
ศีลธรรม 

อัตถัญญุตา (ความเข้าใจในผลของการกระทำ) การมีอัตถัญญุตาจะช่วยให้ผู้นำสามารถ
ตัดสินใจโดยคำนึงถึงผลที่เกิดขึ้นจากการกระทำ ซึ่งจะช่วยลดผลกระทบที่ไม่พึงประสงค์ 

อตตัญญุตา (ความเข้าใจในตนเอง) ผู้นำที่มีอตตัญญุตาจะสามารถตรวจสอบตัวเองและ
พิจารณาว่าการกระทำของตนเองสอดคล้องกับหลักธรรมและไม่เอ้ือประโยชน์แก่ตนเองมากเกินไป 

มัตตัญญุตา (ความพอประมาณ) ผู้นำที่มีมัตตัญญุตาจะสามารถใช้ทรัพยากรได้อย่างมี
ประสิทธิภาพและพอประมาณ ไม่เกินความจำเป็น 

กาลัญญุตา (การรู้กาลเทศะ) การรู้กาลเทศะทำให้ผู้นำสามารถตัดสินใจได้เหมาะสมกับ
สถานการณ์ และมีการดำเนินงานที่ทันเวลาและมีความยืดหยุ่น 

ปริสัญญุตา (การรู้จักสังคม) ผู้นำที่มีปริสัญญุตาจะสามารถเข้าใจและปรับตัวตามบริบท
ของสังคม และมีความสามารถในการทำงานร่วมกับผู้คนในสังคม 

ปุคคลัญญุตา (การรู้จักบุคคล) การรู้จักบุคคลจะทำให้ผู้นำสามารถเข้าใจความต้องการ
ของประชาชน และสามารถปรับการทำงานให้เหมาะสมกับแต่ละกลุ่มได้ 

การนำหลักสัปปุริสธรรม มาใช้ในการบริหารรัฐกิจและการเมืองจะช่วยเสริมสร้างการ
ตัดสินใจที่มีคุณธรรมและความรับผิดชอบ สามารถสร้างความเชื่อมั่นให้กับประชาชนและสังคม ทำ
ให้เกิดการปกครองที่โปร่งใสและยุติธรรม ซึ่งเป็นหนึ่งในคุณสมบัติของ ธรรมาภิบาล ที่เป็นหลักการ
สำคัญในกระบวนการปกครองสมัยใหม่ 

ธรรมาภิบาล (Good Governance) เป็นแนวคิดที่มีการนำมาใช้ในหลายประเทศเพื่อ
เสริมสร้างระบบการปกครองที่เป็นธรรม มีความโปร่งใส และสามารถตรวจสอบได้ โดยการใช้
หลักการนี้ในการบริหารรัฐกิจจะช่วยให้การดำเนินการต่าง ๆ ในภาครัฐเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ 
การมีธรรมาภิบาลยังช่วยสร้างความไว้วางใจในรัฐบาลและผู้นำรัฐมากยิ่งขึ้น ซึ่งในยุคปัจจุบัน ความ
โปร่งใสและการตรวจสอบในภาครัฐได้รับความสำคัญอย่างยิ่ง โดยเฉพาะเมื่อมีปัญหาการทุจริตและ
การใช้ทรัพยากรอย่างไม่เหมาะสมในภาครัฐ 

หลักธรรมในการบริหารรัฐกิจในมิติพุทธศาสตร์ มีส่วนสำคัญในการเสริมสร้างธรรมาภิบาล
ให้เกิดขึ้นในสังคม โดยเฉพาะการนำ สัปปุริสธรรม มาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาผู้นำที่มีคุณธรรม ซึ่ง



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      193 

 

 

จะช่วยในการลดปัญหาความไม่โปร่งใสและการทุจริตภายในภาครัฐ รวมถึงการเสริมสร้างความ
เชื่อมั่นจากประชาชนในระบบการปกครอง 

จากการศึกษาและวิเคราะห์ การเมืองและธรรมาภิบาลในมิติพุทธศาสตร์สามารถนำ
หลักธรรมและแนวคิดต่างๆ ของพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาผู้นำทางการเมืองได้
อย่างมีประสิทธิภาพ การใช้หลัก สัปปุริสธรรม ในการบริหารจัดการภาครัฐจะเสริมสร้างผู้นำที่มี
คุณธรรม ความรับผิดชอบ และสามารถตัดสินใจในเร่ืองที่สำคัญได้อย่างมีประสทิธิภาพและยุตธิรรม 
ซึ่งถือเป็นหัวใจสำคัญของธรรมาภิบาลในสังคมที่มีความโปร่งใสและเชื่อมั่นจากประชาชน (กิจจา, 
พ. 2562). 

ภาวะผู้นำทางการเมืองในมิติพุทธศาสตร์ ศึกษาบทบาทของสัปปุริสธรรมในการพัฒนา
ผู้นำที่มีคุณธรรม ในสังคมการเมือง การมีผู้นำที่มีคุณธรรมและความรับผิดชอบถือเป็นปัจจัยสำคัญ
ที่จะส่งเสริมการปกครองที่มีความยุติธรรม โปร่งใส และสามารถพัฒนาประเทศได้อย่างยั่งยืน การ
พัฒนาผู้นำทางการเมืองที่มีคุณธรรมจำเป็นต้องมีการฝึกฝนทักษะและความสามารถในการตัดสินใจ
ที่ไม่เพียงแต่ถูกต้องตามหลักวิชาการ แต่ต้องยึดถือหลักธรรมที่มีความยุติธรรมและเห็นแก่
ประโยชน์ส่วนรวม การนำหลักธรรมพุทธศาสนาโดยเฉพาะ สัปปุริสธรรม มาใช้ในการพัฒนาผู้นำ
ทางการเมืองจะช่วยเสริมสร้างผู้นำที่มีคุณธรรมในระดับที่ยั่งยืน ซึ่งจะทำให้การตัดสินใจของผู้นำมี
คุณค่าต่อสังคมและช่วยแก้ไขปัญหาของประเทศในระยะยาว 

คุณธรรมและการพัฒนาผู้นำทางการเมือง คุณธรรม (Virtue) หมายถึงลักษณะทาง
จริยธรรมที่สะท้อนถึงพฤติกรรมที่ดีและเหมาะสมที่เป็นประโยชน์ต่อบุคคลและสังคม ความมี
คุณธรรมในผู้นำทางการเมืองจะช่วยให้การตัดสินใจมีความยุติธรรม ไม่เอ้ือประโยชน์ส่วนตน และ
สามารถรับผิดชอบต่อการกระทำของตนเองได้ ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญในการเสริมสร้างความเชื่อมั่นใน
ประชาชนและการรักษาความยุติธรรมในสังคม 

ในบริบทของการเมือง ผู้นำที่มีคุณธรรมจะสามารถกำหนดนโยบายที่มีประโยชน์แก่
ประชาชนโดยไม่ละเลยต่อผลกระทบที่อาจเกิดขึ้นกับกลุ่มคนที่มีผลประโยชน์ต่างกัน คุณธรรมใน
การเมืองจึงเก่ียวข้องกับการตัดสินใจที่สามารถนำไปสู่ผลดีแก่สังคมและประชาชนโดยรวม โดยการ
ปฏิบัติตามหลักศีลธรรมและจริยธรรมที่มีอยู่ในสังคม 

สัปปุริสธรรมในการพัฒนาผู้นำทางการเมือง 
สัปปุริสธรรม เป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสอนเพื่อพัฒนาผู้นำให้มีคุณธรรม ซึ่ง

ประกอบด้วย 7 ประการ ที่สามารถนำมาปรับใช้ในภาวะผู้นำทางการเมืองได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
ธัมมัญญุตา (ความเข้าใจในธรรม) การที่ผู้นำมีความเข้าใจในหลักธรรมทำให้การตัดสินใจ

ของผู้นำเป็นไปอย่างถูกต้องตามหลักธรรม จึงเป็นการปกครองที่ยุติธรรมและโปร่งใส 



 

194     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

อัตถัญญุตา (ความเข้าใจในผลของการกระทำ) การเข้าใจในผลของการกระทำจะช่วยให้
ผู้นำคิดถึงผลกระทบที่เกิดขึ้นจากการตัดสินใจ ซึ่งช่วยลดผลกระทบที่อาจเกิดขึ้นต่อสังคมและ
ประเทศ 

อตตัญญุตา (ความเข้าใจในตนเอง) ผู้นำที่มีความเข้าใจในตนเองสามารถตรวจสอบการ
กระทำของตนเอง และสามารถปรับปรุงพฤติกรรมการทำงานให้สอดคล้องกับหลักธรรม 

มัตตัญญุตา (ความพอประมาณ): ผู้นำที่มีความพอประมาณสามารถใช้งบประมาณและ
ทรัพยากรต่าง ๆ ในทางที่คุ้มค่า ไม่ฟุ่มเฟือยและไม่ประมาท 

กาลัญญุตา (การรู้จักกาลเทศะ) การที่ผู้นำรู้จักกาลเทศะและสามารถตัดสินใจได้ตาม
สถานการณ์ที่เหมาะสมทำให้การบริหารงานมีความยืดหยุ่นและทันสมัย 

ปริสัญญุตา (การรู้จักสังคม) การที่ผู้นำมีความสามารถในการเข้าใจและประเมิน
สถานการณส์ังคมได้อยา่งถูกต้องจะช่วยให้การดำเนินนโยบายมผีลที่ดีต่อประชาชน 

ปุคคลัญญุตา (การรู้จักบุคคล) การที่ผู้นำรู้จักบุคคลและสามารถเข้าใจความต้องการของ
ประชาชนจะช่วยให้การตัดสินใจสามารถตอบสนองความต้องการของสังคมได้อย่างมปีระสทิธภิาพ 

เมื่อผู้นำทางการเมืองสามารถนำสัปปุริสธรรมมาใช้ในการพัฒนาตัวเอง จะทำให้ผู้นำมี
คุณธรรมที่แข็งแกร่งและสามารถนำพาประเทศไปสู่การปกครองที่มีความยุติธรรมและโปร่งใสได้ 
การตัดสินใจที่ถูกต้องตามหลักสัปปุริสธรรมจะช่วยเสริมสร้างความไว้วางใจและความเชื่อมั่นใน
รัฐบาลและผู้นำทางการเมือง 

 

บทสรุป 
การใช้คุณธรรมในการแก้ไขปัญหาการเมืองการมีคุณธรรมในผู้นำทางการเมืองจะช่วยให้

ผู้นำสามารถจัดการกับปัญหาทางการเมืองได้อย่างมีประสิทธิภาพ การที่ผู้นำมีคุณธรรมไม่เพียงแต่
จะทำให้การตัดสินใจเป็นไปอย่างยุติธรรม แต่ยังช่วยในการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างผู้นำและ
ประชาชน การนำคุณธรรมมาใช้ในการแก้ไขปัญหาการเมืองยังช่วยให้ผู้นำมีทักษะในการเผชิญหน้า
กับปัญหาที่ซับซ้อนในสังคมและช่วยลดความขัดแย้งภายในประเทศได้ 

ในกรณีของประเทศไทย ผู้นำที่มีคุณธรรมสามารถลดปัญหาความไม่สงบในสังคมได้ ซึ่ง
สามารถสร้างความมั่นคงให้แก่ระบบการปกครองและเป็นสิ่งสำคัญในการพัฒนาประเทศในระยะ
ยาว การมีคุณธรรมในผู้นำทางการเมืองเป็นสิ่งที่สำคัญต่อกระบวนการปกครองที่มีประสิทธิภาพ
และยั่งยืน การนำหลักสัปปุริสธรรมของพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาผู้นำทาง
การเมืองไม่เพียงแต่ช่วยให้การตัดสินใจของผู้นำเป็นไปอย่างยุติธรรมและมีคุณธรรม แต่ยังช่วย
เสริมสร้างความเชื่อมั่นในรัฐบาลและการบริหารภาครัฐ การมีผู้นำที่มีคุณธรรมสามารถทำให้



 

       วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี  ปีที ่7 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม 2568) |      195 

 

 

การเมืองในประเทศมีความยุติธรรมและโปร่งใส เป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนาประเทศในทุกๆ 
ด้าน (ศรีสุภา, ส.2560). 

ภาวะผู้นำทางการเมืองในมิติพุทธศาสตร์เป็นแนวคิดที่เน้นการนำเสนอคุณลักษณะของ
ผู้นำที่มีคุณธรรมตามหลักพุทธศาสนา ซึ่งสะท้อนถึงการปฏิบัติที่ไม่เพียงแต่เน้นผลประโยชน์ส่วนตัว
หรือกลุ่ม แต่ยังคำนึงถึงความดีและความยุติธรรมของสังคมส่วนรวม ผู้นำที่มีคุณธรรมตามแนวทาง
พุทธศาสนาควรมีคุณสมบัติที่ช่วยสร้างความสงบสุขและความสามัคคีในสังคม ซึ่งสัปปุริสธรรม 
(หรือ 7 ประการแห่งความดีงาม) เป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาและประเมินความเป็นผู้นำที่ดี
ในบริบทนี้ 

การศึกษาและนำแนวทางสัปปุริสธรรมมาปฏิบัติจะทำให้ผู้นำสามารถปรับตัวให้เข้ากับ
การเปลี่ยนแปลงทางการเมืองและสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ สร้างความสมดุลระหว่าง
ผลประโยชน์ส่วนตัวและส่วนรวม และยึดถือหลักธรรมในทุกด้านของการตัดสินใจเพื่อการสร้าง
สังคมที่ดีและยั่งยืน 
 

เอกสารอ้างอิง  

 

กิจจา, พ. (2562). การเมืองและธรรมาภิบาล: แนวคิดและการประยุกต์ใช้ในประเทศไทย. 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

ประยูร, อ. (2562). การเสริมสร้างภาวะผู้นำทางการเมืองในมิติพุทธศาสตร์. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
วิชาการ. 

คณะรัฐมนตรี. (2560). รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2560. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
แห่งชาติ. 

ธีระวิทย์ , ร. (2564). คุณธรรมในภาวะผู้นำทางการเมือง: การวิเคราะห์ในมิติพุทธศาสตร์. 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ธรรมศาสตร์. 

ศิริชัย, พ. (2562). การพัฒนาผู้นำทางการเมืองตามหลักธรรมพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
การเมืองการปกครอง. 

ศรีสุภา, ส. (2560). ภาวะผู้นำทางการเมืองและการพัฒนาคุณธรรมในสังคมไทย. นครปฐม: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุชาติ ประสิทธิ์รัฐสินธุ์ . (2562). ภาวะผู้นำและจริยธรรมในการบริหารองค์กร. กรุงเทพฯ: 
สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ศิริวรรณ เสรีรัตน์ . (2561). จริยธรรมในการบริหารและการพัฒนาภาวะผู้นำ. กรุงเทพฯ: 
สำนักพิมพ์ธรรมศาสตร์. 



 

196     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.3 (September-December, 2025) 

 

วรเดช จันทรศร. (2563). ภาวะผู้นำและการบริหารเชิงคุณธรรม: แนวคิดและการประยุกต์ใช้ใน
บริบทไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

นภดล ร่มโพธิ์. (2561). ธรรมาภิบาลและการบริหารรัฐสมัยใหม่. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

วรชัย ตันติวรวงศ์. (2562). การเมืองไทยในบริบทของธรรมาภิบาล. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
ธรรมศาสตร์. 

สมชาย ภคภาสน์วิวัฒน์. (2563). ธรรมาภิบาลกับการปฏิรูปการเมืองไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  
  
 

 


