
บทวิจารณ์หนังสือ (BOOK REVIEW) 
เจดีย์ พระพุทธรูป ฮปูแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน 

PAGODAS, BUDDHA IMAGES, HOOP TAEM, SIM, LAO AND ISAN ART 
 

 
 

ผู้เขียน  : ศาสตราจารย์ ดร.ศักดิ์ชัย สายสิงห์ 
ปีที่พิมพ์  : 9/2012 
จำนวนหน้า  : 328 หน้า 
สำนักพิมพ์  : มิวเซียมเพรส, สนพ. 
ISBN       : 978-61674-01-8 

 
 

1พระศักดิ์สกล สกฺกมหิทฺธิมลาวิโก (ผลสนอง) และ 2พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ 
1Phra Saksakon Sakkamahiddhimalaviko (Ponsanong) and 2Phramaha Mit Thitapanyo 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus, Thailand 
Corresponding Author, E-mail; vangkan413@gmail.com 

 

Received : July 02, 2023;  Revised: July 25, 2023;  Accepted: August 21, 2023 
 

บทคัดย่อ  

 
1นิสิต, หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต (พธ.ด.) มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น. 
2รองศาสตราจารย์ ดร.,  สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น. 



 

792    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

    

 เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน เป็นหนังสือที่อธิบายเกี่ยวกับประวัติความ
เป็นมาและรายละเอียดของศิลปกรรมลาวในลุ่มแม่น้ำโขงหลายแขนง ได้แก่ สถาปัตยกรรม ประติมากรรม 
จิตรกรรม และงานประณีตศิลป์ โดยอธิบายแนวคิดทางประวัติศาสตร์ของชนชาติลาวและประวัติศาสตร์
ศิลป์ควบคู่ไปกับพัฒนาการทางศิลปะ เพื่อสื่อถึงรูปแบบที่เป็นเอกลักษณ์ของศิลปะลาวอีสานที่เกี่ยวเนื่อง
กับความเชื่อทางพระพุทธศาสนา พุทธศิลปกรรมเหล่านี้ล้วนเป็นสิ่งที่แสดงถึงความศรัทธาของ
พุทธศาสนิกชน ทั้งยังสื่อให้เห็นถึงความเคารพในพระรัตนตรัยของผู้สร้างงานศิลป์ โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้
เข้าถึงหลักธรรรมคำสอนอันเป็นสารัตถะของการหลุดพ้น ผู้ที่สนใจศิลปะลาวอีสานจึงควรศึกษาเรียนรู้เพื่อ
เป็นแนวทางในการเข้าใจพุทธศิลปกรรมลุ่มแม่น้ำโขง 
 

คำสำคัญ : พทุธศิลปกรรม, ศิลปะลาวอีสาน 
 

Abstract 
 

 Pagodas, Buddha images, Hoop taem, Sim, Lao and Isan Art it is a book that 
describes the history and details of Lao arts in the Mekong River many fields, 
including architecture, sculpture, painting and fine arts. It explains the historical 
concepts of the Lao people and the history of art along with the development of 
art to convey the unique style of Lao Isan art associated with Buddhist beliefs. 
These Buddhist arts are all the things that show the faith of the Buddhists. It also 
conveys the respect for the three jewels of the creator of art, with the aim of 
gaining access to the essence of the doctrine of liberation. Those who are 
interested in Lao Isan art should study and learn as a guideline for understanding 
the Mekong River Buddhist art. 
 

Keywords : Buddhist art, Lao Isan art 
 

ความนำ 

 หนังสือเรื่อง“เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน”เป็นผลงานของศาสตราจารย์ 
ดร.ศักดิ์ชัย สายสิงห์ ขณะที่หนังสือเรื่องเจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสานเล่มนี้ได้รับ
การตีพิมพ์ ท่านดำรงตำแหน่งศาสตราจารย์ ประจำภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี 



  

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    793 

 

 

มหาวิทยาลัยศิลปากร ปัจจุบันได้รับการแต่งตั้ งเป็นภาคีสมาชิก สาขาวิชาโบราณคดี  ประเภท
ประวัติศาสตร์ สำนักธรรมศาสตร์และการเมือง ราชบัณฑิตยสภา โดยหนังสือเรื่องนี้นำเสนอข้อมูล
ประวัติศาสตร์ศิลปะของลาวจากหลักฐานโบราณคดี ผ่านงานศิลปะลาวอีสานหรือลาวล้านช้างในดินแดน
สองฝั่งแม่น้ำโขง คือ ประเทศสปป.ลาวและภาคอีสานของไทย ทั้งด้านสถาปัตยกรรม ได้แก่ ธาตุหรือเจดีย์ 
สิมหรืออุโบสถ หอและกุฏิ ด้านประติมากรรมคือพระพุทธรูป ด้านจิตรกรรมคือฮูปแต้มหรือจิตรกรรมฝา
ผนัง และงานประณีตศิลป์อ่ืน ได้แก่ ลายฟอกคำหรือลายทอง งานประดับกระจก งานปูนปั้นหรือสะทาย
เพชร และงานไม้แกะสลัก ซึ่งงานศิลปะลาวอีสานแต่ละประเภทเกี่ยวโยงกับวิถีชีวิตคนในกลุ่มวัฒนธรรม
ลาวและชุมชนลุ่มน้ำโขงอย่างแนบแน่น โดยสะท้อนผ่านรูปแบบการดำเนินชีวิต ประเพณี วัฒนธรรม และ
พิธีกรรมร่วมของคนในชุมชนที่ยึดโยงกับมิติคุณค่าทางสังคม 
 

โครงสร้างของหนังสือ 

 

 หนังสือเรื่อง “เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน” ISBN : 978-616-7674-01-8 
ตีพิมพ์ครั้งแรกในปี พ.ศ. 2555 ราคา 235 บาท จัดพิมพ์และเข้าเล่มโดยบมจ.อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิช
ชิ่ง จัดจำหน่ายโดยบริษัท อมรินทร์บุ๊คเซ็นเตอร์ จำกัด ผลิตโดยสำนักพิมพ์มิวเซียมเพรส โครงสร้างของ
หนังสือเล่มนี้แบ่งออกเป็น 7 บท ได้แก่ บทที่ 1 รู้จัก “ลาว” บทที่ 2 ประวัติศาสตร์ศิลปะลาวก่อนการ
สถาปนาอาณาจักรล้านช้าง บทที่ 3 สถาปัตยกรรมประเภท “เจดีย์” (ธาตุ) บทที่ 4 สถาปัตยกรรมประเภท 
“สิม” (อุโบสถ) บทที่ 5 สถาปัตยกรรมประเภท “หอ” และ “กุฏิ” บทที่ 6 พระพุทธรูป และบทที่ 7 
จิตรกรรมฝาผนัง (ฮูปแต้ม) และงานประณีตศิลป์ ขนาดหนังสือรวมทั้งปกหน้า-หลัง มีจำนวน 328 หน้า ซึ่ง
หนังสือเรื่องเจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสานเล่มนี้ ผู้เขียนต้องการนำเสนอแนวคิด 
รูปแบบ ตลอดจนพัฒนาการของศิลปะลาวอีสานแต่ละประเภทโดยอิงอยู่กับยุคสมัยทางประวัติศาสตร์
เพื่อให้ง่ายต่อความเข้าใจของผู้อ่าน 
 ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นว่า การจัดโครงสร้างของหนังสือมีความเหมาะสม อีกทั้งมีการแบ่ง
เนื้อหาที่ลงตัวและนำเสนอข้อมูลเป็นลำดับขึ้นตอนชัดเจน ประกอบกับการเชื่อมโยงองค์ความรู้จาก
แหล่งข้อมูลอ่ืนร่วมด้วย โครงสร้างของหนังสือเล่มนี้จึงมีความน่าสนใจ โดยอาศัยงานศิลปะและเกล็ด
ประวัติศาสตร์เป็นประเด็นสำคัญในการดำเนินเรื่อง นับเป็นผลงานทางวิชาการที่เสนอชุดความรู้อ่ืน
นอกเหนือไปจากประวัติศาสตร์ส่วนกลางภายใต้แนวคิดรัฐแบบรวมศูนย์ เนื้อหาของหนังสือมีความละเอียด
พอสมควร แม้จะยังไม่ลึกซึ้งเท่าที่ควรแต่ก็สามารถใช้เป็นแนวทางเพื่อศึกษาต่อยอดต่อไปได้ โดยเฉพาะ
ประเด็นที่เกี่ยวข้องกับเอกลักษณ์ของศิลปะลาวในท้องถิ่น และเนื่องจากองค์ความรู้และหลักฐานเกี่ยวกับ
ศิลปะลาวอีสานมีมากจึงส่งผลให้หนังสือเล่มนี้หนาเป็นพิเศษ 



 

794    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

เนื้อหาการวิจารณ ์

 

 ส่วนที่ 1 รู้จัก “ลาว” และประวัติศาสตร์ศิลปะลาวก่อนการสถาปนาอาณาจักรล้านช้าง 
ผู้เขียนกล่าวถึงร่องรอยผู้คนในลาวทั้งสองฝั่งแม่น้ำโขงว่า มีหลักฐานหลายอย่างแสดงถึงการอยู่อาศัยของ
มนุษย์ในสมัยก่อนประวัติศาสตร์ โดยมีแหล่งอารยธรรมสำคัญเจริญอยู่ในพื้นที่ราบแบ่งออกเป็น 4 ส่วน
สำคัญ ได้แก่ เมืองหลวงพระบางทางตอนเหนือสุด เมืองเชียงขวางทางตะวันออกเฉียงเหนือ เมือง
เวียงจันทน์ทางตอนกลาง และเมืองจำปาสักทางตอนใต้ ซึ่งพบหลักฐานทางโบราณคดีหลายอย่างยืนยันว่ามี
ผู้คนอาศัยอยู่ตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์ ได้แก่ เครื่องมือหินกะเทาะหน้าเดียวอายุไม่ต่ำกว่าหนึ่งหมื่นปี 
ขวานหินขัดและขวานทองแดง โครงกระดูกและเครื่องมือเครื่องใช้ในหลุมฝังศพ ภาพเขียนสีสมัยก่อน
ประวัติศาสตร์ วัฒนธรรมหินตั้ง วัฒนธรรมไหหิน และวัฒนธรรมไหดินเผาอายุราว 1,500 ปี โดยผู้คน
พื้นเมืองในดินแดนอุษาคเนย์ประกอบด้วย 2 กลุ่มคน คือ ชวาที่เป็นต้นตระกูลของชาวมาเลย์และ
อินโดนีเซียกับละว้าซึ่งอาจเป็นต้นตระกูลของชาวลาว ต่อด้วยที่มาและความหมายของคำว่า ลาว ในหลาย
มุมมอง ได้แก่ 1) มาจากลัวะหรือละว้า 2) ลาวุหรือน้ำเต้าในตำนานขุนบรม 3) เอกสารจีนกล่าวถึงลีมาเป็น
ลวงหรือหลวงหมายถึงใหญ่หรือเจริญ 4) คำว่าดาวที่สื่อความหมายถึงฟ้า และ 5) นัยที่หมายถึงคน
เช่นเดียวกับคำว่า ไตและไท นอกจากนี้คำว่าลาวยังมีความหมายเชิงยกย่องคนที่มีฐานะทางสังคมเหนือกว่า
ผู้อื่นด้วย จากนั้นอธิบายประวัติศาสตร์ลาวโดยสังเขปตั้งแต่ 1,000 ปีก่อนพุทธกาล เมื่อครั้งบรรพชนดั้งเดิม
ของชาวลาวอาศัยอยู่เมืองลุงเมืองปาบริเวณลุ่มแม่น้ำฮวงโหจนถึงสมัยอาณาจักรล้านช้างและยุคปัจจุบัน 
ความหมายและที่มาของชื่ออาณาจักรและเมืองในลาวรวมถึงความสัมพันธ์ของล้านช้างและล้านนา ต่อด้วย
ยุคสมัยประวัติศาสตร์ศิลปะลาว-ล้านช้าง ตลอดจนลำดับกษัตริย์ลาวทั้งสมัยอาณาจักรล้านช้างและช่วงที่
ล้านช้างแยกเป็น 3 อาณาจักร ได้แก่ เวียงจันทน์ หลวงพระบาง และจำปาสัก ส่วนประวัติศาสตร์ศิลปะลาว
ก่อนการสถาปนาอาณาจักรล้านช้างแบ่งเป็นก่อนการสถาปนาอาณาจักรล้านช้าง คือ ศิลปะราวพุทธ
ศตวรรษที่ 13-17 ร่วมสมัยกับศิลปะทวารวดีในภาคกลางของไทย กับศิลปะราวพุทธศตวรรษที่ 15-18 ร่วม
สมัยกับวัฒนธรรมเขมรตั้งแต่ยุคแรกเริ่มสมัยก่อนเมืองพระนครและอีกหลายยุคถัดมา โดยผสมผสานกับ
ศิลปะเฉพาะของท้องถิ่น และสมัยหัวเลี้ยวหัวต่อที่เป็นวัฒนธรรมเขมรผสมท้องถิ่นหรือศิลปะสมัยหลัง
บายน ซึ่งมีอายุราวปลายพุทธศตวรรษที่ 18-ต้นพุทธศตวรรษที่ 19 คือ พระพุทธรูปสลักบนเพิงผาแบบ
ท้องถิ่นที่เป็นศิลปะเขมรแบบบายนผสมทวารวดีแบบท้องถิ่น (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2555 : 6-49) 
 ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นว่า ความเป็นมาของคนลาวยุคก่อนประวัติศาสตร์คงไม่ได้มาจากละว้า
กลุ่มเดียว เนื่องจากมีร่องรอยชนเผ่าอ่ืนที่มีพัฒนาการทางประวัติศาสตร์ร่วมกับลาวในดินแดนสองฝั่งโขง 
จากยุคนครรัฐโคตรบูรณ์หรือศรีโคตรบูรณ์ (ทวารวดีลาวอีสาน) ที่มีพัฒนาการมาตั้งแต่ก่อนพุทธกาลจนถึง
ยุครุ่งเรืองในพุทธศตวรรษที่ 11-15 ซึ่งนับถือทั้งศาสนาพุทธเถรวาท มหายาน วัชรยาน (ตันตระ) ศาสนา
พราหมณ์-ฮินดู และความเชื่อดั้งเดิมอ่ืน ดังหลักฐานที่ผาพระนอนหรือพระพุทธไสยาสน์ภูเวียงพร้อมจารึก



  

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    795 

 

 

ภาษามอญโบราณ หรืออาจเป็นภาษาเผ่าใดเผ่าหนึ่งที่ใช้ตระกูลภาษาร่วมกับลาวและขอมโบราณ (ลาว-
แขมร์) หรือร่วมกับมอญโบราณ (มอญ-เขมร) แต่ไม่เรียกตนเองว่า ลาว ขอม มอญ เช่น เผ่าญัฮกุรหรือเนียะ
กุล (คนภูเขา) ค้าหรือข่า และโซ่หรือข่าโซ่ หรืออาจเป็นภาษาสันสกฤต อักษรหลังปัลลวะราวพุทธศตวรรษ
ที่ 14 บรรพชนดั้งเดิมของลาวจึงไม่ได้มาจากเมืองลุงเมืองปาสายเดียว ซึ่งส่งผลให้อาณาจักรลาวล้านช้างมี
หลายชาติพันธุ์ อีกทั้งยังมีความสัมพันธ์ใกล้ชดิกับเขมรและล้านนาโดยการแลกเปลี่ยนศิลปะและวัฒนธรรม
เป็นปกติ ประวัติศาสตร์ศิลปะก่อนสถาปนาอาณาจักรล้านช้างในพุทธศตวรรษที่ 13-17 แม้ร่วมสมัยกับ
ทวารวดีในภาคกลางของไทยแต่มีเอกลักษณ์ของลาวผสมกับศิลปะเฉพาะถิ่น ส่วนพระพุทธรูปสลักบนเพิง
ผาแบบพื้นถิ่นซึ่งเป็นศิลปะเขมรบายนผสมศรีโคตรบูรณ์หรือทวารวดีท้องถิ่นก็ต่างจากทวารวดีในภาคกลาง 
ทั้งหู ปาก จมูก และเค้าโครงหน้าแบบลาวโบราณ ศรีโคตรบูรณ์อาจเกิดก่อนและแพร่อิทธิพลไปสู่ทวารวดี
ภาคกลาง เนื่องจากโดยปกติวัฒนธรรมเคลื่อนจากพื้นที่สูงสู่ที่ต่ำ ศิลปะลาวอีสานทั้งหลายคงบ่มเพาะและมี
พัฒนาการมาแต่สมัยศรีโคตรบูรณ์แล้ว 
 ส่วนที่ 2 สถาปัตยกรรมประเภท “เจดีย์” (ธาตุ) ผู้เขียนกล่าวว่า พัฒนาการด้านรูปแบบของ
ศิลปกรรมล้านช้างรวมทั้งเจดีย์เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ทางประวัติศาสตร์และแรงบันดาลใจจาก
ศิลปกรรมแหล่งอ่ืน เช่น สุโขทัย ล้านนา อยุธยา รัตนโกสินทร์ และพม่าบางส่วน เจดีย์ที่มีอิทธิพลของ
ศิลปะล้านนามี 2 แบบ ได้แก่ แบบที่ 1 คือ เจดีย์ทรงระฆังแบบล้านนา เช่น เจดีย์วัดดงมะดะเมืองสุวรรณ
โคมคำและธาตุหมากโมเมืองหลวงพระบางที่รับอิทธิพลศิลปะสกุลช่างเวียงคำผสมกับเชียงแสน และแบบที่ 
2 คือ เจดีย์ทรงปราสาทยอดแบบล้านนา อาทิ เจดีย์วัดใจเมืองที่สุวรรณโคมคำ ธาตุน้อยที่หลวงพระบาง
และรัตนฆระเจดีย์วัดพระธาตุบังพวนที่หนองคาย ต่อมากล่าวถึงเจดีย์ที่เป็นเอกลักษณ์ของลาวซึ่งประกอบ
ไปด้วยแบบที ่1 ในหลายประเด็น ได้แก่ 1) เจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยมหรือเจดีย์ทรงดอกบัวเหลี่ยมที่ศิลปะลาว
เรียกหัวน้ำเต้าหรือหมากปลี ส่วนนักวิชาการฝรั่งเศสเรียกทรงเหยือกน้ำหรือตุ่มยอดอ่อนของดอกไม้ เช่น 
ธาตุศรีสองรักที่เลย ซึ่งน่าจะเป็นต้นแบบสำคัญของเจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยมในศิลปะลาวล้านช้างยุคต่อมา 
2) เจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยมแบบล้านชา้งมาจากเจดีย์เพิ่มมุมอยุธยา โดยเจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยมแบบล้านช้าง
นี้ เกิดขึ้นราวต้นพุทธศตวรรษที่ 22 สมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช ช่วงที่มีความสัมพันธ์กับอยุธยา ช่างล้าน
ช้างคงรับแนวคิดการสร้างเจดีย์เพิ่มมุมจากศิลปะอยุธยาราวปลายพุทธศตวรรษที่ 21 แล้วปรับส่วนขององค์
ระฆังให้เป็นสี่เหลี่ยม ไม่หยักที่มุม โดยมีธาตุศรีสองรักเป็นเจดีย์ต้นแบบ 3) ฐานบัวแบบล้านช้างมาจาก
อยุธยาและพม่า โดยฐานบัวที่เป็นเอกลักษณ์ของศิลปะล้านช้าง คือ ฐานบัวลูกแก้วอกไก่ที่บัวคว่ำบัวหงาย
ยืดสูงมากที่อาจรับแบบจากฐานสิงห์หรือเข่าพรหมในศิลปะอยุธยาตอนกลางหรือมาจากฐานบัวของเจดีย์
เมืองเชียงแสน และอาจรับแบบฐานบัวที่มีลูกแก้วขนาดใหญ่จากศิลปะพม่า 4) เจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยมองค์
สำคัญในลาว-ไทยที่พบในลุ่มแม่น้ำโขง 5) ธาตุหลวงเวียงจันทน์เจดีย์ศิลปะล้านช้างที่สำคัญที่สุด และ 6) 
จากเจดีย์สี่เหลี่ยมพัฒนาไปเป็นเจดีย์ทรงระฆังแปดเหลี่ยม และแบบที่ 2 เจดีย์ทรงปราสาทยอด ได้แก่ สาย



 

796    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

วัฒนธรรมที่ 1 อิทธิพลศิลปะล้านนากับอยุธยา คือ ยอดเป็นเจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยม ยอดเป็นเจดีย์เพิ่มมุม
และเหนือเรือนธาตุมีเรือนชั้นซ้อนโดยมียอดเป็นเจดีย์ทรงบัวเหลี่ยม และสายวัฒนธรรมที่ 2 เจดีย์ปราสาท
ยอดแบบล้านช้าง คือ กลุ่มพระธาตุพนม อิทธิพลศิลปะเขมร-จาม-อยุธยาผสมกับเจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยม 
ซึ่งแบ่งเป็นอิทธิศิลปะจามและเรือนธาตุแบบปราสาทขอม จากนั้นกล่าวถึงเจดีย์เมืองหลวงพระบางในพุทธ
ศตวรรษที่ 24-25 ทั้งเจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยม เจดีย์ทรงระฆังแปดเหลี่ยม เจดีย์ทรงระฆังเพิ่มมุมและเจดีย์
ทรงเครื่อง และแบบผสมระหว่างเจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยมกับเจดีย์ทรงระฆังเพิ่มมุมและเจดีย์ทรงเครื่อง รวม
ไปถึงเจดีย์ทรงระฆังอิทธิพลมอญ-พม่าที่พบเพียงส่วนน้อย (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2555 : 50-107) 

ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นว่า แรงบันดาลใจทางศิลปะไม่จำเป็นต้องมาจากแหล่งอ่ืน เจดีย์
อิทธิพลศิลปะล้านนาแบบที่ 1 คือ เจดีย์ทรงระฆัง อาทิ เจดีย์วัดดงมะดะเมืองสุวรรณโคมคำและธาตุหมาก
โมเมืองหลวงพระบางที่รับอิทธิพลศิลปะสกุลช่างเวียงคำผสมเชียงแสน และแบบที่ 2 คือ เจดีย์ทรงปราสาท
ยอด เช่น เจดีย์วัดใจเมืองที่สุวรรณโคมคำ ต่างเป็นศิลปะที่เกี่ยวเนือ่งกับเชยีงแสน แม้ประวัติศาสตร์ล้านนา
จะชี้ให้เห็นว่า เชียงแสนเชียงรายเป็นเมืองกลุ่มแรกของอาณาจักรซึ่งมีพัฒนาการทางศิลปะที่โดดเด่น แต่
แนวคิดที่ว่า พระพุทธรูปลาวล้านช้างรับอิทธิพลล้านนาที่รับมาจากเชียงแสนอีกต่อหนึ่งกลับขัดแย้งกับ
หลักฐานทางประวัติศาสตร์และโบราณคดี เนื่องจากศิลปะกลุ่มเชียงแสนขยายอิทธิพลแถบลุ่มน้ำโขง
ตอนบน โดยมีต้นกำเนิดและศูนย์กลางอำนาจอยู่ที่เมืองสุวรรณโคมคำซึ่งปัจจุบันเป็นพื้นที่เมืองโบราณใน
เขตสปป.ลาว อีกทั้งตำนานเมืองสุวรรณโคมคำยังมีมาก่อนสิงหนวัติกุมาร ราชวงศ์ปกรณ์ และลวจักราช 
แม้แต่พญามังรายก็เป็นโอรสพญาลาวเม็ง ซึ่งเป็นราชวงศ์ลาวโบราณที่สืบไปถึงตำนานปู่เจ้าลาวจก ส่วน
เจดีย์ทรงระฆังสี่เหลี่ยมหรือดอกบัวเหลี่ยมที่เป็นเอกลักษณ์ของลาวไม่น่าจะมาจากเจดีย์เพิ่มมุมของอยุธยา 
แต่อยุธยาอาจรับไปจากลาว เนื่องจากฐานข้อมูลจารึกในประเทศไทย มีหลักฐานจารึกใบเสมาซึ่งพบที่บ้าน
พันนา ตำบลพันนา อำเภอสว่างแดนดิน จังหวัดสกลนคร แสดงรูปแบบธาตุลาวโบราณทรงบัวตูมหรือ
ดอกบัวเหลี่ยมพร้อมจารึก กำหนดอายุราวพุทธศตวรรษที่ 14-15 (ก่องแก้ว วีระประจักษ์, 2550 : 52-57) 
ก่อนการกำเนิดขึ้นของศิลปะอยุธยา และธาตุทรงบัวตูมนี้คงเป็นรูปแบบของธาตุลาวยุคต่อมา อีกทั้งอยุธยา
เป็นเมืองที่อยู่ไกล เมื่อความสัมพันธ์ไม่แน่นแฟ้น ปฏิสัมพันธ์ทางศิลปวัฒนธรรมจึงไม่ชัดเจน ต่างจากพม่า
ที่ส่งอิทธิพลต่ออยุธยาอย่างเข้มข้นเนื่องจากเคยตกเป็นเมืองขึ้น 2 ครั้ง เช่นเดียวกับฐานบัวลูกแก้วอกไก่ที่
บัวคว่ำบัวหงายยืดสูงมากก็ไม่ได้มาจากฐานสิงห์ของอยุธยาหรือรับแบบฐานบัวลูกแก้วจากพม่า แต่มาจาก
ฐานแบบแอวขันซึ่งเป็นเอกลักษณ์ของลาวที่ปรากฏในศิลปกรรมหลายประเภท เช่น แท่น ธาตุ ผาสาดหรือ
ปราสาท หรือแม้แต่งานศิลป์ในพิธีศพ และเจดีย์ที่เหนือเรือนธาตุมีเรือนชั้นซ้อนโดยมียอดเป็นเจดีย์ทรงบัว
เหลี่ยมคงเป็นพัฒนาการทางศิลปะของลาว ขณะที่เจดีย์ปราสาทยอดแบบล้านช้างกลุ่มพระธาตุพนมเป็น
อิทธิพลศิลปะเขมรและจามผสมธาตุลาวทรงบัวตูม สอดคล้องกับความเห็นของอาจารย์สงวน รอดบุญ ที่
กล่าวไว้ในหนังสอืเรื่องพุทธศิลปลาวว่า พระธาตุพนมน่าจะมีอายุอยู่ในระหว่างพุทธศตวรรษที่ 12-14 คือ มี
อายุร่วมสมัยกับศิลปะทวารวดีและศิลปะสมัยเจิ้นลาหรือศิลปะในยุคแรกของขอม ส่วนลักษณะ



  

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    797 

 

 

สถาปัตยกรรมคงรับแบบอย่างสืบเนื่องมาจากอาณาจักรจัมปาซึ่งรับอิทธิพลจากอินเดียใต้อีกทอดหนึ่ง (อิน
ตอง ชัยประโคม, 2565 : 60-61) ส่วนเจดีย์ทรงระฆังอิทธิพลมอญกับพม่าที่พบเพียงส่วนน้อยนั้นผู้วิจารณ์
เห็นด้วยกับผู้เขียน 
 ส่วนที่ 3 สถาปัตยกรรมประเภท “สิม” (อุโบสถ) และสถาปัตยกรรมประเภท “หอ” และ 
“กุฏิ” ผู้เขียนอธิบายว่า สิมคืออุโบสถ เดิมเป็นที่เฉพาะของสงฆ์ ต่อมากลายเป็นอาคารประธานของวัด ซึ่ง
เป็นเขตศักดิ์สิทธิ์สำหรับทำสังฆกรรม สิมมาจากสีมาหมายถึงหลักและเป็นสัญลักษณ์ของศูนย์กลาง
จักรวาล ทั้งการซ้อนชั้นของหลังคาและที่นิยมสร้างช่อฟ้าหรือสัตตะบูริพัน (สัตบริภัณฑ์) พร้อมกำแพง
จักรวาลล้อมเขาพระสุเมรุไว้กลางสันหลังคา จากนั้นกล่าวถึงองค์ประกอบของสิมโดยรวม รูปแบบสิมแบบ
หลวงพระบางดั้งเดิม แบบเชียงขวาง แบบเวียงจันทน์ แบบไทลื้อ และแบบผสมผสาน ลักษณะเฉพาะของ
สิมหลวงพระบางที่โค้งอ่อนงอนงาม สิมแบบไทลื้อที่มีคอสอง สิมอิทธิพลศิลปะรัตนโกสินทร์ สิมแบบเชียง
ขวางที่ เรียบง่ายแบบศิลปะพื้นบ้าน สิมแบบผสมทั้งแบบโอ่โถงและแบบพื้นบ้านกะทัดรัด สิมแบบ
เวียงจันทน์รุ่นเก่าและรุ่นใหม่ ได้แก่ กลุ่มอิทธิพลศิลปะรัตนโกสินทร์ตอนต้นที่ยังนิยมสร้างช่อฟ้าและโหง่
แบบศิลปะลาว และกลุ่มรุ่นใหม่ที่เป็นอาคารไม่สงูนกัผสมความอ่อนโค้งแผ่กว้างแบบสกุลช่างหลวงพระบาง 
นอกจากนั้นยังกล่าวถึงสิมในภาคอีสานของไทย 4 กลุ่ม ประกอบไปด้วย 1) อิทธิพลศิลปะรัตนโกสินทร์ 2) 
สิมแบบศิลปะลาว ได้แก่ สิมแบบหลวงพระบางและแบบเชียงขวาง 3) สิมแบบพื้นบ้านกะทัดรัด และ 4) สิม
ที่สร้างโดยช่างญวน สำหรับสถาปัตยกรรมประเภทหอและกุฏิมีรายละเอียด คือ อาคารประเภทหอ ได้แก่ 
หอไหว้หลังเล็กสำหรับประดิษฐานสิ่งเคารพ อูบมุงหรือหอไหว้ขนาดเล็กที่มาจากหอผี หอไตรซึ่งเป็น
หอสมุดทางศาสนาทั้งแบบชั้นเดียวและสองชั้น และหอกลองที่มีประจำทุกวัด ส่วนกุฏิคือที่พำนักของ
พระสงฆ์อาจอยู่ด้านหลังหรือด้านข้างของสิม กุฏิรุ่นเก่าเป็นอาคารเครื่องไม้หลังเล็ก ต่อมานิยมสร้างเป็น
อาคารครึ่งตึกครึ่งไม้ ปัจจุบันมักเป็นอาคารก่ออิฐถือปูนล้วน (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2555 : 108-165) 
 ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับผู้เขียนในประเด็นว่า สิมคืออุโบสถซึ่งเดิมเป็นที่เฉพาะของสงฆ์ 
ต่อมาเป็นอาคารประธานของวัดอันเปน็เขตศักดิ์สทิธิ์สำหรับทำสังฆกรรม โดยที่สิมมาจากสีมาหมายถึงหลัก 
อย่างไรก็ตาม อุโบสถของลาวกลับไม่ได้หมายถึงเฉพาะสิมที่มีสีมาบอกเขต แต่รวมถึงโฮงอุโปหรือโรงอุโบสถ
ที่ใช้ทำสังฆกรรมซึ่งอาจมีหรือไม่มีสีมาก็ได้ สิมเป็นสัญลักษณ์ศูนย์กลางจักรวาลจึงมีหลังคาซ้อนชั้นและมี
ซ่อฟ้า (ช่อฟ้า) หรือสัตตะบูริพัน (สัตบริภัณฑ์) พร้อมกำแพงจักรวาลล้อมเขาพระสุเมรุกลางสันหลังคา แม้
ซ่อฟ้ากับสัตตะบูริพันจะอยู่ตำแหน่งเดียวกันแต่มีรายละเอียดต่างกัน คือ ซ่อฟ้าอาจมีไม่ถึง 7 แท่ง หรือ
อาจมากกว่าคติเขาจักรวาลซึ่งเป็นคติร่วมของล้านช้างกับล้านนา โดยเฉพาะเมืองน่านที่มักเรียก
สถาปัตยกรรมว่า โฮงหรือโฮงหลวงเช่นเดียวกับลาว ต่างจากล้านนาส่วนอ่ืนที่เรียกหอหรือหอคำ และน่าน
ยังมีสายเจ้าเมืองใกล้ชิดลาว อีกทั้งมีตำนานการสวรรคตของพระเจ้าฟ้างุ้มวีรกษัตริย์ลาวด้วย สิม
เวียงจันทน์รุ่นเก่าและใหม่จึงนยิมสร้างซ่อฟ้า บ้างก็เป็นสัตตะบรูิพันไว้กลางสันหลังคาและประดับโหง่แบบ



 

798    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

ศิลปะลาวริมสันหลังคา ขณะที่ไทยเรียกช่อฟ้าทุกส่วนของสันหลังคา ไม่แยกโหง่ ซ่อฟ้า และสัตตะบูริพัน
เหมือนลาว ต่อมาคือสิมที่สร้างโดยช่างญวนซึ่งอาจมีช่างลาวร่วมด้วย สิมบางกลุ่มผสมรูปแบบศิลปะจาก
หลายแหล่งแล้วพัฒนาเป็นลักษณะเฉพาะ ส่วนหอไหว้ อูบมุง (หอเสื้อธาตุหรือเสื้อวัด) หอไตร หอกลอง
พร้อมระฆังและโปง (ระฆังไม้) ที่มีประจำทุกวัดก็นิยมประดับโหง่เช่นกัน และนอกเหนือไปจากกุฏิแล้วยังมี
กะตึบก่ออิฐถือปูนที่ภายในมืดทึบด้วย 

ส่วนที่ 4 พระพุทธรูป ผู้เขียนกล่าวไว้ว่า พระพุทธรูปของลาวมีทั้งที่อัญเชิญมาจากที่อ่ืน สร้าง
ขึ้นในลาวโดยได้รับอิทธิพลจากแหล่งอ่ืน และพระพุทธรูปที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะของลาว โดยแบ่งตามพุทธ
ลักษณะ ได้แก่ 1) พระพุทธรูปอิทธิพลศิลปะสุโขทัยซึ่งอาจส่งผ่านมาทางสกุลช่างเมืองน่านผสมผสานกับ
ลักษณะของท้องถิ่น 2) พระพุทธรูปอิทธิพลศิลปะล้านนาช่วงพุทธศตวรรษที่ 21-22 ทั้งพระพุทธรูปที่
สันนิษฐานว่า อาจอัญเชิญมาจากล้านนาและพระพุทธรูปแบบล้านนาแต่สร้างในล้านช้าง 3) พระพุทธรูป
อยุธยาที่พบในล้านช้าง คือ พระพุทธรูปแบบอู่ทองรุ่นที่ 3 ซึ่งได้รับอิทธิพลจากศิลปะเขมร 4) พระพุทธรูป
ศิลปะล้านช้างในลาวที่มีแหล่งบันดาลใจทางศิลปะจากหลายแหล่งโดยเฉพาะล้านนา เนื่องจากเป็นดินแดน
ติดต่อและมีความสัมพันธ์ทางเครือญาติ ซึ่งมีประเด็นสำคัญ ได้แก่ พระพุทธรูปศิลปะล้านช้างช่วงพุทธ
ศตวรรษที่ 21-22 พระพุทธรูปสมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช พระพุทธรูปแบบล้านช้างที่แท้จริงช่วงปลาย
พุทธศตวรรษที่ 22-กลางพุทธศตวรรษที่ 23 ทั้งพระพุทธรูปปางมารวิชัย พระพุทธรูปยืนปางห้ามสมุทร 
ปางเปิดโลก และปางถวายเนตร รวมถึงประเด็นที่เกี่ยวกับพระพุทธรูปหลังรัชสมัยพระยาสุริยวงศาธรรมิก
ราช 5) พระพุทธรูปอิทธิพลศิลปะรัตนโกสินทร์ที่ยังคงมีลักษณะเค้าพระพักตร์เป็นแบบพื้นเมือง 6) 
พระพุทธรูปศิลปะล้านช้างในไทย ซึ่งประกอบไปด้วยพระบางในเมืองไทยกับพระแก้วมรกตจำลอง และ 7) 
พระพุทธรูปศิลปะพื้นบ้านในภาคอีสานช่วงพุทธศตวรรษที่ 24-25 ได้แก่ พระพุทธรูปสำริดศิลปะล้างช้าง
ฝีมือช่างหลวงแบบนครเวียงจันทน์ที่บางองค์เป็นปูนปั้นผสมลักษณะงานช่างพื้นบ้าน และพระพุทธรูปสกุล
ช่างพื้นบ้านที่ชาวบ้านช่วยกันสร้างขึ้น โดยที่แต่ละองค์มีลักษณะเฉพาะของแต่ละท้องถิ่นแตกต่างกันไป 
(ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2555 : 166-215) 
 ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นว่า เมื่อพิจารณาจากอิทธิพลทางภาษา วัฒนธรรม และรายละเอียดของ
คติการนับถือผี สุโขทัยคงเป็นลาวปนเขมร อีกทั้งพระพุทธรูปใบหน้ารูปไข่และวรกายอวบอ่ิมซึ่งเป็นอุดม
คติที่มีแบบการสร้างมาจากคนก็ไม่ได้มีเพียงสุโขทัย เมืองน่านกับลาวหลวงพระบางซึ่งมีสัมพันธ์ใกล้ชิดก็มี
เช่นกัน แม้แต่ลาวและเขมรโบราณก็นยิมสร้างพระอวบอ้วน เนื่องจากเป็นสัญลักษณ์ของความอุดมสมบูรณ์
ไม่ขาดเขินซึ่งไม่จำเป็นต้องรับอิทธิพลจากสุโขทัย ส่วนแรงบันดาลใจนั้นใครหรือชนชาติและเผ่าพันธุ์ใดก็มี
ได้ด้วยกันทั้งสิ้น รูปแบบร่วมทางศิลปะอาจมีให้เห็น แต่แรงบันดาลใจไม่มีความจำเป็นต้องรับจากที่อ่ืน 
โดยเฉพาะแรงบันดาลใจและพลังจากศรัทธาที่มีต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทางพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาที่อยู่คู่กับ
ชาวลาวมาอย่างยาวนาน ไม่ว่าจะเป็นพุทธแบบเถรวาท มหายาน ตลอดจนตันตระหรือวัชรยานที่ผสมผสาน
กับคติความเชื่อดั้งเดิมของอารยธรรมลาวได้อย่างลงตัว 



  

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    799 

 

 

ส่วนที่ 5 จิตรกรรมฝาผนัง (ฮูปแต้ม) และงานประณีตศิลป์ ผู้เขียนอธิบายว่า ฮูปแต้ม ภาษา
ลาวหมายถึงจิตรกรรมฝาผนัง โดยคำว่า ฮูปคือรูป ส่วนแต้มคือการวาดและระบายสี งานเหล่านี้มักเขียน
ตามฝาผนังของสิม วิหาร และอาคารเล็กอ่ืน อาทิ หอไหว้ หอไตร ซึ่งกล่าวไว้หลายประเด็น ได้แก่ 1) 
อิทธิพลศิลปะรัตนโกสินทร์และแบบพื้นบ้านราวปลายพุทธศตวรรษที่ 24-กลางพุทธศตวรรษที่ 25 รวมถึง
แบบปัจจุบันคือจากกลางพุทธศตวรรษที่ 26 เป็นต้นมา 2) จิตรกรรมไทยประเพณีแบบกรุงเทพฯ รูปแบบที่
ส่งอิทธิพลให้ศิลปะลาว ไม่ว่าจะเป็นเรื่องในจิตรกรรมลาวที่มักเกี่ยวข้องกับพุทธประวัติและทศชาติ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่องพระเวสสันดรชกดก ซึ่งสะท้อนถึงความสำคัญของประเพณีงานบุญผะเหวดหรือ
พระเวสในพุทธวัฒนธรรมของชาวลาว ต่อด้วยจิตรกรรมวัดสีสะเกด นครเวียงจันทน์ จิตรกรรมวัดสีพุดทะ
บาด (ศรีพุทธบาท) หรือวัดป่าแค เมืองหลวงพระบาง วัดป่าฮวก (ป่ารวก) เขียนเรื่องชมพูบดีสูตรฯ และวัด
ล่องคูน คู่แฝดจิตรกรรมฝาผนังวัดสุวรรณาราม กรุงเทพฯ 3) จิตรกรรมฝาผนังแบบพื้นบ้านราวปลายพุทธ
ศตวรรษที่ 25 ซึ่งเป็นผลงานของช่างท้องถิ่นที่เรียบง่ายทั้งรูปแบบและเทคนิคการเขียน 4) จิตรกรรมฝาผนัง
ในภาคอีสาน ทั้งอิทธิพลช่างหลวงจากกรุงเทพ อิทธิพลศิลปะล้านชา้งผสมกรุงเทพและแบบพื้นบา้น และ 5) 
จิตรกรรมฝีมือช่างลาวในยุคปัจจุบันราว 30-50 ปีที่ผ่านมา นอกจากนั้นยังกล่าวถึงงานประณีตศิลป์ลาวอีก
หลายประเภท ได้แก่ 1) ลายฟอกคำหรือจิตรกรรมลายทองที่คล้ายคลึงกับงานศิลปะลายคำของล้านนา 2) 
งานประดับกระจกนิยมทำเป็นภาพเล่าเรื่องราวคล้ายงานจิตรกรรม 3) งานปูนปั้นหรือสะทายเพชรเป็น
ประติมากรรมนูนต่ำที่นิยมทำเป็นภาพเล่าเรื่อง และ 4) งานไม้แกะสลักซึ่งเป็นงานที่มีลักษณะเรื่องราวและ
ลวดลายเฉพาะตัว (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2555 : 216-306) 
 ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นต่างว่า เรื่องในจิตรกรรมลาวเกี่ยวกับพุทธประวัติและทศชาติไม่
จำเป็นต้องรับอิทธิพลจิตรกรรมไทยประเพณีแบบกรุงเทพฯ เนื่องจากประเพณีและวิถีชีวิตของชาวลาวล้วน
ยึดโยงกับองค์ความรู้และศิลปกรรมในพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะบุญผะเหวดซึ่งเป็นประเพณีสำคัญของ
ชาวลาว จิตรกรรมวัดสีสะเกด นครเวียงจันทน์ วัดสีพุดทะบาดหรือวัดป่าแค เมืองหลวงพระบาง วัดป่า
ฮวกหรือป่ารวก ตลอดจนวัดล่องคูนและวัดอ่ืน จึงเป็นงานสร้างสรรค์ภายใต้อิทธิพลของเรื่องราวทาง
พระพุทธศาสนาโดยที่ไม่ได้ลอกเลียนแบบศิลปะของกลุ่มชนอ่ืน นอกจากนี้ยังมีงานประณีตศิลป์อีกหลาย
ประเภทที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะของลาว คือ ลายฟอกคำหรือจิตรกรรมลายทอง งานประดับกระจก งานปูน
ปั้นหรือสะทายเพชร รวมถึงงานไม้แกะสลัก โดยที่งานศิลป์แต่ละแขนงแต่ละชิ้นต่างก็มีลักษณะเรื่องราว
และลวดลายเฉพาะตัวที่ทรงคุณค่าต่อวิถีชีวิตของผู้คนในสังคมลาวอีสานมาตลอดทุกยุคสมัย 
 

บทสรุป 

 

 หนังสือเรื่อง “เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน” ผลงานศาสตราจารย์ ดร.
ศักดิ์ชัย สายสิงห์ คือ งานเขียนร่วมสมัยที่อธิบายเรื่องราวแนวคิดและวิเคราะห์พัฒนาการทางศิลปะลาว



 

800    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

อีสานหลายมิติ โดยเริ่มจากกล่าวถึงประวัติความเป็นมาของชนชาติลาวทั้งสองฝั่งแม่น้ำโขง ประวัติศาสตร์
ศิลปะลาวก่อนการสถาปนาอาณาจักรล้านช้างและศิลปะหลายแขนงในยุคต่อมา ทั้งด้านสถาปัตยกรรม 
ได้แก่ ธาตุหรือเจดีย์ สิมหรืออุโบสถ หอและกุฏิ ด้านประติมากรรมคือพระพุทธรูป ด้านจิตรกรรมคือฮู
ปแต้มหรือจิตรกรรมฝาผนัง และงานประณีตศิลป์แบบอ่ืนซึ่งประกอบไปด้วยลายฟอกคำหรือลายทอง งาน
ประดับกระจก งานปูนปั้นหรือสะทายเพชร และงานไม้แกะสลัก งานศิลปกรรมแต่ละประเภทล้วน
แสดงออกซึ่งความเป็นลาวได้อย่างชัดเจน ทั้งยังมีรูปแบบและเอกลักษณ์ที่โดดเด่นแตกต่างไปจากศิลปะ
ของกลุ่มชนอ่ืน นอกจากนี้ยังมีลักษณะร่วมทางศิลปะที่ปรากฏในอุษาคเนย์ด้วย พุทธศิลปกรรมแต่ละ
ประเภทสะท้อนถึงบทบาทหน้าที่สำคัญซึ่งเชื่อมโยงกับประเพณีและพิธีกรรมของคนในชุมชน ซ้ำยังตอกย้ำ
ให้เห็นว่า งานศิลปะทั้งหมดล้วนสร้างขึ้นเพื่อยึดโยงจิตวิญญาณร่วมของพุทธศาสนิกชนในสังคมลาวอีสาน 
ดำรงอยู่ในฐานะเครื่องจรรโลงใจภายใต้บริบททางความเชื่อในลุม่แม่นำ้โขง โดยมีแรงบันดาลใจสำคัญมาจาก
ความศรัทธาในพระพุทธศาสนา 
 จุดเด่น : หนังสือเรื่อง “เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน” มีจุดเด่นคือ
ประเด็นการนำเสนอข้อมูลที่ละเอียดเป็นระบบและอ่านเข้าใจง่ายตามลำดับของเนื้อหา ประกอบกับมีการ
วิเคราะห์และสังเคราะห์จากองค์ความรู้และทัศนะหรือมุมมองทางศิลปะของผู้ เขียน และยังมีการ
เปรียบเทียบกับศิลปะกลุ่มอ่ืนด้วย หนังสือเล่มนี้จึงให้ข้อมูลเบื้องต้นเกี่ยวกับงานศิลปะของลาวได้อย่าง
หลากหลาย ทั้งยังมีการสอดแทรกคำในภาษาลาวควบคู่กับภาษาไทยและมีรูปภาพประกอบให้เห็นเป็น
ตัวอย่างชัดเจนร่วมกับการอ้างอิงทางวิชาการ นอกจากนี้ยังมีคุณค่าต่อการศึกษาเกี่ยวกับประวัติศาสตร์
ศิลปะลาวซึ่งมีพระพุทธศาสนาเป็นบริบทสำคัญ ทั้งที่สัมพันธ์กับแนวคิดและแนวทางการดำเนินชีวิต 
รวมถึงการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมผ่านประเพณีและพิธีกรรมที่เกี่ยวโยง งานศิลป์และทุกเรื่องราวที่
เกี่ยวข้องสร้างคุณค่าทางจิตใจให้กับมนุษย์มาทุกสมัย การศึกษาศิลปะลาวอีสานยังทำให้เกิดความรักและ
หวงแหนในมรดกทางวัฒนธรรม ตลอดจนสร้างความภาคภูมิใจในภูมิปัญญาทางความคิดของบรรพชนใน
กลุ่มชาติพันธุ์ลาวทั้งมวล 
 ประเด็นต้องการนำเสนอ : จุดที่ควรเพิ่มเติมของหนังสือเรื่อง “เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม 
ศิลปะลาวและอีสาน” ในมุมมองของผู้วิจารณ์เห็นว่า ควรเพิ่มความเข้าใจลักษณะร่วมของพุทธศิลปกรรมใน
อุษาคเนย์ โดยเฉพาะในดินแดนลุ่มแม่น้ำโขง ลดประวัติศาสตร์ชาตินิยมกระแสหลักให้น้อยลง เนื่องจาก
ศิลปะไม่จำเป็นต้องรับอิทธิพลจากวัฒนธรรมใดวัฒนธรรมหนึ่งด้านเดียวเสมอไป ควรเพิ่มหลักฐานและ
รายละเอียดเฉพาะของศิลปะท้องถิ่น ตลอดถึงศึกษารากประวัติศาสตร์พื้นถิ่นในชุมชนลาวอีสานให้ชัดเจน 
เพื่อความเข้าใจที่ถ่องแท้และเป็นกลางเกี่ยวกับแนวคิดและพัฒนาการทางศิลปะซึ่งเป็นมรดกของแผ่นดิน
ลาวทั้งสองฝั่งแม่น้ำโขง 
 
 



  

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    801 

 

 

 
 

ภาพประกอบ : จารึกใบเสมาบ้านพันนา ที่เป็นตระกูลภาษามอญโบราณ อักษรหลังปัล
ลวะ ไม่ทราบประวัติการสร้างแน่ชัด แต่สันนิษฐานว่า สร้างขึ้นในสมัยศรีโคตรบูรณ์ราวพุทธ
ศตวรรษ 14-15 ตามคติพระพุทธศาสนาเถรวาท พบเมื่อ พ .ศ.2538 ที่จังหวัดสกลนคร สำรวจลง
ฐานข้อมูลจารึกในประเทศไทย โดยศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร เมื่อวันที่ 6 กุมภาพันธ์ พ.ศ.2563 
ปัจจุบันอยู่ที่พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติขอนแก่น ซึ่งเนื้อหาโดยสังเขปของจารึกระบุไว้ว่า “ผู้อยู่ใน
ตระกูลมิปสุรยะรวมกันสร้างดาลประตูหน้าต่างวิหาร (วัด) นี้” 
 หนังสือเรื่องเจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน ได้เสนอข้อมูลพื้นฐานซึ่ง
ชี้ให้เห็นว่า ประวัติศาสตร์ศิลปะของลาวมีพัฒนาการมาอย่างยาวนาน จากยุคเริ่มแรกคือสมัยก่อน
ประวัติศาสตร์และยุคต่อมาคือสมัยโคตรบูรณ์หรือศรีโคตรบูรณ์ (ทวารวดีลาวอีสาน) หรือสมัยก่อน
อาณาจักรล้านชา้ง สมัยอาณาจักรล้านช้าง และสมัยหลังอาณาจกัรล้านชา้ง รวมเรียกว่า ศิลปะลาวลา้นช้าง 
ซึ่งทั้งหมดสะท้อนให้เห็นถึงมรดกทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาทางความคิด บทวิจารณ์หนังสือนี้ส่วนหนึ่ง
ต้องการนำเสนอแนวคิดและหลักฐานอ่ืนที่แตกต่างออกไปจากข้อมูลในหนังสือ ประเด็นที่น่าสนใจของ
หนังสือเล่มนี้คือการแสดงรายละเอียดงานศิลปะลาวอีสานหลากหลายด้าน ขณะเดียวกันก็มีการ
เปรียบเทียบกับงานศิลปะในกลุ่มวัฒนธรรมใกล้เคียง โดยงานศิลปกรรมแต่ละแขนงของชาติพันธุ์ลาวนั้น 
ส่วนมากเป็นงานที่สร้างขึ้นเนื่องในความเชื่อทางพระพุทธศาสนาซึ่งมีเอกลักษณ์โดดเด่นเฉพาะตัว อีกทั้งยัง
มีความสำคัญในหลายมิติ ไม่ว่าจะเป็นความเป็นมาของชนชาติลาว ภูมิปัญญาบรรพชน รวมถึงพัฒนาการ
ทางศิลปะและจิตวิญญาณของผู้คนในชุมชนลุ่มน้ำโขง โดยเฉพาะอย่างยิ่งมิติที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์หรือมี
อิทธิพลต่อวัฒนธรรมและวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของคนในสังคม  
 

เอกสารอ้างอิง 

 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2555). เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน. กรุงเทพมหานคร:  
สำนักพิมพ์มิวเซียมเพรส. 
 



 

802    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

ก่องแก้ว วีระประจักษ์. “จารึกใบเสมาบ้านพันนา”, ศิลปากร. ปีที่ 50 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน  
2550): 52-57. 

อินตอง ชัยประโคม. “พระธาตุพนมกับสังคมและวัฒนธรรม”, เสฏฐวิทย์ปริทัศน์. ปีที่ 2 ฉบับที่ 3  
(กันยายน-ธันวาคม 2565): 51-64. 

 


