
ศึกษาหลักการพัฒนาพฤติกรรมของมนุษย์ในพระไตรปิฎก 
STUDY OF DEVEIOPING  HUMAN BEHAVIORS IN  THE TRIPITAKA 

 
 

1พระอธิการประเสริฐ ปุญฺญกาโม (ภรรยาทอง),  2พระอนันต์ อภินนฺโท (ผากา), 
และ 3พระครูปลัดธนภัทร อุตตฺมปญโญ (สงวนศักดิ์), 

1Phra Anan Adnandho (Phaka),  Phrakhrupaladthanapat  uttamapunyo,  
And Phra Athikanprasert Poonyakamo (Phanyathong) 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavityalaya University, Thailand 
 

1anan.pha@mcu.ac.th 

 
Received: July 08, 2023;   Revised: July 29, 2023;   Accepted: August 24, 2023 
 

บทคัดย่อ 
   

บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา 1) ความหมายพฤติกรรมของมนุษย์ 2) ลักษณะ
พฤติกรรมของมนุษย์ 3) การพัฒนาพฤติกรรมของมนุษย์ตามหลักพระพุทธศาสนา การประยุกต์
หลักธรรมในการพัฒนาพฤติกรรมของมนุษย์ในสังคมปัจจุบัน ใช้หลักการประยุกต์หลักเบญจศีล 
และเบญจธรรมมาใช้ในสังคมปัจจุบัน จะสามารถควบคุมพฤติกรรมและพัฒนาทางร่างกาย และ
จิตใจของตนเองได้สุจริต  ก็จะทำให้สังคมมนุษย์อยู่อย่างสงบสุข  ภายใต้กฎระเบียบวินัย และ
กฎเกณฑ์ของสังคม  นอกจากนี้ยังพัฒนาตนเองไปสู่ความเป็นอริยบุคคล 4 จำพวก คือ โสดาบัน
บุคคล  อนาคามีบุคคล  สกทาคามีบุคคล และ พระอรหันต์ ได้ในที่สุด     

 

คำสำคัญ: หลักการพัฒนา,  พฤติกรรมของมนุษย์,พระพุทธศาสนา 

 
1 มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย ์
2 อาจารย์ ดร. มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั วิทยาลัยเขตนครราชสีมา 
3อาจารย์ ดร. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลยั ศูนยก์ารศึกษานครราชสีมา 



 

710   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

Abstract 

 

The study consisted of three main objectives  The present study consisted 
of three main objectives, namely, 1) Meaning of human behaviors  2) aspect of 
human behaviors  3) developing to human of Buddhism Dhamma principles to 
develop human behaviors in Theravada are Panca-Sila (the five precepts) and Pañca-
Dhamma (the five ennobling virtues). Pañca-Sila is a principle to control the physical 
and verbal behaviors in a good manner. There are five kinds of Panca-Sila. They are 
abstaining from killing, stealing, sexual misconduct, false speech, and intoxicants 
causing heedlessness. Those who have perfect precepts are wealthy, have self-
confidence, are conscious before dying, and are born in the heaven after death. 
these valuable morals can develop human to the stage of holy person: sotãpanna 
(steam-enterer), sakadãgãmi (once- returner), anãgãmi (non-returner), and arahanta 
(the worthy one).  

 
Keyword: Deveioping, Human Behaviors,Buddhism  
 

บทนำ 
            
  การดำรงชีว ิตแบบพุทธศาสนานั ้นเป็นการปฏิบัติตามหลักธรรมคำสั ่งสอนในทาง
พระพุทธศาสนา ซึ่งเก่ียวกับตัวบุคคลที่ปฏิบัติตามโดยเน้นความประพฤติและปฏิบัติให้ดีงามทั้งทาง
กายและทางจิตใจ โดยการประพฤติปฏิบัติ เพื่อส่งผลให้จิตใจมีความสุข ทำให้ชีวิตมีความสมบูรณ์
ทั้งร่างกายและใจ การแสดงออกทางกายวาจาของมนุษย์เรียกว่า พฤติกรรม (Behavior) ซึ่งเป็นผล
มาจากการแสดงปฏิกิริยาตอบสนองต่อสิ่งเร้าในสถานการณ์ต่างๆการกระทำของมนุษย์อาจ
สังเกตเห็นได้ชัดเจน ได้แก่การกระทำทางกายเช่น การยืน  เดิน  นั่ง  นอน เป็นต้น เรียกว่า 
“กายกรรม”  การกระทำทางวาจา ได้แก่  การพูด สนทนา การทักทาย และการสั่งสอน เป็นต้น 
เรียกว่า “วจีกรรม” ส่วนการกระทำที่ซับซ้อนมากขึ้น  ยากต่อความเข้าใจต้องติดตามสังเกต  
วิเคราะห์ ตีความ และประเมินค่าเป็นการกระทำทางใจ  เช่น การคิด  การจำ  การลืม การเรียนรู้ 
แรงจูงใจ   เจตคติความเมตตาหรือความรัก  เป็นต้น เรียกว่า “มโนกรรม”

  
ปัญหาของพฤติกรรม

ของมนุษย์ที่เห็นได้ง่าย ก็คือ พฤติกรรมทางกายและวาจาที่ไม่ดี เช่นการแสดงความเห็นแก่ตัว  การ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566)|    711 

 

 

ทำทุจริตต่างๆ และการแสดงวาจาทุจริต เป็นต้น สาเหตุปัจจัยที่ทำให้คนเรามีนิสัยชอบทำแต่กรรม
ชั่ว เหตุปัจจัยสำคัญที่ทำให้คนเราชอบทำกรรมชั่วก็คือความคิดผิดๆ ซึ่งมีสาเหตุเนื ่องมาจาก
ความเห็นผิดอีกต่อหนึ่ง ความเห็นผิดนี้มีศัพท์ทางธรรมว่า มิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดนี้เกิดจากจิตใจ 
ที่ตกอยู่ใต้อำนาจของกิเลส 3 ตระกูล คือ โลภะ โทสะ โมหะ บุคคลใดก็ตามที่มีความเห็นเป็น 
มิจฉาทิฏฐิย่อมจะก่อแต่ความชั่วเป็นนิสัยสันดาน พฤติกรรมเช่นนี้นอกจากจะนำความทุกข์ความ
เดือดร้อนมาสู่ตัวบุคคล ผู้ก่อกรรมชั่วเองและสังคมโดยรวมในโลกนี้แล้ว บุคคลผู้นั้ นยังต้องไปรับ
โทษทัณฑ์อย่างสุดแสนสาหัสอีกนานแสนนานในโลกหน้าอีก  พุทธพจน์ในคาถาคัมภีร์ธรรมบทว่า 
ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจประเสริฐที่สุดสำเร็จแล้วแต่ใจ ถ้าบุคคลมีใจอันโทษ ประทุษร้าย
แล้วกล่าวอยู่ก็ตามทำอยู่ก็ตามทุกข์ย่อมไปตามบุคคลนั้น  เพราะทุจริต 3 อย่างนั้นเหมือนล้อหมุน
ไปตามรอยเท้าโคผู้ลากเกวียนไปอยู่ฉะนั้น” (ขุ.ธ.(ไทย) 25/1/23) ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มี
ใจประเสริฐที่สุดสำเร็จแล้วแต่ใจ  ถ้าบุคคลมีใจผ่องใส ย่อมทำให้เกิดความสุขได้” (ขุ.ธ.(ไทย) 
25/2/24) และมนุษย์ที่สมบูรณ์ได้นั้นก็ต้องผ่านการพัฒนาพฤติกรรมทางด้านกาย  วาจา และใจ
มาแล้วทั้งนั้น (เรียม ศรีทอง ,2542: 5)  

 เป้าหมายการดำรงชีวิตแบบพุทธศาสนา จะส่งเสริมให้ผู้ปฏิบัตินั้นมีชีวิตที่ดีงาม ส่งผลให้มี
ความงามที่เกิดในเบื้องต้นงามในท่ามกลาง และงามในที่สุดเป็นความงามที่เกิดขึ้นจากภายในจน
ส่งผลมายังภายนอกผู้ที่มีโอกาสได้สัมผัสรับรู้ได้ถึงความหอมอันเป็นหอมความดีความเย็นเป็นความ
เย็นใจในการปฏิสัมพันธ์ด้วยขณะที่ผู้ปฏิบัติมีความสุขใจอ่ิมใจเป็นอาหารใจที่สร้างได้ด้วยตนเอง จน
ประสบผลสำเร็จทั ้งทางร่างกายและจิตใจที่ดีงามตามหลักพระพุทธศาสนา  และพัฒนาเข้าสู่
เป้าหมายที่สูงสุดในทางพระพุทธศาสนาทั้งในประโยชน์ปัจจุบัน  ประโยชน์ในเบื้องหน้า และ
ประโยชน์สูงสุด  คือ พระนิพพาน  การแก้ปัญหาจากภายในสู่ภายนอกที่มุ่งเอาชนะกิเลสที่มีอยู่ใน
จิตใจ คือ ความโลภ  ความโกรธ  ความหลง  เน้นการมีปัญญารู้เท่าทันในการแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้น 
และเป็นการพัฒนาตนเองสังคม  สิ่งแวดล้อม  ด้วยความสมดุล จึงจะเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์โดยแท้ 
 

ความหมายพฤติกรรมของมนุษย ์
 

          พฤติกรรมของมนุษย์ที่เห็นได้ง่ายก็คือพฤติกรรมทางกายและวาจาที่ไม่ดี เช่นการแสดง
ความเห็นแก่ตัวการทำทุจริตต่างๆและการแสดงวาจาทุจริตเป็นต้นพฤติกรรมที ่ไม่ดีเหล่านี้ 
จำเป็นต้องได้รับการแก้ไขเปลี่ยนแปลง ให้เป็นการกระทำที่ สุจริต และการแสดงวาจาที่สุจริตหรือ
กล่าวอีกอย่างหนึ่งว่านิสัยชอบทำกรรมชั่วของคนเราจำเป็นต้องได้รับการเปลี่ยนแปลง แก้ไขให้มี
นิสัยชอบทำแต่กรรมดีเท่านั้นและ อะไรคือสาเหตุปัจจัยที่ทำให้คนเรามีนิสัยชอบทำแต่กรรมชั่ว เหตุ



 

712   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

ปัจจัยสำคัญที่ทำให้คนเราชอบทำกรรมชั่วก็คือความคิดผิดๆ ซึ่งมีสาเหตุเนื่องมาจากความเห็นผิด
อีกต่อหนึ่ง ความเห็นผิดนี้มีศัพท์ทางธรรมว่า มิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิดนี้เกิดจากจิตใจ ที่ตกอยู่ใต้
อำนาจของกิเลส 3 ตระกูล คือ โลภะ โทสะ โมหะ บุคคลใดก็ตามที่มีความเห็นเป็น มิจฉาทิฏฐิ
ย่อมจะก่อแต่ความชั่วเป็นนิสัยสันดาน พฤติกรรมเช่นนี้นอกจากจะนำความทุกข์ความเดือดร้อน มา
สู่ตัวบุคคลผู้ก่อกรรมชั่วเองและสังคมโดยรวมในโลกนี้แล้วบุคคลผู้นั้นยังต้องไปรับโทษทัณฑ์อย่าง
สุดแสนสาหัส อีกนานแสนนานในโลกหน้าอีกด้วย (พระภาวนาวิริยคุณ ( เผด็จ ทตฺตชีโว ) ,2547: 
164) 
           การแสดงออกทางกายวาจาของมนุษย์เรียกว่าพฤติกรรม (Behavior) ซึ่งเป็นผลมาจาก
การแสดงปฏิกิริยาตอบสนองต่อสิ่งเร้าในสถานการณ์ต่างๆการกระทำของมนุษย์อาจสังเกตเห็นได้
ชัดเจน ได้แก่การกระทำทางกายเช่น การยืน เดิน นั่ง นอน เป็นต้น เรียกว่า  “กายกรรม” การ
กระทำทางวาจา ได้แก่ การพูด สนทนา การทักทายและการสั่งสอน เป็นต้น เรียกว่า  “วจีกรรม” 
ส่วน การกระทำที่ซับซ้อนมากขึ้นยากต่อความเข้าใจต้องติดตามสังเกต วิเคราะห์ ตีความ และ
ประเมินค่า เป็นการกระทำทางใจ เช่น การคิด การจำ การลืม การเรียนรู้ แรงจูงใจ เจตคติ ความ
เมตตาหรือ ความรัก เป็นต้น เรียกว่า “มโนกรรม” (เรียม ศรีทอง ,2542: 5)  พฤติกรรมของมนุษย์
ทั ้ง 3 ลักษณะ มิได้อยู่แยกจากกัน แต่ทำงานผสมผสานเป็นจริตหรือจริยาตามลักษณะความ
ประพฤติที่ทำอยู่ ประจำอยู่ในสันดานพื้นเพจิตใจ หรือลักษณะอุปนิสัย 6 ประเภทคือ ราคจริต 
โทสจริต โมหจริต สัทธาจริต พุทธิจริต วิตกจริต (ขุ ม. (ไทย) 29/156/430)  พฤติกรรมของมนษุย์
นั้น สามารถพัฒนาได้ พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงรูปแบบวิธีการพัฒนาไว้ว่า ความประพฤติสุจริต 
ทางกาย วาจา และอาชีวะ เป็นเร่ืองของการฝึกฝนในด้านพฤติกรรม โดยเฉพาะพฤติกรรมที่เคยชิน 
ศีลเป็นเครื่องมือที่ใช้หรือในทางสังคมทั่วไปเรียกว่าวินัย เป็นจุดเริ่มต้นในขบวนการแห่งการศึกษา
และการพัฒนามนุษย์เพราะว่าวินัยเป็นเครื่องมือจัดเตรียม ชีวิตให้อยู่ในสภาพที่เอื้ออำนวยต่อการ
พัฒนา การดำเนินชีวิตของมนุษย์ในสังคมที่อยู่ร่วมกัน ศีล หรือวินัย จะช่วยจัดให้เกิดความเป็น
ระเบียบในความเป็นอยู่ และเอื้อโอกาสให้เกิดการพัฒนา จนสามารถทำให้มนุษย์มีพฤติกรรมเกิด
ความเคยชินที่ดีงามตามแบบอย่างของศีลที่กำหนดไวด้ีแล้วฉะนั้นการจะฝึกให้เกิดความเคยชินในสิง่
ใดสิ่งหนึ่งจะต้องมีรูปแบบและวิธีการนั้นๆ อย่างเช่น ศีล หรือ วินัย เป็นต้นให้เป็นอุปกรณ์ในการ
ฝึกฝน เบื้องต้นเมื่อฝึกพฤติกรรมความเคยชินให้อยู่ในกรอบระเบียบแล้วการฝึกปรือในด้านคุณภาพ 
และสมรรถภาพของจิต  สมาธิ เป็นส่วนของ    การฝึกฝนในด้านจิตใจ หรือ ระดับจิตใจให้เกิดการ
พัฒนาคุณสมบัติต่างๆ คือ ในด้าน คุณธรรม เช่น มีเมตตากรุณา ความเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่ ความเข้มแข็ง
อดทน ตลอดทั้งความเพียรพยาม ความรับผิดชอบ ความแน่วแน่มั่นคง มีสติ สมาธิ และในด้านทำ
ให้เกิดความสุข เช่น ความผ่องใสเบิกบาน ความรู้สึกอิ่มใจ หรือ กล่าวโดยสรุปว่า การพัฒนา



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566)|    713 

 

 

สุขภาพจิตให้มีความมั่นคง ในการดำรงอยู่ของชีวิตให้มีความสุขและความสุขที่ได้รับจะเป้นความที่
แท้ และยั่งยืนได้ต้องอาศัยความเข้าใจโดยการฝึกปรือปัญญาให้เกิดความรู้ ความเข้าใจสิ่งทั้งหลาย
ตามความเป็นจริงจนถึงขึ้นหลุดพ้นมีจิตใจเป็นอิสระผ่องใสเบิกบานโดยสมบูรณ์ ปัญญา เป็นเรื่อง
ของการฝึก หรือพัฒนาในด้านความรู้ ความจริง โดยเริ่มตั้งแต่ ความเห็น ความเชื่อ ความเข้าใจ 
ความหยั่งรู ้ในเหตุผล การรู ้จักวินิจฉัย ไตร่ตรอง ด้วยความแยบยลให้เห็นตามความเป็นจริง 
หมายความว่า รู้เท่าทันความเป็นไปของโลก และชีวิต จนทำให้จิตใจเป็นอิสระ ข้ ามพ้นความทุกข์ 
ปราศจากปัญหาถึงความเป็นอิสรภาพโดยสมบูรณ์ หลักไตรสิกขานี้ โดยสาระครอบคลุมถึงการทำ
ให้เกิดการพัฒนาทางสังคม พัฒนาทางอารมณ์ และการพัฒนาทางปัญญา หลักคำสอนของ
พระพุทธศาสนาทั้งหมด คือ หลักแห่งการศึกษา หรือ หลักแห่งการพัฒนาที่มุ่งเน้น หรือนำไปสู่
เป้าหมายสูงสุด จนเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ได้นั้นก็ต้องผ่านการพัฒนาพฤติกรรมมาแล้วทั้งนั้น               
 ดังนั้น ความหมายพฤติกรรมของมนุษย์ คือ พฤติกรรมของมนุษย์โดยหลักใหญ่แล้ว
หมายถึงการกระทำหรืออาการที่แสดงออกทางกาย แลใจ เช่น ความรู้สึกเพื่อตอบสนองทาง กาย 
วาจา และใจ ของมนุษย์ เป็นต้น 
 

ลักษณะพฤติกรรมของมนุษย์ 
 
 การที่จะเรียนรู้หรือทำความเข้าใจ ในการกระทำหรือพฤติกรรมของบุคคลคนหนึ่ง จำเป็น
อย่างยิ ่งต้องทำความเข้าใจเกี ่ยวกับพฤติกรรมภายใน ประเภทอารมณ์ ความรู ้สึก ความคิด 
ประสบการณ์ การวิเคราะห์หาเหตุผลต่าง ๆ ของคนคนนั้นให้ชัดเจนเสียก่อน เช่นเดียวกัน  การจะ
เข้าใจพฤติกรรมภายในของมนุษย์ได้ก็จำเป็นต้องศึกษาเรียนรู้ จากพฤติกรรมภายนอกที่บุคคลนั้น
แสดงออกมาก่อน ทั้งนี ้ นักจิตวิทยาเชื่อว่า พฤติกรรมทุกอย่างต้องมีสาเหตุ และสาเหตุเพียง
ประการเดียวอาจทำให้เกิดพฤติกรรมได้ในหลายรูปแบบ ในทำนองเดียวกัน พฤติ กรรมแต่ละ
รูปแบบที่แสดงพฤติกรรมออกมาย่อมเกิดมาจากหลายสาเหตุได้เช่นกัน ยกตัวอย่างเช่น การร้องไห้
ของคนสองคน คนหนึ่งอาจร้องไห้เพราะเสียใจจากการขาดทุนที่ลงทุนไปทำให้หมดทุนที่ลงไปเลย
ร้องไห้   ในขณะเดียวกันมีคนร้องไห้เหมือนกันแต่คนคนนั้นร้องไห้เพราะได้เจอกับครอบครัว 
เนื่องจากออกจากบ้านนาน เมื่อมาพบกันจึงเกิดความรู้สึกดีใจเลยร้องไห้ เป็นต้น สาเหตุของ   การ
แสดงออกทางกาย วาจา และ ใจ ในทางพุทธศาสนา เรียกว่า จริต แปลว่า จิตท่องเที่ยว สถานที่จิต
ท่องเที่ยวหรืออารมณ์เป็นที่ชอบท่องเที่ยวของจิตนั้น  สมเด็จพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงประมวลไว้
เป็น  6  ประการด้วยกัน คือ                                                       



 

714   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

 1. ราคจริต จิตท่องเที ่ยวไปในอารมณ์ที ่รักสวยรักงาม   คือ พอใจในรูปสวย เสียง
เพราะ  กลิ่นหอม รสอร่อย  สัมผัสนิ่มนวล รวมความว่า อารมณ์ที่ท่องเที่ยวไปในราคะคือความ
กำหนัดยินดีนี้บุคคลผู้เป็นเจ้าของจริต มีอารมณ์หนักไปในทางรักสวยรักงามชอบระเบียบ สะอาด
ประณีต มีกิริยาท่าทางละมุนละไมนิ่มนวล เครื่องของใช้สะอาดเรียบร้อย สะอาด ประณีต มีกิริยา
ท่าทางละมุนละไมนิ่มนวล เครื่องของใช้สะอาดเรียบร้อย  บ้านเรือนจัดไว้อย่างมีระเบียบ พูดจา
อ่อนหวาน  เกลียดความเลอะเทอะสกปรก การแต่งกายก็ประณีต  ไม่มีของใหม่ก็ไม่เป็นไร  แต่จะ
เก่าก็ต้องสะอาดเรียบร้อย  ราคจริตมีอารมณ์จิตรักสวยรักงามเป็นสำคัญ อย่าตีความหมายว่า ราคะ
จริตมีจิตมักมากในกามารมณ์  ถ้าเข้าใจอย่างนั้นพลาดถนัด 
  2.โทสจริต มีอารมณ์มักโกรธเป็นเจ้าเรือน เป็นคนขี้โมโหโทโส อะไรนิดก็โกรธ  อะไรหน่อย
ก็โมโห  เป็นคนบูชาความโกรธว่าเป็นของวิเศษ วันหนึ่ง ๆถ้าไม่ได้โกรธเคืองใครเสียบ้างแล้ว  วันนั้น
จะหาความสบายใจได้ยาก  คนที ่ม ีจริตหนักไปในโทสจริตนี้   แก่เร็ว พูดเร็ว  พูดดัง  เดิน
แรง  ทำงานหยาบ ไม่ใคร่ละเอียดถี่ถ้วน แต่ตัวไม่พิถีพิถัน  เป็นคนใจเร็ว 

3. โมหจริต  มีอารมณ์จิตลุ่มหลงในทรัพย์สมบัติ  ชอบสะสมมากกว่าจ่ายออก  ไม่ว่าอะไร
เก็บดะ  ผ้าขาดกระดาษเก่า  ข้าวของตั้งแต่ครั ้งใดก็ตาม   มีค่าควรเก็บหรือไม่ก็ตามเก็บดะไม่
เลือก  มีนิสัยเห็นแก่ตัว อยากได้ของของคนอื่น แต่ของตนไม่อยากให้ใคร  ชอบเอารัดเอาเปรียบ
ชาวบ้าน  ไม่ชอบบริจาคทานกุศล  รวมความว่าเป็นคนชอบได้ไม่ชอบให้ 

4. วิตกจริต  มีอารมณ์ชอบคิด ตัดสินใจไม่เด็ดขาด  มีเรื่องที่จะต้องพิจารณานิดหน่อยก็
ต้องคิดตรองอยู่อย่างนั้น ไม่กล้าตัดสิน คนประเภทนี้เป็นโรคประสาทมาก มีหน้าตาไม่ใคร่สด
ชื่น  ร่างกายแก่เกินวัย หาความสุขสบายใจได้ยาก 

5. สัทธาจริต  มีจิตน้อมไปในความเชื่อเป็นอารมณ์ประจำใจ   โดยไร้เหตุไร้ผล  พวกที่ถูก
หลอกลวงก็คนประเภทนี้  มีใครแนะนำอะไรตัดสินใจเชื่ออย่างเดียวไม่ได้พิจาณา 

6. พุทธจริต  เป็นคนเจ้าปัญญาเจ้าความคิด มีความฉลาดเฉลียว  มีปฏิภาณไหวพริบดี  
การคิดอ่านหรือการทรงจำดีทุกอย่าง (พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ,2527: 191)  

ดังนั้นจริตหกอันเป็นหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับการแบ่งลักษณะประเภทของมนุษย์ตามหลัก
จิตวิทยาขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า นอกจากตรัสรู ้เป็นพระศาสดาผู้ก่อกำเนิดพุทธ
ศาสนาพระองค์ยังทรงเป็นนักคิดชาวตะวันออกผู้ทรงภูมิปัญญาและมีชื่อเสียงที่สุดท่านหนึ่ง  พระ
ธรรมคำสอนของท่านถือได้ว่าเป็นสัจจธรรมและเป็นที่ยอมรับกันมานานกว่า 2500 ปี หลังจากตรัส
รู้แล้วพระองค์ทรงอุทิศเวลาที่เหลือทั้งหมดเผยแผ่พระธรรมคำสอนแก่พุทธศาสนิกชนและบุคคล
ทั่วไป ตามหลักจริตหกพระพุทธเจ้าทรงแบ่งมนุษย์ออกเป็น 6 กลุ่มตามความแตกต่างทางด้าน
บุคลิกภาพ ลักษณะนิสัยที่ดีและด้อย ซึ่งสามารถถูกโน้มน้าวจูงใจได้โดยวิธีที่ต่างกัน 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566)|    715 

 

 

มนุษย์ตามหลักพระพุทธศาสนา 
 
 เป้าหมายของชีวิต หรืออุคมคติของพระพุทธศาสนาคือ  พระนิพพานซึ่งก่อนจะถึงพระ
นิพพานได้นั้น  ก็จะต้องพัฒนาตนขึ้นไปเป็นลำดับ  คือการพัฒนาตนให้มีชีวิตที่ดีงามมีความสุขจาก
กัลยาณปุถ ุชนไปจนถึงพระอรหันต์  ความสุขมีความสำคัญมากในการปฏิบ ัต ิธรรมทาง
พระพุทธศาสนา  อาจกล่าวได้ว่าหลักพุทธธรรมไม่ได้แยกต่างหากจากความสุข  เร่ิมตั้งแต่ขั้นต้นใน
การทำความดีทั่ว ๆ ไปที่เรียกว่าบุญ  ก็มีพุทธพจน์ตรัสว่า  บุญเป็นชื่อของความสุข  (ขุ.อิติ.(ไทย) 
25/200/208)  ชีวิตจะมีความสุขประเทศชาติจะเจริญรุ่งเรืองมั่นคง  และสังคมจะร่มเย็นเกษม
ศานต์  ด้วยปัจจัยที่สำคัญที่สุดคือ  การพัฒนาคนซึ่งจะทำให้คนเป็นคนดีมีความสุข  และเป็น
ทรัพยากรที่มีคุณภาพ  ชีวิตจะมีคุณภาพได้ก็ต้องมีพุทธจริยธรรม  ดังนั้นพุทธจริยธรรมย่อมจะมีขึ้น
ได้ก็ด้วยการพัฒนาฝึกฝนอบรมตน  เร่ิมตั้งแต่หลักจริยธรรมเบื้องต้นเพื่อตนเองและสังคม  ไปจนถึง
หลักพุทธจริยธรรมเพื่อพัฒนาตนให้ไปสู่ความหลุดพ้น 
 มนุษย์ที่พัฒนาตนแล้ว  หมายถึงบุคคลผู้ประเสริฐได้บรรลุสัจธรรม  คืออริยมรรค ตาม
ความเป็นจริงได้บรรลุธรรมตั้งแต่ขั้นโสดาบันเป็นต้นไปโดยไม่จำกัดว่าจะต้องเป็นบรรพชิต หรือ
ฆราวาส  มีทั้งเพศชายและเพศหญิง สภาวะความเป็นมนุษย์นั้น พระพุทธศาสนาถือว่ามี  ความ
เหมาะสมที่สุดต่อการขัดเกลาพัฒนาจิต  เพื่อให้บรรลุถึงความดีงามสูงสุด  กล่าวคือหมดกิเลสอัน
เป็นรากเหง้าของความชั่วทั้งปวงได้  โดยการพัฒนานั้นก็มีลำดับขั้นตอนเป็นขั้นๆ  ตามสภาวะจิต
ของแต่ละบุคคลตั้งแต่ปุถุชนจนถึงอริยบุคคล โดยอาศัยการปฏิบัติในหลักธรรมคือ  ภาวนา  4  เพื่อ
บรรลุความเป็นอริยบุคคลในระดับต่างๆ เพราะความแตกต่างกันในหลายระดับดังกล ่าว  
พระพุทธเจ้าได้ทรงจัดบุคคลไว้  9  ประเภทด้วยกันในปุคคลสูตร (องฺ.อฏฺฐ. (ไทย) 23/212/341) 
ดังนี้ 

1)  บุคคลปุถุชนธรรมดาทั่วๆ ไป 
2)  บุคคลผู้บรรลโุสดาปัตติมรรค 
    3)  บุคคลผู้บรรลโุสดาปัตตผิล 
     4)  บุคคลผู้บรรลสุกทาคามมิรรค 
     5)  บุคคลผู้บรรลสุกทาคามผิล 
     6)  บุคคลผู้บรรลุอนาคามิมรรค 
     7)  บุคคลผู้บรรลุอนาคามผิล 
     8)   บุคคลผู้บรรลุอรหัตมรรค 
     9)  บุคคลผู้บรรลุอรหัตผล 



 

716   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

 ดังนั้นไม่ว่าจะเป็นฆราวาส  หรือ บรรพชิตทั้งเพศชายและเพศหญิง สภาวะความเป็น
มนุษย์นั้น พระพุทธศาสนาถือว่ามี  ความเหมาะสมที่สุดต่อการขัดเกลาพัฒนาจิต เพื่อให้บรรลุถึง
ความดีงามสูงสุด  กล่าวคือหมดกิเลสอันเป็นรากเหง้าของความชั่วทั้งปวงได้ ขัดเกลาพัฒนาจิตไป
ตามระดับปุถุชนธรรมดา จนไปถึงอริยบุคคล  
 

การพัฒนาพฤติกรรมของมนุษย์ในพระไตรปิฎก 
 

พระพุทธศาสนาได้ชื่อว่าเป็นศาสนาแห่งปัญญา คือ มีทั้งปัญญาที่เป็นโลกิยะสำหรับนำไป
ประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้ และปัญญาที ่เป็นโลกุตระ ซึ ่งเกิดจากการฝึกอบรมด้านสมถ
กัมมัฏฐานและวิป ัสสนากัมมัฏฐานปัญญาชนิดนี ้ เป็นปัญญาที ่บร ิส ุทธ ิ ์  การอุบ ัต ิข ึ ้นแห่ง
พระพุทธศาสนาเป็นผลมาจากพระปัญญาคุณของพระพุทธเจ้าพระองค์ทรงมีพระปัญญาอย่างหาผู้
จะเสมอเหมือนมิได้ ในพระพุทธศาสนามีคำสอนเกี่ยวกับปัญญามากมายแต่เมื่อสรุปแล้วคำสอน
ทั้งหมดมุ่งเน้นในการใช้ปัญญาเป็นเครื่องมือนำไปสู่ความพ้นจากความทุกข์ ซึ่งเป็นจุดมุ่งหมาย
สูงสุดในพระพุทธศาสนา  
 เป้าหมายการดำรงชีวิตแบบพุทธศาสนา เป็นความสมบูรณ์ทั้งกายและใจ เพื่อให้เกิดความ
บริสุทธิ์ ถือเป็นการพัฒนาการดำเนินชีวิตชีวิตให้ดีงามตามหลักพระพุทธศาสนา เพราะการมีชีวิตที่
ดีงามเป็นกระบวนการดูแลทั้งสุขทางกายและ ปัญญา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ,2555: 
6) คือ ความรู้ทั่ว กิริยาที่รู้ชัด ความวิจัย ความเลือกเฟ้น ความสอดส่องธรรม ความกำหนดหมาย 
ความเข้าไปกำหนดความเข้าไปกำหนดเฉพาะ ภาวะที่รู้ ภาวะที่ฉลาด ภาวะที่รู้ละเอียดความรู้อย่าง
แจ่มแจ้ง ความคิดค้น ความใคร่ครวญ ปัญญาดุแผ่นดินปัญญาเครื่องทำลายกิเลส ปัญญาเครื่องนำ
ทาง ปัญญาเครื่องเห็นแจ้งความรู้ดี ปัญญาดุจปฏัก ปัญญา ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญาดุจ
ศัสตรา ปัญญาดุจปราสาท ความสว่าง คือ ปัญญา ปัญญาดุจดวงประทีป ปัญญาดุจดวงแก้ว ความ
ไม่หลงงมงาย ความเลือกเฟ้นธรรม 
  เพื่อการรอบรู้หรือมีสติปัญญาในการพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นทั้งในรูปธรรมและ
นามธรรม จนสามารถเข้าถึงความรู้อันสูงสุดจากการปฏิบัติตามลำดับทั้งเป็นสมถกรรมฐานและ
วิปัสสนาญาณ ซึ่งเป็นความรอบรู้ ความรู้ชัด ความรู้แจ้ง คือรู้เหตุรู้ผล รู้ในสิ่งที่เป็นประโยชน์และสิง่
ที่มิใช่ประโยชน์ รู้ในสิ่งที่ควรและสิ่งที่ไม่ควร ในพระพุทธศาสนาถือว่าปัญญาเป็นสิ่งที่สำคัญที่สุด
ประการหนึ่ง เพราะการกระทำทุกอย่างล้วนต้องอาศัยปัญญาทั้งที่เป็นโลกิยะ และปัญญาที่เป็น
โลกุตระทั้งนั้น เมื่อมนุษย์มีปัญญาทำให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ผลของการพัฒนาปัญญา 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566)|    717 

 

 

(วิปัสสนาปัญญา) (ขุ.ม.(ไทย) 29/10/54) ทำให้ได้บรรลุปัญญาขั้นสูงที่เรียกว่า ญาณ ทั้งปัญญาเป็น
กระบวนการพัฒนาสู่จุดหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา  
 การมีชีวิตที่เป็นมนุษย์มีความหมาย และคุณค่าอย่างมหาศาลเพราะสามารถทำกุศลสร้าง
บุญให้ตนเองรวมทั้งทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ให้แก่สรรพสัตว์แต่กว่าจะได้เกิดเป็นมนุษย์นั้นแสนยากนัก
ดังที่พระผู้มีพระภาคตรัสพระคาถานี้แก่พญานาคชื่อเอรกปัตต์ว่า “การได้เกิดมาเป็นมนษุย์ก็นับว่า
ยากการดำรงชีวิตอยู่ของเหล่าสัตว์ก็นับว่ายากการที่จะได้ฟังสัทธรรมก็นับว่ายากการที่พระพุทธเจ้า
ทั้งหลายจะเสด็จอุบัติขึ้นก็ยิ่งยาก” (ขุ.ธ. (ไทย) 25/182/90) 
 การยึดคำสั่งสอนธรรมของพระพุทธเจ้าทรงมุ่งผลในทางปฏิบัติให้ทุกคนจัดการกับชีวิตที่
เป็นอยู่จริง ๆ ในโลกนี้เร่ิมแต่บัดนี้เช่นทรงสอนมนุษย์ให้รู้จักตนเองรู้จักร่างกายและจิตของตนจะได้
บำรุงรักษาร่างกายและจิตใจให้ดำรงอยู่อย่างปกติสุขการนำหลักพุทธธรรมมาร่วมในกระบวนการ
ดูแลสุขภาพให้ร่างกายและจิตใจอยู่ในสภาพปกติคือการดูแลสุขภาพแบบองค์รวมพระสาวกของ
พระพุทธเจ้าได้ให้สมญานามพระองค์ว่าทรงเป็นนายแพทย์ผู ้ร ักษาโรคดังปรากฏในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาว่า “มหาการุณิโกสตฺถาสพฺพโลกติกิจฺฉโก” แปลว่า “พระศาสดาทรงมีพระกรุณา
อย่างใหญ่หลวงทรงเยียวยารักษาสัตว์โลกทั้งมวล”(ขุ.เถร. (ไทย) 26/722/462) 

ในคัมภีร์พระไตรปิฎกมีคำกล่าวที่บ่งถึงภาวการณ์มีสุขภาพกายดีมีอยู่ 2 คำ คือ คำว่า อัป
ปาพาโธ” มีความเจ็บป่วยน้อยหรือ “อัปปาตังโก” มีโรคน้อยเช่น “ภิกษุในธรรมวินัยนี้...... เป็นผู้มี
อาพาธน้อยมีโรคเบาบาง” (ม.ม. (ไทย) 13/379/464)  

“บุคคลในโลกนี้ เป็นผู้ไม่เบียดเบียนสัตว์ กลับมาเกิดเป็นมนุษย์ในที่ใดๆเขาก็จะเป็นผูม้ี
โรคน้อย”   

“ภิกษุทั้งหลายองค์ของภิกษุผู้บำเพ็ญเพียรมี 5 ประการคือ หลังจากตายแล้วถ้าไม่ไป
เกิดในสุคติสวรรค์กลับมาเกิดเป็นมนุษย์ในที่ใดๆเขาก็จะเป็นผู้มีอาพาธน้อยมีโรคเบาบาง”(องฺ.ปญฺ
จก. (ไทย) 22/53/92) 
 ทัศนะเรื่องความเจ็บป่วยที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ประการหนึ่งว่า  “ร่างกายเป็นรังแห่ง
โรค” การที่ร่างกายเป็นฐานหรือที่ตั้งแห่งโรคย่อมจะเจ็บป่วยอย่างใดอย่างหนึ่งไม่มากก็น้อยเป็น
ธรรมดาอีกคำหนึ่งคือคำว่า “อโรคฺย” ไม่มีโรคดังพุทธภาษิตว่า “อาโรคฺยปรมาลาภา” แปลว่าความ
ไม่มีโรคเป็นลาภอันประเสริฐ 

เป้าหมายการดำรงชีวิตแบบพุทธศาสนาคือ  
(1) การทำร่างกายให้สมบูรณ์บริสุทธิ์การดูแลสุขภาพทางกายเพื่อมิให้เกิดโรคภัย   

ต่าง ๆ ยึดหลักปฏิบัติตามหลักทางพระพุทธศาสนา  



 

718   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

(2) การทำจิตใจให้บริสุทธิ์ คือ การทำสมาธิตามหลักพระพุทธศาสนา โดยยึดหลัก
ปฏิบัติแบบสมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งถือเป็นเป้าหมายสูงสุดในทางพุทธศาสนาคือ 
นิพพาน ดังนั้นเมื่อปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัดแล้ว ด้วยเข้าใจความเป็นจริงของเป้าหมายการดำเนิน
ชีวิต โดยมีความคิดสติปัญญา และสามารถเข้าถึงประโยชน์อันเป็นเป้าหมาย 3 ระดับ คือ  

1. ทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ขั้นตาเห็น หรือประโยชน์ในปัจจุบัน 
2. สัมปรายิกัตถะ   ประโยชน์ในเบื้องหน้า 
3. ปรมัตถะ ประโยชน์อย่างยิ่ง หรือประโยชน์อันเป็นจุดหมายสูงสุด 

พระพุทธศาสนามุ่งเน้นการพัฒนาชีวิตมนุษย์ ผ่านการดำเนินชีวิตประจำวัน เพื่อให้มนุษย์
เป็นทรัพยากรธรรมชาติที่สำคัญและมีอายุยืนอย่างมีคุณค่า สามารถเป็นที่พึ่งของตนเองทั่งด้าน
ร่างกาย จิตใจและสติปัญญา ดำเนินชีวิตไปโดยสัมพันธ์กับเพื่อมนุษย์และธรรมชาติที่แวดล้อมชวีิต
หรือโลกตามวิถีแห่งธรรมชาติอย่างรู้คุณค่าและหน้าที่ของชีวิตเพราะตราบใดที่ชีวิตยังมีเวลาอยู่
มนุษย์ก็มีโอกาสใช้ชีวิตที่พัฒนาแล้ว สร้างความหมายและคุณค่าที่แท้จริงให้เกิดขึ้นได้ผ่านการ
กระทำของตนเอง อายุนับว่าเป็นวงจรชีวิตของมนุษย์ที่มีโครงสร้างของกาลเวลาตั้งแต่ เกิด เติบโต 
แก่และตาย มีอิทธิพลเหนือมนุษย์เพราะมนุษย์ย่อมีการเกิด แก่ เจ็บ ตายเป็นธรรมชาติ เป็นวงจรที่
ทุกคนต้องพบ ไม่มีใครสามารถหลีกเลี่ยงได้ ไม่ว่าเราจะมีวิวัฒนาการทำให้อายุของเรายืนยาวมาก
เท่าใดก็ตามชีวิตที่เป็น “อมตะ” นั้นเป็นไปไม่ได้ ชีวิตคือสิ่งที่มีการเกิด การเจริญเติบโตและการตาย 
เป็นที่สุด และลักษณะชีวิตอีกอย่างหนึ่งคือสิ่งที่มาคู่กับการเกิด เจริญเติบโตและตายคือความผัน
แปรเพราะเป็นสภาพที่คงเดิมไม่ได้ หมายความว่าชีวิตทั้งที่มีวิญญาณครองและไม่มีวิญญาณครอง
ต่างก็ตกอยู่ภายในลักษณะของความผันแปรซึ่งพระพุทธศาสนาเรียกว่า อนิจจัง และผลจากการที่
ชีวิตต้องผันแปรนี่เองจึงทำให้ชีวิตมีสภาพเป็นทุกข์ ดังพระพุทธพจน์ว่า การเกิดในภพใหม่ และการ
แตกไปแห่งสรีระเป็นทุกข์  ความหลงตายเป็นทุกข์ ชีวิตถูกชราย่ำยี ก็ครั้งนั้น เรามีความเกิด ความ
แก่ความป่วยไข้เป็นธรรมดาเราจักแสวงหาพระนิพพานที่ไม่แก ไม่ตาย เป็นแดนเกษม (พระอัข
ราภิศุทธิ์ สิริวฑฺฒโน ,2560: 160) 
 

บทสรุป  
 
 การพัฒนาพฤติกรรมของมนุษย์ตามหลักพุทธศาสนา เริมต้นจากศีลเป็นข้อปฏิบัติพิเศษที่
ยิ่งขึ้น ซึ่งจะทำให้มนุษย์เป็นคนดี  มีคุณธรรม มีกาย วาจา ใจ ที่สะอาดงดงามพฤติกรรมของมนุษย์
นั้น สามารถพัฒนาได้ พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงรูปแบบวิธีการพัฒนาไว้ว่า ความประพฤติสุจริต 
ทางกาย วาจา และอาชีวะ เป็นเร่ืองของการฝึกฝนในด้านพฤติกรรม โดยเฉพาะพฤติกรรมที่เคยชิน 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566)|    719 

 

 

ศีลเป็นเครื่องมือที่ใช้หรือในทางสังคมทั่วไปเรียกว่าวินัย เป็นจุดเริ่มต้นในขบวนการแห่งการศึกษา
และการพัฒนามนุษย์เพราะว่าวินัยเป็นเครื่องมือจัดเตรียม ชีวิตให้อยู่ในสภาพที่เอื้ออำนวยต่อการ
พัฒนา การดำเนินชีวิตของมนุษย์ในสังคมที่อยู่ร่วมกัน ศีล หรือวินัย จะช่วยจั ดให้เกิดความเป็น
ระเบียบในความเป็นอยู่ และเอื้อโอกาสให้เกิดการพัฒนา จนสามารถทำให้มนุษย์มีพฤติกรรมเกิด
ความเคยชินที่ดีงามตามแบบอย่างของศีลที่กำหนดไวด้ีแล้วฉะนั้นการจะฝึกให้เกิดความเคยชินในสิง่
ใดสิ่งหนึ่งจะต้องมีรูปแบบและวิธีการนั้นๆ อย่างเช่น ศีล หรือ วินัย เป็นต้นให้เป็นอุปกรณ์ในการ
ฝึกฝน เบื้องต้นเมื่อฝึกพฤติกรรมความเคยชินให้อยู่ในกรอบระเบียบแล้วการฝึกปรือในด้านคุณภาพ 
และสมรรถภาพของจิต  สมาธิ เป็นส่วนของ    การฝึกฝนในด้านจิตใจ หรือ ระดับจิตใจให้เกิดการ
พัฒนาคุณสมบัติต่างๆ คือ ในด้าน คุณธรรม เช่น มีเมตตากรุณา ความเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่ ความเข้มแข็ง
อดทน ตลอดทั้งความเพียรพยาม ความรับผิดชอบ ความแน่วแน่มั่นคง มีสติ สมาธิ และในด้านทำ
ให้เกิดความสุข เช่น ความผ่องใสเบิกบาน ความรู้สึกอิ่มใจ หรือกล่าวโดยสรุปว่า การพัฒนา
สุขภาพจิตให้มีความมั่นคง ในการดำรงอยู่ของชีวิตให้มีความสุขและความสุขที่ได้รับจะเป้นความที่
แท้ และยั่งยืนได้ต้องอาศัยความเข้าใจโดยการฝึกปรือปัญญาให้เกิดความรู้ ความเข้าใจสิ่งทั้งหลาย
ตามความเป็นจริงจนถึงขึ้นหลุดพ้นมีจิตใจเป็นอิสระผ่องใสเบิกบานโดยสมบูรณ์ ปัญญา เป็นเรื่อง
ของการฝึก หรือพัฒนาในด้านความรู้ ความจริง โดยเริ่มตั้งแต่ ความเห็น ความเชื่อ ความเข้าใจ 
ความหยั่งรู ้ในเหตุผล การรู ้จักวินิจฉัย ไตร่ตรอง ด้วยความแยบยลให้เห็นตามความเป็นจริง 
หมายความว่า รู้เท่าทันความเป็นไปของโลก และชีวิต จนทำให้จิตใจเป็นอิสระ ข้ามพ้นความทุกข์ 
ปราศจากปัญหาถึงความเป็นอิสรภาพโดยสมบูรณ์ หลักไตรสิกขานี้ โดยสาระครอบคลุมถึงการทำ
ให้เกิดการพัฒนาทางสังคม พัฒนาทางอารมณ์ และการพัฒนาทางปัญญา หลักคำสอนของ
พระพุทธศาสนาทั้งหมด คือ หลักแห่งการศึกษา หรือ หลักแห่งการพัฒนาที่มุ่ งเน้น หรือนำไปสู่
เป้าหมายสูงสุด จนเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ได้นั้นก็ต้องผ่านการพัฒนาพฤติกรรมมาแล้วทั้งนั้น  
  ดังนั้น การประยุกต์หลักธรรมในการพัฒนาพฤติกรรมของมนุษย์ในสังคมปัจจุบันการ
ประยุกต์หลักเบญจศีล และเบญจธรรมมาใช้ในชีวิตประจำวัน จะสามารถควบคุมพฤติกรรมและ
พัฒนาทางร่างกาย และจิตใจของตนเองได้  
 

เอกสารอ้างอิง  
 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). ชีวิตที่สมบูรณ์. กรุงเทพฯ: นพรัตน์การพิมพ์. 
พระภาวนาวิริยคุณ ( เผด็จ  ทตฺตชีโว ). คัมภีร์ปฏิรูปมนุษย์. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์ บริษัทรุ่งศิลป์การพิมพ์ จำกัด. 



 

720   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

พระราชวรมุนี (ประยทุธ์ ปยุตโฺต). (2527). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบบัประมวลศัพท์.   
กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์อมรินทร์การพิมพ์. 

พระอัขราภิศุทธิ์ สิริวฑฺฒโน (ลูนละวัน)และคณะ.(2560). การดำเนินชีวิตที่ยืนยาวตามหลัก 
พระพุทธศาสนา”. วารสารสังคมศาสตร์วิชาการ. ปีที่10 ฉบับพิเศษ (กรกฎาคม- 
ตุลาคม 2560). 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เรียม ศรีทอง, (2542). พฤติกรรมมนุษย์กับการพฒันาตน. กรุงเทพฯ: บริษัทเธิร์ดเวฟเอ็ดดูเคชั่น  
จำกัด.   

 


