
จิตรกรรมฝาผนังศิลปะอีสาน 
ISAN ART WALL PAINTINGS 

 
 

1พระครูพิศาลชัยธรรม ชยธมฺโม (อินศรีเมือง), 2พระครูปริยัติพัฒนบัณฑิต  
และ 3พระครูวินัยธรวรวุฒิ เตชธมฺโม  

1Phrakhru Phisanchaitham Chayathammo (Insrimuang), 
2Phrakru Pariyattipattanabanditta and 3Phrakhru Winaithon Worawuth Techathammo 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1kaeokalong.2536@gmail.com 

 

Received : July  12, 2023;  Revised: July 25, 2023; Accepted: August 10, 2023 
 

บทคัดย่อ 
 

 จิตรกรรมฝาผนัง เป็นผลผลิตทางวัฒนธรรมมีส่วนสัมพันธ์กับบริบทโครงสร้างของสังคม
และสิ่งแวดล้อม สืบเนื่องมาจาก แรงบันดาลใจความศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา หรือ
วรรณกรรม และวัฒนธรรมประเพณีต่างๆ จนเกิดมโนภาพขึ้น จึงได้คิดวิธีที่จะถ่ายทอดออกมาเป็น
งานจิตรกรรมฝาผนังเชิงพุทธ หรือประเพณีต่างๆ ไว้ตามผนังโบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ ผนังถ้ำ 
ตามฝาผนัง บานประตู บานหน้าต่าง หรือเขียนบนผ้า เพื่อถ่ายทอดเรื่องราวคำสอนทาง
พระพุทธศาสนา สื่อสารออกมาเป็นภาพเล่าเรื่องราวโดยตรง ซึ่งนี่แหละ คือ เสน่ห์และเอกลักษณ์
ของฮูปแต้มชาวอีสานอันทรงคุณค่ายิ่ง สอดแทรกไปด้วยภาพวิถีชีวิต ขนบธรรมนียมประเพณี และ
วัฒนธรรมไทย เพื่อถวายเป็นพุทธบูชา ประดับตกแต่งเพื่อโน้มน้าวชักนำให้ผู้ชมเกิดความศรัทธาต่อ
พระพุทธศาสนาส่วนผู้ที่มีความศรัทธาอยู่แล้วเมื่อได้สัมผัส จะทำให้ซาบซึ้งต่อรสพระธรรมคำสอน
ในพระพุทธศาสนายิ่งขึ้น 
 

คำสำคัญ : จิตรกรรมฝาผนัง, ศิลปะอีสาน 

 
1 นิสิต, หลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา วิทยาเขตขอนแก่น 
2 รองศาสตราจารย์ ดร., สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
3 อาจารย์ ดร., อาจารย์ประจำหลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา วิทยาเขตขอนแก่น 



 

652   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

 

Abstract 

 

 Wall paintings are a cultural production that is related to the structural 
context of society and The environment is due to the inspiration of devotion to 
Buddhism or literature and Various traditional cultures until the imagination came 
up. Therefore, it was thought of a way to convey it as a Buddhist mural. Or various 
traditions are placed on the walls of churches, temples, pavilion, cave walls, and 
wall of Banp.The door, the window. Or write on cloth to convey the story of 
Buddhist teachings. Communicate directly as a picture of the story This is the 
charm and identity of the most precious Isan incense stick, interspersed with 
pictures of a woolly lifestyle. Thai traditions and culture to offer as a Buddhist 
offering or decorating to persuade the audience to be born. Faith in Buddhism for 
the civilized peopleRuttha, when touched, will appreciate the taste of 
Dhammakhamma. Teach More in Buddhism 

 

Keywords: mural, Isan art 
 

บทนำ 
 จิตรกรรมไทย หรือจิตรกรรมฝาผนัง เป็นมรดกทางศิลปกรรมอย่างหนึ่งที่มีคุณค่ายิ่งของ
ไทย มีเอกลักษณ์ของตัวเอง ทั้งวิธีการเขียน การใช้เส้นและสี มีคติความบันดาสใจในการสร้างสรรค์
ที่แตกต่างไปจากงานจิตรกรรมของชนชาติอ่ืน จิตรกรรมไทยมีลักษณะลีลาการใช้เส้นและสีสันที่
อ่อนช้อยนุ่มนวลแสดงให้เห็นฝีมือและจินตนาการของชาวไทยแต่ละยุคแต่ละสมัยรวมทั้งคนในภาค
อีสานด้วย และได้สะท้อนให้เห็นถึงความเป็นอยู่ ชีวิตสังคมขนบประเพณี ระบบกษัตริย์และความ
ศรัทธาในพระพุทธศาสนาของคนไทยในอดีตได้เป็นอย่างดี  
 ดังนั้น จิตรกรรมฝาผนัง จึงเป็นศิลปกรรมที่มีคุณค่าควรแก่การศึกษา ให้ทั้งความรู้ทาง
ประวัติศาสตร์ ความเบิกบานใจจากความงดงานและสุนทรียภาพอันสูงส่งที่แฝงอยู่ในจิตรกรรมไทย 
 

ความหมายจิตรกรรมฝาผนัง 
 คำว่า "จิตรกรรมฝาผนัง" หมายถึง ภาพที่เขียนลงบนโครงสร้างอาคาร เช่น ฝาผนัง เสา 
เพดาน คอสอง ขื่อ คาน และบานประตู หน้าต่าง เนต้น โดยมากจะพบตามวัดวาอารามและในพระ



 

 วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |   653 

 

 

อุโบสถ วิหาร ศาลาหอไตร กรุในพระเจดีย์ พระปรางค์ และกูฏิ เรื่องที่เขียนเป็นพระประวัติ เทพ
ชุมนุม ไตรภูมิ ชาดก วรรณกรรมทางศาสนา ปริศนาธรรม ตำนานพระราชพิธี และการณ์สำคัญ ซึ่ง
สะท้อนให้เห็นถึงความเป็นอยู่ในสังคม การแต่งกาย เหตุการณ์ทางประโบราณคดี เป็นต้น ทำให้
เกิดสุนทรียภาพในการชมเกิดความเชื่อและความศรัทธาต่อผู้คนในแต่ละสมัย 
 มีนักวิชาการหลายท่านได้กล่าวถึงจิตรกรรมฝาผนังไว้ ดังนี้ 
 สมชาติ มณีโชติ ได้กล่าวไว้ว่า จิตรกรรมฝาผนังเป็นศิลปะประจำชาติอีกแบบที่สามารถใช้
เป็นประจักษ์พยาน แสดงอายุกาลเวลาและวัฒนธรรมของชาติทำให้ทราษถึงวิวัฒนาการความเจริญ
ของชาติไทยในยุคสมัยต่างๆ ที่ถูกบรรจงถ่ายทอดเป็นเรื่องราวในจิตรกรรมฝาผนัง ที่ เต็มไปด้วย
ความประสานกลมกลื่นได้ดีเยี่ยมทำให้เกิดความยอดเยี่ยมในด้านสุนทรียรส " (สมชาติ มณีโชติ, 
2529) 
 ศิลป์ พีระศรี ได้กล่าวไว้ว่า จิตรกรรมฝาผนังเป็นศิลปะที่มีความสำคัญ ในการเผยแผ่
ธรรมะโดยมุ่งเน้นให้ศึกษาคำสั่งสอนของพระพุทธศาสนาด้วยภาพเป็นหลักส่วนความเป็นศิลปะนั้น
ให้ความสำคัญเป็นรองทำให้ได้ชื่นชมทั้งศิลปะศรัทธาและจิตวิญญาณในภาพ (ศิลป์ พีระศรี, 2502) 
 

วิวัฒนาการของจิตรกรรมไทย  
 สามารถแบ่งออกตามลักษณะรูปแบบทางศิลปกรรมที่ปรากฏในปัจจุบันได้ 2 แบบ คือ  
(สมชาติ มณีโชติ, 2529) 

1. จิตรกรรมไทยแบบประเพณี 
จิตรกรรมไทยแบบประเพณี คือ ศิลปะที่มีความประณีต สวยงาม แสดงความรู้สึกและ

ความเป็นไทยที่มีความอ่อนโยนละมุนละไม สร้างสรรค์สืบต่อมาตั้งแต่อดีตจนได้ลักษณะประจำ 
ชาติ มีลักษณะและรูปแบบเป็นพิเศษ นิยมเขียนบนฝาผนังในอาคารที่เนื่องในพระพุทธศาสนา 
อาคารที่เนื่องด้วยบุคคลชั้นสูง คือ พระอุโบสถ วิหาร พระที่นั่ง บนแผ่นผ้าแผ่นกระดาษ เขียนด้วยสี
ฝุ่นตามวิธีการของช่างเขียนไทยในสมัยโบราณ นิยมเขียนเร่ืองราวเกี่ยวกับพระพุทธประวัติ ทศชาติ
ชาดก ไตรภูมิ วรรณคดี และวิถีชีวิตไทย จิตรกรรมไทยแบบประเพณีนี้แบ่งย่อยเป็น 2 ประเภท คือ 
จิตรกรรมที่เคลื่อนที่ไม่ได้หรือจิตรกรรมฝาผนัง และจิตรกรรมที่เคลื่อนที่ได้ เช่น สมุดช่อย ภาพ
มหาชาติ ตู้พระธรรมต่าง ๆ 

2. จิตรกรรมไทยแบบร่วมสมัย 
 รูปแบบของจิตรกรรมไทยมีการเปลี่ยนแปลงมากข้ึนตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 4 ทำให้ได้สัมผัส 
กับความเจริญก้าวหน้าของโลกในด้านต่าง ๆ เช่น ด้านการศึกษา การคมนาคม การพาณิชย์ เป็น
ต้น ที่เป็นประโยชน์ต่อการดำรงชีวิต สติปัญญา และเทคนิค ซึ่งมีผลต่อความก้าวหน้าทางจิตรกรรม
ไทยร่วมสมัย ได้พัฒนาไปตามสภาพแวดล้อม ความเปลี่ยนแปลงของชีวิต ความเป็นอยู่ความรู้สึก



 

654   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

นึกคิดความนิยมในสังคม สะท้อนให้เห็นถึงเอกลักษณ์ใหม่ของวัฒนธรรมไทยอีกรูปแบบที่มีคุณค่า
เช่นกันส่วนใหญ่เป็นแนวทางเดียวกับลักษณะศิลปะแบบตะวันตกในลัทธิต่างๆ ตามความนิยมของ
จิตรกรที่ได้รับการศึกษาจากต่างประเทศ ได้สัมผัสกับศิลปะในแนวยุโรป ทำให้เกิดงานสร้างสรรค์ที่
แตกต่างไปจากเดิม และพัฒนาเป็นรูปแบบของานที่ให้อารมณ์ มีบรรยากาศที่เรียบง่าย รูปทรงไม่
ซับซ้อน ไม่เน้นรายละเอียด แต่แฝงด้วยอารมณ์ความรู้สึกของจิตรกรเองประกอบกับสังคมเริ่มมี
ความก้าวหน้าทางวิทยาการมากข้ึน 
 

ลักษณะงานจิตรกรรมฝาผนังไทย 
ในส่วนนี้จะศึกษาลักษณะงานจิตรกรรมฝาผนังไทย เฉพาะแบบประเพณีที่มีความเก่าแก่

ที่สุด ที่ยังหลงเหลือให้ได้พบเห็นในปัจจุบัน ซึ่งเป็นจิตรกรรมฝาผนังสมัยอยุธยาตอนปลายที่ยังเป็น
แบบอย่างปฏิบัติในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น โดยจะศึกษาลักษณะและรูปแบบด้านการจัดลำดับ
ภาพขนาด และระยะทางการใช้สีและเส้น การแสดงความคิดและมโนภาพตามลำดับจิตรกรรมฝา
ผนังแบบประเพณี เริ่มแรกมีลักษณะเส้นและสีเขียนเป็นแบบง่ายๆเช่นภาพเขียนบนแผ่นหินหรือ
แผ่นอิฐในสมัยทวาราวดีต่อมาได้มีวิวัฒนาการเรื่อยมาจนถึงสมัยศรีวิชัยสุโขทัยล้านนาอู่ทองอยุธยา
ธนบุรีและรัตนโกสินทร์ซึ่งจิตรกรรมฝาผนังไทยในแต่ละสมัยมีลักษณะแตกต่างกันไปโดยมีลักษณะ
รูปแบบและเทคนิคเป็นของตัวเอง นอกจากนี้ยังมีการแปรเปลี่ยนตามความคิดของสังคม
สิ่งแวดล้อม และรับอิทธิพลจากต่างประเทศจิตรกรรมฝาผนังไทยเป็นภาพเขียนสีฝุ่นหรือสีน้ำกาว
เหมาะกับการเขียนบนผนังปูนที่แห้งแล้ว สามารถตกแต่งรายละเอียดได้ประณีตกระบวนการสร้าง
งาน เป็นวิธีการที่จิตรกรเขียนแก้ปัญหาในการสรรหารูปแบบ เพื่อจัดองค์ประกอบภาพให้เหมาะสม
กับเรื่องราวตลอดจนลักษณะสถาปัตยกรรมในแต่ละแห่ง ลักษณะงานจิตรกรรมผาผนังไทยแบบ
ประเพณีนี้สามารถแบ่งลักษณะงานได้เป็น 6 ด้าน ดังนี้ 

1. การจัดลำดับความสำคัญ ของภาพจิตรกรรมฝาผนังไทย เป็นภาพขนาดใหญ่ที่เขียนเต็ม
ผนัง บางครั้งพื้นผนังใหญ่นั้นจะแสดงเหตุการณ์เรื่องเดียวกันหลายตอน จิตรกรต้องแก้ปัญหาเรื่อง
การเน้นตำแหน่งที่เป็นจุดสนใจของภาพด้วยการใช้เส้นสินเทา หรือคชกริช ที่มีลักษณะรูปทรง
ต่างๆกัน เพื่อแบ่งเหตุการณ์ หรือเรื่องในภาพ บางครั้งจิตรกรจะใช้ภาพธรรมชาติเช่น ต้นไม้ ภูเขา 
ลำธาร หรืออาคาร เป็นตัวแบ่งส่วนของภาพ 

2. ขนาดและระยะทางจิตรกรกำหนดส่วนต่างๆในภาพโดยคำนึงถึงความพอดีและความ
งามของภาพจึงเห็นภาพบุคคลมีขนาดใกล้เคียงกับตัวอาคาร ซึ่งมีลักษณะผิดสัดส่วนไปจากความ
เป็นจริงสำหรับการแก้ปัญหาเรื่องระยะทางนั้นจิตรกรรมฝาผนังไทยไม่ได้แสดงระยะทางใกล้ไกล
ด้วยวิธีการ Perspective แบบตะวันตกแต่ใช้วิธีแบบขั้นบันได (Step by Step) คือส่วนที่อยู่ใกล้จะ
อยู่ตอนหน้าของภาพส่วนที่อยู่เลยออกไปจะอยู่ถัดเลยขึ้นไปทั้งนี้ขนาดและสัดส่วนที่อยู่ไกลออกไปก็



 

 วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |   655 

 

 

ไม่ได้เล็กลงไปเลยยังมีขนาดเท่ากับสิ่งที่อยู่ข้างหน้าหรืออาจจะเล็กลงบ้างเล็กน้อยลักษณะทั่วไปยัง
เป็นภาพที่มองจากที่สูง (Bird Eye View) 

3. การใช้สีนิยมใช้สีฝุ่นที่ได้จากธรรมชาติคือสีเหลืองจากดินเหลืองหรือสีดำจากเขม่าไฟ
ดังนั้นจิตรกรรมฝาผนังไทย ในยุคแรกจึงมีสีน้อยภาพแลดูกลมกลืนกันและมีวรรณะสีเดียวเป็นส่วน
ใหญ่จิตรกรรมฝาผนังไทยทั่วไปนิยมใช้สีฝุ่น (Tempera) ผสมกาวหนังมากกว่าการใช้สีปูนเปียก 
138 (Fresco) หรือสีขี้ผึ้งผสมน้ำมัน (Encaustic) เนื่องจากการใช้สีฝุ่นช่วยให้งานจิตรกรรมฝ่าผนัง
มีความประณีต สามารถระบายสีพื้นให้เรียบแล้วตัดเส้นด้วยเส้นเล็ก ๆ ได้สวยงามนอกจากนี้ยังนิยม
ปิดทองคำเปลวบนส่วนสำคัญของภาพเพื่อให้ดูเด่นแพรวพราว (ศิลป์ พีระศรี, 2502) 

4. การใช้เส้นเส้นเป็นส่วนที่เสริมความงามโดยตรง จิตรกรรมฝาผนังไทยจะอุดมไป ด้วย
ลีลาของเส้นที่จิตรกรบรรจงวาดไว้อย่างมีชีวิตชีวา เส้นทำให้ภาพชัดเจนและเกิดความงามอย่าง
สมบูรณ์ความงามของสีลาของเส้นที่พลิ้วสะบัดอยู่ในภาพผนังนั้นงามเกินบรรยาย 

5. การแสดงความคิดและโนภาพจิตรกรรมฝาผนงัไทยจะแตกต่างจากศิลปะทางคติเหมือน
จริง (Realistic Arts) การเขียนภาพมาจากมโนภาพซึ่งเป็นนามธรรม เช่น การเขียนภาพเทพให้มี
รูปเป็นทิพย์ เทวดาต้องมีรูปร่างสัดส่วนสมบูรณ์ มีวงพักตร์งดงามบ่งบอกถึงความสงบสุข มี
ทรวดทรงอ่อนช้อยด้วยเส้นโค้งที่ประสานกันอย่างอ่อนหวาน ส่วนเรื่องราวของภาพนั้นจะเป็น
เร่ืองราวกึ่งลึกลับกึ่งมหัศจรรย์ (Mythology ) ซึ่งมีลักษณะคล้ายกับงานจิตรกรรมในประเทศแถบ
ตะวันออกที่ภาพต่างๆ จะมีทั้งภาพนรก สวรรค์ ป่าหิมพานต์ รวมถึงดินแดนมหัศจรรย์ต่าง ๆ 
ตามแต่จินตนาการของจิตรกรจะรังสรรค์ผลงานออกมาเป็นรูปธรรมที่ผู้ชมสามารถรู้สึกและเข้าถึง
ความคิดของจิตรกรได้ 

6. รูปแบบของตัวภาพตัวภาพบุคคลไม่นิยมแสดงความรู้สึกทางใบหน้า แต่จะสื่อ
ความหมายแสดงพฤติกรรมทางกิริยาอาการ และอิริยาบถต่างๆ รูปแบบของตัวภาพที่มีลักษณะ
คล้ายกัน เช่น ภาพเทพ กษัตริย์ เจ้านาย ข้าราชบริพาร บุคคลสมัย เป็นต้น  

 

ประวัติจิตรกรรมฝาผนังตามบริบทของชาวอีสาน 
เมื่อมีการพูดถึงจิตรกรรมฝาผนัง (Mural Painting ในภูมิภาคอีสานแล้วคนทั่วไปก็พอ

เข้าใจแต่มีคำศัพท์เฉพาะในภาคอีสานที่คนอีสานเรียกกันจนติดปากและเป็นคำที่ไพเราะและเต็มไป
ด้วยความหมายนั่นคือคำว่า "ฮูปแต้ม" ซึ่งแปลว่าภาพเขียนนั่นเองดังนั้นจิตกรรมฝาผนังก็ คือ ฮู
ปแต้มที่ผนังสิม จากข้อความที่กล่าวมาแล้วนี้ช่วยให้เข้าใจได้ว่าคำว่า ฮูปแต้ม มีความหมายตรงกับ
คำว่า จิตรกรรมฝาผนัง ซึ่งตรงกับข้อตกลงเบื้องต้นที่ผู้ศึกษาใช้คำว่า  "ฮูปแต้ม" แทนคำว่า 
"จิตรกรรมฝาผนัง" ในภาคอีสานหากพิจารณาจากฮูปแต้มก็สามารถเชื่อมโยงไปสู่งานพุทธศิลป์ได้ 
เพราะฮูปแต้มก็เป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างสรรค์ขึ้นด้วยความคิดและสติปัญญาความสามารถเช่นเดียวกัน



 

656   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

จึงเป็นศิลปะของมนุษย์อีกอย่างหนึ่งซึ่งมีความหมายตรงกับคำว่าศิลปะหรือศิลป์"* ที่หมายถึง สิ่งที่
มนุษย์สร้างสรรค์ข้ึนด้วยความคิดและสติปัญญาค่วามสามารถตลอดทั้งกระบวนการช่างหรือผลงาน
จากความพากเพียรของมนุษย์ซึ่งต้องใช้ความพยายามด้วยแรงกายและด้วยกำลังสติปัญญา
ความสามารถ (เมื่อพิจารณาจากความหมายที่กล่าวแล้วข้างต้นสามารถกล่าวได้ว่าฮูปแต้มก็เป็น
ศิลปกรรมอย่างหนึ่งและก็เป็นศิลปกรรมทางพระพุทธศาสนาด้วย 

จากการศึกษาเชิงสำรวจภาพจิตรกรรมฝาผนังในภาคอีสาน เมื่อ พ.ศ. 2525 พบว่า 
จิตรกรรมผาผนังของภาคอีสานจำนวนมากเป็นฝีมือของช่างเขียนภาพในท้องถิ่น การใช้สี การจัด
ภาพ รวมทั้งลีลาของลายเส้นไม่ได้รับอิทธิพลจากสกุลช่างภาคกลาง แต่ก็มีภาพจิตรกรรมบางวัด
โดยเฉพาะวัดสำคัญของเมืองใหญ่ๆ พบว่าภาพจิตรกรรมได้รับอิทธิพลของสกุลช่างภาคกลางอยู่ดว้ย 
(ไพโรจน์ สโมสร, 2542) 

ประวัติฮูปแต้มตามบริบทของชาวอีสาน อันประกอบด้วยเอกลักษณ์เฉพาะตัว อันเป็น
ความงามที่ถ่ายทอดออกมาในรูปแบบเชิงพุทธศิลป์อันทรงคุณค่ายิ่งของชาวอีสาน โดยแบ่งเนื้อหา
การศึกษา ดังนี้ 

1. ประวัติความเป็นมาของจิตรกรรมในภาคอีสาน 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2525 ให้ความหมายไว้ว่า จิตรกรรม น.ศิลปะ 

การวาดเขียน, ศิลปะการวาดภาพ จิตรกร น. ช่างวาดเขียน, ช่างวาดภาพ ส่วน น. ณ ปากน้ำ ได้ให้
ความหมายว่า (ราชบัณฑิตยสถาน, 2530) "จิตรกรรม" คือ การเขียนภาพ จิตรกร คือผู้เขียนภาพใน
สมัยโบราณเรียกว่าช่างเขียน เป็นหนึ่งในช่างไทยสิบหมู่ของไทยงานศิลปกรรมสมัยก่อนเรียก "งาน
ช่าง" 4 (ประยูร อุธุชาฎะ, 2530) 

คำว่า "จิตรกรรม" มีความหมายตรงกับคำว่า "ฮูปแต้ม" ของทางภาคอีสาน ส่วนคำว่า 
"จิตรกร" มีความหมายตรงกับคำว่า "ช่างแต้ม" ของทางภาคอีสาน 

ฮูปแต้ม หรือ จิตรกรรมฝาผนังอีสาน หมายถึง ภาพเขียนสีบนฝาผนัง สิม หรืออุโบสถ
นิยมเขียนทั้งด้านนอกและด้านในผนังสิม ทั้งนี้อาจมีสาเหตุมาจากพื้นที่ผนังที่ใช้เขียนมีจำกัด
เพราะว่าตัวสิมนั้นมีขนาดเล็กพอเหมาะแก่การใช้งานแต่ละชุมชน การเขียนอย่างมีแบบแผน
จิตรกรรมฝาผนังทางภาคกลางจึงไม่จำเป็นนัก ตัวสิมเล็กการเขียนภาพผนังภายนอกจึงยังมี
ความสำคัญไม่น้อยกว่าผนังภาพด้านใน ภาพผนังด้านนอกจึงมีบทบาทอีกอย่างหนึ่ง คือ เป็นการ
สอนธรรมะให้แก่ศาสนิกชนที่มาทำบุญไม่สามารถเข้าไปร่วมพิธีกับพระสงฆ์ (วรพรรณ ภูวิจารณ์, 
2551) 

จิตรกรรมฝาผนัง (Esan painting) หมายถึง ภาพเขียนระบายสี มีส่วนประกอบพื้นฐาน
คือ เส้น สี และน้ำหนักของสี ให้สัมพันธ์กับความกว้าง ความยาว และความลึกในภาพเพื่อถ่ายทอด
เร่ืองราวและสื่อความหมายให้สอดคล้องกับเนื้อหา และกาลเทศะแห่งยุคสมัยนำเสนอผลงานโดย



 

 วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |   657 

 

 

การจัดวางภาพแบบ วิธีตานกมอง (Bird's Eyes View) หรือการมองภาพจากด้านบน มีการตัดเส้น
เน้นตัวภาพ ด้วยสีที่เข้มหรือสีดำ ตัวภาพเป็นลักษณะแบน ๆ มีการวางภาพบังกัน ทับซ้อนกัน หรือ
คาบเก่ียวกัน เพื่อแก้ไขเรื่องระยะของภาพ เพื่อนำเสนอเร่ืองราว และการลำดับภาพนั่นเอง ซึ่งเป็น
ลักษณะเอกลักษณ์เฉพาะตัวของจิตรกรรมอีสานและจิตรกรรมไทยจิตรกรรมฝาผนังเริ่มปรากฎ
มาแล้วตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์โดยฝีมือของมนุษย์สมัยก่อนประวัติศาสตร์ซึ่งเขียนไว้ตามเพิง
ผาหรือตามผนังของเทือกเขาต่าง ๆ เกือบทั่วภาคตะวันออกเฉียงเหนือ มีอายุอยู่ราว 5,000 - 
6,000 ปี147 หลักฐานที่สำคัญได้แก่ ภาพเขียนสีที่บริเวณภูพระบาท  อำเภอบ้านผือ จังหวัด
อุดรธานี และบริเวณผาแต้ม อำเภอโขงเจียม จังหวัดอุบลราชธานี เป็นภาพคน ภาพสัตว์ต่างๆ ทั้ง
สัตว์บกและสัตว์น้ำ ต้นไม้ใบหญ้า ฝ่ามือ เครื่องมือจับสัตว์ และภาพสัญลักษณ์ เป็นภาพเขียนง่าย ๆ 
ปรากฎบนเพิงผา สันนิษฐานว่าน่าจะใช้พักอาศัยและบันทึกเรื่องราวความประทับใจในการ
ดำรงชีวิต (ไพโรจน์ สโมสร, 2532) 

ภาพเขียนสีบนผนังหินยุคก่อนประวัติศาสตร์สะท้อนให้เห็นถึงสภาพชีวิตความเป็นอยู่
สภาพแวดล้อม ระบบความคิด ความเชื่อจำแนกได้เช่น กรรมวิธีการเขียนภาพ ลักษณะของภาพ สี
ที่ใช้เขียน (อำพัน กิจงาม, 2531) มนุษย์ยุคก่อนประวัติศาสตร์ในภาคอีสานใช้ศิลปะเป็นสื่อให้คนใน
กลุ่มสังคมเดียวกันเข้าใจและเป็นสื่อติดต่อกับอำนาจเหนือธรรมชาติ ศิลปะถ้ำมีลักษณะเป็นศิลปะ
เพื่อส่วนรวมเรียกว่า "ศิลปะชุมชน" (Communal Art) รูปแบบในการสร้างสรรค์ถูกกำหนดขึ้นจาก
วัฒนธรรม (Culturally Conditioned) โดยได้รับแรงดลใจต่าง ๆ เช่น คติความเชื่อ ศาสนา หรือ
พิธีกรรมสภาพแวดล้อมรอบตัวและการดำรงชีพของสมาชิกในสังคมเป็นปัจจัยสำคัญโดยมี
วัตถุประสงค์ คือ ศิลปะเพื่อพิธีการ (Ritualistic หรือ Ceremonial Art) ทำขึ้นเนื่องด้วยความเชื่อ
ทางศาสนา ขนบประเพณีประการหนึ่งและประการที่สองศิลปะทั่วไป (Secular Art) ผู้สร้างมีอิสระ
ทั้งด้านแนวคิด รูปทรง กรรมวิธีแหล่งศิลปะถ้ำในอีสานมีรูปเขียน (Pictograph) มากกว่าภาพที่เกิด
จากการสลักหรือขูดขีดลงในเนื้อหิน (กรมศิลปากร, 2532) 

จิตรกรรมฝาผนังส่วนใหญ่เกิดขึ้นจากแรงบันดาลใจจากเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา 
และวรรณกรรมพื้นบ้าน กล่าวคือเรื่องราวทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวกับพุทธประวัติ อรรถกถา
ชาดกอดีตพุทธ ปริศนาธรรม พระมาลัย ไตรภูมิ เป็นต้น ส่วนเร่ืองราวทางวรรณกรรมพื้นบ้าน เช่น 
สินไชย (สั่งข์สินชัย) พระรามชาดก(พระลักพระราม) สุริวงศ์ กาละเกดและท้าวปาจิตต์นางอรพิมพ์ 
เป็นต้น โดยถ่ายทอดแก่นแท้ของเรื่องราวผ่านภาพที่มีการตัดเส้นใช้สีแบนและอิริยาบถแสดง
ความรู้สึกที่แตกต่างกันออกไปตามทักษะความสามารถทางเชิงช่างแต่ละคนที่จะรังสรรค์ผลงานนั้น
ขึ้นมาจากความเข้าใจของตนเอง 



 

658   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

จิตรกรรมฝาผนังสร้างขึ้นโดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อถวายเป็นพุทธบูชา ตามผนังโบสถ์ วิหาร
(หอแจก) ศาลาการเปรียญผนังถ้ำ ประดับตกแต่งพื้นผนังโน้มน้าวชักนำให้ผู้ดูเกิดความศรัทธาต่อ
พุทธศาสนาส่วนผู้ที่ศรัทธาอยู่แล้วเมื่อได้สัมผัส จะทำให้ซาบซึ้งต่อพระธรรมคำสั่งสอนยิ่งขึ้น
จิตรกรรมฝาผนังยังปรากฏคุณค่าด้านต่าง ๆ อาทิ ทางด้านการศึกษาหลักวิชาแบบอย่างฝีมือช่างที่
สั่งสมสืบทอดจากอดีต คุณค่าทางด้านประวัติศาสตร์และโบราณคดี คุณค่าด้านขนบธรรมเนียม 
จารีตประเพณี วิถีการดำเนินชีวิตคติความเชื่อของคนในท้องถิ่น (ศิลป พีระศรี, 2502) 

จิตรกรรมฝาผนังสิมอีสาน มีรูปแบบ กรรมวิธีหลักการจัดองค์ประกอบศิลป์ไม่มีกฎเกณฑ์
แน่ชัดช่างแต้มสามารถแสดงออกได้อย่างอิสรเสรี จากการศึกษาสำรวจฮูปแต้มตามวัดในภาคอีสาน 
ของไพโรจน์ สโมสร และคณะ พบว่ามีฮูปแต้ม 74 วัด สามารถจำแนกตามเนื้อเร่ืองที่ปรากฎได้สอง
กลุ่ม กลุ่มที่หนึ่งเร่ืองทางศาสนาไดแ้ก่ พุทธประวัติ พระมาลัย ไตรภูมิ อรรถกถาชาดก ปริศนาธรรม 
กลุ่มที่สองเร่ืองทางวรรณกรรมท้องถ่ิน ได้แก่ สินไซย พระลัก-พระลาม สุริวงศ์ กาละเกด ปาจิตต์อร
พิมพ์ จิตรกรรมจำแนกตามวัสดุที่รองรับการเขียน มีชื่อเรียกแตกต่างกัน ได้แก่จิตรกรรมเขียนบน
ผืนผ้า เรียกว่า "ภาพพระบฏ" จิตรกรรมเขียนบนสมุด เรียกว่า "ภาพสมุดธาตุ" จิตรกรรมเขียน บน
ฝาผนัง เรียกว่า "จิตรกรรมฝาผนัง" หรือ "ฮูปแต้ม"จิตรกรรมเขียนบนไม้หลังบานประตูหน้าต่าง
เรียกว่า "ภาพหลังบาน" จิตรกรรมเขียนบนฝาตู้ ฝาหีบ เรียกว่า "ภาพประดับตู้" หรือ "ภาพประดับ 

จิตรกรรมฝาผนังบางแห่งมีการเขียนอักษรแทรกประกอบภาพด้วยรูปแบบของอักษรเปน็
ลักษณะเฉพาะท้องถิ่นก็มี และอาจมีอักษรอ่ืนร่วมด้วยก็มี เช่น อักษรธรรม อักษรไทยน้อย
อักษรไทยรัตนโกสินทร์และอักษรไทยปัจจุบัน ช่วยให้เกิดการศึกษาเรียนรู้และสื่อให้เกิดการรับรู้ 
ชื่นชม และเข้าใจในเนื้อเรื่องยิ่งขึ้น 

2. กลุ่มช่างแต้มที่สร้างสรรค์จิตรกรรมในภาคอีสาน 
กลุ่มช่างแต้มหรือสกุลช่างถือว่ามีบทบาทในการกำหนดรูปแบบ กรรมวิธี และเรื่องราว

ของฮูปแต้ม เพื่อสื่อและโน้มน้าวจิตใจให้ผู้ชมเกิดอารมณ์ความรู้สึก เกิดความซาบซึ้ง และเข้าถึง
สาระแห่งคุณธรรมที่แสดงออกทางเส้น สี และองค์ประกอบทางศิลปะ ผ่านผลงานที่เรียบง่ายด้วย
ความศรัทธาและความชำนาญที่สร้างสมด้วยตนเองมีผลให้เกิดรูปแบบฮูปแต้มที่เป็นเอกลักษณ์ โดย
สามารถแบ่งออกเป็นกลุ่มหลัก ๆ ได้ 3 กลุ่ม คือ 

2.1) กลุ่มช่างแต้มที่มีอิทธิพลศิลปะช่างหลวงไทย 
งานจิตรกรรมแนวไทยประเพณีอย่างที่พบเห็นที่วังและวัดในกรุงเทพมหานคร และเป็น

แบบแผนที่ช่างได้เรียนรู้และถ่ายทอดความรู้มาจากช่างหลวง ลักษณะรูปแบบศิลปะในกลุ่มนี้คือ
การรักษารูปแบบการเขียนปราสาทราชวัง ตัวพระ ตัวนาง วรรณะตัวละครที่แบ่งออกด้วยสีที่เป็น
รูปแบบประเพณีไว้และเรื่องที่นิยมเขียนคือ พุทธประวัติ ทศชาติชาดกและชาดกนอกนิบาต อายุ
ของผลงานจะอยู่ในรัชสมัยรัชกาลที่ 5 เป็นต้นมา โดยมีตัวอย่างที่สำคัญ 2 แห่ง ได้แก่ ฮูปแต้มสิม



 

 วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |   659 

 

 

วัดหน้าพระธาตุ บ้านตะคุ อำเภอปักธงชัย จังหวัดนครราชสีมา และ ฮูปแต้มวิหารพระพุทธบาทวัด
ทุ่งศรีเมือง จังหวัดอุบลราชธานี (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2555) 

2.2) กลุ่มช่างแต้มที่มีอิทธิพลศิลปะช่างหลวงไทยผสมล้านช้าง 
ฮูปแต้มที่เขียนขึ้นโดยช่างแต้มในภาคอีสารและในลาว ที่ได้รับอิทธิพลจากช่างหลวงไทย

และล้านช้างผสมผสานกัน เช่น การเขียนภาพตัวบุคคล ตัวพระ ตัวนาง และปราสาทราชวัง ที่ยังมี
ลักษณะของช่างหลวง แต่หน้าตากลับเป็นแบบพื้นบ้าน หรือไม่ได้ลงรายละเอียด มีเพียงเฉพาะ
ลายเส้น ไม่ได้ลงพื้นหรือวรรณะสีแบบช่างหลวง กลุ่มช่างหรือสกุลช่างที่มีชื่อเสียงของกลุ่มนี้คือ 
พระครูวิโรจน์รัตโนบล หลวงชาญอักษร และนายลี ผลงานของช่างกลุ่มนี้มักพบอยู่ในจังหวัดแถบ
ริมฝั่งแม่น้ำโขง และในประเทศลาว โดยมีตัวอย่างที่สำคัญ ได้แก่ ฮูปแต้มวัดโพธิ์คำบ้านน้ำก่ำ ฮู
ปแต้มวัดพุทธสีมา บ้านฝั่งแดง ฮูปแต้มรามเกียรติ์(ภาพจับ) วัดหัวเวียงรังสี อำเภอพระธาตุพนม 
จังหวัดนครพนม วัโพธิ์ชัยนาพึง อำเภอนาแห้ว จังหวัดเลย วิหารวัดทุ่งศรีเมืองจังหวัดอุบลราชธานี 
(ไพโรจน์ สโมสร, 2532) 

2.3) กลุ่มช่างแต้มพื้นบ้าน 
ฮูปแต้มแบบพื้นบ้าน คือ ภาพที่เขียนขึ้นโดยช่างแต้มพื้นบ้าน ซึ่งเขียนและถ่ายทอดอยู่

ในท้องถิ่น ไม่มีแบบแผนที่แน่นอน เป็นงานเขียนอย่างเรียบง่าย แม้ว่าบางแห่งอาจได้รับอิทธิพลมา
จากช่างหลวงไทยมาบ้าง แต่ก็มีอยู่น้อยมาก ส่วนใหญ่จะพบผลงานในเขตจังหวัดขอนแก่น 
มหาสารคาม และร้อยเอ็ด เร่ืองที่เขียนส่วนใหญ่เป็นเรื่องพุทธประวัติและทศชาติชาดกโดยให้วาม
สำคัญตอนพระเวสสันดรมากเป็นพิเศษ นอกจากนี้ยังมีชาดกนอกนิบาต ปัญญาสชาดกเร่ืองที่เป็นที่
นิยม เช่น สินไช สุริวงศ์ พระลัก - -พระลาม กาละเกด และปาจิต์กุมารชาดก เป็นต้น 

จะเห็นได้ว่าภาพเขียนนั้นมิได้จำกัดวัตถุ วัสดุ สถานที่ และพื้นผิวในการสร้างสรรค์
ผลงาน แต่จุดประสงค์หลักนั้นก็เพื่อถวายเป็นพุทธบูชา อาจจารึกเอาไว้ในอุโบสถ ศาลา วิหาร ผนัง
ถ้ำ ตามฝาผนัง บานประตู บานหน้าต่าง หรือเขียนบนผ้า ตู้ หีบ เป็นต้น โดยเลือกสถานที่ภายใน
อาคาร เพื่อถ่ายทอดเร่ืองราวคำสอนทางพระพุทธศาสนา สื่อสารออกมาเป็นภาพเขียนเล่าเร่ืองราว
โดยตรง บางแห่งก็เขียนอักษรจารึกเพื่อความเข้าใจหลักธรรมอันลึกซึ้งยิ่งขึ้น ซึ่งนี่แหละ คือ เสน่ห์
และเอกลักษณ์ของฮูปแต้มชาวอีสานอันทรงคุณค่ายิ่ง 
 

พัฒนาการจิตรกรรมตามบริบทของชาวอีสาน 
ในดินแดนภาคอีสานของไทยคือบริเวณลุ่มน้ำโขงตอนกลางคือลุ่มน้ำมูลและลุ่มน้ำซีได้

พบร่องรอยอารยธรรมอินเดีย ที่มีรูปแบบศิลปกรรมเช่นเดียวกับอาณาจักรทวารวดี ในบริเวณลุ่มน้ำ
เจ้าพระยา ป่าสัก และบางประกง ชุมชนกลุ่มไทย - ลาวขยายอิทธิพลทางการเมืองและชุมชนเข้า



 

660   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

มาร่วมในพื้นที่เดียวกัน ชนพื้นเมืองเริ่มรับวัฒนธรรมไทย - ลาวและก่อตัวเป็นสังคมเมืองสืบทอด
วัฒนธรรมลาวต่อมาซึ่งมีขอบเขตตั้งแต่จังหวัดเลย (เมืองหล่ม เมืองเลย ปากเมือง เชียงคาน ด่าน
ซ้าย) จังหวัดหนองคาย (เมืองเวียงคุก เมืองปากห้วยหลวง) จังหวัดอุดรธานี บริเวณอำเภอบ้านผือ 
อำเภอหนองบัวลำภู จังหวัดสกลนคร และจังหวัดนครพนม (เมืองโคตรบอง) เป็นการตั้งชุมชนใน
สังคมเกษตรกรรม มีการทำเครื่องมือเครื่องใช้เอาไว้ใช้เองในชุมชน มีความเชื่อในเร่ืองของผี พญา
แถน ที่เกี่ยวกับการเกษตร จนเริ่มมีการใช้ภาษาและตัวอักษรในการสื่อสารกันระหว่ างชุมชนที่
เรียกว่า"อักษรไทยน้อย" และ "อักษรธรรม" อักษรไทยน้อยนี้ได้ใช้เป็นอักษรทางราชการของกลุ่ม
ไทย - ลาว เร่ือยมา คือ ใช้เขียนบันทึกเรื่องราวเอกสาร หนังสือราชการ (หนังสือจุ้ม) ของลาวและ
อีสานส่วนอักษรตัวธรรมมักจะเขียนเร่ืองราวทางพระพุทธศาสนา คือชาววัดมักนิยมใช้อักษรธรรม
แสดงให้เห็นว่าในดินแดนอีสานเป็นสังคมเกษตรกรรม ที่มีการใช้อักษรธรรมที่ได้รับอิทธิพลจาก
พระพุทธศาสนา เป็นสิ่งที่ยืนยันว่าศิลปกรรมที่เกิดขึ้นจะต้องมีเรื่องราวทางพระพุทธศาสนารวมอยู่
ด้วย (ธวัช ปุณโณทก, 2555) 

1. ฮูปแต้มฝาผนังถ้ำ 
ภาพเขียนสีหรือรูปรอยบนผนังถ้ำที่ชาวอีสานเรียกว่า ฮูปแต้ม ถือเป็นจิตรกรรม

สมัยก่อนประวัติศาสตร์ ที่ถ่ายทอดเรื่องราว ความเชื่อ การดำรงชีวิต บรรยาย ความประทับใจ
เร่ืองราวที่เกิดขึ้น หรือเล่าเหตุการณ์สำคัญ ๆ นั้น ด้วยเส้น สีง่าย ' โดยหลักฐานศิลปะถ้ำที่ปรากฎ
ในประเทศไทยที่สำรวจโดยกรมศิลปากร มีแหล่งศิลปะถ้ำที่สำรวจแล้วทั้งสมัยประวัติศาสตร์และ
สมัยก่อนประวัติศาสตร์ ทั้งหมด 188 แห่ง ในจำนวนนี้พบในภาคเหนือ 6 แห่ง ภาคกลาง 13 แห่ง 
ภาคใต้ 25 แห่ง และพบมากที่สุดในภาคอีสาน 144 แห่ง" เช่น ภาพเขียนที่มีชื่อเสียงและรู้จักกันคือ 
ผาแต้ม อำเภอโขงเจียม จังหวัดอุบลราชธานี มีภาพเขียนสียุคประวัติศาสตร์ 3,00. - 4,000 ปี ไม่
น้อยกว่า 300 ภาพ เช่น ภาพคน สัตว์ ฝ่ามือ พิธีกรรมจับปลาก การทำนา เป็นต้น (สุมาลี เอกชน
นิยม, 2548) 

มนุษย์ก่อนประวัติศาสตร์นั้นนิยมเขียนภาพไว้บนผนังถ้ำ หรือหน้าผาหิน ศิลปถ้ำ หรือ
ภาพเขียนสีนี้ (Rock Painting) ถือว่าเป็นงานศิลปกรรมที่มนุษย์ในสมัยนั้นเขียนขึ้นเพื่อสะท้อนให้
เห็นการดำรงชีวิต หรือความเชื่อต่างๆ ใน พ.ศ.2567 นายเอ เอฟ จี แคร์(A.F.G.KERR)ได้ค้นพบ
ภาพเขียนสีครั้งแรกที่ถ้ำมือแดง บ้านส้มป่อย ตำบลสีบุญเรือง อำเภอมุกดาหาร จังหวัดนครพนม 
เป็นภาพที่ทำขึ้นโดยใช้มือจุ่มสีประทับบนผนังถ้ำหรือเขียนเป็นภาพมือ มีทั้งมือสีแดงและสีเทารวม 
10มือด้วยกันและยังมีภาพคนยืน 6 คน ต่อมาได้มีการค้นพบภาพเขียนบนผนงัถ้ำมากข้ึนในเขตภาค
อีสาน ได้แก่ จังหวัดอุดรธานี เลย ขอนแก่น ชัยภูมิ และกาฬสินธุ์ 

เมื่อศึกษาวิธีการเขียนภาพบนผนังถ้ำแล้ว พบว่า ผนังหินที่ใช้เขียนส่วนใหญ่เป็นหินทราย
ส่วนที่พบเป็นผนังหินปูนก็มีเช่น ที่ภูผาฆ้อง อำเภอภูกระดึง จังหวัดเลย การที่เลือกใช้ผนังหินทราย



 

 วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |   661 

 

 

นั้นเนื่องจากมีผิวหน้าค่อนข้างเรียบ หากมีการแตกตัวออกจากกันก็จะมีรอยแตกที่ตรง ส่วนวิธีการ
เบนผนังถ้ำที่ภาคอีสานนั้นพบว่ามีลักษณะ ดังนี้ 

เร่ิมต้นจากการเขียนเป็นโครงร่างของภาพก่อนแล้วจึงระบายสีทึบ เป็นภาพที่ไม่ต้องการ
แสดงรายละเอียด พบบางภาพยังเป็นเส้นร่างอยู่ ระบายสีทึบไม่หมด เส้นร่างมักเป็นสีดำ ส่วนสีแดง
หรือสีน้ำตาลแดงมักใช้ระบายเป็นสีทึบ มักเขียนเป็นภาพคน ซึ่งเขียนเป็นกลุ่มเหมือนจะบอก
เหตุการณ์ของยุคสมัย และภาพสัตว์ที่พบเห็นในยุคนั้นได้แก่ ว หมา สัตว์เลี้ยง เพื่อจะบอกลักษณะ
ของสัตว์หรือวิธีการล่าหรือจับสัตว์ หรือบอกบริเวณนั้นมีสัตว์ชนิดนี้อยู่ เช่น กลุ่มภาพที่ผาแต้ม
อำเภอโขงเจียม ภาพเขียนที่พบในถ้ำ เพิงผา ส่วนใหญ่ เขียนเป็นเส้นภาพโดยไม่มีการร่าง ส่วนใหญ่
เป็นภาพลายเรขาคณิตพบมากที่สุดในภาคอีสาน ไม่ทราบความหมาย หรือเป็นสัญลักษณ์ ที่จะบอก
อะไรเขียนเป็นภาพมือไว้บนผนังหิน ซึ่งมีวิธีทำ 3 วิธีกล่าวคือ ใช้ฝ่ามือวางทาบบนผนังหินแล้วเขียน
เป็นเส้นรอบฝ่ามือนั้น หรือใช้ฝ่ามือชุบสีเสียก่อนแล้วนำไปทาบบนผนังหิน จึงทำให้บริเวณข้อต่อ
และอุ้งมือไม่มีสีติดบนผนังหิน ซึ่งพบวิธีนี้ที่ภูผาฆ้อง บ้านห้วยส้ม อำเภอภูกระดึง จังหวัดเลย และ
ใช้ผ่ามือทาบลงผนังหินแล้วเอาปากอมสีพ่นไปรอบมือ ภาพมือนี้มีที่ผาฆ้อง บ้านผือ จังหวัดอุดรธานี 
ผาแต้มและผาหม่อน อำเภอโขงเจียม จังหวัดอุบลราชธานี น่าจะทำขึ้นเพื่อแสดงความเป็นเจ้าของ
ที่พักตามถ้ำชั่วคราวไม่ได้ใช้แสดงการเยี่ยมเยือนอย่างภาพมือที่พบในยุโรป หรือใช้เป็นสัญลักษณ์
แสดงเป็นแหล่งอาศัยอยู่ถาวรจนเป็นชุมชน สำหรับสีที่ใช้เขียนนั้น ส่วนมากเป็นสีแดง นอกนั้นก็มีสี
ส้ม สีเลือดหมู สีน้ำตาล สีดำ และสีขาว สำหรับสีแดงนั้นมีการศึกษาที่มาของสี พบว่าแร่เหล็ก(เฮมา
ไทด์) มีจำนวนมากในภาคอีสานหาได้ง่าย จึงสันนิษฐานเป็นเบื้องต้นว่าได้นำแร่ชนิดนี้มาบดให้
ละเอียด แล้วละลายน้ำหรือยางไม้ทำเป็นสีใช้เขียนผนังถ้ำ ส่วนเคร่ืองมือที่ใช้เขียนในเบื้องตันน่าจะ
ใช้เปลือกไม้ทุบปลายให้เป็นเส้นทำเป็นภู่กันเขียนหรือใช้วัตถุที่ยืดหยุ่นซึมซับสีได้เช่น หางหรือขน
สัตว์ แท่งไม้ และการใช้ของแข็งหรือสิ่งที่มีคมเขียนขึ้น 

ชุมชนในภาคอีสานได้มีการพัฒนาให้มีความเจริญรุ่งเรืองเร่ือยมาจากชุมชนที่อาศัยตาม
ถ้ำเชิงผาที่อาศัยการล่าสัตว์สู่สังคมเกษตรกรรมจนกระทั่งได้รับอิทธิพลวัฒนธรรมจากกลุ่มใกล้เคียง 
มีการอพยพเคลื่อนย้ายถิ่นฐานไปเรื่อย 1 ตามแนวของลุ่มแม่น้ำ ลักษณะของประชาคมอีสานใน
ระยะปลายพุทธศตวรรษที่ 19 แบ่งได้ 3 กลุ่ม คือ 

1) กลุ่มประชาชนลุ่มแม่น้ำโขง ได้รับอิทธิพลล้านช้าง กระจายตามลำน้ำโขง 
2) กลุ่มประชาชนลุ่มแม่น้ำชี ศูนย์กลางอยู่ที่เมืองสาเกต สุวรรณภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด 
3) กลุ่มประชาชนอีสาน บริเวณแม่น้ำมูลและทุ่งกุลาร้องให้ (ไพโรจน์ สโมสร, 2532) 
ฮูปแต้มฝาผนังถ้ำสมัยประวัติศาสตร์นี้ล้วนสะท้อนให้เห็นถึงคุณค่าทางศิลปะอันเป็น

พฤติกรรมของมนุษย์ เป็นร่องรอยของอารยธรรมของกลุ่มชนในดินแดนนี้ เนื้อหาสาระที่ปรากฎเป็น



 

662   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

ฮูปเขียนสีบนผนังถ้ำบรรยายเร่ืองราวชวีิตในสงัคมในยุคสมัยนัน้ได้เป็นอย่างดี ช่างแต้มภาพคน สัตว์
นานาชนิด ทั้งสัตว์บกและสัตว์น้ำ เครื่องมือจับสัตว์ ต้นหญ้า ใบไม้ ต้นไม้ และสัญลักษณ์ แสดงให้
เห็นสภาพวิถีชีวิตทางสังคมกับฮูปแต้มซึ่งมีความผูกพันอย่างแนบแน่น 

2. ฮูปแต้มบนผืนผ้า 
ฮูปแต้มบนผืนผ้าที่รู้จักกันดีและพบมากในภาคอีสานคือ ผ้าพระเวสส์ หรือ ผ้าผะเหวด 

สร้างขึ้นในงานบุญประจำปีของชาวอีสานในบุญเดือนสี่ ที่เรียกว่า  "บุญพระเวส" หรือ"ผะเหวด" 
หรือ "พระเวสส์" เป็นงานบุญที่ชาวอีสานให้ความสำคัญเป็นพิเศษโดยมีความเชื่อว่า ถ้าหากได้ฟัง
เทศน์มหาชาติ เรื่องพระเวสสันดรนี้ครับทั้ง 13 กัณฑ์ ในวันเดียว จะได้ไปเกิดในสมัยพระศรีอริย
เมตไตยพุทธเจ้า จากเรื่องในหนังสือมาลัยหมื่นมาลัยแสนกล่าวว่า คร้ังหนึ่งพระมาลัยเถระได้ขึ้นไป
ไหว้พระธาตุเกศแก้วจุฬามณีบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์และได้พบปะสนทนากับ พระศรีอริยเมตไตย ผู้ที่
จะมาเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต เนื้อความตอนหนึ่งว่า... 

ลำดับนั้น สมเด็จพระศรีอริยเมตไตยใคร่จักทราบถึงวิธีการทำบุญของเหล่าชาวชมพูทวีป 
จึงขอให้พระมาลัยวิสัชนา พระมาลัยจึงกล่าวว่า "มนุษย์บางพวกก็ให้ทานรักษาศีล บางพวกก็จัดให้
มีพระธรรมเทศนาพร้อมกับป่าวประกาศให้ชาวประชามารับฟัง บ้างก็สร้างวัดวาอารามศาลากุฎี 
บ้างก็สร้างสถูปเจดีย์แลพระพุทธรูปไว้ในพระศาสนา บ้างก็ถวายเสนาสนะคิลานเภสัชแด่พระภิกษุ
สงฆ์ บ้างก็มีเจตจำนงถวายภัตตาหารบิณฑบาตตลอดจนสบงจีวรแด่พระภิกษุ บ้างก็เป็นบุตรกตัญญู
เลี้ยงดูบำรุงบิดามารดา บ้างก็สร้างพระคัมภีร์ไตรปิฎก สุดแท้แต่กำลังแห่งทรัพย์แลปัญญาของตน 
มหาบพิตร" เมื่อสมเด็จพระศรีอาริยเมตไตยได้ทราบถึงวิธีการทำบุญกุศลของชาวชมพูทวีปแล้ว 
พระองค์จึงถามถึงมโนปนิธานในการทำบุญนั้นว่าหวังผลในมนุษย์สมบัติ สวรรค์สมบัติ หรือนิพพาน
สมบัติ พระมาลัยตอบว่า "ดูกรมหาบพิตร อันมนุษย์ทั้งหลายที่หมายทำบุญกุศลด้วยมิได้หวังผลใน
มนุษย์สมบัติ สวรรค์สมบัติ หรือนิพพานสมบัติแต่อย่างใด กลับมุ่งหมายให้ได้เกิดทันศาสนาของ
พระองค์ทั้งนั้นเป็นส่วนใหญ่ ที่หมายใจเป็นอย่างอ่ืนกลับมีน้อยเป็นอย่างยิ่ง " เมื่อพระศรีอาริยเมต
ไตยทรงสดับเช่นนั้นก็มีพระดำรัสตรัสฝากพระมาลัยไว้ว่า "ถ้าพวกเขาเหล่านั้นอยากเกิดทันศาสนา
ของข้าพระองค์ ก็จงอุตส่าห์ฟังธรรมมหาเวสสันดรชาดกให้จบทั้งหมดในวันเดียว แล้วบูชาด้วยธูป
เทียน ดอกไม้อย่างละพัน ฉัตรอัน 

ประกอบด้วยดอกบัวหลวง ดอกบัวเขียว ดอกบัวขาว ดอกสามหาวอย่างละพัน ถ้าทำได้
ดังนั้นก็จะพบกับศาสนาของข้าพระองค์ ส่วนคนบาปหยาบช้าหนาหนัก เช่น กระทำปีตุฆาต มาตุ
ฆาต ฆ่าพระอรหันต์ ทำร้ายพระพุทธเจ้า แลทำสังฆเภทให้หมู่สงฆ์เกิดการแตกแยกแตกความคิดไม่
สามัคคีทำลายพระเจดีย์แลพระพุทธรูป ตลอดจนคนที่ตระหนี่ถี่เหนียวไม่รู้จักทำบุญให้ทาน ไม่รู้บ
โทษ ดำรงตนอยู่ในความประมาท คนพวกนี้มิได้มีโอกาสพบศาสนาของข้าพระองค์เป็นแน่แท้ "เมื่อ
พระมาลัยได้ฟังดังนั้น ก็กำหนดจดจำไว้ในใจ เพื่อว่าจะได้นำไปเทศนาสั่งสอนชาวประชาทั้งหลาย



 

 วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |   663 

 

 

ให้ได้ปฏิบัติ” ด้วยมูลเหตุนี้ ชาวอีสานต้องการจะได้พบพระศรีอริยเมตไตย และเกิดร่วมศาสนาของ
พระองค์ จึงมีการทำบุญผะเหวด เป็นประจำทุกปี (ชลิต ชัยครรชิต, 2549) 

บุญผะเหวด หรือ บุญมหาชาติ คือบุญที่เกี่ยวข้องกับพระมหาเวสสันดรชาดกนั่นเอง
กำหนดการทำบุญในช่วงเดือนสี่ข้างแรมถึงเดือนห้า จะถือเอาวันใดเป็นวันบุญก็ได้ตามแต่จะตกลง
กันในหมู่บ้าน เมื่อตกลงวันกันได้แล้ว ก่อนถึงวันงานก็จะมีการเตรียมงานบุญโดยมีการเตรียม
ดอกไม้อาหารคาวหวาน ขนม ข้าวต้ม ไว้สำหรับถวายพระและเลี้ยงแขกในงาน และเตรียมหมาก
พันคำเมี่ยงพันคำ เทียน ธูป มีดดาบอย่างละพัน และข้าวตอกดอกไม้ไว้สำหรับบูชาคาถาพัน ทางวัด
ก็แบ่งหนังสือออกเป็นกัณฑ์ ๆ หนังสือผูกหนึ่งอาจแบ่งเป็นหลาย ๆ กัณฑ์ก็ได้ เพื่อให้ชาวบ้านได้รับ
กัณฑ์ทั่วถึงกัน มอบหนังสือให้พระภิกษุสามณรในวัดเพื่อเตรียมไว้เทศน์ หรืออาจนิมนต์พระจากวัด
อ่ืนมาเทศน์ด้วย ส่วนผู้ที่มีฝีมือในการวาดภาพก็จะช่วยกันวาดภาพเรื่องราวพระเวสสันดรชาดกทั้ง 
13 กัณฑ์บนผืนผ้าสีขาวไว้สำหรับแห่ 

ในวันโฮมหรือวันรวมชาวบ้านจะออกมารวมตัวกันเพื่อทำพิธีนิมนต์พระอุปคุตในตอนเช้า
มืด พอตอนประมาณบ่ายสามหรือสี่โมงในวันโฮมหรือวันรวมชาวบ้านก็มารวมกันอีกครั้งที่วัดเตรียม
ตัวจัดขบวนแห่ไปอัญเชิญพระมหาเวสสันดรและพระนางมัทรีเข้าเมือง โดยสมมุติป่าแห่งใดแห่งหนึ่ง
ในหมู่บ้านเป็นที่ทั้งสองอยู่ ในพิธีอัญเชิญก็จะมีพระพุทธรูป 1 องค์ พระภิกษุ 4 รูป ขบวนประชาชน
และทิวผ้าที่เขียนได้เร่ืองราวของพระเวสสันดร เวียนขวารอบวัดหรือศาลาโรงธรรม 3 รอบ ในตอน
เย็นก็จะมีการเทศน์มหาชาติ ในขณะที่พระกำลังเทศน์อยู่นั้นหากผู้ใดพอใจก็จะมีการถวายเงินด้วย
ความเลื่อมใสศรัทธา การบริจาคของชาวอีสานมีสองรูปแบบคือกัณฑ์หลอนและกัณฑ์จอบ  

ภาพพระเวสสันดร หรือ ผ้าผะเหวด หรือ ผ้าพระเวสส์ เป็นภาพเขียนที่มีความยาว
ประมาณ 10 - 30เมตร 165 กว้างประมาณ 0.90 - 1.20 เมตร เป็นผ้าผืนเดียวเล่าเรื่องราว พระ
เวสสันดรชาดก ทั้ง 13 กัณฑ์ โดยจะวาดเร่ืองราวตามลำดับ ต่อเนื่องกันไป ไม่แบ่งเป็นกัณฑ์ หรือ
ห้องอย่างทางภาคกลาง เรื่องราวในผ้านั้นผู้ดูต้องมีความแม่นยำในเนื้อเรื่องเป็นอย่างดีจึงจะ
สามารถเข้าใจได้ ซึ่งบางภาพก็มีการเขียนซ้อนกันอยู่บนและอยู่ล่าง บางภาพช่างจำเป็นต้องเขียน
คำบรรยายประกอบภาพด้วย จึงพบว่าผ้าพระเวสส์ของภาคอีสานมักมีการอธิบายภาพเกือบทุกผืน 
ในงานบุญทศน์มหาชาติหรือบุญผะเหวดผ้านี้จะนำผูกติดกับปลายไม้ไผ่ ปักประดับไว้บริเวณศาลาที่
จัดงานหรือแขวนไว้ตามโฮงธรรม  

ฮูปแต้มบนผืนผ้าสร้างขึ้นเพื่อใช้ในงานบุญผะเหวดเทศน์มหาชาติ ปรากฎเฉพาะเรื่อง
พระเวสสันดรชาดกเท่านั้น เป็นฮูปแต้มที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะของชนชาวอีสาน คือเป็นผ้าผืนยาว
หลายเมตร เขียนเรื่องราวทั้ง 13 กัณฑ์จนครบ ได้เห็นคุณค่ ความงาม และพุทธจริยธรรมที่แฝงไว้
ในงานพุทธศิลป์ ประดุจผืนผ้าที่แต่งแต้มไปด้วยศาสนธรรมคำสอนปรากฎเป็นฮูปแต้มอันทรงคุณค่า



 

664   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

นำเสนอผ่านจารีตประเพณีทางวัฒนธรรมอีสานเป็นมรดกอันล้ำค่ายิ่งของซนชาติ และเป็น
จุดเร่ิมต้นของฮูปแต้มพระเวสสันดรชาดกในสิมและศาสนาสถานอ่ืน ๆ ในภูมิภาคนี้ 

3. ฮูปแต้มสิมอีสาน 
ภาพจิตรกรรมฝาผนังอีสานเป็นงานจิตรกรรมที่เก่ียวเนื่องกับพุทธศาสนา ภาพจิตรกรรม

ฝาผนังในภาคอีสานหรือที่เรียกว่า "ฮูปแต้ม" มีปรากฎอยู่ที่สิม (โบสถ์) วิหาร หอไตร และหอแจก
(ตาลาการเปรียญ) ฮปแต้มที่พบกันเป็นส่วนมากทางภาคอีสานมักจะเขียนอยู่บนผนังด้านนอกของ
สิมหรือโบสถ์ ฮูปแต้ม หรือภาพจิตรกรรมฝาผนังในอาคารที่เก่ียวเนื่องกับพุทธศาสนาสิม ในภาษา
อีสานหมายถึง โบสถ์ ในภาคกลาง มาจากคำว่า สีมา หรือ เสมา แปลว่า เขตกำหนดความพร้อม
เพรียงสงฆ์, เขตชุมนุมของสงฆ์, เขตที่สงฆ์ตกลงไว้สำหรับภิกษุทั้งหลายที่อยู่ภายในเขตนั้นจะต้อง
ทำสังฆกรรมร่วมกัน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), 2555) 
 

สิมในภาคอีสานแบ่งออกเป็น 2 ประเภทใหญ่ๆ คือ 
 1. อุทกกสีมา หรือ สิมน้ำ สิมน้ำเป็นอาคารที่สร้างขึ้นกลางน้ำ ตำแหน่งที่ตั้งไม่ตายตัวสุด
แล้วแต่วัดนั้นจะมีแหล่งน้ำอยู่ที่ใด ตัวสิมจะต้องอยู่ห่างจากฝั่งชั่วระยะวักน้ำสาดไม่ถึง ยาวเชื่อมต่อ
ฝั่ง เวลาทำสังฆกรรมจะต้องชักสะพานออกไมให้มีสิ่งใดเชื่อมต่อระหว่างฝั่งกับตัวสิม ในอีสาน
เหลืออยู่น้อยมาก สาเหตุที่ทำให้เกิดสิมน้ำก็เพราะความจำเป็นเร่งด่วนในการประกอบ สังฆกรรมใน
ภูมิประเทศชนบทห่างไกลทุรกันดาร ซึ่งยังไม่มีวัดหรือมีก็เป็นเพียงสำนักสงฆ์ที่ยังขาดสิมอันผูกพัทธ
สีมาถูกต้องตามพระวินัยบัญญัติ ลักษณะของสิมน้ำโดยทั่วไป มีทั้ งที่กั้นฝารอบและที่เปิดโล่งคล้าย
กับศาลากลางน้ำ ส่วนใหญ่ไม่นิยมตีฝา หากมีการกั้นฝาจะใช้ไม้ตีซ้อนกันเป็นเกล็ดคล้ายกับฝาเรือน
ไม้กระดาน หลังคาแต่เดิมใช้กระเบื้องหรือมีเรียกว่า  "แป้นไม้" ปัจจุบันหันมาใช้สังกะสีแทน 
(ไพโรจน์ สโมสร, 2532) 
 2. คามสีมา หรือ สิมบก คือ อาคารที่สร้างไว้บนบกในชุมชนที่ตั้งมั่นเป็นหลักถาวร มี
ความมั่นคงพอสมควร มีขนาดไม่ใหญ่โตนัก มีผังแปลนรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้า ยาวต่ำสุด 3 ช่วงเสาและ
กว้าง 1 ช่วงเสา นิยมทำประตูเข้าด้านหน้าเพียงด้านเดียว หลังคาทรงจั่ว มีปีกนกคลุมด้านข้างบาง
หลังแกะสลักลวดลายเป็นฮังผึ้ง (ภาคกลางเรียกรวงผึ้ง ภาคเหนือเรียกโก่งคิ้ว) ประดับมุขหน้า
ทางเข้า และบางหลังมีฮูปแต้ม เขียนไว้นอกมากกว่าด้านใน แบ่งออกเป็น 3 แบบ คือ สิมไม้ สิมโถง 
และสิมก่อผนัง (วิโรฒ ศรีสุโร, 2542) 

เร่ืองราวในฮูปแต้มบนผนังสิมอีสาน แบ่งได้เป็น 3 ส่วนใหญ่ๆ คือ 
 1. เรื่องราวที่เก่ียวกับพุทธศาสนา พบว่าเร่ืองที่นิยมมากที่สุดคือ เวสสันดรชาดก นิทาน
ม่วนชื่นหรือวรรณกรรมท้องถิ่น อาทิ สินไซย พระลักพระลาม ปาจิตต์อรพิม กาละเกด เป็นต้นและ
วิถีชีวิตชาวบ้าน เช่น งานบุญประเพณีต่างๆ อย่างประเพณีฮดสงฆ์ บุญผะเหวด นอกจากนี้ยังมีการ



 

 วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |   665 

 

 

รักษาโรค การค้าขาย หาปลา ฯลฯ แนวเรื่องของการแสดงออก จะประกอบไปด้วยส่วนที่เกี่ยวกับ
คุณธรรมความดีงาม ของมนุษย์ที่ต้องการสื่อ เพื่อเป็นต้นแบบของสังคมด้วยภาพเกี่ยวกับการ
ประพฤติศีล ปฏิบัติธรรม ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว ผลของการทำบุญ -บาป, คุณ-โทษแนวคิดดังกล่าว
ล้วนเกิดจากจินตนาการบนพื้นฐานของวัฒนธรรมทางพุทธศาสนา ธรรมชาติชีวิตเป็นสำคัญ 
 2. รูปแบบและกรรมวิธีการจัดองค์ประกอบศิลป์ในฮูปแต้มอีสานไม่มีกฎเกณฑ์ตายตัว
ช่างแต้มมีอิสรเสรีในการแสดงออกอย่างเต็มที่ ช่างแต้มคนเดียวกันหากได้ไปเขียนภาพ ณ สถานที่ที่
ต่างกันรูปลักษณ์ขององค์ประกอบศิลป์รวมทั้งรายละเอียดก็จะแตกต่างกันออกไป ช่างแต้มจะ
เลือกสรรเรื่องราวจากพุทธประวัติหรือจากวรรณกรรมพื้นบ้านเฉพาะส่วนหรือตอนที่ช่างแต้ม
ประทับใจนำมาพรรณนาด้วย เส้นสี และองค์ประกอบภาพที่ต่อเนื่องกันไป จากภาพหนึ่งเชื่อมต่อ
กับอีกภาพหนึ่งเพื่อสื่อสารความคิดให้ผู้ชมเกิดจินตนาการ มองเห็นความงามทางสุนทรียศาสตร์
และคุณค่าทางคุณธรรมที่แฝงอยู่ในปฐมธาตุทัศนศิลป์ เนื้อหาของภาพแต่ละตอนจะจบลงในตัวของ
มัน 
 3. องค์ประกอบภาพส่วนรวมในฮูปแต้มอีสานคล้ายกับการแสดงหนังตะลุง ผืนผนัง
ภายในและภาพภายนอกของสิมคือ จอหนัง ตัวละครที่กำลังแสดงอิริยาบถต่างๆ ตามท้องเร่ือง คือ
ตัวหนังตะลุงที่ช่างแต้มนำมาประดับบนผืนผนัง จากตอนหนึ่งเชื่อมต่อกับอีกตอนหนึ่ง ใกล้ๆกับเนื้อ
เร่ืองแต่ละตอนจะมีคำบรรยายภาพด้วยตัวอักษรกำกับไว้ด้วย ช่างแต้มจะใช้เส้นแถบเป็นสิ่งแทน
การคั่นเนื้อเรื่องแต่ละตอนหรือไม่ก็ปล่อยช่องว่างรอบองค์ประกอบภาพ เพื่อมีให้เกิดความสับสน
ระหว่างเนื้อหาแต่ละตอน ช่องว่างจะเกิดคุณค่าคล้ายกับที่พักสายตาคล้ายกับการเว้นวรรคของ
ประโยค หรือการขึ้นบรรทัดใหม่ของคอลัมน์ในการเขียนหนังสือ พื้นผนังหรือฉากหลังไม่มีการรอง
พื้นด้วยสีหนักจะรองพื้นด้วยสีขาวล้วนหรือขาวนวล ช่างแต้มจะร่างรูปทรงของตัวละครต่างๆลงบน
ผืนผนังสีขาวนั้นมีการลงสีตกแต่งเคร่ืองประดับตัดเส้นลงรายละเอียดในแง่มุมบางส่วนเฉพาะส่วนที่
เป็นรูปทรงของตัวละคร หรือตัวละคร ทำให้เกิดความเด่นชัดมากข้ึน มีคุณค่าทางสุนทรียภาพ เกิด
ความรู้สึกนุ่มนวลมากกว่าที่เป็นสีขาวโดด ๆ 
 

บทสรุป 
 จากการศึกษาประวัติและพัฒนาการของจิตรกรรมฝาผนังตามบริบทของชาวอีสาน 
พบว่า จิตรกรรมส่วนใหญ่เกิดขึ้นจากแรงบันดาลใจจากเร่ืองราวทางพระพุทธศาสนาที่เก่ียวกับพุทธ
ประวัติ อรรถกถาชาดก อดีตพุทธ ปริศนาธรรม พระมาลัย ไตรภูมิ ส่วนเรื่องราวทางวรรณกรรม
พื้นบ้าน เช่น สินไซย (สังข์สินชัย) เป็นต้น สอดแทรกไปด้วยภาพวิถีชีวิต ขนบธรรมเนียมประเพณี
และวัฒนธรรมไทย - ลาว โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อถวายเป็นพุทธบูชาตามผนังผนังถ้ำ โบสถ์ วิหาร(หอ



 

666   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

แจก) ศาลาการเปรียญ และผืนผ้า ประดับตกแต่งเพื่อโน้มน้าวชักนำให้ผู้ชมเกิดความศรัทธาต่อ
พระพุทธศาสนาส่วนผู้ที่มีความศรัทธาอยู่แล้วเมื่อได้สัมผัส จะทำให้ซาบซึ้งต่อรสพระธรรมคำสอน
ในพระพุทธศาสนายิ่งขึ้น 
 

เอกสารอ้างอิง 

กรมศิลปากร. (2532). ศิลปะถ้ำในอีสาน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ชุมนุมสหกรณ์การเกษตรแห่ง
ประเทศไทย จำกัด.  

ชลิต ชัยครรชิต และคณะ. (2549). สังคมและวัฒนธรรมอีสาน (เอกสารประกอบนิทรรศการถาวร
อีสานนิทัศน์). ขอนแก่น : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 

ธวัช ปุณโณทก. (2555). ศิลาจารึกอีสานสมัยไทย – ลาว. กรุงเทพมหานคร : คุณพินอักษรกิจ.  
ประยูร อุธุชาฎะ. (2530).พจนานุกรมศิลป์ โดย น.ณ ปากน้ำ (นามแฝง). พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ : 

เมืองโบราณ. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2555). พจนานุกรม ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 18. 

กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
ไพโรจน์ สโมสร. (2532). จิตรกรรมฝาผนังอีสาน. กรุงเทพฯ : อมรินทร์ พร้ินติ้งกรุ๊พ. 
ไพโรจน์ สโมสร. (2542). ฮูปแต้ม (จิตรกรรม). สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาคอีสาน. 
  https://db.sac.or.th › thailand-cultural-encyclopedia 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2530). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตสถาน พ.ศ. 2525. พิมพ์ครั้งที่ 3. 

กรุงเทพฯ : อักษรเจริญทัศน์. 
วรพรรณ ภูวิจารณ์. (2551). จิตรกรรมฝาผนังวัดโพธิ์ชัย บ้านนาพึง อำเภอนาแห้ว จังหวัดเลย. 

รายงานวิจัย. คณะมนุษศาสตร์และสั่งคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฎเลย. 
วิโรฒ ศรีสุโร. (2542). สิมอิสาน. กรุงเทพฯ : มูลนิธิโตโยต้า. 
ศิลป์ พีระศรี. (2502). คุณค่าจิตรกรรมฝาผนัง. กรุงเทพฯ : กรมศิลปากร. 
ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2555). เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน. กรุงเทพมหานคร : 

มิวเชียมเพรส. 
สมชาติ มณีโชติ. (2529). จิตรกรรมไทย. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
สุมาลี เอกชนนิยม. (2548). ฮูปแต้มในงานศิลป์อีสาน งานศิลป์สองฝั่งโขง. กรุงเทพมหานคร : 

สำนักพิมพ์มติชน. 
อำพัน กิจงาม และคณะ. (2531). อดีตอีสาน. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์การศาสนา. 


