
 
 

พุทธธรรมกับการเจริญสติพัฒนาชีวิตและจิตวิญญาณความเป็นครู 
BUDDHADHARMA AND MINDFULNESS TO DEVELOP LIFE AND 

SPIRITUALITY AS A TEACHER 

 
 

1ภาราดา สังข์ทอง, 2สมยงค์ สีขาว และ 3กรวิกา สุวรรณกูล, 
1Pharada Sangthong, 2Somyong Seekhao and 3Kornwika Suwannakul 

 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย, ประเทศไทย 
Loei Rajabhat University, Thailand 

 

1sangthongva@gmailcom 
 

Received : May 28, 2023;  Revised: July 25, 2023;  Accepted: August 21, 2023 
 

บทคัดย่อ 
 

  บทความนี้เป็นการนำเสนอมุมมองการนำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้ด้วยการลงมือปฏิบัติ 
เนื่องจากศาสนาตามหลักธรรมของศาสนา หากไม่ลงมือปฏิบัติจะไม่นำไปสู่การพัฒนาอย่างแท้จริง 
ซึ่งในสังคมปัจจุบันคนเราประสบปัญหาทั้งปัญหาทางกาย ใจและสติปัญญาในการพัฒนาตนเอง 
ธรรมะเป็นคำสอนเพื่อนำไปสู่การปฏิบัติมิใช่การท่องจำ และเมื่อลงมือปฏิบัติจะเกิดความเข้ าใจ 
เมื่อเข้าใจจะสามารถยกระดับ“จิต”ให้ปล่อยวางต่อสถานการณ์ต่างๆ และนำไปสู่การเปลี่ยนแปลง
ตนเองได้ ดังคำกล่าวที่ว่า “ธรรมเป็นสิ่งที่พึงเห็นได้ด้วยตนเอง เป็นสิ่งที่ปฏิบัติได้และให้ผลได้ไม่
จำกัดกาล ท่านจงมาดูเถิดเป็นสิ่งที่ควรน้อมเข้ามาใส่ตัว เป็นสิ่งที่ผู้รู้ ก็รู้ได้เฉพาะตน”ที่สำคัญการ
หลงระเริงทำชั่ว แล้วคิดว่าได้ดีมั่งมี แท้จริงแล้วเราท่านต่างมีกรรมเป็นทาญาติ นั้นคือ ไม่ว่ากรรมดี 
หรือกรรมชั่วย่อมได้รับผลเสมอ 
 
คำสำคัญ : พุทธธรรม, การเจริญสติ, การพัฒนาชีวิต, จิตวิญญาณความเป็นครู 

 
1 รองศาสตราจารย์ ดร. คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเลย 
2 อาจารย์ ดร. คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภฏัเลย  
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย ์ดร. กลุ่มวิชาจิตวิทยาและการแนะแนว คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย 



 

626     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

Abstract 

 

 This article presents a perspective on applying Dhamma principles through 
practice. Because religion based is on religious principles. Without action, it will not 
lead to real development. In today's society,  people face both physical, mental, 
and intellectual problems with self-improvement. Dharma is the principle of 
teaching for practice, not memorization. When they are put into practice, they will 
understand, and when understood, one can elevate the "mind" to let go of various 
situations and lead to self-transformation. As the saying goes “Dharma is something 
that can be seen result by oneself as practical and gives unlimited results. 
Buddhists should input in mind come and see, this is something that should be 
bowed to oneself.  "It is what one know can only know yourself.”  Sometime, the 
human importantly, indulge in doing evil. and think it's good. In fact, each of us has 
karma as our relatives, That is, whether good or bad karma, the human which 
action always receives results. 

 
Keyword : Buddhadharma, Mindfulness,  Life development, Spirituality as a teacher 
  

บทนำ 

 

  พุทธศาสนามีประวัติอันยาวนานกว่า 2,500 ปี ซึ่งพุทธศาสนา (Buddhism) เป็นศาสนาที่
สำคัญ อีกศาสนาหนึ่ง สำหรับประเทศไทยพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่คนไทยโดยส่วนใหญ่นับถือยึด
เป็นหลักในการปฏิบัติตน ซึ่งท่านพุทธทาสภิกขุ กล่าวว่า “พุทธศาสนาเป็นวิทยาศาสตร์ มีวิธีการ
และหลักการทางวิทยาศาสตร์ ผู้ศึกษาธรรมะของพระพุทธเจ้าต้องเรียนรู้หลักศาสนาพุทธ โดย
วิธีการวิทยาศาสตร์ ซึ่งในปัจจุบันเราจะเห็นว่า เมื่อวิทยาศาสตร์เจริญก้าวหน้ามากเพียงใด จะ
พิสูจน์คำสอนตามหลักพุทธศาสนาได้มากขึ้น จากคำสอนตอนหนึ่งในหนังสือ “ธรรมานุสรน์ อย่า
อยู่อย่างคนตาย” อธิบายว่าธรรมะต้องนำมาปฏิบัติ หากเรียนรู้ว่ามีธรรมะข้อใดบ้าง เกี่ยวข้อง
อย่างไรบ้างแต่ไม่นำมาปฏิบัติก็ไม่ได้เกิดประโยชน์ใดๆ การศึกษาหลักธรรมะไม่เพียงแต่ปฏิบัติ
เพียงแต่พิธีกรรม แต่ควรเป็นการพิจารณาหลักธรรมด้วยเหตุด้วยผล ด้วยเหตุนี้  ในเดือนมีนาคม 
2542 องค์การสหประชาชาติได้มีมติยกย่องศาสนาพุทธ โดยประกาศให้วันวิสาขบูชา  เป็นวัน
สำคัญสากลของโลก (อัฐฐา, 2555 : 13-27)  เนื่องจากหลักธรรมคำสอนเป็นศาสตร์แห่งสัจธรรม



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    627 

 

 

ความเป็นจริงยาวนานกว่า 2,500 ปี ซึ่งสะท้อนให้รู้ว่าคำสอนต่าง ๆ มีความเป็นจริงและนำไปสู่การ
พัฒนาตนเอง สังคม ประเทศและสรรพสิ่งในธรรมชาติได้อย่างแท้จริง  ด้วยความสำคัญของ
หลักธรรมคำสอนต่างๆ ความนี้จึงมุ่งเน้นการนำแนวคิดหลักธรรมคำสอนต่างๆ ของพุทธศาสนา มา
ประยุกต์ใช้ในการเจริญสติ เพื่อพัฒนาชีวิตและจิตวิญญาณความเป็นครู  
 หลักธรรมคำสอนของพุทธศาสนา เน้นสอนในสิ่งที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนา การแก้ไข
ปัญหาความทุกข์ ให้ทุกคนหยุดพ้นทุกข์ การนำหลักธรรมมาปฏิบัติจะเป็นการช่วยสร้างสมดุลให้
เกิดขึ้นกับชีวิตทั้งร่างกาย จิตใจ และสติปัญญา โดยไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน สำหรับแนวทาง
การนำหลักคำสอนของพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้เพื่อเจริญสติพัฒนาชีวิตจากการวิจัยด้าน
จิตวิทยาการศึกษา พบว่า จำเป็นต้องยึดหลัก 3 ฝ ในการปฏิบัติ 1) ต้องฝืนตนเอง การปฏิบัติตาม
คำสอนให้บรรลุผลต้องรู้จักฝืนจิต ฝืนกาย เอาชนะกิเลสที่เกาะกินหัวใจของเราให้ได้ บางครั้งอาจจะ
รู้สึกทรมานเหตุใดถึงเป็นแบบนี้ บางคนฝืนตนเองไม่ได้ก็ล้มเลิกความตั้งใจในการนำหลักธรรมมาใช้
ในการดำเนินชีวิต 2) ต้องฝึกตนหมายถึง หลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนามิใช่อ่านจากตำรา 
แล้วจะพัฒนาตนเองได้หากแต่ต้องลงมือปฏิบัติ หรือนำไปใช้ในชีวิตประจำอย่างน้อยวันละ 5 นาที 
การฝึกปฏิบัติง่าย ๆ เช่น เม่ืออยากได้อะไรสักอย่างให้ตั้งสติพิจารณาซ้ำๆ หลาย ๆ รอบ ถามตนเอง
ซ้ำ ๆ หลาย ๆ ครั้งว่าควรทำหรือไม่ ยกตัวอย่างเช่น กรณีเร่ืองเงินให้ถามตนเองว่า สถานะการเงิน
ของเราเหมาะสมที่จะซื้อ ใช้จ่ายแบบนี้หรือไม่  จะได้ไม่ตกเป็นเหยื่อสังคมยุคหลังสมัยใหม่ 3) ต้อง
ใฝ่เรียนรู้ การนำหลักธรรมไปใช้ในชีวิตประจำวันให้เกิดประโยชน์ต่อตนเองได้มากที่สุด ต้องใฝ่
เรียนรู้อย่างต่อเนื่องสม่ำเสมอทำบ่อย ๆ ซ้ำ ๆ  

ในด้านของการพัฒนาชีวิตและจิตวิญญาณความเป็นครูนัน้ ในสังคมมนุษย์เราป่วยทางกาย
และทางจิตมากข้ึน แน่นอนว่าป่วยทางกายรักษาด้วยยา หากทว่าป่วยทางจิตต้องกินยาธรรม ดังคำ
กล่าวที่ว่า“สวดมนต์เป็นยาทา ภาวนาเป็นยากิน” เพื่อให้ทุกท่านได้เรียนรู้และรอบรู้ในการนำ
หลักธรรมคำสอยของพุทธธรรม ไปพัฒนาชีวิตและจิตวิญญาณความเป็นครู บทความนี้จึงมีประเด็น
เนื้อหาที่อยากให้ผู้อ่านศึกษาและทดลองนำไปปฏิบัติตาม ได้แก่  หลักธรรมคำสอนของพุทธธรรม  
หากปฏิบัติตามแล้วชีวิต หน้าที่การงาน สุขภาพ สติปัญญาจิตวิญญาณจะเปลี่ยนแปลงอย่างไร ซึ่ง
เนื้อหาสำคัญประกอบด้วย หลักธรรมคำสอนของพุทธธรรมกับความเป็นครู  พุทธธรรมกับการ
เจริญสติพัฒนาชีวิต หลักคิดพัฒนาจิตวิญญาณความเป็นครู ผลลัพธ์ของการพัฒนาชีวิตและจิต
วิญญาณความเป็นครูตามหลักพุทธธรรม 

 
 
 



 

628     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

หลักพุทธธรรม 
 

 โลกก้าวเข้าสู่ศตวรรษที่ 21 ปัญหาทางกายและทางจิตของคนเราเพิ่มสูงขึ้น จะเห็นได้จาก
ปัญหาสังคม ปัญหาการศึกษา ปัญหาสุขภาพการป่วยของมนุษย์ สะท้อนให้รู้ว่าโลกก้าวหน้า วัตถุ
เทคโนโลยีทันสมัย กระทั่งมนุษย์ปรับจิตใจให้เจริญตามความก้าวหน้าของสังคมและเทคโนโลยีไม่
ทัน และด้วยความก้าวหน้าของเทคโนโลยี มนุษย์เราบางส่วน ซึ่งอาจเป็นคนส่วนใหญ่ เริ่มห่างไกล
ศาสนาโดยเฉพาะหลักธรรมคำสอนซึ่งจากการสะท้อนคิดของนักวิชาการทางการศึกษาว่า การแยก
โรงเรียนออกจากวัด มุ่งเน้นสอนวิชาการตามมาตรฐานและตัวชี้วัด ละเลยการสอนหลักธรรมพุทธ
ศาสนา หรือเน้นวิชาการมากกว่าการนำศีลธรรมมาใช้ในโรงเรียน ประกอบกับการนำหลักพุทธ
ธรรมมาใช้เพียงพิธีกรรม แต่มิได้นำมาเป็นหลักปฏิบัติสำหรับ การดำเนินชีวิต กระทั่งคนบางกลุ่ม
หลงติดกับดักกิเลส โลภ โกรธ หลง ชอบหาอยู่ หากินบนงบประมาณแผ่นดิน มีความสุขบนคาบ
น้ำตาของผู้อ่ืน ไม่คิดสนใจใส่ใจว่าใครจะเดือดร้อน เอาความเห็นแก่ประโยชน์ตนเป็นที่ตั้ง กอบโกย
เท่าที่จะมีโอกาส จิตใจไหลลงต่ำดังกระแสน้ำไหลจากที่สูงสู่ที่ต่ำ บุคคลเหล่านี้ หากไกลธรรมดำเนิน
ชีวิตแบบไร้สติ เพราะคิดว่าไม่มีอะไรเกิดขึ้นหลังความตาย หรือคิดว่าตายแล้วทุกการกระทำก็ดับ
สูญ อาจได้เกิดใหม่หรือไม่ได้เกิดอีกครั้ง กรรมชั่วหรือพฤติกรรมชั่วที่ทำในปัจจุบัน ทุกอย่างที่
กระทำแล้วจะสูญหายตามความตายของชีวิต  หากแต่ตามหลักธรรมคำสอนของศาสนา ชีวิตไม่ได้
สิ้นสุดลงที่ความตาย ความรักไม่ได้สิ้นสุดหรือจบลงเมื่อแต่งงาน หากแต่เป็นการเร่ิมต้นชีวิตใหม่ของ
คนสองคน การตายจากภพนี้ก็เหมือนกับ การเร่ิมต้นชีวิตใหม่ในภพภูมิใหม่  อย่างไรก็ตามหลักคำ
สอนของศาสนามักมีข้อถกเถียงกันว่า หากโลกหลังความตายมีอยู่จริง ทำไมคนที่ตายจากไปแล้ว 
เหตุใด จึงไม่ส่งข่าวมาบอกให้รู้ว่า เมื่อตายแล้วชีวิตเป็นเช่นไร แน่นอนว่า ความตอนหนึ่งของศาสนา
จากพระธรรมเทศนาของพระอาจารย์ ท่านอธิบายว่า พุทธศาสนาเชื่อเร่ืองวัฎสังสาร การเวียนว่าย
ตายเกิด เราทุกคนล้วนเกิดมาแล้วนับชาติไม่ถ้วน และที่ส่งข่าวมาบอกไม่ได้ เพราะเวลาของคนตาย
กับเวลาของคนเป็นแตกต่างกัน เช่น อายุขัยของสัตว์บางชนิดก็แตกต่างกัน ร้อยปีในโลกมนุษย์
เท่ากับ 1 วันกับ 1 คืนของสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ เมื่อต่างภพต่างภูมิเวลา 1-2 วันในโลกสวรรค์เท่ากับ 
2-3 ร้อยปีในโลกมนุษย์ด้วยเหตุนี้คนที่ตายไปแล้วก็ยากหนักที่จะกลับมาทันเวลา  (บุญมี เมธางกรู, 
2558 : 20-42)  นอกจากนี้อีกนัยหนึ่งคนที่จากไปสู่อีกโลกหนึ่ง เมื่อไปสวรรค์คงเดินเที่ยวเพลินจน
ลืมเวลา ในอีกทางหนึ่งคนที่ไปนรก คงถูกลงโทษตามผลแห่งกรรมกระทั่ง ไม่ได้มีโอกาสกลับมาบอก
ก็ได้ว่า โลกหลังความตายนั้นเป็นเช่นไร 

ลักษณะสำคัญประการหนึ่งของพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ที่ผู้เขียนตระหนักรู้และรับรู้
ด้วยตนเอง“จิต”เป็นเครื่องบันทึกรับรู้ข้อมูลต่างๆ ในทางจิตวิทยาอธิบายว่า จิตของคนเรา
ประกอบด้วย 4 ลักษณะจิต ได้แก่ 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    629 

 

 

1. จิตสำนึก (Conscious) สภาวะที่มีสติ รู้ตัว รู้ว่ากำลังทำอะไร รู้ตัวว่าตนเองเป็นใคร 
กำลังรู้สึกอย่างไร กับสิ่งเร้านั้น และการตอบสนองจะเป็นไปตามเหตุและผล หากเปรียบเทียบกับ
ต้นไม้ก็คือ ส่วนที่รับแสงแดดมองเห็นได้ด้วยตาเปล่า 

2. จิตใต้สำนึก (Pre-Conscious หรือ Sub-Conscious) สภาพที่ไม่รู้ตัวในบางขณะ เช่น 
การพูดคนเดียวโดยไม่รู้ตัว อารมณ์ความรู้สึกที่เก็บไว้บางชั่วขณะ หากไม่คิดถึงก็ไม่รู้สึกอะไร แต่ถ้า
คิดถึง พูดถึงจะให้ผลต่อความรู้สึก ซึ่งทุกคนสามารถเปลี่ยนแปลงภาพความทรงจำของตนเองได้
ด้วยการฝึกสมาธิแทนที่ด้วยการคิดสิ่งดี ๆ ทำสิ่งดี ๆ ย้ำเตือนตนเองเสมอ ๆ 

3. จิตไร้สำนึก (Unconscious) ภาวะจิตที่ไม่สามารถรู้สึกตัวได้ เป็นความรู้ที่เก็บกดไว้ 
เนื่องจากถูกบังคับไม่ให้แสดงออกโต้ตอบในขณะที่รู้สึกตัว ในที่สุดก็จะเก็บฝังลึกในจิตใจและบ้าง
คร้ังจะถูกส่งออกมายังจิตสำนึกในรู้สึกตัว จิตไร้สำนึกจะรับรู้ข้อมูลจากจิตใต้สำนึกและเก็บสะสมไว้
ส่วนลึกของจิตใจ อาจสะท้อนออกมาในรูปแบบสัญชาตญาณ    ความฝัน 
 4. จิตเหนือสำนึก (Supra-Conscious หรือ Higher Conscious) เป็นจิตสำนึกที่อยู่ลึกสุด 
มีพลังสร้างสรรค์อย่างไม่มีขีดจำกัด จิตเหนือสำนึกจะเกิดขึ้นได้ต่อเมื่อบุคคลนั้นฝึกฝนพัฒนา สมาธิ
จิต กระทั่งเกิดภาวะหยั่งรู้ภายในตัวตน สามารถควบคุมและอยู่เหนือภาวะที่เป็นอยู่ได้ ความสำคัญ
ของจิตสำนึกคือเป็นสะพานเชื่อมโยงความรู้สึก และก่อให้เกิดความทรงจำระหว่างโลกภายในกับ
โลกภายนอกของมนุษย์ นำมาซึ่งความเป็นตัวตนของแต่ละบุคคล  (วชิราภรณ์ สังข์ทอง, 2564 : 
267-268) 
 เมื่อพิจารณาการทำหน้าที่ของจิตแต่ละจิตทำหน้าที่รับอารมณ์ทั้งเศร้า ทุกข์ สุข หัวเราะ 
ร้องไห้ เช่นเดียวกับพุทธศาสนาที่อธิบายว่า จิตทำหน้าที่จดจำ บันทึกข้อมูล ผ่านอายตนะทั้ง 6 ตา 
หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ผ่านการับรู้ของขันธ์ 5 โดยที่จิตจะจดจำรายละเอียดต่าง ๆ ไว้ใน “ภวังคจิต” 
และนำสิ่งที่จดจำไว้ติดตามข้ามภพข้ามชาติไปด้วย ดังคำสอนที่ว่า    

กัมมัสสะโกมหิ เรามีกรรมเป็นของตน 
กัมมะทายาโท เราย่อมมีกรรมเป็นทายาท คือ มีกรรมเป็นผู้ติดตามให้ผล 
กัมมะโยนิ เราย่อมมีกรรมเป็นแดนเกิด คือ มีกรรมเป็นผู้นำไปเกิดในถิ่นที่ต่างกัน 
ยังกัมมัง กะริสสามิ กัลยานังวา ปาปะกังวา เรากระทำกรรมอันใดไว้จะเป็นบุญหรือเป็น

บาป ดีหรือชั่ว 
ตัสสะ ทายาโท ภะริสสามิ เราต้องเป็นผู้รับผลแห่งกรรมนั้น  

 ธรรมชาติของจิตเกิด-ดับ เกิด-ดับ ตลอดเวลา ไม่รู้สักกี่แสนคคร้ังกี่ล้านคร้ัง เป็นความเกิด-
ดับ ทางจิตใจ หลายร้อยล้านคร้ังกว่าจะไปถึงจุดที่เราต้องการได้ (พระมหามังคลาจารย์ปัญญานันท
ภิกขุ, 2554: 16-20) บุญและบาปมิได้สูญหายไปพร้อมความตาย แต่ถ่ายทอดผ่านพันธุกรรมโดยมี



 

630     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

จิตทำหน้าที่บันทึกพันธุกรรมนั้นไว้ตลอดเวลาที่เกิด-ดับทางจิต บุคคลผู้ได้รับการพัฒนาจิต ชาติ
ปัจจุบัน จิตจึงมีคุณภาพสูง คนที่มีคุณภาพจิตสูง จะไม่หวังแต่กับบุญเก่า แต่พยายามเพิ่มบุญด้วย
การทำกรรมดี พัฒนากาย จิต สติปัญญา  ให้เพิ่มพูนขึ้น บุญในที่นี้คือ การทำความดีอันเป็นเหตุให้
จิตผ่องใส ไม่เบียดเบียนผู้อื่น ในขณะที่บาปคือการทำชั่ว ทำให้จิต วิตกกังวล เศร้าหมอง ทุกข์เดือน
ร้อน ทั้งกรรมดีและกรรมชั่วที่เคยกระทำแล้วทั้งทางกาย วาจา ใจ ย่อมแสดงออกหรือย้อนระลึกให้
เห็นเมื่อจวนจะสิ้นอายุขัย หรือเป็นความฝันครั้งสุดท้ายในชีวิตของโลกมนุษย์ นักวิทยาศาสตร์
พยายามพิสูจน์โลกหลังความตาย แต่ก็หาข้อค้นพบไม่ แต่ในทางศาสนาอธิบาย ข้อพิสูจน์โลกหลัง
ความตายในรูปแบบต่างๆ ได้แก่ การระลึกชาติได้ ตายแล้วพื้น เด็กอัจฉริยะ การสะกดจิตย้อนอดีต 
เป็นต้น 
 ตามประวัติศาสตร์ของศาสนาพุทธ เมื่อเจ้าชายหนุ่มนามว่า“สิทธัตถะ”ได้เห็นความทุกข์
ยากของประชาชน จึงละความสุขสบายของตน ออกแสวงหาคำตอบของการพ้นทุกข์  กระทั่งตื่นรู้
ด้วยพระองค์เองว่า ความทุกข์อันแท้จริงอยู่ภายในจิตของพระองค์เอง นับแต่วันที่ตรัสรู้กว่า 2,500 
ปี นักวิทยาศาสตร์ยุคใหม่พึ่งค้นพบพิสูจน์สิ่งที่พระองค์ได้พิจารณาหยั่งรู้ภายในจิตนั้นเป็นจริง หาก
พิจารณาหลักธรรมของพุทธศาสนาในมุมมองที่เกี่ยวข้องกับชีวิต คือเรื่องการพ้นทุกข์ หลุดพ้น
ปัญหา ซึ่งความทุกข์ของมนุษย์เราจะวนเรียนอยู่ที่ การเกิด การแก่ การเจ็บ และการตาย ซึ่งทุกคน
หนีไม่พ้น แม้จะรวยมากมายแค่ไหน สุดท้ายอายุขัยก็ดับไปด้วยความตาย ทั้งนี้ได้มีการจำแนกความ
ทุกข์พื้นฐานอันเกิดจาก การเกิด การแก่ การเจ็บ การตาย ไว้ 7 ประเภท ได้แก่ 1) ทุกข์เพราะ
ความไม่รู้ 2) ทุกข์เพราะคิด โลภ โกรธ หลง 3) ทุกข์เพราะการวิพากษ์วิจารณ์ นินทาว่าร้าย 4) 
ทุกข์เพราะพลัดพรากจากคนที่รัก 5) ทุกข์เพราะความจนไม่มีทรัพย์พอเลี้ยงตน 6) ทุกข์เพราะมี
กรรมเป็นทายาท 7) ทุกข์เพราะสังขาร พุทธศาสตร์จึงสอนให้คนเรารู้จักการหลุดพ้นจากความทุกข์ 
จากความเป็นจริงที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้ 4 ประการเรียกว่า อริยสัจ 4 ได้แก ่
 ทุกข์   ทุกข์คืออะไร ทุกข์เป็นสภาวะที่บีบคั้นกายและใจ ที่เกิดขึ้น ดับลง ดำเนินไปอย่าง
ต่อเนื่อง   การดับทุกข์ ต้องรู้ว่าอะไร คือทุกข์ อะไรคือ ปัญหาและอุปสรรคที่ทำให้ทุกข์เกิดขึ้นกับ
ชีวิต 
 สมุทัย รู้ว่าสาเหตุแห่งทุกข์ โดยทั่วไปสาเหตุแห่งทุกข์มาจาก อัตตา กิเลส ตัณหา มานะ 
ทิฐิ อุปทาน เช่น มีความทุกข์เกี่ยวกับการทำงาน ต้องทำความเข้าใจอย่างชัดแจ้งว่า สาเหตุที่
ก่อให้เกิดปัญหาหรือทุกข์จาก การทำงาน คืออะไร เช่น ทำไม่ได้ ทำไม่ทัน ทำแล้วผิดพลาด เป็นต้น 
 มรรค หนทางหรือแนวทางแห่งการดับทุกข์ ด้วยการลงมือปฏิบัติ เพื่อให้พ้นทุกข์ บรรลุ
เป้าหมาย  โดยพระพุทธศาสนามีแนวทางปฏิบัติตนเพื่อให้บรรลุเป้าหมายของการพ้นทุกข์ ได้แก่ 
      (1) สัมมาทิฎฐิ  ปัญญาชอบ หรือการมีความรู้ที่ถูกต้อง 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    631 

 

 

      (2) สัมมาสังกัปปะ ความคิดชอบ หรือเป็นการนำความรู้ที่มีมาพัฒนาความคิดที่
ถูกต้อง 
      (3) สัมมาวาจา วาจาชอบ คือการพูดในสิ่งที่ถูกต้อง  เป็นจริง เป็นประโยชน์ ถูก
กาลเวลา และพูดด้วยจิตที่เมตตา ด้วยถ้อยคำที่สุภาพ 
      (4) สัมมากัมมันตะ การกระทำชอบ หรือกระทำในสิ่งที่ถูกต้องเหมาะสมกับบทบาท
หน้าที่ 
      (5) สัมมาอาชีวะ  ประกอบอาชีพชอบ  หรือการพัฒนางานอาชีพให้ก้าวหน้าอย่าง
ต่อเนื่อง 
      (6) สัมมาวายามะ ความเพียรชอบ หรือ การตั่งมั่นทำสิ่งนั้น ๆ ด้วยใจที่ไม่ท้อกับ
ปัญหาและอุปสรรค 
      (7) สัมมาสติ การมีสติรู้สึกตัวอยู่เสมอ ไม่ว่าจะทำอะไรต้องรู้สึกตัวเสมอ ตระหนักรู้ว่า
กำลังทำอะไร 
      (8) สัมมาสมาธิ ตั้งมั่น ตั้งใจ จดจ่อในสิ่งที่จะทำ หรือ จดจออยู่ที่เป้าหมายที่ต้องการ
จะทำให้สำเร็จ 
 นิโรธ คือ วิธีการการดับทุกข์ หรือ การเลือกวิธีการแนวทางการแก้ทุกข์ให้บรรลุผล จาก
หนทาง การปฏิบัติจากมรรคมีองค์ 8 เช่น เม่ือมีปัญญาหรือมีความรู้ที่ถูกต้อง และนำความรู้นั้นมา
ใช้ให้เกิดสติปัญญา จะนำไปสู่การหลุดพ้นจากความทุกข์ในเร่ืองที่ไม่รู้ 
 ผลลัพธ์ของการนำหลักพุทธธรรมมาปฏิบัติ นำพาชีวิตของผู้ปฏิบัติประสบแต่ความโชคดี
ทั้งกายและใจ มีความมั่งคั่ง มั่งมี ความสุข ในทางตรงกันข้าม คนที่ไร้ธรรมหรือขาดการนำ
หลักธรรมไปปฏิบัติ มักมองเห็น แต่ปัญหาและอุปสรรค แต่คนที่มีธรรมจะมองปัญหาและอุปสรรค
เป็นยาพัฒนาสติปัญญา หากมองย้อนกลับไปในการนำหลักธรรมของพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้
ปฏิบัติของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 พระองค์ทรงปฏิบัติให้รู้ว่าการประหยัดทำ
อย่างไร การพัฒนาทำอย่างไร ซึ่งโครงการอันเนื่องมาจากพระราชดำริ พระองค์ท่านจะเริ่มจาก
ความเข้าใจที่แท้จริง ปัญหาที่แท้จริงคืออะไร พระองค์ท่านทรงนำความรู้แก้ปัญหาด้วยการ 
“เข้าถึง”  ประดุจเป็นส่วนหนึ่งของปัญหาที่ประชาชนเดือนร้อนหรือทุกข์ร้อน และพยายามหา
หนทางแก้ปัญหาหรือดับทุกข์ให้กับประชาชนด้วยการพัฒนาให้บรรลุผล ด้วยการรู้ชัด รู้แจ้ง รู้จริง 
รู้ถูกต้อง และระลึกรู้ ซึ่งก็หมายถึง ฉลาดรู้ นำมาซึ่งการวางแผนพัฒนาตนเองได้อย่างเป็นขั้นเป็น
ตอน นอกจากนี้พระองค์ทรงย้ำเตือนว่า ทุกความสำเร็จในการพัฒนาเกิดขึ้นได้ จากความเพียร 
ความเพียรในที่นี้ คือ การทำหน้าที่พัฒนาตนเองโดยไม่ต้องคาดหวังว่าจะได้ผลลัพธ์จากความเพียร
ตอนไหนเวลาใด หากแต่จงตะหนักรู้ไว้เสมอว่า ทำกรรมดีย่อมได้รับผลลัพธ์ที่ดีต่อตนเองและบุคคล



 

632     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

อ่ืนๆ เสมอเมื่อถึงเวลา อย่างไรก็ตามการเรียนรู้ที่ไม่ได้นำผลการเรียนรู้มาปฏิบัติจะเป็นเพียงการ
รับรู้ความรู้จากผู้ให้ความรู้ แต่จะไม่เกิดการเรียนรู้ที่แท้จริง  คงเป็นได้แค่การเลียนแบบ ด้วยเหตุนี้
การเรียนรู้และเข้าใจหลักธรรมอย่างแท้จริง จะเกิดขึ้นได้ต่อเมื่อนำหลักธรรมต่างๆ มาปฏิบัติใน
ชีวิตประจำวัน เช่น การใช้เวลาวันละ 5 นาที เพ่งมองลมหายใจเข้า-ออก จดจ่ออยู่แค่นี้ ชีวิตจะเบา
สบายอย่างน่าอัศจรรย์ อาการเจ็บป่วยภาวะความเครียด จะหนีหายไปวันละนิด  (กระทรวง
สาธารณสุข, 2550 : 29-49) 
 การดำเนินชีวิตไม่ว่ารวยหรือจนต่างต้องได้เจอกับความทุกข์ ความสุข และความโชคดี 
อย่างไรก็ตามแม้ไม่ได้ถูกล็อตเตอรี่รางวัลที่ 1 แต่จะมั่งคั่ง ร่ำรวยได้ มีสุขภาพจิตและสุขภาพกายดี 
หากรู้จักนำพุทธธรรมมาใช้นำทางชีวิต ดังคำกล่าวที่ว่า โรคทางกายรักษาด้วยยา โรคทางใจรักษา
ด้วยธรรม สติจึงเป็นจุดเร่ิมต้นสำคัญสำหรับการก้าวเดินของชีวิต ในทางตรงกันข้ามกับคนไร้ธรรม 
จะโทษนั้นนี่ที่อยู่รอบตัวเองอยู่สม่ำเสมอตลอดเวลา คนเหล่านี้ขาดสติมองเห็นแต่ปัญหา คนมีธรรม
จะมองเห็นปัญหาเป็นยาพัฒนาสติปัญญาจากสถานการณ์ Covid-19 จะเห็นว่าบางคนยอมรับ
ชะตากรรมด้วยการหันกลับมาทำร้ายตัวเอง ในขณะที่บางคนพยายามต่อสู้หาวิธีการพัฒนาแก้ไข
ปัญหาความทุกข์ที่เผชิญ เพื่อให้ชีวิตอยู่รอดหากย้อนคิด มองมาที่แนวทางการพัฒนาประเทศของ
ในหลวงรัชกาลที่ 9 กับโครงการพระราชดำริของพระองค์ท่าน 4,800 กว่าโครงการ ทุกโครงการ
พระองค์ท่านเริ่มต้นจากการแก้ปัญหาและพัฒนาจากการเข้าใจ เข้าถึง และพัฒนา โดยพระองค์
ท่านเน้นย้ำทำให้ดู ประหยัดทำอย่างไร พัฒนาให้ยั่งยืนทำอย่างไร ด้วยการเริ่มต้นจากการเข้าถึง
ความต้องการที่แท้จริงของประชาชน ด้วยการทำความรู้จักกับปัญหาของประชาชนคนไทยประดุจ
เป็นผู้ประสบปัญหานั้นอย่างแท้จริง เมื่อรู้จักตัวตนของประชาชนคนไทยอย่างแท้จริงจึงจะเริ่มต้น
พัฒนา สอดคล้องกับหลักธรรมของพระพุทธเจ้าที่ว่า หากเรารู้จักตัวตนของเรามากเท่าไร เราจะ
พัฒนาแก้ไขปัญหาของเราได้มากเท่านั้น แต่สังคมยุคดิจิทัลนำพาให้เราออกห่างจากตัวตน กระทั่ง
บางครั้งเราไม่รู้จักตัวเอง ด้วยการเอาชีวิตจิตใจผูกไว้กับโลกออนไลน์ สนใจแต่คนอ่ืนๆ ว่าเขาทำ
อะไร อยู่ที่ไหน กินอะไร ตามติดวิถีชีวิตคนอ่ืนๆ หากแต่หลักคำสอนของพุทธธรรมทำให้เรารู้ลึก รู้
จริง และเมื่อนำหลักธรรมมาปฏิบัติอย่างแท้จริง จะนำมาซึ่งการค้นพบตนเอง รู้จักเข้าใจตนเองและ
สามารถวางแผนพัฒนาตนเองได้อย่างแท้จริงอย่างเป็นขั้นเป็นตอน ทั้งนี้ การพัฒนาด้วยพุทธธรรม
ให้จะบรรลุผลได้นั้นต้องอาศัยความเพียร เริงศักดิ์  (ปานเจริญ และเฉลิมชัย เลิศทวีพรกุล , 
2555 :14-21)  ซึ่งความเพียรเป็นหลักธรรมหนึ่ง ที่ผู้ทำหน้าที่ครูจำเป็นต้องเรียนรู้ ปรับปรุงแก้ไข
พัฒนาตนเอง และนำมาใช้ในชีวิตประจำวันอย่างต่อเนื่อง จากหนังสือเรื่อง พระมหาชนก เป็น
หนังสือที่สะท้อนให้รู้ว่าความเพียรเป็นการกระทำที่ผู้ลงมือทำหรือปฏิบัติโดยไม่ต้องรอคอยว่าจะได้
ผลตอบแทนเป็นอะไร แต่เป็นการมุ่งมั่นตั้งใจที่จะลงมือทำเพราะมีโอกาสได้ทำ และนำมาซึ่งการ
เรียนรู้ที่แท้จริง เนื่องจากการเรียนรู้จะเกิดขึ้นก็ต่อเมื่อนำสิ่งที่รู้มาลงมือปฏิบัติด้วยตนเอง การรับรู้



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    633 

 

 

ผ่านประสาทสัมผสัหรือรับการถ่ายทอดจากผู้อื่น แต่ไม่ได้นำมาปฏิบัติก็จะไม่เกิดการเรียนรู้ที่แท้จรงิ 
ด้วยเหตุนี้การเรียนรู้หลักธรรมจากตำรา แต่ไม่นำมาประยุกต์ใช้ เพื่อการดำเนินชีวิตจะเป็นได้แค่
ผู้รับรู้ว่า มีหลักพุทธธรรมในทะเบียนบ้านเท่านั้นและในอีกมุมมองหนึ่งการทำบุญผ่านพิธีกรรม  
ต่างๆ เป็นการเลียนแบบพิธีกรรมตามหลักพุทธธรรมแต่มิใช่เรียนรู้หลักพุทธธรรมเพื่อการพัฒนา
ชีวิตภายในอย่างแท้จริง 
 

การเจริญสติพัฒนาชีวิตและจิตวิญญาณความเป็นครู 
 

 การเจริญสติมีความสำคัญต่อการรู้เท่าทันอารมณ์ ความรู้สึก ของผู้ที่ทำหน้าที่ครู ซึ่งคำว่า
การเจริญสติ หมายถึง  การมีสติรู กาย รู ใจด้วยจิตที่ตั้งมั่น หรือความรู้ตัวอยู่กับสิ่งปรากฏขึ้น 
ผ่านการรับรู้ผ่านอายตนะทั้ง 6 ในปัจจุบัน ด้วยจิตที่นิ่ง ตื่นรู้ ไม่หลับและไม่เผลอ ไม่ว่ากำลังทำ
อะไร ก็มีสติเท่าทันอารมณ์ตามดูรู้ทัน ลักษณะดังกล าวเป นการปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมด้วย
การเจริญสติ ด้วยการอยู่กับลมหายใจเข้า-ออก การอยู่กับลมหายใจ จดจ่ออยู่กับลมหายใจ การนั่ง
นิ่งๆ ดูว่าลมหายใจเข้าว่าเรารู้สึกอย่างไร ร่างกายเปลี่ยนแปลงอย่างไร จดจ่ออยู่แบบนี้แค่ 5 นาที 
ทุกๆ วัน 365 วัน และตรวจสอบตนเองว่าทุก 5 นาทีนั้นรู้สึกอย่างไร เมื่อทำแบบที่กล่าวมาทุก ๆ 
วัน เราจะเข้าใจโดยอัตโนมัติอย่างเป็นธรรมชาติว่า เครื่องมือที่ใช้ในการพัฒนาตนเองที่ติดตัว เรามา 
ตั้งแต่เกิด คือ ลมหายใจ และลมหายใจเรานี้แหละเป็นพลังขับเคลื่อนชีวิตให้มีสติปัญญา 

การเจริญสติเพื่อพัฒนาจิตวิญญาณได้รับความสนใจเมื่อสิ้นสุดสงครามโลกครั้งที่ 2 ซึ่ง
นักวิจัย นักวิทยาศาสตร์ นักจิตวิทยา ให้ความสนใจ เนื่องจากสถานการณ์ความรุนแรงที่เกิดขึ้น
โดยเฉพาะช่วงศตวรรษที่ 21 จากการศึกษาวิจัยพบว่า กระบวนการของจิตวิญญาณ คือ การหัน
กลับมามองตนเอง เพื่อค้นหาตัวตนของเราว่า (1) เรามีเอกลักษณ์เด่นในเร่ืองใด   (2) ตอบคำถาม
ตนเองได้ว่า ปัจจุบันเราคือใคร มีความสำคัญอย่างไรกับโลกใบนี้ (3) คุณค่าของเราคืออะไร และสิ่ง
ที่ตนเองมีอยู่ในปัจจุบันจะช่วยสร้างเสริมพัฒนาให้เป้าหมายของชีวิตบรรลุผลได้อย่างไร เมื่อเข้าใจ 
นิยามของจิตวิญญาณจะเข้าใจ เอกลักษณ์หรือแก่นแท้ของชีวิต ซึ่งจิตวิญญาณเป็นสะพานเชื่อมโยง
จากการมีคุณธรรม จริยธรรม ทัศนคติ ความคิด ความเชื่อ ที่มีอยู่ในตัวบุคคล เราทุกคนสามารถ
นำเอาคุณค่าที่มีอยู่ออกมาใช้ นำพาชีวิตไปสู่เป้าหมาย หากอธิบายง่ายๆ จิตวิญญาณเป็นแหล่งผลิต 
ความคิด ความเชื่อที่ดีงาม ให้เป็นพลังขับเคลื่อนชีวิตทุกชีวิตไปสู่สิ่งดีงามของชีวิต อย่างไรก็ตามคำ
ว่า จิตวิญญาณความเป็นครู เราต่างได้รับรู้ว่ามีหลากหลายความหมาย แต่ในเอกสารฉบับนี้ จิต
วิญญาณความเป็นครู หมายถึง ความตระหนักรู้ในตนเองของบุคคลเพื่อขับเคลื่อนชีวิต ควบคุม 
ความคิด ความเชื่อ อุดมการณ์และพฤติกรรม ให้สามารถดำเนินชีวิต ปฏิบัติงานตามเป้าหมายโดยมี
กรอบคุณธรรม จริยธรรม จรรยาบรรณของผู้ประกอบอาชีพครูเป็นเนื้อแท้ของจิตใจเชื่อมโยงสู่



 

634     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

เป้าหมายของการดำเนินชีวิตการพัฒนาตนเองในด้านจิตใจ ให้ตระหนักรู้ว่าการเป็นครูด้วยหัวใจ 
แตกต่างจากบุคคลที่ทำหน้าที่ครูตรงไหน การตระหนักรู้ว่า คุณค่า ความดี ความงาม และความจริง 
ของชีวิตคืออะไร และในขณะเดียวกัน ตระหนักรู้ตัวเสมอว่าเราเป็นใคร เกิดมาเพื่ออะไร เข้าใจ
คุณค่าของชีวิต ก็จะมุ่งมั่นพัฒนาความคิด สติปัญญาและร่างกาย 

 
 

รหัสธรรมเพื่อพัฒนาชีวิตและจิตวิญญาณความเป็นครู 
 

    หลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาที่จำเป็นและเป็นหลักธรรมพื้นฐานเพื่อการพัฒนา
จิตวิญญาณความเป็นครู สามารถนำเสนอเป็นรหัสธรรม 87654321 ซึ่งรหัสธรรมดังกล่าวมี
รายละเอียด ดังนี้  
          โลกธรรม 8 เป็นรหัสธรรมที่บอกให้รู้ ความเป็นจริงของชีวิต ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ซึ่งเป็น
ฝ่ายดีกับ เสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา ทุกข์ ซึ่งเป็นฝ่ายชั่ว ทั้งหมดนี้บุคคลผู้ใด ติดอยู่ก็เท่ากับผู้นั้น
ถูกเขาจองจำไว้ด้วยโซ่ตรวนขนาด 8 หุนนั้นเอง (ชมรมกัลยาณธรรม, 2552 : 13) รหัส 7 ได้แก่ สับ
ปุริสธรรม 7 คือ ธรรมที่อธิบายให้ทราบถึงหลักการดำเนินชีวิตด้วยเหตุผล สัปปุริสธรรม 7 คือธรรม
ที่ทำให้คนเป็นคนดีอย่างสมบูรณ์ หรือเป็นพลเมืองที่ดี มีศีลธรรม เป็น คนดี คนเก่ง มี 7 ประการ 
คือ 1) ธัมมัญญุตา เป็นผู้รู้จักเหตุ 2) อัตถัญญุตา เป็นผู้รู้จักผล 3) อัตตัญญุตา เป็นผู้รู้จักตน 4) 
มัตตัญญุตา เป็นผู้รู้จักประมาณ 5) กาลัญญุตา เป็นผู้รู้จักกาล 6) ปริสัญญุตา เป็นผู้รู้จักชุมชน 7) 
ปุคคลัญญุตา หรือปุคคลปโรปรัญญุตา เป็นผู้รู้จักบุคคล (สมเด็จพระญาณสังวร, 2558 : 1-2) 

อบายมุข 6 คือ หลักธรรมที่อธิบายให้ผู้ เป็นครูตระหนักรู้ในการใช้ชีวิตให้ห่างไกล 
เนื่องจากเป็นช่องทางของความเสื่อมของชีวิต นำพาสู่ทางแห่งความพินาศและเป็นเหตุให้ย่อยยับ
แห่งโภคทรัพย์ อบายมุข 6 ประเภท ได้แก่ 1) ติดสุราและของมึนเมา 2) ชอบเที่ยวกลางคืน 3) 
ชอบเที่ยวดูการละเล่น 4) ติดการพนัน 5) คบคนชั่ว 6) เกียจคร้านการงาน รหัส 5 ประกอบด้วย 
ขันธ์ 5 ศีล 5 พละ 5 หลักธรรมต่างๆ เหล่านี้มีความสำคัญต่อการพัฒนาชีวิต ศีล 5 ข้อ หาก
ประพฤติตนอยู่ครบ ชีวิตย่อมเจริญก้าวหน้าในขณะเดียวกัน พละ 5 พละ ธรรมที่เป็นกำลัง   อัน
ประกอบด้วย 1)  ศรัทธาพละ คือ ความเชื่อมั่นในสิ่งที่ดีงาม 2) วิริยะพละ  คือ ความเพียรพยายาม 
3) สติพละ  คือ ความระลึกได้  การคุมใจไว้ได้ไม่ไร้สติ  4) สมาธิพละ  คือ ความตั้งจิตมั่น สงบแน่ว
แน่ไม่ฟุ้ งซ่านแน่วแน่อยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง 5) ปัญญาพละ คือ ความรู้ ความเฉลียวฉลาด  มี 
ประสบการณ์ มีวิจารณญาณที่ดี พละ 5 สำคัญกับการพัฒนาชีวิตและจิตวิญญาณความเป็นครู 
เพราะหากครูขาดศรัทธาต่อตนเอง อาชีพ โอกาส และความโชคดี การยอมรับพัฒนาในตนเอง จะ
ไม่เกิดขึ้นเราจะโยนปัญหาวิกฤตต่าง ๆ ให้คนรอบข้าง  ในส่วนของ รหัส 4 ที่สำคัญสำหรับชีวิตของ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    635 

 

 

ผู้ที่ทำหน้าที่ครูได้แก่1) อริยสัจ 4 2) พรหมวิหาร 4 3) อิทธิบาท 4 4) สังคหวัตถุ 4  4) อคติ 4  
และ 4) ฆราวาสธรรม 4 (พุทธทาสอินทปัญโญ, 2554 : 1-48) 
 หลักธรรมเหล่านี้ เป็นธรรมพื้นฐานสำหรับชีวิตที่หากนำมาปฏิบัติแล้ว ความสุข 
ความสำเร็จ ความรุ่งเรืองย่อมเกิดขึ้น อย่างไรก็ตามหากนำหลักธรรมทั้งหมดดังกล่าวมาอธิบาย
บทความคงยาวเกินที่กำหนดขออธิบายเฉพาะที่เก่ียวพันกับชวีิตประจำวันอันเป็นธรรมพื้นฐานได้แก่ 
ไตรลักษณ์ หากผู้อ่านเป็นวัยรุ่น จะต้องออกเดินทางตามหา ไตรหัวจาม เพื่อค้นหาชีวิต แต่สำหรับ
พระพุทธเจ้าพระองค์ท่านสอนให้เราตามหา อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ทุกอย่างมีเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และ
ดับไป หมุนเวียนเปลี่ยนแปลง ไม่รู้จบ ชีวิตคนเรามี 2 สิ่งที่ติดตัวข้ามภพ ข้ามชาติ คือ ความดี 
ความชั่ว บุญและบาป นั้นเอง  สำหรับรหัส 2 เป็นอีกหนึ่งรหัสสำหรับคนที่ทำหน้าที่ครูต้องฝึก ฝืน  
และใฝ่เรียนรู้ที่จะพัฒนาตนเองนั้นคือ การให้และการรับก่อนที่จะทำความเข้าใจการให้และการรับ
อยากให้ทุกท่านรู้ว่า พฤติกรรมต่าง ๆ หรือการกระทำที่เราได้กระทำไว้ในอดีต ส่งผลหรือเป็นเหตุ
ให้เกิดเหตุการณ์ที่เราต้องเผชิญอยู่ในปัจจุบัน นั้นคือ เม่ือเราให้สิ่งใดหรือส่งคลื่นความคิดรูปแบบใด
ออกไปตามทัศนคติ ความเชื่อ วันหนึ่งพฤติกรรมหรือการกระทำนั้นย่อมได้รับผลลัพธ์กลับคืนสู่เรา
เสมอ ดังคำสอนที่ว่า กัมมัสสกา (เรามีกรรมเป็นของตนเอง) กัมมะทายาทา (มีกรรมเป็นผู้ให้ผล) 
กัมมะโยนี (มีกรรมเป็นแดนกำเนิด) กัมมะพันธุ (มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์) กัมมะปะฎิสะระณา (เรามี
กรรมเป็นที่พึ่งอาศัย) ยังกัมมัง กะริสสันติ (กระทำกรรมอันใดไว้) กัลป์ยานัง วาปาปะกังวา (ดีหรือ
ชั่วก็ตาม) ตัสสะทายาทา กะวิสสันติ (จักเป็นผู้รับผลของกรรมนั้นแล) 
 

หลักธรรมคำสอนกับผลลัพธ์ในการพัฒนาชีวิต 
 

 โลกยุคใหม่ภายใต้ความก้าวหน้าของเทคโนโลยี คนเราเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมย่อมทำทุก
อย่าง เพื่อแลกเงินอย่างง่ายๆ แลกความสุขเล็กๆ น้อยๆ แม้จะรู้ด้วยตนเองว่า สิ่งที่ทำนั้นผิด
ศีลธรรมหรือผิดกฎหมาย แต่ก็ยินยอมที่จะทำโดยขาดความตระหนักรู้ ตื่นรู้ในผลแห่งกรรมเพราะ
ความเกรงกลัวบาปกรรมได้ค่อยๆ จางหายไปจากวิถีชีวิตยุคดิจิทัล ในความเป็นจริงหยุดคิดสักนิด 
จะรู้ว่ายิ่งดำเนินชีวิตผิดศีลธรรมมากเท่าไร ชีวิตต้องเผชิญความทุกข์อย่างยืนยาวมากเท่านั้น 
ตรงกันข้ามกับการทำดีตามหลักธรรมพุทธศาสนา บางครั้งชีวิตเหมือนแพ้ แต่ที่แท้คือชนะ ชนะใจ
ตนเอง ชนะความกลัว ชนะทุกปัญหาและอุปสรรคของชีวิต และชนะกับการใช้ชีวิตโดยไม่ประมาท
ผลแห่งการกระทำ 
 การมีสติ สมาธิ เป็นยาวิเศษ ประดุลของวิเศษของโดเรม่อน ที่เนรมิตทุกอย่างในสิ่งที่
ต้องการ เพราะสติทำให้เราเท่าทันตนเอง เท่าทันสถานการณ์ที่ชีวิตเผชิญ การฝึกสติในแต่ละวันจะ



 

636     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

ช่วยให้เราทบทวนตนเองเสมอ เกิดมาแล้ว ทำอะไรให้สังคมบ้าง ชีวิตทุกชีวิตมีทั้งสุขและทุกข์ ซึ่ง
หนทางที่จะทำให้ชีวิตของเราโชคดี มีแต่สิ่งที่ดีมากกว่าลบ ทำได้ 2 อย่างได้แก่ การฝึกหายใจเข้า -
ออก คนเราหายใจเหมือนกันแต่ไม่เหมือนกัน เป็นคนเหมือนกัน มีหูเหมือนกันแต่ได้ยินไม่เหมือนกัน
นะ มีปากเหมือนกันแต่พูดไม่เหมือนกันนะ แม้จะถูกขัดเกลาอบรมสั่งสอนมาเหมือน ๆ กัน แต่
ดำเนินชีวิตไม่เหมือนกัน ในการทำหน้าที่ครู การพูด การแสดงออก พฤติกรรม บุคลิกภาพของครู
สำคัญมาก ๆ เพราะผู้เรียนจะเรียนรู้ จดจำครูคนนั้นได้อย่างเม่นยำจากบุคลิกภาพของครู ปัจจุบันมี
ศาสตร์ ศาสตร์หนึ่งที่นักจิตวิทยานิยมนำมาปรับประยุกต์ใช้  NLP หรือ Neuro Linguistic 
Programming ภาษาสมองเพื่อพัฒนาชีวิตและจิตใจ หรือเรียกง่ายๆ ว่า ศาสตร์การผ่าตัด
ศัลยกรรมชีวิตมนุษย์ เหตุผลของการศัลยกรรมชีวิต เพราะทุกอย่างที่มนุษย์เราเผชิญไม่ใช่เหตุ
บังเอิญ หากแต่กรรมหรือการกระทำนำพาให้ต้องพบเผชิญ จิตของเราเปรียบเสมือน DNA ของชีวิต
ข้ามภพ ข้ามชาติ จิตนำพาให้เราเวียนวายตายเกิดมาไม่รู้จักกี่ครั้ง ภพชาติมีอยู่จริง เนื่องจาก 2500 
ปี ที่พระพุทธเจ้าได้ถ่ายทอดหลักพุทธธรรมไว้นั้น เป็นหลักฐานแห่งความเป็นจริงได้ว่าเมื่อมนุษย์เรา
ยังมีโลภ โกรธ หลง เป็นกิเลส ตัณหา สิ่งเหล่านี้จะเป็นพื้นฐานที่นำไปสู่การสร้างกรรมหรือการ
กระทำ ซึ่งแน่นอนว่าทุกคนมีกรรมเป็นของตน ไม่ว่ากรรมดี  หรือกรรมชั่ว เราจักได้รับผลของมัน
เสมอ หลักธรรมของศาสนาพุทธเป็นวิทยาศาสตร์ ที่ต้องหานักวิทยาศาสตร์ระดับอัจฉริยะยกกำลัง 
10 จึงจะสามารถพิสูจน์สัจจธรรมความเป็นจริงของหลักพุทธศาสนาได้  

สิ่งสำคัญอันน่าประหลาดใจ พระพุทธเจ้าค้นพบและเผยแพร่หลักพุทธธรรมมายาวนานถึง 
2600 ปี แต่หลักธรรมคำสอนต่างๆยังคงทันสมัย สืบทอดกระทั่งถึงยุคปัจจุบัน ซึ่งเป็นยุคที่
นักวิทยาศาสตร์พิสูจน์ให้เราทุกท่านรู้ว่า ร่างกาย จิตใจและสติปัญญาหรือความคิดเชื่อมโยงกันและ
กัน และเมื่อเราคิดเช่นไรร่างกาย จิตใจจะตอบสนองต่อสิ่งที่เราคิด จากหนังสือเล่มหนึ่งของคุณ
หมอท่านหนึ่ง ท่านเขียนไว้น่าสนใจมาก ท่านอธิบายว่าในโลกปัจจุบัน ผู้ป่วยมีจำนวนเพิ่มขึ้นมาก 
และผู้ป่วยมีอายุน้อยลง แต่สิ่งที่น่าแปลกใจคือท่านพบว่า การเจริญสติทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทั้ง
ทางร่ายกาย จิตใจ และสติปัญญา โดยเปลี่ยนไปถึงระดับเซลล์เม็ดเลือดเลยทีเดียว ยิ่งเป็นการ
ยืนยันข้อพิสูจน์ที่ว่า ยิ่งวิทยาศาสตร์ก้าวหน้ามากเท่าไร นักวิทยาศาสตร์จะสามารถพิสูจน์หลักธรรม
คำสอนของพระพุทธเจ้าได้มากขึ้น พุทธศาสนา คือ วิทยาศาสตร์อย่างแท้จริงเพียงแต่ยังไม่มี
นักวิทยาศาสตร์ที่เก่งแบบพระพุทธเจ้า ต่างหากจึงไม่สามารถศึกษาพิสูจน์คำสอนของพระพุทธเจ้า
ได้ ดร.อลิสา แอปปอล นักวิจัยเก่ียวกับความเครียด พบว่า คนมีความเครียดเพิ่มมากข้ึนโดยมีปัจจัย 
คือ 1) การขาดการออกกำลังกาย 2) ความอ้วน 3) การได้รับอนุมูลอิสระมากเกินไปทำให้เกิดภาวะ
โรคอ่ืนๆ ตามมา 4) การนอนน้อย 5) ปัจจัยทางด้านจิตใจ เมื่อได้มีการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตทำให้ลด
ภาวการณ์เป็นโรคได้เพิ่มขึ้น และเมื่อให้กลุ่มตัวอย่างเข้าอบรมกรรมฐาน เจริญสติ ฟังธรรมเป็น
ระยะเวลา 5 เดือน พบว่า ช่วยลดภาวะความเครียดและลดอาการของโรคต่างๆ ได้ การ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    637 

 

 

เปลี่ยนแปลงวิถีชีวิต การเจริญสติ การกินอาหาร การออกกำลังกาย มีผลต่อการรักษาอาการป่วย 
ช่วยลดภาวะความเครียด ชะลอวัยของคนเราได้ (แพทย์พงษ์ วรพงศ์พิเชษฐ์ , 2564 : 9-44) 
นอกจากนี้จากการศึกษาวิจัย การฝึกสมาธิกับการทำงานของสมองของ ศาสตราจารย์ ริชาร์ด เอวิด
สัน พบว่า การทำงานของสมองด้วยการควบคุมความคิด อารมณ์ ความจำ โดยการศึกษาจากพระธิ
เบตที่ฝึกสมาธิเป็นเวลานานๆ ได้พบความแตกต่างของเซลล์สมองมีจำนวนเพิ่มข้ึน โดยเฉพาะสมอง
ด้านซ้าย คลื่นสมองทำงานได้ดีขึ้น เซลล์เม็ดเลือดมีลักษณะเป็นบวกมากกว่าคนปกติ สมองมีการ
ยืดหยุ่นได้ ซึ่งเป็นข้อค้นพบองค์ความรู้ใหม่ของวิทยาศาสตร์ และเป็นการพิสูจน์ข้อค้นพบเดิมที่ว่า 
สมองเปลี่ยนแปลงไม่ได้ จะหยุดการเจริญเติบโตเมื่ออายุ 25 ปี สมองสามารถพัฒนาได้ตลอดเวลา 
สมองสร้างสมองมาแทนที่ได้ คลื่นสมองมีลักษณะเป็นสุข สุขภาพจิตดีขึ้น ในทางตรงข้ามภาวะ
ความเครียดของบุคคล ส่งผลต่ออารมณ์ การซึมเศร้า ทำให้เซลล์สมองเสื่อม และความจำลดลง  
 ดังนั้น สมองพัฒนาได้เมื่อฝึกสมาธิและปรับอารมณ์ลบให้เป็นอารมณ์บวก นอกจากนี้ 
ศาสตราจารย์ริชาร์ด เดวิดสัน (Richard Davidson Ph.D) ยังสนใจทำงานด้านศาสนากับองค์ท
ไลลามะ (Dalai lama) และนำหลักธรรมที่ศึกษามาใช้ในการบำบัดความทุกข์ ประโยคหนึ่งท่านได้
กล่าวในงาน World Economic Forum ว่า โลกทุนนิยมเกิดจาก ความโลภของผู้คนอย่างไม่มี
ข้อจำกัด ความจริงสิ่งต่างๆ ในโลกมีพอสำหรับความต้องการของทุกคน แต่ไม่พอสำหรับความ
ทะยานอยากของคนบางกลุ่มคน ถึงเวลาแล้วที่เราต้องรู้จักหยุดความโลภ การแสวงหา เม่ือทุนนิยม
แพร่ขยาย วิถีชีวิตจะก่อให้เกิดสงคราม แย่งชิงทรัพยากร ความขัดแย้ง คนที่แข็งแรงกว่าจะเอารัด
เอาเปรียบคนที่ อ่อนแอกว่า จะเกิดการทำร้ายกันและกัน ขาดความรักความเมตตาต่อกัน 
สภาพแวดล้อมถูกร้ายกระทั่ งเราอยู่ ไม่ ได้  จากการทดลองทำให้ท่านได้รับยกย่องให้เป็น
นักวิทยาศาสตร์แห่งความสุขทางสมอง นอกจากนี้ ศาสตราจารย์ริชาร์ด เอวิดสัน นักวิทยาศาสตร์
ด้านประสานวิทยาสมองพุทธะ พบว่า การเจริญสติ เป็นการพัฒนาจิตใจเปลี่ยนแปลงสมองและชวีติ
ของเราได้ เพราะสติมีผลต่อมนุษย์ ดังนี้ 
 1) เซลล์สมอง การเชื่อมโยงการทำงานของสมองและจิต (Mind) มีอารมณ์ดีมีความสุข สด
ชื่น สดใส 
 2) สารเคมีในสมองมีมากขึ้น มีชีวิตที่ผ่อนคลาย นอนหลับสบาย หลับง่าย ไม่เกิดโรค
ซึมเศร้า 
 3) ระบบประสาททำงานดีขึ้น คือ ทำให้ใจสงบ ความเครียดลดลง ความดันลดลง และ
อ่อนเยาว์ขึ้น 
 4) ไม่ต้องจ่ายยารักษาความเครียด ความกังวล โรคซึมเศร้า เพราะยาแก้ที่ปลายเหตุ ซึ่งมี
ผลต่อตับและไต (แพทย์พงษ์ วรพงค์พิเชษฐ์, 2550 :29-39) 



 

638     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

 ยุคแห่งความทันสมัยคนเราเผชิญกับการเปลี่ยนแปลของโลกที่มีปัญหาต่าง ๆ มากมาย ไม่
ว่าจะเป็นปัญหาโรคภัยไข้เจ็บต่างๆ ปัญหาสังคมหนี้สินเพิ่มข้ึนมากมาย คนตกงาน ปัญหาขาดแคลน
ทรัพยากรมีแนวโน้มเพิ่มมากขึ้น บ้านเมืองเต็มไปด้วยผู้ป่วยวิกลจริต วิปลาสทางความคิดจิตใจ 
ความสุข ความปลอดภัยในชีวิตทรัพย์สิน ลดน้อยลง ในด้านความเจ็บป่วย คนป่วยด้วยโรคทางจิต
เพิ่มสูงขึ้น ไม่สามารถรักษาให้หายได้ด้วยยา เพราะเป็นการรักษาที่ปลายเหตุ ต้องรักษาที่ต้นเหตุ
นั้นคือความคิด ความรู้สึก อารมณ์ พฤติกรรมของผู้ป่วย ปัจจุบันการรักษาด้วยการพัฒนาจิต ของ
แพทย์ชาวอเมริกากำลังได้รับความนิยมอย่างมาก เพราะมีประสิทธิภาพกว่าการรักษาด้วยยา และ
ด้วยการรักษารูปแบบนี้กำลังได้รับความนิยมเพิ่มมากข้ึน จึงได้มีการพัฒนาองค์กรที่เรียกว่า องค์กร
ดูใจตนเอง เป็นองค์กรที่สอนให้เราดูใจตนเอง โดยการเจริญสติซึ่งศาสตราจารย์ด้านจิตวิทยา ดร.
แอนเนี่ยว ซีเกล อธิบายว่า การดูใจให้เป็นธรรมชาติของจิต การทำงาน   ของจิต เมื่อเห็นความ
โกรธ ภาวะอารมณ์เครียดก็ให้วางเฉยรู้ว่ากำลังเครียด กำลังโกรธ ควบคุมตนเองด้วยสติ เมื่อฝึกบ่อย 
ๆ อารมณ์จะไม่สามารถควบคุม ครอบงำจิตของเราได้ ก็จะเหมือนกับคำสอนของศาสนาที่กล่าวถึง 
การปล่อยวาง (กระทรวงสาธารณะสุข, 2550 : 12-48) 
 เมื่อโลกเข้าสู่วิกฤต ศาสนาจะสำคัญมาก เพราะคนเราจะเริ่มหาที่พึ่งทางใจ เมื่อเจอทุกข์
จะเข้าใจธรรมได้มากขึ้น ชาวตะวันตกเร่ิมสนใจพระพุทธธรรมมากขึ้น เนื่องจากวิกฤตที่เกิดขึ้นเกิด
จากความโลภ ความโกรธ ความหลง หรือตัณหาของมนุษย์นั้นเองทางแก้ไขคือ ลดกิเลสความโลภ 
ความโกรธ ความหลง ให้น้อยลง ไม่ว่าจะยุคปัจจุบันหรือยุคไหน ๆ โรคของมนุษย์มี 2 ประเภท คือ 
โรคทางกายและโรคทางจิต นอกจากนี้ ศาสตราจารย์ เฮอร์เบอร์ต  เบนสัน (Herbert Benson)  
แพทย์ด้านเวชศาสตร์ทางกายและจิต ได้อธิบายว่า การฝึกจิตให้เป็นสมาธิ การเจริญสติ ออกกำลัง
กายอย่างต่อเนื่อง จะไม่ป่วยด้วยโรคทางกายและโรคทางจิต รัฐไม่ต้องเสียเวลาผลิตแพทย์มามากๆ 
และเน้นย้ำว่าสมาธิเป็นกลไกหนึ่งในการรักษาผู้ป่วย ทั้งนี้ ดร.ซุง กล่าวถึง ความเป็นจริงในการ
ตระหนักรู้เก่ียวกับการกิน 7 ประการอย่างมีสติ จะห่างไกลจากโรคต่างๆ ได้แก่ 
 1) รู้สึกสำนึกรู้คุณอาหารที่เรากิน 
 2) รับรู้ลักษณะของอาหารสี กลิ่น รส คุณค่า ประโยชน์ 
 3) ขนาดภาชนะที่ใส่ เม่ือภาชนะจานเล็ก จะกินได้น้อย น้ำหนักจะน้อยตาม 
 4) เคี้ยวให้ละเอียดเพื่อรับรู้รสอาหาร 
 5) เคี้ยวช้าๆ ดูการเคลื่อนไหวของลมหายใจ 
 6) อย่างดอาหารเพราะยุ่งงาน 
 7) อาหารแต่ละมื้อควรเป็นพืช ผัก ผลไม้ ให้มาก ของหวานให้น้อย 
 สังคมบริโภคนิยมทำให้มีผลกระทบทั่วโลก ขยะล้นโลก มลพิษ อาหารจานด่วน ภาวะโรค
อ้วน เหล่านี้ล้วนเกิดจากกระแสบริโภคนิยม ทุกสิ่งที่มนุษย์เผชิญ เป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นมาเอง



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    639 

 

 

ทั้งนั้น ดังนั้นมนุษย์ต้องมีวิธีการจัดการกับตนเองทั้งร่างกาย จิตใจ อารมณ์ โดยเฉพาะอารมณ์ ส่วน
อารมณ์ทางบวก เช่น ความสุข ความผ่อนคลาย ไม่ใช่แต่ทำให้เราสุขใจเท่านั้น หากแต่อารมณ์บวก
เป็นจุดเร่ิมต้นให้เราเรียนรู้ภาวการณ์ตื่นรู้ การพัฒนาจากภายในจะช่วยทำให้เข้าใจโลก เข้าใจชีวิต 
และจะรับรู้ได้ว่าทุกเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นกับชีวิตและผ่านมาได้มันทำให้เรามายืน ณ จุดนี้ ดังนั้น ไม่ว่า
จะเกิดอะไรข้ึนต้องเผชิญกับวิกฤตใด ๆ จะเปลี่ยนแปลงวิกฤตที่เผชิญให้เป็นพลังบวก เช่น เปลี่ยน
ความเกลียดเป็นความเมตตา เปลี่ยนความอิจฉาเป็นความยินดี เป็นต้น ในมุมมองหนึ่งบางคนมอง
ว่าทำไมต้องเรียนรู้หลักธรรม ในเมื่อเรียนเก่ง ทำงานได้เงินมากมาย ก็อยู่บนโลกได้แล้ว เอาเงินไป
ซื้อความสุขที่เราต้องการไม่มีความจำเป็นต้องศึกษาธรรม อยากมีชีวิตที่สุข ดี เยี่ยวยาชีวิตด้วยเงินก็
พา เรื่องเล่าจากหมอท่านหนึ่งชื่อ ริชาร์ด เตียว (Richard Teo) คุณหมอเล่าว่า เขาทำงานอย่าง
หนักเพื่อให้ได้เงิน ไม่มีเวลาพักผ่อน ชีวิตมีแต่งานและเงิน เขาภูมิใจที่ได้อวดความร่ำรวย บ้านหรู 
รถหรู อยู่มาวันหนึ่งเขาเร่ิมมีอาการเหนื่อยง่าย อ่อนเพลีย และปวดหลัง เม่ือไปตรวจแพทย์บอกเขา
ว่า เขาป่วยเป็นโรคร้ายระยะสุดท้าย เมื่อเป็นเช่นนั้น เขาคิดว่า จะใช้เวลาที่เหลือของชีวิตอย่างไรที่
เป็นประโยชน์ต่อสังคม เขาเริ่มเรียนรู้ว่าอยากมีชีวิตที่ดี เยียวยาชีวิตด้วยหลักธรรม เขาเริ่มบรรยาย
ธรรมจาการศึกษาของเขาเอง และจากประสบการณ์ชีวิต ด้วยการให้ความรู้และเตือนสติให้แพทย์
รุ่นน้องได้เรียนรู้เกี่ยวกับวิถีชีวิต 
 เมื่อผมเป็นนักเรียนแพทย์ ผมมองไม่เห็นความทุกข์ของคนไข้ มันเป็นแค่งานที่ต้องทำ 
กระทั่งผมป่วย ผมเข้าใจความรู้สึกของคนไข้ ผมเกิดมาพร้อมกับคำว่ารวย เงินคือทุกอย่าง ความสุข
ทางวัสดุสำคัญ พอโตมาคิดแต่ว่าต้องรวย อยากได้อะไรต้องได้ อยากได้ไม่มีสิ้นสุด ชื่อเสียง ความ
เด่นดัง การยอมรับในสังคม คำชื่นชมจากสังคม ไม่เคยสนใจว่าคุณธรรม จริยธรรม การกระทำ
สำคัญอย่างไร กระทั่งวันที่อยู่ในฐานะผู้ป่วยระยะสุดท้าย ผมได้กำลังใจ คำพูด เสียงหัวเราะ การ
แสดงออกต่อกันและกัน ผู้รู้ในตอนนั้นว่า ในฐานะแพทย์ คุณค่าของการเป็นแพทย์คือการช่วยเหลือ
เพื่อนมนุษย์ในเวลาที่เขากำลังรับเคราะห์กรรมจากการเจ็บป่วยซึ่งตลอดเวลาผมไม่รู้เลย รู้แค่ว่ามัน
คืองาน เวลาเราเจ็บป่วย เงินสามารถแลกเปลี่ยนเป็นยา แต่ไม่สามารถรักษาอาการป่วยได้ ความ
ตายเป็นความจริงที่เราต้องคิดถึงที่เงินซื้อไม่ได้ เราจะได้ดำเนินชีวิตอย่างไม่ประมาท เหมือนกับชีวิต
ผมที่ผ่านมา 
 นายแพทย์ท่านนี้จากไปด้วยวัย 40 ปี จากไปโดยไม่สามารถเอาบ้านหลังละ 40 ล้านไปได้ 
แม้กระทั่งการทำหน้าที่หมอ แต่เขาพบว่าหลัก อริยสัจ 4 คือ เครื่องมือดับทุกข์อย่างแท้จริง การ
เกิด การแก่ การเจ็บ และการตายเป็นทุกข์ การที่อยากได้สิ่งใดแล้วไม่ได้ก็ทุกข์ เมื่อลืมตาทุกคนมี
ทุกข์เป็นเงาตามตัว เหล่านี้เป็นความจริงของชีวิต แต่ทุกข์ของชีวิตพ้นได้ด้วยสติ หลักธรรมของ
พระพุทธเจ้าแก้ไขปัญหา อุปสรรค ความทุกข์ของชีวิตได้ครอบจักรวาล และช่วยให้เราอยู่รอดได้



 

640     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

อย่างสมดุล หากมีแต่ความรู้ทางโลกอย่างเดียว ชีวิตจะห่อเห่ียวเหมือนสุภาษิตที่ว่า ความรู้ท่วมหัว
เอาตัวไม่รอด เพราะโลกที่เกิดวิกฤตอยู่ทุกวันนี้มิใช่คนขาดความรู้ หากแต่ขาดคุณธรรม จริยธรรม 
ด้วยความก้าวหน้าของสังคม ระบบทุนนิยมนำมาซึ่งวิกฤตต่าง ๆ ทั่วโลกทั้งด้านการเมือง เศรษฐกิจ 
สิ่งแวดล้อม สุขภาพกายและจิต การดำเนินชีวิตเช่น ประเทศที่พัฒนา ประเทศมหาอำนาจ จะมี
ปัญหาความรุนแรงต่างๆ เพิ่มมากขึ้นและขยายสู่ประเทศกำลังพัฒนา ศาสตราจารย์กี ซื่อ หลง 
อาจารย์ด้านปรัชญาศาสนา และศาสตราจารย์นายแพทย์ โรนัล ซีเกล ได้เรียนรู้หลักธรรมและฝึก
ปฏิบัติตามแบบพุทธธรรมเป็นเวลา 30 ปี พบว่า การเจริญสติไม่กินยาก็หายป่วยได้ ด้วยการฝึกสวด
มนต์ 10-20 นาที วันละ 3 เวลาเป็นเวลา 1 เดือน มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงอย่างมากมายกับชีวิต 
ความทุกข์ของมนุษย์เกิดจากการที่เราเก็บสะสมปัญหาและอุปสรรค ไว้ในจิตใจ หรือเรียกว่า แช่
แข็งมันไว้ในร่างกาย ทุกปัญหาที่เกิดขึ้นเราทุกคนแก้ไขได้ด้วยพลังจิต พลังใจ เมื่อเปลี่ยนข้อมูลใน
จิต ชะตาชีวิตก็เปลี่ยนแปลงไปด้วย การแก้ไขจากภายนอกเป็นวิธีการหนึ่งที่ช่วยรักษาอาการทาง
กาย แต่การแก้ไขชะตาชีวิตด้วยจิตจะช่วยให้การแช่แข็งของร่างกายผ่อนคลายหายไปจากชีวิต ทุก
อย่างที่ทำให้คนเราทุกข์เป็นเงาสะท้อนภาวะจิตตามพุทธธรรม ได้แก่ ฐิติญานัง ปัญญาเกิดจากจิต 
ฐิติภูตัง ภาวะของจิตที่ไร้เงื่อนไขและฐิติธัมมัง จิตเดิมแท้ อธิบายหลักการง่ายๆ ในการแก้ปัญหา
ด้วยการเจริญสติแบบง่ายๆ ในชีวิตประจำวัน (พระพรหมคุณาภรณ์ 2541,12-44) 
          การสร้างความตระหนักรู้ภายในตนเองของแต่ละบุคคล ต้องอาศัยหลักธรรมคำสอนของ
พุทธธรรม มาเป็นแนวทางในการฝึกปฏิบัติตนอย่างต่อเนื่อง จึงจะก่อให้เกิดพลังขับเคลื่อนชีวิต ให้
สามารถควบคุมความคิด พฤติกรรม อารมณ์ ความรู้สึก ความเชื่อ อุดมการณ์ ตลอดจนส่งผลต่อ
เป้าหมายของชีวิต ทั้งการดำรงชีวิต การทำงาน ซึ่งผู้เป็นครูจะทำหน้าที่ครูได้อย่างสมบูรณ์นั้นต้อง
ฝึกฝนพัฒนาจิตวิญญาณความเป็นครูด้วยการเรียนรู้คุณธรรม จริยธรรม ศีลธรรม อย่างท่องแท้และ
นำสู่การปฏิบัติด้วยตนเองทั้งร่างกาย จิตใจ และสติปัญญา สุดท้ายจะสามารถรับรู้ผลลัพธ์ด้วยตัว
ของตัวเอง 
 

บทสรุป 

 

 เครื่องมือสำคัญในการพัฒนาชีวิตและจิตวิญญาณที่มีตดิตัวมนุษย์ทุกคน คือลมหายใจ โดย
มีหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นข้อปฏิบัติเพื่อเปลี่ยนแปลงชีวิต ซึ่งมนุษย์เราอยู่บนโลกได้
อย่างมีความสุขนั้น ต้องพึ่งพาคนอ่ืนๆดังนั้นเราต้องรู้จักให้มากกว่าการรับ อะไรที่เราหยิบยื่นให้
ผู้อ่ืน ไม่ว่าจะเป็นความรัก ความสุข ความเมตตา กรุณา สิ่งเหล่านี้จะย้อนกลับมาเป้นของขวัญ
สำหรับเราด้วยเช่นกัน ในฐานะเดียวกันการยึดติดกับอัตตา บุคคลนั้นจะมีแต่ความเครียด วิตกกังวล 
อิจฉา ริษยา หาความสุขในชีวิตไม่พบ แม้จะมีฐานะเงินทองมากมาย สิ่งที่เรายึดถืออยู่ในตัว มันจะ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    641 

 

 

ครอบงำเราให้ติดยึด เช่น หากเรามีอัตตาด้วยการเห็น แก่ตัว ต่อไปความเห็นแก่ตัว เห็นแก่ได้จะ
ครอบงำให้ตกอยู่ในภาวะของคนโลภ โกรธ หลง เมื่อไม่ได้ในสิ่งที่ต้องการ สำหรับหลักการสำคัญที่
เป็นผลลัพธ์ของการพัฒนาชีวิต เจริญสติ คือในทุกๆ เช้าของวันใหม่ คือ ชีวิตใหม่เกิดขึ้นเสมอ 
นอกจากนี้ความกตัญญูตกเวทีเป็นการเตือนสติให้บุคคลสำนึกรู้คุณ ซึ่งเมื่อใดก็ตามที่มนุษย์เรา
สำนึกรู้คุณสรรพสิ่งรอบตัวจะเป็นการสร้างสมดุลของตนเองและสิ่งแวดล้อมให้เกิดเป็นภูมิคุ้มกัน
ชีวิต ภูมิคุ้มกันสังคมให้เพิ่มขึ้น ในทางตรงกันข้ามหากเราลืมบุญคุณของบุคคลที่คอยช่วยเหลือให้
ความรู้ ให้แสงสว่างกับชีวิต บุคคลนั้นจะมีชีวิตที่ตกต่ำอย่างไม่คาดฝัน ปัญหาอุปสรรค สุขภาพ
โรคภัยไข้เจ็บนานัปการรุมเร้า เพราะตามหลักพระพุทธศาสนา สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน ทำ
กรรมอันใดไว้ไม่ว่าจะกรรมดีหรือกรรมชั่ว ย่อมได้รับผลของกรรมเสมอ ด้วยเหตุนี้พระพุทธเจ้าจึง
สอนให้มนุษย์เราคิดดี ทำดี พูดดี เพราะพระองค์ท่านตรัสรู้แล้วว่ามันคือสัจธรรมที่เป็นจริง 
 ปัจจุบันมีบทพิสูจน์หลักธรรมนี้ อุปมัยดังเช่น เมล็ดพันธุ์มะม่วงจะเจริญงอกงามได้ ขึ้นอยู่
กับพันธุ์ที่หวาน และเมื่อเจริญเติบโตให้ผลผลิต ผลผลิตจะเป็นเช่นไรขึ้นอยู่กับสารอาหารและการ
ดูแล รดน้ำใส่ปุ๋ย ในแต่ละวันมนุษย์เราคิด 50,000-60,000 เรื่อง บางเรื่องทุกข์ บางเรื่องสุข ซึ่ง
ความคิดของเราจะบ่งบอกชะตาชีวิต ความรู้สึก อีกทั้งศักยภาพและความสามารถที่มีอยู่ในตัวเราก็
ขึ้นอยู่กับการคิด การลงมือทำ โดยส่วนใหญ่คนเรามองข้ามกระบวนคิดทั้งที่ความจริงแล้วต้องเข้าใจ
ว่า อะไรที่เราคิดบ่อยๆ ทำบ่อยๆ มันจะนำไปสู่ความเชีย่วชาญ ดังนั้นจงใช้เวลาที่มีค่าของชีวิตให้คุ้ม
ค่าที่ได้เกิดมา จงคิดเสมอว่า เวลามีค่าเท่ากับเงิน ในแต่ละวันเราเอาเงินโยนทิ้งไปกับสิ่งที่ไร้ค่า 
เท่ากับเราสูญเสียโอกาสในการพัฒนาชีวิต หกอยากมีชีวิตที่ดีขึ้น จงคิดถึงในสิ่งที่เราต้องการ พร้อม
ทั้งทำจิตให้ผ่อนคลาย สงบนิ่งอยู่กับลมหายใจ รู้สึกตัวเสมอ และจินตนาการภาพความสำเร็จที่
ต้องการ คนที่คิดดี 100% จะจดจ่ออยู่กับสิ่งที่ต้องการ และลงมือทำด้วยความเพียร มุ่งมั่น มี
ระเบียบวินัย ห่างไกลกับคำพูดที่ดูถูกตนเอง ชีวิตของเรามีเวลาตาม Passport ที่จักรวาลนี้มอบให้ 
มนุษย์ทุกคนต่างไม่รู้ว่า Passport  เดินทางชีวิตต้องผ่านอะไรบ้าง แต่หากเลือกเสบียงสำภาระจัด
กระเป๋าเดินทางที่ดี ที่จำเป็นต่อการเดินทางในโลกใบนี้ เมื่อเลือกเสบียงชีวิตที่ดี จะได้มีโอกาสพบ
ความสุขมากกว่าทุกข์ ตระหนักรู้เสมอว่า เราต่างท่องเที่ยวตามระยะเวลาที่มีใน Passport เมื่อหมด
เวลาก็สิ้นสุดทุกสิ่งอย่าง หากยึดติดกับอัตตา กิเลส ตัณหา กระทั่งลืมตน ลืมกาย ลืมใจ ในการใช้
ชีวิตหลงระเริงกระทั่งลืมไปว่า สุดท้ายแม้แต่ร่างกายยังนำกลับไปไม่ได้ แล้วทรัพย์อ่ืน ๆ ที่สร้างไว้ 
จะนำไปใช้งานหน้าได้อย่างไร แน่นอนว่า แม้โลกจะก้าวหน้า ศาสนา และหลักธรรมคำสอนข้อเดิม 
ประโยคเดิมๆ ยังคงเป็นคำสอนที่เป็นจริง ใช้ได้จริงแม้ช่วงเวลาจะยาวนานถึง 2,600 ปี ตัวอย่างเช่น 
ศีล 5 กฎหมายธรรมชาติที่ไม่บังคับ แต่หากไม่ยึดถือปฏิบัติ บุคคลนั้น ๆ จะได้รับแต่ความย่อยยับ 
อับจน หาแดนเกิดได้ยาก เนื่องจากศีล 5 นำไปสู่การกระทำทางวจีกรรม นโนกรรม กายกรรม และ



 

642     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

หากศีล 5 ศีล สมาธิ ปัญญา ที่จะพัฒนากาย ใจ และปัญญา ที่ต้องอาศัยหลักสูต จิต ภาวนา เป็น
เครื่องมือเรียนรู้จากการปฏิวัติ ปฏิบัติ และปฏิเวช เมื่อเรียนรู้ ลงมือทำ พฤติกรรมละโลภ โกรธ 
หลง ลง และนั้นจะช่วยให้เกิดการแก้ไขอดีต ด้วยการทำปัจจุบันให้ดีสู่อนาคตปันปลายที่มีเสบียงติด
ตัวไปในโลกใหม่ 
 

เอกสารอ้างอิง 

 
กระทรวงสาธารณสุข.(2550). พุทธรรมบำบดั.  กรุงเทพฯ : สุขมวิทมีเดีย มาร์เก็ตติ้ง. 
นรเศรษฐ์. (2552). กรรมฐานสร้างฤทธิ์พลังจติเหนือมนุษย์ . กรุงเทพฯ: ไพลิน. 
บรรยง บุญฤทธิ์. (2536). พลังจติและพลังลึกลับ. กรุงเทพฯ : ธนบรรณ. 
บุญมี เมธางกร.ู (2558). ความมหัศจรรย์ของชีวิต. นนทบุรี : สำนักพิมพ์ปญัญาญาณ. 
เปี่ยมสุข เมนะเศวต. (2553). ใจเปี่ยมสุข . กรุงเทพฯ : ซีเอ็ดยูเคชั่น. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโฺต). (2553). ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพฯ : สหธรรมิก. 
พระศรีคัมภีรญาณ (สมจิตร วันจันทร์). (2556). พุทธปรัชญา. พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลยั

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสอินทปญัโญ. (2552). คู่มือมนุษย์. กรุงเทพฯ: อมรินทร์. 
แพทย์พงษ์ วรพงษพ์ิเชษฐ์. (2564). หนังสือการเจริญสติบำบตั. เรียกใช้เมื่อ 30 สิงหาคม 2564 

จาก thaicam.go.th: thaicam.go.th 
วชิราภรณ์ สังข์ทอง. (2564). คุณธรรมจิรยธรรม จรรยาบรรณ และจิตวิญญาณความเปน็ครู. เลย : 

คณะครุศาสสตร์. 
สมเด็จพระญาณสังวร(สุวฑฒโน). (2558). ธรรมะประทับใจ . กรุงเทพฯ : การศาสนา. 
อัฐฐา.(2555). พุทธแนววิทย์ คดิแนวพุทธ. กรุงเทพฯ : ปราชญ.์ 
Bristol Claude. (2010). The Magic of Believing. United States of America: Princrtion 

cambridge. 
Murphy Joseph. (1963). The Power of your Subconscious Mind . United States of 

America: Prentice-Hall . 
Templar Ricchard. (2011). The Rules of Life. New Jersey: Pearson Education. 
 

 


