
พุทธวิถีการสร้างตัวให้ประสบความสำเร็จในชีวิต 
BUDDHIST WAY OF CREATING ONESELF TO BE SUCCESSFUL IN LIFE 
 

 
 

1พระชาญวิทย์  ธมฺมทีโป (พลชัย) และ 2พระครูปริยัตพัฒนบัณฑิต 
1PhraChanwit Dhammathepo (pholchai  and 2 Phrakru Pariyattiphattanabundit 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1nbp 0897148741@gmail.com 

 

Received : July 02, 2023;  Revised: July 25, 2023;  Accepted: August 21, 2023 
 

บทคัดย่อ 
    

 หลักฆราวาสธรรมเป็นหลักคำสอนในการสร้างตัวเพื่อประสบความสำเร็จในชีวิต เป็น
แนวทางในการปฏิบัติให้รู้จักปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตให้มีความสอดคลองกับสังคมที่มีการเปลี่ยนอยู่
ตลอดเวลา ความสำคัญของฆราวาสธรรมเป็นของความเป็นอยู่ด้วยความเสียสละ รู้จักแบ่งปัน มี
ความถ้อยทีถ้อยอาศัยกัน รู้จักการให้อภัยสังคม ฆราวาสธรรมจึงเป็นหลักธรรมที่มุ่งประโยชน์ต่อ
สังคมและชีวิตของผู้อยู่ครองเรือน ในขณะที่สังคมที่ไร้พรมแดนทั้งในความเป็นอยู่และการสื่อสาร 
หลักสัจจะ คือ ความเป็นผู้ซื่อสัตย์อันเป็นฐานในการประกอบอาชีพ หลักทมะ คือ ความเป็นผู้รู้จัก
บังคับควบคุมอารมณ์และการข่มใจตนเองเพื่อปรับตัวการอยู่ร่วมกันในสังคม หลักขันติ คือ ความ
อดทน อดกลั้นต่อสังคมรอบข้างและหลักจาคะ คือ ความเป็นผู้มีการเสียสละ การเอ้ือเฟื้อ เผื่อแผ่
และแบ่งปัน ถือว่ามีความสำคัญสำหรับฆราวาสผู้ครองเรือนหรือประกอบอาชีพตามพุทธวิถีการ
สร้างตัวให้ประสบความสำเร็จในชีวิตได้อย่างไม่จำกัดอาชีพ 
 
คำสำคัญ: พุทธวิถี, การสร้างตัว, ความสำเร็จในชีวิต,  

 
1นิสติ, หลกัสตูรพุทธศาสตรดุษฎบีณัฑติ (พธ.ด.) มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตขอนแก่น. 
2รองศาสตราจารย ์ดร.,  สาขาวชิาพระพุทธศาสนา มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตขอนแก่น. 



 

568    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

Abstract 
 

 According to gharàvàsa-dhamma (virtues for a good household life) in 
Buddhism, this is the doctrine of creating oneself for success in life. Knowing how 
to live in accordance with a society that constantly changes is a practice guideline. 
The importance of gharàvàsa-dhamma depends on living with sacrifice and knowing 
how to share reciprocity. Learning to forgive society gharàvàsa-dhamma is therefore 
a principle that aims to benefit society and the lives of householders. In a 
globalized society in terms of living and communication, the truth principle is sacca 
(Honesty), which is the basis for a career. The dama principle is the ability to self-
command and use self-control in order to adapt to living together in society. In 
society, the principle of khanti is patience and tolerance towards the surrounding 
society, and the principle of caga is the person who sacrifices. courtesy Be 
generous and share. It is considered important for lay people who are gharàvàsa 
(laymen) to own a house or pursue a career according to the Buddhist way of 
creating oneself to be successful in life without limiting their careers. 
 
Keyword: Buddhist way, creating oneself, Successful in Life. 
 

บทนำ 
 ในสังคมไทยมีการพัฒนาชีวิตของแต่ละคนให้อยู่อย่างมีความสุขมีจริยธรรม ซื่อสัตย์สุจริต 
อดทนขยันหมั่นเพียรเพื่อไปสู่ความสำเร็จ โดยเอาธรรมะเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ สำหรับมนุษย์ทุกคน  
พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงธรรมะสำหรับผู้ครองเรือนไว้อย่างชัดเจน เรียกว่า“ฆราวาสธรรม 4” (สํ.ส 
(ไทย) 15/246/351-352) ฆราวาสธรรม ประกอบด้วย 2 คำ "ฆราวาส" แปลว่า ผู้ดำเนินชีวิตในทาง
โลก, ผู้ครองเรือน และ "ธรรม" แปลว่า ความถูกต้อง , ความดีงาม, นิสัยที่ดีงาม, คุณสมบัติ, ข้อ
ปฏิบัติ การสร้างตัวของมนุษย์ซึ่งสามารถนำหลักธรรมมาเป็นยุทธศาสตร์ในการสร้างตัวให้ประสบ
ความสำเร็จได้  การสร้างตัวสร้างฐานะอย่างยั่งยืน พระพุทธเจ้าทรงให้หลักการสร้างตัวสร้างฐานะที่
ควบคู่ไปกับการสร้างความดีไว้ ต้องสร้างตัวให้มีคุณสมบัติของผู้ชนะคือ  สัจจะ ฝึกตนเองให้มีความ
จริงจังและจริงใจในการทำงานและทำความดี ต้องสร้างฐานะเพื่อประโยชน์สุขในโลกนี้และโลกหน้า 
คือ ทมะ ฝึกตนเองให้มีการพัฒนาด้านวิชาความรู้ การดูแลสุขภาพและการพัฒนาจิตใจ พัฒนา



  

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    569 

 

 

ตนเองและฐานะทางเศรษฐกิจให้เจริญรุ่งเรืองอย่างยั่งยืนคือ ขันติ ฝึกตนเองให้มีความทรหดอดทน
ต่อปัญหาและอุปสรรคที่จะเกิดขึ้น  และต้องป้องกันต้นเหตุแห่งความวิบัติของตนเองฐานะและหมู่
คณะให้ถูกวิธี คือ จาคะ ฝึกตนเองให้รู้จักเสียสละแบ่งปัน (ชมรมประสานงาน DOU, 2007: 18-19) 
การฝึกตนให้รู้จักเสียสละแบ่งปัน การแบ่งปันเป็นอีกสิ่งที่สามารถสร้างทำให้คนเราเป็นที่ชื่นชมใน
สังคม บุคคลที่มีความเสียสละและแบ่งปนัหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาได้อธิบายว่า การแบ่งปัน
ทั้งเป็นวัตถุสิ่งและความรู้ วัตถุสิ่งเป็นการให้ที่เป็นอามิสทาน ในส่วนความรู้จะเป็นวิทยาทานหรือ
ธรรมทานซึ่งเป็นการช่วยเหลือแนะนำ ในสิ่งที่ดีมีประโยชน์ ชี้ช่องทางให้บุคคลสามารถแก้ปัญหาให้
ลุล่วงไปได้ด้วยตนเอง (พุทธทาสภิกขุ, 2525 : 395) การเสียสละความเผื่อแผ่แบ่งปัน มีน้ำใจ
เอ้ือเฟื้อต่อกัน ตลอดจนการเสียสละความพอใจความสุขส่วนตน เห็นประโยชน์ส่วนรวม ไม่คับแคบ
เห็นแก่ตัว (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) 
 การสร้างตัวให้ประสบความสำเร็จในชีวิตไม่มีธรรมะใดๆที่จะใช้สร้างตัวให้ประสบ
ความสำเร็จได้ยิ่งกว่าการสร้าง "ฆราวาสธรรม" ให้เป็นคุณสมบัติขั้นพื้นฐานประจำตนก่อนนั่นเอง 
เพราะฉะนั้น ความหมายที่แท้จริงของ ฆราวาสธรรม คือ คุณสมบัติของผู้ที่สามารถสร้างเกียรติยศ 
สร้างปัญญา สร้างทรัพย์สมบัติ และสร้างหมู่ญาติมิตรให้เกิดขึ้นได้สำเร็จด้วยกำลังความเพียรของ
ตนธรรมะในการสร้างตัวให้ประสบความสำเร็จ คือ 1) สัจจะ 2) ทมะ 3) ขันติ และ 4) จาคะ เป็น
ธรรมะที่ใช้ได้ทุกกาลและทุกสมัยเรียกว่า ฆราวาสธรรม (สํ.ส (ไทย) 15/246/351 -352) ฆราวาส
เป็นชีวิตผู้ครองเรือนมีการดำเนินชีวิตในทางโลก การดำเนินนี้สำคัญอย่างยิ่งที่ต้องมีหลักในการ
ดำเนินชีวิต พระพุทธศาสนาได้อธิบายหลักการดำเนินชีวิตที่ดีให้แก่ฆราวาสควรมีหลักฆราวาสธรรม
มีเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต หลักฆราวาสธรรมประกอบด้วยธรรมะ 4 ประการ คือ สัจจะ ทมะ 
ขันติ และจาคะ หลักธรรม 4 ประการมีความสำคัญต่อการประกอบอาชีพและการฝึกตนเองการ 
การพัฒนาชีวิตมีความมุ่งมั่นในการทำงาน ความอดทน การเสียสละ มีน้ำใจ และเอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่นี้
เป็นแนวทางในการปฏิบัติตามฆราวาสธรรม ธรรมนี้มีอานิสงส์ให้เกิดความสุข (พุทธทาสภิกขุ , 
2523:55) 
 ดังนั้น พุทธวิถีการสร้างตัวให้ประสบความสำเร็จในชีวิตพุทธศาสนาได้อธิบายถึงการดำรง
ตนให้อยู่รอดในสังคม โดยอาศัยฆราวาสธรรมมาประคับประครองชีวิตเพื่อเป็นต้นทุนในการสร้าง
ความเป็นอยู่ที่ดีในครอบครัวและสังคมรอบข้าง 
 

ความหมายและความสำคัญของหลักฆราวาสธรรม 
   



 

570    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

 หลักคำสอนของพระพุทธศาสนา มีหลักธรรมคำสอนหลายหลักธรรมที่พระพุทธองค์ทรง
สอนให้ชาวทั่วโลกรู้จักการแสดงความจริงต่อกัน รู้จักการเสียสละเพื่อความสงบสุขของตนเอง  
สังคม ครอบครัว และประโยชน์ส่วนรวม ฆราวาสธรรม คือ ธรรมสำหรับฆราวาส ซึ่งหมายถึง 
บุคคลผู้ครองเรือน ซึ่งประกอบด้วย บุตร ภรรยา สามี บิดา มารดา และบริวารเครือญาติ เป็นต้น 
เรียกอีก อย่างว่า “คฤหัสถ์” หมายถึง หลักปฏิบัติสำหรับผู้ที่เป็นคฤหัสถ์ และผู้ที่อยู่ครองคู่เป็นสามี
ภรรยากัน ควรนำไปปฏิบัติเพิ่มขึ้นจากการรักษาศีล  (สํ.ส (ไทย), 1996: 15/845/316) ธรรม
สำหรับฆราวาส ธรรมสำหรับการครองเรือนหลักการครองชีวิตสำหรับคฤหัสถ์ประกอบไปด้วย1) 
สัจจะ คือ ความจริง 2) ทมะ คือ การฝึกฝน 3) ขันติ คือ ความอดทน 4) จาคะ คือ ความเสียสละ
ในธรรมเหล่านี้ ทมะ ท่านมุ้งเอาด้านปัญญาขันติท่านเน้นแง่วิริยะ (พระธรรมปิฎก (ป.อ ปยุตฺโต), 
2538:135) หลักธรรมฆราวาสธรรม 4 ของบุคคลทั่วไปที่ต้องการมีชีวิตอย่างมีความสุขสามารถ
สร้างเกียรติยศ สร้างปัญญา สร้างทรัพย์สมบัติและสร้างหมู่ญาติให้เกิดขึ้นได้สำเร็จด้วยกำลังความ
เพียรของตน ต้องประกอบด้วยฆราวาสธรรมความอดทนและรักษาจิตใจอันดีงามคลองตน คลองคน 
คลองงาน 
 จึงเห็นว่า ฆราวาสธรรมจึงเป็นหลักธรรมสำหรับการครองเรือนของบุคคลทั่วไป เป็น
หลักธรรมสร้างสานความสัมพันธ์สมาชิกในครอบครัวและขยายไปสู่สังคมในวงกว้าง เป็นหลักธรรม
สามารถสร้างความสุขให้ทั้งในระดับบุคคลและสังคม 
 

องค์ประกอบของฆราวาสธรรม  
ชีวิตการครองเรือนถือว่าเป็นสิ่งสำคัญเพราะการอยู่ร่วมกันและการบริหารแนวคิดของคน

หลายคนเพื่อให้ความเข้าใจอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข การที่คนเราจะอยู่กันได้นั้นก็ย่อมมี
องค์ประกอบเพื่อให้เกิดความสำเร็จดังนี้  
 1.สัจจะ คือ การซื่อสัตย์ ความเป็นผู้ตรงต่อหน้าที่การงาน มีความจริงใจต่อตนเองและ
ผู้อื่น (สํ.ส. (ไทย) 15/316.) การครองเรือนเป็นเรื่องสำคัญเพราะเป็นสร้างฐานครอบครัว เป็นเร่ือง
ของความให้เกียรติกัน สัจจะจึงเป็นสำคัญในชีวิตการครองเรือน คนเราถ้าจะอยู่ร่วมกันอยู่อย่างมี
ความนี้ต้องมีความซื่อสัตย์ ความจริงใจ และมีจิตใจตรงไม่คิดคด ไม่คิดโกหกหลอกลวง รักษาคำมั่น
สัญญามั่นคงสัจจะจึงเป็นคุณธรรมที่เป็นเคร่ืองยึดเหนี่ยวจิตใจคนในครอบครัวเป็นอย่างดี (รายงาน
คุณภาพชีวิตของคนไทย: 2551: คำนำ) ความไว้วางใจ และความมีไมตรีต่อกัน ขาดสัจจะเมื่อใด
ย่อมเป็นเหตุให้เกิดความระแวงแคลงใจกัน เป็นจุดเริ่มต้นแห่งความร้าวฉาน ซึ่งยากนักที่จะ
ประสานให้คืนดีได้ดังเดิม ความจริงใจหรือสัจจะต่อตนเอง มีศีลธรรมประจำใจ  (พระราชวรมุนี 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 1985: 43)  



  

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    571 

 

 

 จึงเห็นว่า การซื่อสัตย์ (สัจจะ) เห็นหลักธรรมนำครอบครัวให้มีความสุข นอกสังคม
ครอบครัวแล้วยังสามารถนำสุขเข้าสังคมในวงกว้าง เมื่อไรก็ตามถ้าคนเราทำหน้าที่ด้วยความ
ซื่อสัตย์สุจริต ย่อมจะทำให้สังคม และประเทศชาติมีความมั่นคง สงบสุข อันมีผลดีต่อประชาชนคือ 
ตัวเราทุกคนนั่นเอง 
 2. ทมะ หมายถึง การฝึกฝนตนเองและข่มใจตนเอง (สํ.ส (ไทย) 20/77/300.) : 264-
265.) ฆราวาสธรรม ธรรมสำหรับผู้ครองเรือน เป็นหลักธรรมสำหรับการครองชีวิตของฆราวาส มี
ความจำเป็นสำหรับผู้ครองเรือน ในการนำไปใช้ปฏิบัติต่อกัน ๔ ประการ คือ สัจจะ ทมะ ขันติ 
จาคะ ท่านพุทธทาสกล่าวถึงฆราวาสธรรมว่ามี  ๒ ประเภท คือ ฆราวาสที่จมปลัก กับฆราวาสธรรม
ที่ไม่จมปลัก ฆราวาสที่ไม่จมปลักนั้นจะต้องมีธรรมเป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต โดยมีหลักธรรม  
ทมะ คือ การรู้จักบังคับควบคุมอารมณ์ การรู้จักข่มใจ ยั้งใจ ฝึกฝนตนได้ ปรับปรุงตนแก้ไข
ข้อบกพร่อง ปรับนิสัยและอัธยาศัยให้เข้ากับผู้อื่นได้ (พุทธทาส ภิกขุ, 2534: 5) “ทมะ” จึงเป็นการ
ฝึกข่มใจระงับอารมณ์ของตนเองต่อกิเลส หมายถึง รู้เท่าทันกิเลสภายในตัวของเรารู้ว่าอะไรคือสิ่งที่
จำเป็นสำหรับชีวิต อะไรคือสิ่งฟุ่มเฟือย สิ่งไร้สาระ ไม่เกิดประโยชน์ เพราะการที่เราทานต่อกิเลส
นั้น เราจะรู้จักยับยั้งไม่ให้หลงไปกระทำสิ่งที่ไม่ดี  (วิทย์ วิศทเวทย์, 1997: 58)  
 จึงเห็นว่า หลักธรรมข้อทมะเน้นการใช้ปัญญาในการตัดสินใจ ควบคุมจิตใจ ในการทำ
ความเข้าใจในแต่ละบุคคล หากบุคคลขาดเสียซึ่งหลักธรรมข้อนี้ มีผลเท่ากับว่าบุคคลนั้น ควบคุม
ตนเองไม่ได้ มิได้ใช้สติปัญญาในการพิจารณาอาจทำให้เกิดปัญหาต่างๆ ตามมาได้โดยง่าย   

3. ขันติ  คือความอดทนอดกลั้น อดทนต่อทุกขเวทนา เพื่อบรรลุความดีงามและความมุ่ง
หมาย (สํ.ส. (ไทย) 15/316.) ความอดทนนี้มีความจำเป็นมากไม่ว่าจะเป็นฆราวาส หรือจะเป็น
สมณะ โดยเฉพาะอย่างยิ่งสามีภรรยาคือต้องอดทนต่อกัน อยู่กันไปนานๆ คนเรามันมีข้อบกพร่อง
กันทุกคนมันก็ต้องไม่ถูกใจเราบ้าง เราก็ต้องอดทน ถ้าไม่อดทนก็ทะเลาะกัน ความอดทน  อดกลั้น 
ต่อความหนักและความเข้มแข็ง ไม่หวั่นไหว มุ้งมั่นในจุดหมาย ไม่ท้อถอย ความอดทนคือความอด
กลั้นเป็นตบะอย่างยิ่ง ไม่ทำร้ายผู้ อ่ืน ไม่ชื่อว่าเป็นบรรพชิต ไม่เบียดเบียนผู้ อ่ืน (ที.ม. (ไทย) 
10/90/50) ความอดทนแยกออกเป็น 3 ประเด็น คือ 1. ทนลำบาก หมายถึง ทนลำบากเพราะ
ทุกขเวทนา อันเกิดจากโรคภัยไข้เจ็บเอาชนะความเจ็บป่วยได้ถึงป่วยก็สามารถหายได้โดยไว  2. ทน
ตรากตรำ หมายถึง ไม่คำนึงถึงความร้อน หนาว แดด ฝน หิว กระหาย เหนื่อยก็พัก 3. ทนเจ็บใจ 
หมายถึง ความอดกลั้นเป็นขันติขั้นสูงสุด เรียกว่า “อธิวาสนขันติ” ผู้ที่มีอธิวาสนขันติ ย่อมเป็นผู้ที่มี
ใจสะอาด สบาย ปลอดโปร่ง เพราะเมื่อมีอารมณ์ใด ๆ มากระทบก็สามารถที่จะอดกลั้นไว้ได้ทนไว้
ได้ไม่แสดงออกมา (พระศรีธรรมนิเทศ, ม.ป.ป.: 22) 



 

572    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

 จึงเห็นว่า ขันติเป็นการอดทนต่อสิ่งกระทบจากนอกและสิ่งที่เกิดจากภายคือจิต เป็นข่มจิต
ไม่ฟุ้งซาน ความอดทนขั้นพื้นฐานสำหรับมนุษย์ทุกคน หลักขันติธรรมจึงเป็นสิ่งสำคัญที่สำควรเอา
มาเสริมสร้างครอบครัวและสังคมเพื่อให้เกิดความสุข สงบในประเทศได้ 
          4. จาคะ การเสียสละ การเผื่อแผ่ แบ่งปัน หรือการให้ จาคะนั้นมีความหมาย รวมถึงรู้จัก
สละกิเลสออกจากกายจิต การเสียสละก็ถือว่าเป็นสิ่งที่ผู้ครองเรือนที่ต้องตระหนักให้มาก เพราะ
เป็นเรื่องการช่วยเหลือสังคม ถ้าอยากอยู่ในสังคมอย่างมีความสุขได้นั้นต้องรู้จักการเสียสละ ถ้า
สังคมใดมีแต่ความตระหนี่ สังคมก็จะหาความสุขไม่ได้ จาคะ เป็นเรื่องสำคัญของชนผู้อยู่เป็นหมู่
เหล่า อีกทั้งเป็นหลักสงเคราะห์กันด้วยการให้ข้าวของ เอาใจกันด้วยการให้การแบ่งปั่น ซึ่งเป็น
อุบายในการผูกไมตรี การให้อย่างนี้จัดว่าเป็นการสงเคราะห์ ยึดเหนี่ยวใจคน และนอกจากนี้ จาคะ
ยังหมายถึงหน้าที่ของมนุษย์ทุกคนที่จะต้องคิดเกื้อกูลกันและกัน การแบ่งปันทรัพย์ของตนให้แก่
ผู้อ่ืน ก็นับอยู่ในความเกื้อกูลอย่างหนึ่งโดยการเฉลี่ยแบ่งปันนั้นจะต้องอยู่ในขอบเขต ตามกำลัง
ความสามารถของตนเองด้วย (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2529) : 158-
159) ความเสียสละ มีความหมาย 2 นัย คือ นัยแรก เสียสละแบ่งปันสิ่งของที่หามาได้ให้แก่คนใน
ครอบครัวอย่างเป็นธรรมไม่ลำเอียง นัยที่สอง เสียสละหรือสละอารมณ์ที่เป็นข้าศึกต่อจิตใจที่ทำให้
ใจเศร้าหมองขุ่นมัวอารมณ์โกรธ ความเคียดแค้นชิงชัง ความเกลียดความอาฆาตจองเวรความ
พยาบาทปองร้าย เป็นต้น (พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549: 3) 
 จึงเห็นว่า จาคะ เป็นเรื่องของความมีน้ำใจกับการอยู่ร่วมกัน คำนึงถึงประโยชน์ส่วนรวม
เป็นหลักรู้จักการให้ การเสียสละให้โอกาสและให้อภัยกัน สังคมอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข เป็น
แบบอย่างที่ดีงามของชุมชนสืบต่อไป 
 สรุปได้ว่า  ฆราวาสธรรม คือหลักธรรมสำหรับครอบครัวหรือผู้ครองเรือนเพื่อให้มีความสุข
อยู่ ชีวิตของผู้ครองเรือนเป็นที่ชีวิตมีความสัมพันธ์กับคนรอบข้าง การที่คนเรามีสังคมที่ข้างนี้จำต้อง
มีความระมัดระวังทั้งการเจรจา การอดทน การข่มอารมณ์และการให้อภัย และการเสียสละเพื่อ
ส่วนรวม เมื่อไรก็ตามถ้าคนเรามีฆราวาสธรรมอยู่ตัวก็จะพบกับความสุขและสบความสำเร็จในอาชีพ
นั้นๆ ได้  
 

ประโยชน์ของฆราวาสธรรม 
 ชีวิตของการครองเรือนต้องมีหลักธรรมเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตเพื่อให้เกิดประโยชน์
ตามหลักของการปฏิบัติตนด้วยฆราวาสธรรม ดังนี้ 



  

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    573 

 

 

 1. ประโยชน์ของการมีสัจจะ ได้แก่ 1. ปลูกนิสัยความรับผิดชอบให้เกิดขึ้นในตัว 2. เป็น
คนหนักแน่นมั่นคง  3. มีความเจริญก้าวหน้าในการประกอบหน้าที่การงานได้รับการเคารพ  ยก
ย่อง 4. มีคนเชื่อถือและยำเกรง 5. ครอบครัวมีความมั่นคง 6. ได้รับเกียรติยศชื่อเสียง 
  2. ประโยชน์ของการมีทมะ ได้แก่ 1.ปลูกฝังนิสัยรักการฝึกตนให้เกิดขึ้น ในตัว                    
2. ทำเป็นคนมีความสามารถในการทำงาน 3. ไม่มีเวรกับใคร 4. ยับยั้งตนเองไม่ให้ลงไปทำผิดได้                       
5. สามารถตั้งตัวได้ 6. มีปัญญาเลิศ 
       3. ประโยชน์การมีขันติ ได้แก่ 1. ปลูกฝังนิสัยการอดทนต่ออุปสรรคและปัญหาต่าง ๆ                   
2. ทำงานได้ผลดี 3. สามารถเป็นหลักในครอบครัวได้ 4. สามารถเป็นหลักให้กับบริวารได้ 5. ไม่มี
เร่ืองทะเลาะวิวาทกับคนอ่ืน 6. ไม่หลงทำความชั่วได้ 7. ทำให้ได้ทรัพย์มา 
 4. ประโยชน์ของการมีจาคะ ได้แก่ 1.ปลูกฝังการมีอารมณ์ของใสและนิสัยเสียสละให้
เกิดขึ้นในตัว 2. เป็นการสร้างความปลอดภัยแก่ตนเอง 3. เป็นที่นับหน้าถือตาของคนทั่วไป                          
4. ครอบครัวและสั งคมเป็นสุข  5. มีกัลยาณมิตรรอบตัว (สํ .ส .(ไทย) 15/845/316;ขุ .สุ . 
25/311/361.) 
 สรุป ฆราวาสธรรมเป็นหลักธรรมที่ทำให้สังคมการอยู่ครองเรือนให้มีความสุขกาย สบายใจ 
เป็นหลักการสร้างสังคมในระดับครอบครัวให้ความสุขและสามารถขยายสู่สังคมรอบข้างให้ความสุข
ได้อย่างเป็นรูปธรรม 
 

โทษของการไม่มีฆราวาสธรรม 
 1. โทษของการขาดสัจจะ ได้ แก่  ไม่ มี ความรับผิ ดชอบ  เป็ นคน เหลาะแหละ                                      
ไร้ความสามารถในการทำงาน ชีวิตพบแต่ความตกต่ำ ไร้คนรักจริง มีแต่คนดูถูก ไร้คนเชื่อถือ ไร้
ความเจริญรุ่งเรืองในหน้าที่การงาน มียศเสื่อมยศ มีลาภเสื่อมลาภ เป็นต้น 
 2. โทษของการขาดทมะ ได้แก่ ไม่ฝึกฝนตนเอง ปล่อยชีวิตไปตามยถากรรม ขาด
ความสามารถในการทำงาน หลงผิดไปทำความชั่วได้ง่าย เข้าใจผิดในเรื่องต่าง ๆ ได้บ่อย เกิดการ               
ทะเลาวิวาทได้ง่ายมักลุ่มหลงในอบายมุข ทำให้ครอบครัวเดือดร้อน สร้างเนื้อสร้างตัวให้ดีได้ยาก 
เป็นคนโง่เขลา ปัญญาทึบมีสติน้อย มักทำงานใดๆ ผิดพลาดเสมอ เป็นต้น 
 3. โทษของการขาดขันติ ได้แก่ เป็นคนเหลาะแหละ ทำให้ผู้ อ่ืนดูถูกเหยียดหยาม                         
ไม่สามารถอดทนต่อปัญหาและอุปสรรคใด ๆ ได้เลย เป็นคนจับจด ทำงานอะไรก็ไม่สำเร็จ ไม่
สามารถเป็นที่พึ่งให้ผู้อื่นได้หลงผิด ทำชั่วได้ง่าย ไม่มีใครไว้วางใจจากผู้อื่น มีศัตรูมาก ชีวิตไม่มีความ
เจริญก้าวหน้า ไม่มีทางประสบความสำเร็จ 



 

574    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

 4. โทษของการขาดจาคะ ได้แก่ จิตใจเกิดความตระหนี่ถี่เหนี่ยว เป็นคนเห็นแก่ตัว ได้
รับคำครหาติเตียนมีความทุกข์ในใจ ไม่มีใครอยากเข้าใกล้ ไร้เพื่อนฝูงและบริวาร ไร้คนรักและเห็น
ใจ ไม่มีใครรักจริง เป็นต้น (สํ.ส. (ไทย) 15/845/316;ขุ.สุ. 25/311/361.) 
 สรุป บุคคลที่ใช้ชีวิตการครองเรือนมีจิตใจมักปล่อยชีวิตไปตามยถากรรม การครองเรือน
หากเป็นคนเห็นแก่ตัวหรือไม่ปรับตัวเข้ากับบุคคลภายนอกและสังคมที่มีความหลากหลายทาง
วัฒนธรรม การดำเนินชีวิตก็จะเต็มไปด้วยยุงยาก ลำบากในการดำเนินชีวิต เม่ือไรก็ตามถ้าคนเรามี
ฆราวาสธรรมอยู่ตัวก็สมารถพบกับความสุขและความสำเร็จในอาชีพนั้นๆ ได้  
 

พุทธวิถีการสร้างตัวให้ประสบความสำเร็จในชีวิตตัวเองอยู่สุข  
การครองเรือนในฐานะของตนเองจำต้องมีหลักธรรมสัจจะความซื่อสัตย์  มีความจริงใจต่อ

บุคคลตนเองและผู้อื่น พุทธพจน์ตอนหนึ่งว่า สมสีลา มีศีลเสมอกัน มีความประพฤติศีลธรรม จรรยา 
มารยาทพื้นฐานของการครองเรือน (การครองเรือนเป็นชีวิตคู่ที่จะมีความประพฤติศีลธรรมที่เสมอ 
ในส่วนของสังคมนั้นวาจาเป็นสิงสำคัญ ว่าสามารถทำสังคมหรือสร้างความสามัคคีในสังคมได้ดัง
พุทธสุภาษิตว่า สุขา สังฆัสสะ สามัคคี “ความพร้อมเพรียงของหมู่คณะทำให้เกิดสุข” สัจจะจึงเป็น
ความซื่อสัตย์ ที่ทำให้เกิดความไว้วางใจและไมตรีจิตสนิทต่อกัน (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2543) จึงเห็นได้ว่า สัจจะเป็นหลักแห่งความจริง เป็นแห่งคำมั่นสัญญาว่าจะทำให้สำเร็จ หลัก
มารยาทพื้นฐานของการครองเรือน และสังคม การใช้ชีวิตคู่ของการครองเรือนก็ตาม ในสังคมก็ตาม 
สัจจะจะเป็นตัวเชื่อมในการผูกมิตรไมตรีและไว้วางใจต่อกัน ครอบครัวและสังคมจะต้องเดินไป
พร้อมกันอย่างผาสุกด้วยการให้ความจริงใจต่อกันและกัน 

ธรรมดาของมนุษย์ที่เป็นสัตว์ทางสังคม ด้วยความเป็นสังคมนี้เองจำต้องมีการปรับตัวเพื่อ
อยู่ร่วมกันในสังคม การอยู่ร่วมกันจำเป็นอย่างยิ่งที่ต้องปรับตัวเข้าหากันทั้งนี้ก็เพื่อความสุขทั้งฝ่าย
นั้นเอง การปรับตัวเป็นการขจัดนิสัยที่ไม่ดีออกไปเสีย รู้จักปล่อยวางในบางสิ่งบางอย่างรู้จักข่มจิต
ของตน การข่มจิตเป็นการควบคุมอารมณ์ระงับความรู้สึกต่อข้อบกพร่องของกันและกันดังพุทธ
สุภาษิตว่า จิตฺตํ ทนฺตํ สุขาวหํ จิตที่ฝึกดีแล้ว นำสุขมาให้ การฝึกหัดบังคับใจตนเอง การทำงาน
ร่วมกันช่วยเหลือเพื่อนๆ ในองค์กรและบุคลากรในหน่วยงานต่างๆ เป็นสิ่งที่ควรทำ (พุทธทาส
ภิกขุ,2523) จึงเห็นได้ว่า การข่มจิตเป็นการควบคุมอารมณ์ของตนให้มีความมั่นคงในอารมณ์ 
เพราะมนุษย์เป็นสัตว์สังคมที่มีการอยู่ร่วมกันกับคนหมู่มาก การควบคุมอารมณ์ในการทำหน้าที่ ใน
การงานเป็นผู้รู้ปล่อยวางก็จะทำให้เรานั้นอยู่ในสังคมอย่างมีความสุข  
 ความอดทน อดกลั้นต่ออารมณ์ทั้งที่เกิดจากภายในและภายนอกที่มากระทบเป็นสิ่งสำคัญ
อย่างยิ่ง มนุษย์เป็นสัตว์สังคมที่มีการอยู่กันเป็นครอบครัว อยู่เป็นหมู่บ้าน เป็นชุมชน ทำงานร่วมกัน 



  

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2566) |    575 

 

 

การที่จะมีความไม่พอใจกันก็มักมีมากระทบ ด้วยเหตุนี้มนุษย์จึงต้องเป็นผู้มีการยับยั้งชั่งใจ ไม่ก่อ
เหตุให้เกิดเร่ืองราวลุกลามเป็นวงกว้าง ฉะนั้นความอดทนเป็นอาการที่ไม่หวั่นไหว รู้ทันอารมณ์ ไม่
ตกอยู่ในอำนาจของสิ่งที่เข้ามากระบทดังพุทธสุภาษิตว่า ขนฺตี ปรมํ ตโป ตีติกฺขา  “ขันติ คือ ความ
อดทน ที่เป็นตบะอย่างยิ่ง” ขันติ คือ ความอดทนจึงเป็นตัวช่วยเสริมให้มีความก้าวหน้า เจริญมั่นคง 
และพรั่งพร้อมด้วยความสำเร็จ พระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ.ปยุตฺโต) จึงเห็นได้ว่า ขันติเป็นหลักธรรม
ที่คนทุกคนควรฝึกให้มีในตน คนที่มีความทน (ขันติ) มักจะเป็นผู้ที่มีความสำเร็จในหน้าที่การงาน
ของตน ความอดทนนอกจะเป็นประโยชน์แล้วยังสามารถช่วยทางสังคมรอบข้างด้วย  

การเสียสละ การเอ้ือเฟื้อ เผื่อแผ่ แบ่งปัน ผู้ที่มีจิตเสียสละ ยอมสละให้ปันสิ่งของของ
ตนเองแก่ผู้อ่ืนด้วยจิตใจที่บริสุทธิ์ โอบอ้อมอารี เอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่ เพื่อช่วยเหลือคนอ่ืนในยามที่เขา
สับสนบ้าง ให้เพื่อบูชาคุณของผู้ที่ควรบูชาบ้าง ไม่ว่าจะให้ด้วยเหตุผลใด การให้นั้นถือว่าเป็นสิ่งที่ทำ
ได้ยากยิ่ง เพราะต้องต่อสู้กับความตระหนี่ถี่เหนียวที่ติดอยู่กับจิตของเรามานาน เพราะฉะนั้น บุคคล
ผู้มีปกติให้ ย่อมเป็นที่รักของผู้ได้รับ และได้รับมิตรภาพจากผู้รับ ผู้ให้ย่อมผูกไมตรี สร้างมิตรภาพได้
ด้วยอาการอย่างนี้ จึงเห็นการให้หรือการแบ่งปันจึงเป็นสิ่งที่น่าสรรเสริญ และผู้ให้ยิ่งเป็นที่น่า
สรรเสริญ ดังพุทธสุภาษิตว่า ททมาโน ปิโย โหติ.“ผู้ให้ ย่อมเป็นที่รัก” ท่านพุทธทาสกล่าวว่า การ
บริจาค การเสียสละด้วยความพอใจเป็นความสุขส่วนตน มีเห็นประโยชน์ส่วนรวมเป็นเรื่องสำคัญ 
(พุทธทาสภิกขุ,2549: 2) จึงเห็นได้ว่า ความเป็นผู้เสียสละเป็นผู้ที่สังคมรักใคร่ เป็นที่สังคมนิยม 
คนเราเมื่ออยู่ในสังคมใดก็ตามถ้าเป็นผู้มีความเสียสละ รู้จักการแบ่งปัน สังคมนั้นหรือครอบครัวนั้น
ก็จะมีแต่ความสุข 
 

บทสรุป 
  หลักฆราวาสธรรม อันเป็นหลักคำสอนที่สำคัญของพระพุทธศาสนาที่พระพุทธองค์ได้
แสดงไว้เพื่อให้มนุษยชาตินำไปเป็นแนวทางในการสร้างตัวให้ประสบความสำเร็จในชีวิต บุคคลผู้
หวังความประสบความสำเร็จในชีวิตสมควรอย่างที่จะต้องนำหลักฆราวาสธรรมมาเป็นแนวทางใน
การปฏิบัติ สังคมที่ไร้พรมแดนอย่างปัจจุบันนี้ ยิ่งสำคัญเป็นที่สังคมจะมีความจริงให้ต่อกัน ด้วย
ความเป็นสังคมที่มีความหลากหลายในแง่มุมมองของความคิดแล้วยิ่งจำต้องพิจารณาก่อนพูดหรือ
วิจารณ์ ความไร้พรมแดนในการแข่งขันก็ยิ่งจำต้องมีความอดทนต่อการดำเนินชีวิต รู้จักปรับเปลี่ยน
วิถีชีวิตให้มีความสอดคลองกันสังคมที่เป็นอยู่ ที่มากไปกว่านั้นความเป็นผู้มีความเสียสละ รู้จัก
แบ่งปัน มีความถ้อยทีถ้อยอาศัยกัน รู้จักการให้อภัยสังคมก็จะมีแต่ความสุข ฆราวาสธรรมจึงเป็น
หลักธรรมที่มุ่งประโยชน์ต่อสังคมและชีวิตของผู้อยู่ครองเรือน  
 



 

576    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.2 (May-August, 2023) 
 

เอกสารอ้างอิง 

 

มหาวิทยาลยัจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย. (2539). ไทยพระไตรปฏิก. กรุงเทพฯ: 
Mahachulalongkorn rajavidyalaya University Press.  

 ชมรมประสานงาน DOU. (2009). สูตรสำเร็จการพัฒนาองค์กรและเศรษฐกิจ. ปทุมธานี: กอง 
 วิชาการมหาวิทยาลัยธรรมกาย แคลิฟอร์เนีย.  
ทัตตชีโว ภิกขุ. (2529). ฆราวาสธรรม. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์นิวไวเต็ก. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2001). ธรรมนูญชีวิต: พุทธจริยธรรมเพื่อชีวิตที่ดีงาม. พิมพ์ครั้งที่ 4. 

กรุงเทพฯ : กองทุนอริยมรรค. 
(พระธรรมปิฏก (ป.อ ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม: พิมพ์ครั้งที่ 8. 

กรุงเทพฯ :มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระศรีธรรมนิเทศ. มงคล 38 ประการ. ม.ป.ป. 

 วิทย์ วิศทเวทย์. (1997). ปรัชญาทั่วไป มนุษย์ โลก และความหมายของชีวิต. กรุงเทพฯ: อักษร 
 เจริญทัศน์. 

 พุทธทาสภิกขุ.(2525). พุทธศาสนากับคนรุ่นใหม่และสังคมไทยในอนาคต. กรุงเทพฯ :สำนักพิมพ์ 
  สุขภาพใจ 

 พุทธทาสภิกขุ. (2523). ฆราวาสธรรม. กรุงเทพฯ: พระนคร. 
 พุทธทาสภิกขุ, (2534) ธรรมะของผู้ครองเรือน, กรุงเทพฯ : ภาพการพิมพ์. 

คณะกรรมการอำนวยการงานพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชน. (2551). รายงานคุณภาพชีวิต 
          ของคนไทย ปี 2551. กรมการพัฒนาชุมชน กระทรวงมหาดไทย. 

 สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, (2539) สารานุกรมพระพุทธศาสนา, พิมพ์ 
  คร้ังที่ 2, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์หามกุฎราชวิทยาลัย. 
 
 
 


