
วิจารณ์หนังสือ : Book Reviews 

เรื่อง จิตว่าง Chitwang 

 
ผู้เขียน  : พุทธทาสภิกขุ 
Author  : Buddhadasa Bhikkhu 
ปีท่ีตีพิมพ์  : 2549 
สำนักพิมพ์ : เพชรประกาย 

 
 
 

 
1พระมหาวิรัตน์ จารุวํโส (ดูหฤคำ) และ 2พระครูปริยัติพัฒนบัณฑิต 

1Phramaha Wirat Cāruvaṃso (Dooharuekham) and  
2Phrakru Pariyattiphattanabundit 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1dooharuekham@gmail.com 

 
Received:  December 27, 2024;  Revised: January 4,2025; Accepted: January 31,2025 
 

บทคัดย่อ 

 

 หนังสือ "จิตว่าง" โดยพุทธทาสภิกขุ รวบรวมหลักธรรมคำบรรยายที่เน้นเรื่องการดำเนิน
ชีวิตและการทำงานด้วย "จิตว่าง" ซึ่งหมายถึงจิตที่ว่างจากโลภะ โทสะ โมหะ และความยึดมั่นใน
ตัวตน ถ่ายทอดด้วยสำนวนภาษาที่อ่านง่าย พร้อมข้อคิดที่นำไปปรับใช้ได้จริง เนื้อหาของหนังสือ
อธิบายแนวคิด "จิตว่าง" ที่มาจากคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยยึดหลักพุทธพจน์ "นิพฺพานํ ปรมํ 
สุญฺญํ" (ความว่างอย่างยิ่งคือพระนิพพาน) เป็นแนวทางการนำเสนอ เพื่อชี้ให้เห็นว่าจิตว่างไม่ใช่การ

 
1 นิสิต, หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
2 รองศาสตราจารย์, ดร., สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 



 

2328     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

ปราศจากความคิด แต่เป็นการว่างจากความยึดถือในตัวกูของกู แนวคิดดังกล่าวมีการปรับรูปแบบ
และวิธีปฏิบัติให้เหมาะสมกับยุคสมัย จนกลายเป็นแนวทางปฏิรูปพุทธศาสนาเถรวาทในบริบทของ
สังคมไทย หนังสือเล่มนี้จึงเป็นเครื่องมือที่ช่วยให้ผู้อ่านสามารถเข้าถึงความสุขจากการทำงานและ
การดำเนินชีวิตด้วยจิตที่ว่างและสมดุล 

 

คำสำคัญ : จิตว่าง 
 

Abstract 
  
 The book "Chitwang" by Buddhadasa Bhikkhu compiles teachings and 
discourses emphasizing living and working with an " Chitwang" (empty mind). This refers 
to a mind free from greed, anger, delusion, and attachment to the self. Presented in an 
accessible and engaging style, the book offers practical insights that can be applied to 
everyday life. Its content explains the concept of "empty mind," rooted in the teachings 

of the Buddha, based on the Buddhist principle: Nibbānaṃ Paramaṃ Suññaṃ 
("Ultimate emptiness is Nibbana"). The approach clarifies that an empty mind does not 
imply a lack of thought but rather a state of detachment from the ego and self-
centeredness. This concept has been adapted in form and practice to suit the modern 

era, evolving into a reformative approach to Theravāda Buddhism within the context of 
Thai society. The book serves as a tool to help readers attain happiness in work and life 
through a balanced and empty mind. 
 

Keywords : Chitwang 

 

บทนำ 
 

 หนังสือเรื่อง“จิตว่าง” เป็นหนังสือที่เขียนโดยพุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์) มี
การตีพิมพ์แล้วหลายครั้ง จัดพิมพ์โดยอรุณวิทยา ได้รวบรวมหลักธรรมคำบรรยายของท่านพุทธทาส
ในโอกาสต่างๆ ซึ่งล้วนแล้วแต่เป็นหนทางสู่ความสุข ถ่ายทอดด้วยสำนวนภาษาที่อ่านง่าย ให้ทั้ง
ความเพลิดเพลิน และข้อคิดอันหลากหลาย ซึ่งสามารถนำมาปรับใช้ในการดำเนินชีวิตได้เป็นอย่างดี 
เพื่อที่จะได้พบความสุขจากการทำงาน เป็นหนังสือ ที่ได้คัดเลือก ธรรมบรรยายบางส่วนจากหนังสือ
ธรรมโฆษณ์ของท่านพทุธทาส โดย เนื้อหาจะกล่าวถึงความสุขในการทำงานทุกชนิดด้วย “จิตว่าง” 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2329 

 

 

จิตว่างในที่นี้ไม่ใช่จิตที่คิดนึกอะไร เหมือน คนไม่มีสติสัมปชัญญะ แต่หมายถึงจิตที่ว่างจากโลภะ 
โทสะ โมหะ ไม่มีความรู้สึกที่เห็นแก่ตัว และจดจ่อกับการทำงาน จิตที่ว่างจากสิ่งต่างๆ นี้จะทำให้
สามารถทำงานได้อย่างเต็มที่ เต็มความสามารถ เพราะการทำงานคือหน้าที่ของมนุษย์ 
 ท่านพุทธทาสได้จับหลักพุทธพจน์ที่ว่า “นิพฺพานํ ปรมํ สุญฺญํ แปลว่า ความว่างอย่างยิ่ง 
คือ พระนิพพาน มาเป็นหลักในการนำเสนอเรื่องจิตว่างของท่าน และคำว่าจิตว่างนี้ ท่านกล่าวว่า 
ไม่ได้คิดประดิษฐ์ หรือยืมคำของใคร ๆ มาใช้ แต่นำมาจากคำสอนของพระพุทธเจ้าเอง และที่ใช้คำ
นี้ ก็เพื่อการมุ่งดึงความสนใจของผู้ฟังให้เข้าสู่ประเด็นได้โดยเร็ว คือ การย้อนกลับไปสู่ภาวะแห่ง
ความเป็นจิตว่างโดยตรง ดังนั้น คำว่า สุญญตา หรือจิตว่างนี้ ไม่ได้แปลว่า จิตที่ไม่คิดนึกอะไรเลย 
แต่ความว่างสำหรับจิตว่าง คือจิตที่ว่างจากความยึดถือว่าเป็นตัวกูของกู และคำว่า จิตว่าง ที่แปลมา
จากคำว่า สุญญตา เพราะเป็นจิตที่ประกอบด้วยสุญญตาคือความว่าง 
 ท่านพุทธทาสได้อธิบายคำว่า สุญญตา หรือจิตว่างไว้ทุกแง่ทุกมุม พร้อมทั้งยืนยันว่า 
พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมทุกเรื่องจะต้องเป็นสุญญปฏิสังยุตตา คือธรรมอันเนื่องอยู่ด้วยเรื่อง
สุญญตาทั้งสิ้น หรือพุทธธรรมในทุกเรื่องเป็นไปเพื่อสุญญตา คือให้ละวางจางคลายจากสิ่งที่ยึดมั่น
ถือมั่นอันเป็นสาเหตุแห่งทุกข์ทั้งปวง แนวคิดจิตว่างวางอยู่บนฐานความเชื่อว่าด้วยจิตประภัสสรที่
เชื่อมโยงไปสู่ความคิดที่ว่า คนทุกคนมีศักยภาพในการเข้าถึงพระนิพพานในชาติชาติเดียวนี้ ทั้งได้
ชิมลางพระนิพพานอยู่เป็นปกติวิสัย หากแต่ไม่รู้ตัว แม้จิตว่างจะไม่สามารถชี้แสดงถึงศักยภาพนี้ให้
เป็นที่ยอมรับกัน หากแต่แนวปฏิบัติที่เสนอให้พลิกผันการทำงานเป็นการปฏิบัติธรรมในคราว
เดียวกันนั้น ถือเป็นการสนองตอบต่อพระพุทธประสงค์เป็นที่สุดที่ต้องการให้พุทธธรรมยังประโยชน์
เก้ือหนุนต่อพหูชนเป็นคุณูปการที่ชัดเจนของแนวคิดจิตว่าง 
 ในการนำเสนอแนวคิดเรื่องจิตว่างของท่านพุทธทาสมีสมมติฐาน 3 ประการ คือ (1) 
แก่นแท้ หรือหัวใจของหลักพุทธธรรม สรุปลงที่พระพุทธพจน์ว่า “สพฺเพ ธมฺมา นาลํ อภินิเวสาย : 
ธรรมทั้งหลายทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นถือมั่น” (2) ธรรมชาติแท้ดั้งเดิมของจิต คือ ความเป็นประภัสสร 
ได้แก่ ความสะอาด ความสว่าง และสงบ (3) เป้าหมายสูงสุดของพุทธศาสนาคือพระนิพพานนั้น 
ต้องอธิบายว่าสามารถเข้าถึงได้ที่นี่-เดี๋ยวนี้ ทั้งนี้ สืบเนื่องจากความเข้าใจเรื่องของจิตประภัสสรว่า
เป็นศักยภาพของทุกคน พระนิพพานจึงมิใช่สิ่งที่อยู่เกินเอ้ือม 
 จิตสงบกับจิตว่างแตกต่างกันจริง แต่ก็ยังมีผู้ที่เข้าใจผิดอยู่มาก ว่าจิตสงบกับจิตว่างนั้น
เหมือนกันขอให้พิจารณาดูว่า จิตของท่านเคยสงบหรือว่างบ้างหรือยัง ถ้ายังขอให้ท่านฝึกสมาธิ
เพื่อให้จิตสงบ และเจริญวิปัสสนาคือการนำพระธรรมคำสอนของพระผู้มี พระภาคเจ้า มาพิจารณา
ไตร่ตรอง ให้เกิดปัญญาที่รู้แจ้งเห็นจริง เพื่อนำมาชำระกิเลส ความโลภ ความโกรธ ความหลง ให้
หมดจากจิตของท่าน และท่านจะรู้ด้วยตัวของท่านเองว่า จิตของท่านว่างจากกิเลส คือความโลภ 



 

2330     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

ความโกรธ ความหลง ในที่สุดท่านก็จะเห็นจิตสงบและจิตว่าง พ้นจากความทุกข์ มีแต่ความสบาย
ตลอดไป 
 

โครงสร้างและเนื้อหา 
 

 หนังสือเรื่องจิตว่าง เป็นการรวบรวมหลักธรรมคำบรรยายของท่านพุทธทาสในโอกาส
ต่างๆ ซึ่งล้วนแล้วแต่เป็นหนทางสู่ความสุข ถ่ายทอดด้วยสำนวนภาษาที่อ่านง่าย ให้ทั้งความ
เพลิดเพลินและข้อคิดอันหลากหลาย ซึ่งสามารถนำมาปรับใช้ในการดำเนินชีวิตได้เป็นอย่างดี 
เพื่อที่จะได้พบความสุขจากการทำงาน เป็นหนังสือที่ได้คัดเลือกธรรมบรรยายบางส่วนจากหนังสือ 
ธรรมโฆษณ์ ของท่านพุทธทาส โดยเนื้อหาจะกล่าวถึงความสุขในการทำงานทุกชนิดด้วย “จิตว่าง”
จิตว่างในที่นี้ไม่ใช่จิตที่คิดนึกอะไร เหมือนคนไม่มีสติสัมปชัญญะ แต่หมายถึงจิตที่ว่างจากโลภะ 
โทสะ โมหะ ไม่มีความรู้สึกที่เห็นแก่ตัว และจดจ่อ กับการทำงาน จิตที่ว่างจากสิ่งต่างๆ นี้จะทำให้
สามารถทำงานได้อย่างเต็มที่เต็มความสามารถ เพราะการทำงานคือหน้าที่ของมนุษย์ 
 หนังสือเร่ืองจิตว่าง มีโครงสร้างและลำดับเนื้อหา ดังนี้ 
 1. การทำงานทุกชนิดด้วยจิตว่าง 
 2. ทำไมจึงใช้คำว่าจิตว่าง 
 3. ปัญหาเกี่ยวกับการทำงานด้วยจิตว่าง 
 4. ปัญหาเกี่ยวกับการทำงานด้วยจิตว่าง (ต่อ) 
 5. แต่งงานกับสุญญตา 
 6. ทำงานด้วยจิตว่าง 
 7. การเป็นอยู่ด้วยจิตว่างจะสำเร็จประโยชน์ได้โดยวิธีใด (ต่อ) 
 8. ความว่างจากกิเลส 
 ในการยกประเด็นเร่ืองความว่างในการแสดงธรรมเนื่องในวาระสำคัญ ดังนี้ 
 วันมาฆบูชา ว่า การเห็นสุญญตาคือคุณธรรมของพระอรหันต์ การหลุดพ้นเพราะความ
ไม่ยึดมั่นถือมั่นคือความเป็นพระอรหันต์ หรือการเข้าถึงธรรมะของพระอรหันต์คือการมีจิตว่าง คือ
ว่างจากความยึดมั่นถือว่าตัวกูของกูวันอาสาฬหบูชา ว่า การแสดงธรรมจักรคือการใช้ธรรมจักรตัด
ความยึดมั่นถือมั่น การดับทุกข์ คือการดับตัวกูของกูเสีย หรือธรรมะอันเป็นอุบาย ดับทุกข์ก็คือ
สุญญตา คือความเห็นที่เห็นโลกเป็นของว่างนั้นเองวันวิสาขบูชา ว่าการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าคือ
การตรัสรู้ว่าธรรมทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นถือมั่น และเน้นว่าหัวใจของพระพุทธศาสนา คือความไม่ยึด
มั่นถือมั่น 
 ในการแสดงธรรมอ่ืนๆก็มุ่งเน้นเรื่องการละความยึดถือ เพื่อการมีจิตว่างทั้งสิ้น เช่น 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2331 

 

 

ฆราวาสธรรม คือสุญญตากับฆราวาส โดยชี้ให้เห็นว่า ชีวิตของความเป็นฆราวาสนั้นมากและเต็มไป
ด้วยปัญหานานัปการจึงจำเป็นต้องมีจิตว่าง คือการมีจิตที่เต็มอยู่ด้วยสติปัญญา จึงจะแก้ปัญหาชีวิต
ได้ ดังนั้น การทราบถึงสมมติฐานต่างๆ ของท่านพุทธทาส จะทำให้เข้าใจการอ่านและการเข้าใจ
พระไตรปิฎกที่สะท้อนแนวคิดเร่ืองจิตว่างของท่านได้ง่ายและชัดเจนขึ้น และหากทุกฝ่ายยอมรับว่า 
การดับทุกข์ คือหัวใจของพระพุทธศาสนา ก็อาจใช่สิ่งนี้เป็นเกณฑ์ในการประเมินแนวคิดเร่ืองจิตว่าง
ของท่านพุทธทาส 
 แนวคิดเรื่องจิตว่าง จึงมีประเด็นให้ตรวจสอบวิเคราะห์ในส่วนที่ เกี่ยวเนื่องด้วยจิต
ประภัสสร ว่า เป็นศักยภาพในการบรรลุธรรมจริงหรือ จิตที่มีสมาธิอยู่ด้วยการทำงานจะสามารถ
เข้าถึงปัญญาวิมุตติคือหยั่งรู้อริยสัจในคราวเดียวกันได้หรือ และจิตว่างมีบทบาทในการหลปฏิรูป
พระพุทธศาสนาอย่างไร 
 

ทัศนะวิจารณ์หนังสือ 
 ผู้วิจารณ์ได้ยกเอาเฉพาะประเด็นที่เห็นว่าสำคัญและน่าศึกษามาวิจารณ์ ซึ่งทั้งนี้อาจจะ
ยังไม่ครบถ้วนทุกประเด็น แต่ก็เชื่อว่าคงจะเป็นประโยชน์ไม่มากก็น้อย ดังนี้ 
 พุทธทาสภิกขุได้กล่าวว่า คำว่า “สุญญตา” เป็นธรรมะที่ อยู่ ในฐานะสูงสุดใน
พระพุทธศาสนา มีปรากฏในอังคุตตรนิกาย ปัญจกนิบาต และในสังยุตตนิกาย นิทานวรรค ส่วน
ท่านพุทธทาส ได้กล่าวถึงเรื่องธรรมะอันเก่ียวเนื่องด้วยสุญญตา หรือตัวสุญญตา (สุญญตัปปฏิสังยุต
ตา) ว่า “ธรมะเร่ืองใหม่ๆ ชั้นหลังๆ ที่มีขึ้นมาคืออย่างไร คือสุตตันตะทั้งหลายเหล่าใด ซึ่งพวกกวี
ปราชญ์ทำขึ้นเป็นคำร้อยกรองในลักษณะกาพย์ วิจิตรไพเราะด้วยตัวอักษร ตัวพยัญชนะอยู่นอก
แถว ไม่เนื่องด้วยสุญญตา ขอให้คำว่านอกแถวของสุญญตาไม่เนื่องเฉพาะด้วยสุญญตาแล้ว ก็เป็น
สาวกภาสิตา เป็นภาษิตของสาวกชั้นหลังๆ นี่คือของใหม่ ธรรมะใหม่และต่ำ และไม่ใช่ตถาคตภาษิต 
ถ้าเป็นตถาคตภาษิตต้องด้วยสุญญตา” (Buddhadhasa Bhikkhu, 1976 : 304) 
 ท่านพุทธทาสได้บรรยายว่า การบวชคือการพักผ่อนทางวิญญาณ การที่จะพักผ่อนทาง
วิญญาณได้นั้น จิตจะต้องมีความว่างจากตัวกูของกู เมื่อใดมีความว่างจากตัวกู เมื่อจิตจะมีสติปัญญา
อย่างเต็มที่ได้ยกตัวอย่างการเป็นอยู่และการทำงานด้วยจิตวา่งของพระพุทธเจ้าและนักวิทยาศาสตร์
ของโลก ที่เรียกว่า “สุญญตาวิหารธรรม” คือ การเป็นอยู่ด้วยสติสัมปชัญญะ ที่มองเห็นทุกสิ่งนั้น
ว่างจากความหมายแห่งตัวตน ดังพระพุทธเจ้าตรัสแก่พระอานนท์เรื่อการอยู่ด้วยสุญญตวิหาร
ธรรม” การศึกษาแนวทัศนะเร่ืองจิตว่าง เพื่อหาบทนิยาม ได้พบว่า ท่านพุทธทาสได้ให้นิยามพร้อม
อรรถาธิบาย เป็นเบื้องต้นของจิตว่าง ปรากฏในปาฐกถาธรรมเรื่องหมวดธรรมที่จะพึงใช้ในการ
ทำงานด้วยจิตว่างว่า “ความหมายของคำว่า จิตว่าง ในที่นี้ หมายถึงว่าจากกิเลส, ว่างจากความรู้สึก



 

2332     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

ว่า ตัวเรา หรือ ตัวกู....เมื่อจิตว่างจากความรู้สึกที่เป็น concept ว่า “ตัวเรา” สิ่งที่เรียกว่า “ตัว
เรา” ซึ่งเป็นมายานั้น ก็ไม่มี ก็เหลืออยู่แต่จิตนั้น ต่อเมื่อใดได้มีอะไรมากระทบ เกิดความรู้สึกไป
ในทางกิเลสตัณหาอุปาทานเป็นตัวเราเป็นของเรา เป็นเรื่องได้เป็นเรื่องเสีย , เป็นเรื่องรัก โกรธ 
เกลียด กลัว อะไรทำนองนี้แล้ว จึงจะเรียกว่า จิตประกอบอยู่ด้วยอุปาทานที่เรียกว่าตัวเรา อย่างนี้
เรียกว่าจิตไม่ว่าง เพราะจิตมีตัวเรา”(Buddhadhasa Bhikkhu,1995 : 112) 
 ประเด็นปัญหาการตีความเร่ืองจิตว่าง ยังมีคนส่วนมากเข้าใจกันเป็น 2 พวก คือ 
 1. พวกที่ เข้าใจว่า จิตของคนเราวุ่นอยู่ เสมอ เพราะจะต้องนึกถึงเรื่องราวต่างๆ 
ตลอดเวลายิ่งฆราวาสแล้วจะหาจิตว่างได้อย่างไร ? 
 2. พวกที่เข้าใจว่า ธรรมดาของจิตนั้นว่างเป็นปกติอยู่แล้ว หากแต่ความวุ่นเพิ่งเกิดขึ้นมา
แทรกแซงบางคราวเท่านั้น ก็ข้ึนอยู่กับบุคคลนั้นกระทำผิดพลาดในเร่ืองนี้อย่างไร? 
 การใช้คำว่า “จิตว่าง” ไม่มีมาในพระไตรปิฎก เป็นคำที่ท่านพุทธทาสบัญญัติขึ้นมาใช้ 
เพื่อแทนคำ ว่าสุญญตาอย่างเป็นระบบ ทั้งในส่วนทฤษฎี วิธีการสอน และนำ ไปไปประยุกต์ใช้ใน
ชีวิตประจำ วัน เม่ือนำเสนอต่อสาธารณชนแล้ว ก็ได้รับการวิพากษ์วิจารณ์อย่างกว้างขวาง ทั้งในแง่
ของการยอมรับและการคัดค้าน อย่างไรก็ตาม ในการนำเสนอแนวทัศนะเร่ืองจิตว่างอย่างเป็นระบบ
เป็นขั้นตอน ท่านพุทธทาสจะเกริ่นนำด้วยการกล่าวถึงโลกกับธรรมชาติของสิ่งทั้งปวงหนึ่ง จิตและ
การปรุงแต่งตามกระแสปฏิจจสมุปบาทหนึ่ง 
 วิธีในการตัดตอนกระแสปฏิจจสมุปบาทอันเป็นที่มาของจิตว่างในเชิงทฤษฎีหนึ่งและใน
เชิงประยุกต์ปฏิบัติ ดังนี้ 
 1. จิต: ธรรมชาติดั้งเติมและการปรุงแต่ง ท่านพุทธทาสได้อ้างถึงพระพุทธภาษิตเพื่อ
ยืนยันว่าแท้จริงจิตของคนเรานั้นเป็นธรรมชาติประภัสสร ในความหมายว่าเปี่ยมไปด้วยสติปัญญา
อันเป็นธรรมชาติดั้งเดิมเป็นสติปัญญาที่จะให้เข้าถึงความเป็นจริงของสิ่งทั้งปวง รวมทั้งที่สำคัญที่สุด 
คือทุกข์และวิธีการดับทุกข์ แต่ที่คนเราทุกข์นั้น ก็ด้วยตัวจิตนั้นมักหลงไปกับการปรุงแต่ง ขณะเมื่อ
ได้ปะทะกับโลกผ่านผัสสะจิตมักปรุงแต่งต่อเป็นเวทนา แล้วติดด้วยเวทนานั้น จนกลายเป็นตัณหา
ความอยากข้ึน ซึ่งนำไปสู่อุปาทานการยึดมั่นถือมั่นเป็นตัวตน-ของตนขึ้น ตัณหาอุปาทานจึงเป็นสิ่ง
ที่มาห่อหุ้มให้จิตนั้นหมองเศร้าไม่ประภัสสรดังธรรมชาติดั้งเดิม จากพระพุทธภาษิต “ปภสฺสรมิทํ 
ภิกฺขเว จิตฺตํ อาคนฺตุเกหิ อุปกิเลเสหิอุปกิลิฏฐํ” ท่านพุทธทาสตีความว่า จิตของคนเรามีความเป็น
ประภัสสรเป็นพื้นฐาน แต่เพราะมีกิเลสเข้าครอบงำ จึงทำให้เศร้าหมองเป็นทุกข์ ท่านขยายความ
ต่อว่า ความเป็นประภัสสรของจิตคือสติปัญญาเดิมเดิมแท้ที่เป็นคุณสมบัติของจิตเมื่อว่างจากตัวกู” 
(Buddhadhasa Bhikkhu, 1995: 95) จึงถือได้ว่า “จิตประภัสสรนี้ก็เป็นจิตว่างชนิดหนึ่งตาม
ธรรมชาติ, เป็นรากฐานของความว่าง ซึ่งถ้าเรารักษาความเป็นประภัสสรไว้ได้ ก็ไม่ความทุกข์



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2333 

 

 

เหมือนกัน” (Buddhadhasa Bhikkhu, 1982 : 874) จิตประภัสสรเป็นจิตที่ว่างจากตัวกูของกู จึง
เป็นสติปัญญาที่มีความครบถ้วนสมบูรณ์พร้อมในตัว เป็นศักยภาพที่อยู่ตัวคงที่ไม่อาจเพิ่มพูนให้มาก
ขึ้นหรือลดทอนให้น้อยลงได้ เว้นแต่จะถูกห่อหุ้มบดบังให้หมองเศร้าด้วยกิเลสตัณหาดังที่กล่าว
มาแล้ว และหากจะมีความพยายามฝึกฝนให้ “จิต” ดูมีสมรรถนะยิ่งขึ้น ก็เป็นเพียงการเร่งสำรอก
สิ่งที่ห่อหุ้มบดบังจิตนั้นออกให้มากหรือหมดสิ้นไป ให้จิตฉายความประภัสสรได้ง่ายขึ้นหรือเร็วขึ้น
นั่นเองจิตที่ว่างจากตัวกูสมบูรณ์อยู่ด้วยสติปัญญาเดิมแท้ของจิต, ปัญญาใหม่ ๆ นั้นจะอบรมกันเท่า 
ไรก็ไม่ทำอะไรมากกว่านั้นได้, จะทำได้ก็เพียงแต่ว่าช่วยให้เราทำลายกิเลสได้เร็วเข้า ถ้าเราศึกษา
พระไตรปิฎก เรียนศีลสมาธิ ปัญญา ปฏิบัติอย่างมากมายก็ช่วยให้เร็วเข้า ในการที่จะขจัดกิเลส
ออกไป เพื่อได้จิตเดิมแท้ประภัสสรถาวรมาโดยเร็ว : เพราะว่าทำลายสิ่งทั้งปวง ว่าเป็นความว่าง จิต
ว่างจึงเป็นรากฐานของการหยั่งเห็นความว่างนั่นเอง (Buddhadhasa Bhikkhu, 1982 : 101) 
 ในการอ้างอิงเรื่องจิตประภัสสรนี้ ท่านพุทธทาสได้แฝงนัยสำคัญไว้ 2 ประการ คือ 
คนเราทุกคนมีศักยภาพจะเข้าถึงพระนิพพาน (แบบนิปริยาย) ได้ทุกขณะในชาติชาติเดียวนี้ หาก
เพียงแต่ปัจจัยถึงพร้อมหากเพียงแต่ไม่รู้ตัว และเป็นพระนิพพานแบบปริยาย หรือโดยอ้อม ซึ่งเป็น
พระนิพพานชนิดชั่วคราวทำนองเดียวกับตทังคนิพพานหรือวิกขัมภนนิพพาน คืออาจจะหวนคืน
กลับไปสู่สภาวะเป็นทุกข์ได้อีก 
 2. จิตกับการปรุงแต่ง ในเมื่อธรรมชาติแท้ของจิตเป็นความประภัสสรแล้ว ความทุกข์จะ
เกิดขึ้นได้อย่างไร ท่านพุทธทาสอธิบายว่า ที่คนเราเกิดเป็นทุกข์ก็เพราะว่า ขณะเมื่ออุปกิเลสมา
เยี่ยมเยือนนั้นตัวจิต หลงไปจับไปปรุงแตงต่อจากผัสสะให้เป็นเวทนาขั้นแล้วติดอยู่ด้วยเวทนานั้นๆ 
กลายเป็นความอยากหรือตัวตัณหา ซึ่งจะปรุงแต่งต่อไปอีกเป็นอุปาทาน ความยึดมั่นถือมั่นใน
ตัวตน-ของตน ต่อเป็นภพ-ชาติ-ชรามรณะ เป็นทุกข์ในที่สุด ตามขบวนการของปฏิจจสมุปบาท ทุก
สิ่งทุกอย่างที่มาของความทุกข์นั้น จึงเนื่องมาแต่การปรุงแต่งของจิตเท่านั้น เป็นการบำรุงบำเรอแก่
จิตที่หลงระเริงไปตามอวิชชาจนบดบังสติปัญญาที่เป็นธรรมชาติเดิมอย่างเป็นประจนบดบัง
สติปัญญาที่เป็นธรรมชาติเดิมอย่างเป็นประภัสสร ตรงนี้ท่านจึงได้ติงว่าอย่าได้หลงประเด็นไป สิ่งที่
ต้องจัดการนั้นไม่ใช้ตัวจิต หากแต่เป็นเจตสิกต่างหาก ตัวจริงแท้ๆ นั้นเราอบรมมันไม่ได้ เพราะมันมี
อะไรของมันครบบริบูรณ์เป็นประภัสสร ส่วนที่เราอบรมต่อสู้ฝึกฝนนั้น มันคือส่วนเปลือกผิวนอก 
คือพวกเจตสิก เพราะฉะนั้นเราควรแก้ไขส่วนที่เป็นเจตสิกให้สูญไป ,ให้ปรากฏอยู่แต่เจตสิกฝ่ายที่
เป็นกุศล...ถ้าไม่มีความยึดหมั่น ก็ไม่มีอะไรที่จะเป็นอกุศลเจตสิกมาบังจิตประภัสสรให้เป็นจิตที่เศร้า
หมอง (Buddhadhasa Bhikkhu, 1976 : 98) 
 3. จิตว่างในเชิงทฤษฎี ในการนำเสนอแนวคิดเร่ือง “จิตว่าง” เม่ือท่านพุทธทาสได้ปูพื้น
จากการอธิบายเรื่องสิ่งทั้งปวง (รวมทั้งจิต) มีธรรมชาติเป็นความว่าง สืบต่อด้วยธรรมชาติของจิต 



 

2334     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

นอกจากจะว่างแล้ว ยังมีธรรมชาติแท้ดั้งเดิมเป็นประภัสสร กล่าวคือมีสติและปัญญาที่รู้เท่าทัน
ความจริงที่ว่า สิ่งทั้งปวงโดยพื้นฐานมีธรรมชาติเป็นความว่าง ท่านพุทธทาสได้วิเคราะห์แยกแยะให้
เห็นว่า แท้จริงในตัวความอยากนั้นมันมี “ตัวผู้อยาก” อยู่และเพราะมี “ตัวผู้อยาก”ความอยากหรือ
ตัณหาจึงมีขึ้น ถ้าตัด “ตัวผู้อยาก”ทิ้งไปได้ ความอยากก็ไร้ความหมายทันที เพียงเท่านี้ก็จะเข้าสู่
ภาวการณ์เป็นอยู่ด้วยความว่างคือจิตว่างการสร้างจิตว่างในทัศนะท่านพุทธทาสภิกขุ กล่าวอีกอย่าง
หนึ่งก็คือการตัดตอนกระแสปฏิจจสมุปบาทไม่ให้มีการอาศัยการเกิดเกิดขึ้น ซึ่งกระทำได้ “ตรงที่
ไม่ให้ผัสสะปรุงเวทนา หรือถ้าพลาดตรงนั้นก็ให้มาทำตรงที่ ไม่ ให้เวทนาปรุงเป็นตัณหา” 
(Buddhadhasa Bhikkhu, 1976 : 46) เมื่อไม่ให้มีเวทนาก็ไม่อาจมีตัณหาได้เมื่อไม่มีตัณหาไม่มี
อุปาทาน ในทางกลับกันหากไม่ยึดมั่นถือมั่นในตัวตน-ของตน หรือคือ “จิตว่าง” ตามที่ท่านพุทธ
ทาสเรียกขานตัณหาก็ไร้ความหมาย เพราะไม่มีตัวผู้อยากเสียแล้ว ก็ไม่อาจปรุงแต่งต่อเป็นอะไรได้
อีกต่อไป แม้แต่ความทุกข์ 
 ท่านพุทธทาสภิกขุได้นำเสนอจิตว่างในเชิงทฤษฎี เป็นกระบวนปฏิบัติจิตว่าง ดังนี้ 
 1. จิตว่างกับการปฏิบัติทั้งหมดของพุทธทาส ท่านพุทธทาสนำเสนอว่า หลักพุทธธรรมซึ่ง
ครอบคลุมทั้งปริยัติ, ปฏิบัติและปฏิเวธนั้น สรุปลงได้ด้วยพระพุทธภาษิตบทเดียวคือ “สพฺเพ ธมฺมา 
นาลํ อภินิเวสาย” แปลว่า “ธรรมทั้งหลายทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นถือมั่น”ซึ่งท่านถอดรูปออกมาเป็น
หลักแห่งการปฏิบัติอย่างสั้น ๆ ว่า (ให้มีความรู้สึกอยู่ด้วยว่า) “ไม่มีอะไรที่น่าเอา ที่น่าเป็น” 
(Buddhadhasa Bhikkhu, 1996 : 79) ท่านอ้างถึงที่มาของการกล่าวว่าพระพุทธภาษิตที่ว่านี้รวม
ใจความทั้งหมดทั้งสิ้นของพุทธธรรมเข้าถึงใจความหลักปฏิบัติชนิดรวบรัดที่สุดของพุทธศาสนา 
พุทธทาสเข้าใจว่า ข้อความในพระไตรปิฎก ตรงนี้สามารถสรุปใจความสำคัญได้ว่าการทำจิตให้ว่าง 
คือใจความทั้งหมดของพุทธศาสนา 
 2. จิตว่างเป็นเรื่องที่อยู่ในวิสัยปฏิบัติแม้สำหรับปุถุชน ท่านพุทธทาสกล่าวยืนยันว่า 
พระพุทธเจ้าเมื่อตรัสถึงธรรมะที่ใช้สำหรับดับทุกข์ได้เด็ดขาดนั้น ไม่เคยเจาะจงตรัสให้พระสาวกฟัง
เท่านั้น แม้เป็นฆราวาสผู้ครองเรือนหากถามถึงก็ทรงเทศนาโปรดด้วยธรรมะข้อเดียวกันทั้งสิ้น 
 ท่านพุทธทาสได้อ้างเหตุการณ์ในสังยุตตนิกาย เร่ืองที่มีฆราวาส-คหบดีกลุ่มหนึ่งได้ไปทูล
ขอธรรมะที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่พวกที่ครองเรือนโดยเฉพาะ ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสตอบด้วย
สุญญตาสูตรแต่เหล่าฆราวาสก็ว่ายากเกินไป ก็ทรงลดลงมาให้เป็นเพียงเร่ืองโสตาปัตตยังคะตรงนี้
ท่านพุทธทาสมองว่าพระพุทธเจ้า “ต้ม” พวกฆราวาสเข้าให้แล้ว เพราะก็ยังเป็นเรื่องสอนให้
มองเห็นความไม่น่ายึดมั่นถือมั่นตามหลักสุญญตาอยู่นั่นเอง เป็นเรื่องที่อาตมาเคยเล่าให้ฟังหลาย
ครั้งหลายหนในที่อ่ืนว่ามีฆราวาส คหบดีพวกหนึ่งเข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้าและทูลขอร้องที่จะได้รับ
ธรรมะที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลตลอดกาลนาน แก่พวกฆราวาสที่ครองเรือน แออัดอยู่ด้วย บุตร 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2335 

 

 

ภรรยา ลูบไล้กระแจะจันทน์ของหอม พระพุทธเจ้าก็ได้ตรัสสูตรนี้ คือสูตรเร่ืองสุญญตา เมื่อว่ามัน
ยากไปก็ทรงลดลงมาเพียงเรื่องโสตาปัตตยังคะ คือข้อมูลข้อปฏิบัติเพื่อความเป็นพระโสดาบัน 
กล่าวคือให้เข้าถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ให้จริงแล้วก็มีศีลชนิดที่เป็นอริยกันตศีลคือเป็นที่
พอใจของพระอริยเจ้าได้จริงแต่แล้วกลับกลายเป็นว่าถูกพระพุทธเจ้าล่อเข้าบ่วง เข้ากับของพระองค์
ได้สนิท พูดอย่างโวหารหยาบๆ ของพวกเราก็คือว่า พระพุทธเจ้าท่านต้มคนพวกนี้ได้สนิท คือว่าเขา
ไม่เอาเร่ืองสุญญตาให้คนเหล่านี้ไป ให้เขาไปทำอย่างไรที่จะเข้าให้ถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ที่
แท้จริง และมีศีลที่เป็นที่พอใจของพระอริยเจ้าได้ มันก็มีแต่เร่ืองนี้ คือมองเห็นความไม่น่ายึดมั่นถือ
มั่นไปเร่ือยๆ (Buddhadhasa Bhikkhu, 1992 : 112) 
 ทัศนะส่วนตัวของท่านพุทธทาสเอง ท่านเห็นว่า เร่ืองสุญญตาธรรมหรือธรรมะสูงสุดชนิด
ใช้ดับทุกข์ได้เด็ดขาดนั้น เป็นธรรมะที่จำเป็นสำหรับฆราวาสอย่างยิ่งทั้งนี้เพราะฆราวาสนั้นเปรียบ
เหมือนผู้ที่อยู่กลางกองเพลิงแห่งทุกข์จึงทุกข์กว่าใครทั้งหมดแนวคิดเร่ืองจิตว่างจึงมุ่งเน้นไปที่ “วิธี
ปฏิบัติอย่างไรจึงจะสำเร็จประโยชน์แก่คนทั่วๆ ไปทุกคน แม้ที่มีการศึกษาน้อย แม้ที่ไม่ได้เล่าเรียน
ปริยัติโดยตรง” (Buddhadhasa Bhikkhu, 1992 : 112) นอกจากนี้ ท่านพุทธทาสยังได้ชี้ให้เห็นว่า 
แท้จริงการปฏิบัติสู่จิตว่าง ก็ไม่ต่างจากการปฏิบัติอย่างวิปัสสนากรรมฐาน โดยเฉพาะตรงที่ที่สุด
แล้วก็ต้องลงเอยด้วยการเข้าถึงปัญญาวิมุตติอย่างเดียวกัน คือการใช้ปัญญาเข้าให้ถึงสุญญตาคือ
ความว่าง ซึ่งท่านอ้างว่าเป็นอย่างเดียวกันกับการเป็นอยู่ด้วยความรู้สึกที่ไม่มีอะไรที่น่าเป็น ที่น่าเอา
อย่างของแนวคิดจิตว่าง ท่านกล่าวว่า เมื่อผ่านอาการว่างจากความรู้สึกยึดมั่นว่าตัวตนว่าของตน
แล้ว จิตจะเข้าถึงความว่าง เพราะได้มองเห็นสิ่งทั้งปวงตามลักษณะที่ถูกต้องของมันว่า “ไม่มีส่วน
ไหนที่มีความหมายของคำว่าตัวตนหรือของตนเลย”(Buddhadhasa Bhikkhu, 1992 : 110) (โลก
และสิ่งที่ปวงนั้นมีธรรมชาติเป็นความว่าง) จิตจะมิใช่เพียง “เข้าไปรู้ต่อความกว้าง” แต่จะเป็น
อันหนึ่งอันเดียวกับความว่าง ซึ่งเป็นธรรมชาติแท้ของจิตอยู่แล้วนั่นเอง เรื่องของสุญญตาธรรมจึง
สามารถนำมาใช้เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่พวกฆราวาสได้ด้วย พระนิพพานก็เช่นเดียวกัน หากขยาย
ความออกได้ชัดๆ ว่า คือการว่างจากกิเลสที่เป็นเหตุให้เกิดทุกข์ การว่างนั้นหากว่าเด็ดขาด ก็คือ
นิพพานเต็มข้ันไม่มีข้อสงสัย หากว่างอยู่บ้างคือ ว่างมากว่างน้อย ว่างได้เป็นบางเวลาบางโอกาส 
 ท่านพุทธทาสเห็นว่า นั่นก็เป็นการได้อยู่ในขอบวงของนิพพาน เช่นกัน กล่าวคือ เป็น
นิพพานในระดับหนึ่ง ในทางปฏิบัติหากจะเทียบเคียงกับพระบาลี ก็สามารถอธิบายให้สอดคล้องได้
ว่า ถ้าเห็นเนกขัมมธาตุ คือรู้เท่าทันอารมณ์ ไม่ให้อารมณ์รัก-เกลียดครอบงำก็สามารถออกจากกาม-
กามารมณ์ได้ เช่นเดียวกับเห็นอรูปธาตุ ไม่หลงติดสุขในรูปฌาน ก็โน้มนำไปสู่การอยู่เหนือรูป และ
สุดท้าย การไม่ยึดติดกับสิ่งที่มีปัจจัยปรุงแต่งทั่วๆ ไป อันได้แก่ สังขตธรรมทั้งฝ่ายกุศลธรรมและ
อกุศลธรรม เม่ือนั้นก็จะเข้าถึงนิโรธธาตุธาตุอันเป็นเหตุให้ออกจากสังขต “เป็นนิพพานธาตุ คือเป็น



 

2336     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

ที่ดับสิ้นแห่งตัวกูและของกู” (Buddhadhasa Bhikkhu, 1992 : 126) ท่านพุทธทาสชี้ว่า นิพพาน
หรือความว่างตามความเชื่อความเข้าใจของท่าน เป็นสิ่งที่มีให้เราดูได้ สัมผัสได้ แม้เป็นปุถุชนอยู่
อย่างนี้ และเพราะความว่างนั้น มันมีทั้งแบบที่กลับไปกลับมากับความไม่ว่าง อย่างตทังควิมุติหรือ
อย่างวิกขัมภนวิมุตติ จะมีก็แต่ส่วนสมุจเฉทวิมุติเท่านั้นที่เมื่อบรรลุแล้ว “หมายถึงว่าได้ทำลายโลภะ 
โทละ โมหะ ความยึดมั่นถือมั่นว่าตัวตนได้เด็ดขาด” (Buddhadhasa Bhikkhu, 1992 : 112) ไม่มี
การหวนกลับสู่ความวุ่นอีกต่อไป เมื่อเป็นเช่นนี้ ท่านพุทธทาสจึงแนะให้ปุถุชนชิมความว่างไปเรื่อย 
ๆ โดยการทำอานาปานสติเป็นต้น ที่สุดจะเห็นโทษของการยึดมั่นถือมั่น และเมื่อนั้นจะเข้าใจความ
ว่างและพอใจในความว่างนั้น จิตก็จะว่างขึ้นมาได้ทันที และเมื่อว่างจากกิเลสทั้งปวงที่เป็นเหตุแห่ง
ทุกข์ ก็จะว่างจากทุกข์ทั้งปวงโดยปริยาย 
 3. จิตว่างกับการประยุกต์ใช้ในการทำงานประจำวัน ในการแจงให้เห็นว่า แนวคิดเรื่อง
จิตว่างเป็นแนวคิดที่ประยุกต์ใช้กับการทำงานในชีวิตประจำวันแม้เป็นปุถุชนได้จริง ท่านแสดง
ความเห็นพ้องเป็นเบื้องต้นว่าชีวิตอยู่ด้วยการทำงาน และคนเรานั้นมีปัญหาสำคัญก็เรื่องการทำงาน 
และเพราะคนเราไม่รู้วิธีการทำงานที่ถูกที่ควร เลยต้องตกอยู่ในภาวะบีบคั้นเป็นคั้นเป็นทุกข์ด้วยงาน
นั้น ท่านชี้แนะทางแก้ว่า เร่ิมด้วยการมองให้รู้ว่า งานเป็นทุกข์ได้อย่างไร จะไม่เป็นทุกข์ต้องมองงาน
อย่างไร จึงจะไม่เป็นทุกข์ด้วยงานนั้น ซึ่งท่านได้แจกแจงวิธีการสรุปเสร็จเป็นบทกลอน ทำนองเป็น
เคล็ดวิธีปฏิบัติไว้ว่า “จงทำงานทุกชนิดด้วยจิตว่าง ยกผลงานให้ความว่างทุกอย่างสิ้น กินอาหาร
ของความว่างอย่างพระกิน ตายเสร็จสั้นแล้วในตัวหัวที” (Buddhadhasa Bhikkhu, 1976 : 230) 
 ท่านพุทธทาสจะมองว่าใครมี “ทรัพย์สมบัติ” คนนั้นก็ตกนรกทั้งเป็นทรัพย์สมบัตินั้น 
ผู้คนถือว่าเป็นสิ่งที่ต้องได้มา เป็นผลตอบแทนจากการทำงาน แต่ท่านพุทธทาสกลับบอกว่า การ 
“มี” นั้นหมายถึงทุกข์ เพราะมีด้วยอุปาทาน การมีความเห็นที่ถูกคือ ไม่มีตัวกูที่จะมี ทรัพย์สมบัติก็
ไม่ถูกมี ผู้กินก็ไม่มี ของที่ถูกกินก็ไม่มี ไม่มีอะไรก็จะไม่ทุกข์เพราะสิ่งนั้นการเสนอแนวคิด เช่นนี้
เท่ากับการฝืนความรู้สึกของผู้คนโดยทั่วไป จึงมักมีการกล่าวแย้งท่านทำนองว่า “ไม่มีความเห็นแก่
ตัว แล้วอะไรจะทำงาน อะไรจะเป็นเครื่องผลักดันให้ทำงานให้เป็นกำลังใจ ให้ทำงาน” ซึ่งท่านพุทธ
ทาสตอบตามความเชื่อนั้นของท่านว่า ถึงอย่างไร “เรามีความหวัง มีความต้องการ มีอะไร (อย่าง
กำลังใจ) ได้ ด้วยสติปัญญา คือโดยไม่ต้องยึดมั่นถือมั่น (ได้)” ต้องไม่ลืมว่า “จิตนี้มันว่างจากความ
ยึดมั่นถือมั่นอยู่เป็นประจำเป็นพื้นฐานความยึดมั่นถือมั่นเพิ่งมีมาเป็นครั้งคราว” ((Buddhadhasa 
Bhikkhu, 1976 : 229) การทำงานทุกชนิดด้วยจิตว่าง หมายถึง ทำงานด้วยสติปัญญาบริสุทธิ์ โดย
ปราศจากความรู้สึกที่เห็นแก่ตัวหรือเป็นไปเพื่อตัวตน -ของตน ท่านพุทธทาสได้ยกตัวอย่างดาร์
วินหรือไอน์สไตน์ว่าทำงานค้นคว้าที่ยังประโยชน์แก่โลกได้ ก็เพราะรู้จักทำงานด้วยจิตว่างกล่าวคือ
ท่านจะลืมตัวหมด เพ่งคิดแต่กับงานที่ค้นคว้าอยู่อย่างเดียว 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2337 

 

 

 4. ตายเสร็จสิ้นแล้วในตัวหัวที ตาย ในที่นี้ ท่านพุทธทาสหมายถึง การดับไม่เหลือแห่ง
ความทุกข์ความร้อน ก็คือเย็นสนิท ซึ่งโยงไปสอดรับกับความหมายของ นิพพาน ขณะเดียวกันก็ให้
หมายถึงการตายของ ตัวกู-ของกู อย่างพระพุทธเจ้านั้น “ตายเสร็จสิ้นแล้วตั้งแต่วันตรัสรู้ที่ต้นโพธิ์
คือพอตรัสรู้ ตัวกู-ของกูท่านตายฉิบ เสร็จแล้วตั้งแต่วันนั้น” (Buddhadhasa Bhikkhu, 1982 : 
340) 
 หากย้อนกลับไปทบทวนมุมมองของท่านพุทธทาสถึงเรื่องปัญหานานาชนิดที่เก่ียวกับการ
ปฏิบัติธรรม ท่านกล่าวว่า ต้นเหตุสำคัญของปัญหาอยู่ที่ ตัวคนหนึ่ง, เก่ียวกับหลักพุทธศาสนาหนึ่ง, 
ผลจากวัตถุนิยมหนึ่ง และการสอนธรรมะแต่ในส่วนทฤษฎีหนึ่งท่านแจงว่า ในเรื่องของคน เนื่องจาก
มีหลากหลายระดับหลากหลายความคิดอ่าน จึงจำเป็นต้องปรับวิธีการ เนื้อหาให้เหมาะเฉพาะ
กลุ่มๆ ไป ตัวหลักพุทธศาสนาซึ่งต้องมีไว้ครบกับคนทุกประเภท ทั้งพวกที่ยังยึดถือทำนองมีตัวตน
กับพวกที่พอพร้อมที่จะถอนตนได้ ซึ่งกลุ่มหลังนี้มีน้อยและ “หลักพุทธศาสนาที่สอนให้ทำลายตัวกู-
ของกูนี้ (ก็) สอนยาก” ทำให้คำสอนในพุทธศาสนาแยกเป็น 2 แบบ ซึ่งขัดกันอยู่ระหว่าง “มีตัว” 
กับ “ไม่มีตัว” ท่านคิดว่า “ปัญหาเรื่องสัสสตทิฏฐิแก้ไม่ได้มาแต่ครั้งพุทธกาล (ก็เลย) ต้องอนุโลม
ไป” แต่อย่างไรก็ตาม ท่านถือหลักตัวธรรมะจริง ๆ ต้องทวนหรือขัดหรือฝืนต่อกระแสของกิเลส
เสมอไป” (Buddhadhasa Bhikkhu,1979 : 37) ท่านยังกำหนดอีกว่า การมุ่งหวังความอร่อยที่เกิน
จำเป็นตามธรรมชาติ (ที่เนื่องมาแต่การยึดมั่นว่ามีตัวตน) คือการหลงติดอยู่ด้วยวัตถุนิยมและเป็น
การสำคัญที่ยั่วยุให้คนเห็นแก่ตัว จนคิดเบียดเบียนตนเองผู้อ่ืน และธรรมชาติแวดล้อม ส่วนการสอน
ศีลธรรมก็สอนแต่ตัวทฤษฎี ปฏิบัติกลับไม่พูดกัน ทั้งท่านยังเชื่อว่า การรู้นั้นรู้เพียงแค่ให้ปฏิบัติได้ 
และอย่าหลงผิด การปฏิบัติเพื่อดับทุกข์ ต้องไม่ใช่เพิ่มทุกข์ หรือหวังนิพพานมิใช่หวังลาภสักการะ 
การรู้อย่างปรัชญาจะไม่นำไปสู่การปฏิบัติ ทั้งการปฏิบัติต้องก้าวพ้นพิธีรีตอง-ไสยศาสตร์และถ้าไม่มี
เคล็ดหรือวิธีลัด การปฏิบัติก็จะงุ่มง่าม 
 หากประมวลรูปแบบ-เนื้อหาของแนวคิดจิตว่าง ความเข้าใจความเชื่อและการตีความ
หลักพุทธธรรมรวมถึงเจตนารมณ์และกลุ่มชนที่เล็งเป็นเป้าหมายของการเผยแพร่ธรรมของท่าน
พุทธทาสเข้าด้วยกันแล้ว จะเข้าใจได้ว่า จิตว่างเป็นการนำเสนอแนวปฏิบัติเพื่อการดับทุกข์อย่าง
เป็นระบบและมีเป้าหมายรองรับ กล่าวคือ จิตว่างถูกกำหนดรูปแบบ-เนื้อหาขึ้นจากพื้นฐานความ
เข้าใจความเชื่อในหลักพุทธธรรมของท่านผู้เสนอ รวมกับเจตนารมณ์ในอันที่จะประยุกต์ใช้พุทธ
ธรรมให้มีผลจริงจังในความหมายของการเอ้ือประโยชน์กับวิถีชีวิต แม้อย่างปุถุชนซึ่งโยงกลับไปสู่
ปัญหาเกี่ยวกับการปฏิบัติธรรม 4 ข้อที่กล่าวมาข้างต้น โยงไปถึงกลุ่มชนที่ท่านเล็งเลือกเป็น
กลุ่มเป้าหมาย นำไปสู่การเสนอหลักคำสอนและการอธิบายต่างๆ (ที่เกี่ยวเนื่องด้วยพุทธธรรมผ่าน
การตีความใหม่) ที่สามารถประสานกลมกลืนเข้ากับจริตและระกับภูมิปัญญา ทั้งในวิสัยปฏิบัติของ



 

2338     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

กลุ่มเป้าหมายด้วย 
  จากข้อความข้างต้นการวิจารณ์เนื้อหาของหนังสือ "จิตว่าง" โดยพุทธทาสภิกขุ สรุปทั้ง
ในเชิงปรัชญา ศาสนา และการประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน ดังนี้ 
  1. เชิงปรัชญาและศาสนา 
  ข้อดี 
  การอธิบายธรรมะอย่างลึกซึ้ง หนังสือได้นำเสนอแนวคิดเรื่อง "จิตว่าง" ซึ่งเป็นแนวคิด
สำคัญในพุทธศาสนา โดยเฉพาะในบริบทของพระนิพพาน (นิพฺพานํ ปรมํ สุญฺญํ) ทำให้ผู้อ่าน
สามารถเข้าถึงแก่นธรรมะได้ชัดเจน 
  เชื่อมโยงกับคำสอนของพระพุทธเจ้า แนวคิดเร่ืองจิตว่างไม่ได้เป็นสิ่งที่พุทธทาสประดิษฐ์
ขึ้นเอง แต่ได้รับการสนับสนุนจากพระไตรปิฎกและคำสอนดั้งเดิม 
  ข้อควรพิจารณา 
  การตีความที่แตกต่าง แนวคิดเรื่องจิตว่างอาจแตกต่างจากแนวปฏิบัติในพุทธศาสนาเถร
วาทกระแสหลัก ทำให้บางคนมองว่าเป็นการปฏิรูปที่อาจไม่สอดคล้องกับประเพณีดั้งเดิม 
  2. เชิงวรรณศิลป์และการนำเสนอ 
  ข้อดี 
  ภาษาเรียบง่าย การใช้ภาษาที่เข้าใจง่าย ช่วยให้ธรรมะซึ่งมักถูกมองว่ายากและซับซ้อน 
กลายเป็นเร่ืองที่เข้าถึงได้สำหรับคนทั่วไป 
  การสร้างแรงบันดาลใจ หนังสือสามารถกระตุ้นให้ผู้อ่านพิจารณาชีวิตของตนเอง และ
ค้นหาความสุขจากการลดละกิเลส 
  ข้อควรพิจารณา 
  ความลึกซึ้งของเนื้อหา แม้จะมีความลึกซึ้งในทางธรรมะ แต่สำหรับผู้อ่านที่ไม่มีพื้นฐาน
ทางพุทธศาสนา อาจต้องการคำอธิบายเพิ่มเติมเพื่อทำความเข้าใจแนวคิดที่ลึกซึ้ง  เช่น สุญญตา 
หรือ นิพพาน 
  3. เชิงการประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน 
  ข้อดี 
  การนำไปปฏิบัติได้จริง หนังสือเน้นการใช้จิตว่างในการทำงานและดำเนินชีวิต ซึ่งเป็น
แนวคิดที่สอดคล้องกับชีวิตยุคใหม่ที่เต็มไปด้วยความเครียดและความเร่งรีบ 
การเน้นสมดุลชีวิต: แนวคิดนี้ช่วยให้คนยุคใหม่มองหาความสงบในชีวิต โดยไม่จำเป็นต้องหลีกหนี
จากโลกหรือหน้าที่ความรับผิดชอบ 
 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2339 

 

 

  ข้อควรพิจารณา 
  การปรับใช้ในชีวิตยุคใหม่ แม้แนวคิดจะมีคุณค่า แต่การนำไปใช้ในบริบทสังคมที่ซับซ้อน 
เช่น การแข่งขันในโลกธุรกิจ อาจต้องการคำแนะนำเพิ่มเติม 
  4. เชิงผลกระทบต่อพุทธศาสนา 
  ข้อดี 
  การฟื้นฟูและปฏิรูปพุทธศาสนา แนวคิดจิตว่างถือเป็นการนำเสนอธรรมะในรูปแบบที่
ทันสมัย ช่วยให้พุทธศาสนามีความเก่ียวข้องกับสังคมไทยในยุคปัจจุบัน 
  การสร้างความเข้าใจใหม่  ช่วยเปิดมุมมองใหม่ต่อการปฏิบัติธรรม ที่ไม่จำกัดอยู่ในกรอบ
ของพิธีกรรมหรือการปฏิบัติในวัด 
  ข้อควรพิจารณา 
  การถูกวิพากษ์วิจารณ์จากกลุ่มอนุรักษ์นิยม แนวคิดที่ดูเหมือนเป็นการปรับเปลี่ยน
ธรรมะ อาจไม่เป็นที่ยอมรับในหมู่ผู้ที่ยึดถือธรรมเนียมปฏิบัติดั้งเดิม 
  จึงสรุปการวิจารณ์ได้ว่าหนังสือ "จิตว่าง" มีจุดเด่นในเรื่องการนำเสนอธรรมะที่ลึกซึ้งใน
รูปแบบที่เข้าใจง่าย และสามารถนำไปปรับใชใ้นชีวิตประจำวันได้จริง อย่างไรก็ตาม การตีความและ
นำเสนอในลักษณะปฏิรูป อาจต้องการการอธิบายเพิ่มเติมสำหรับผู้ที่คุ้นเคยกับแนวทางดั้งเดิมของ
พุทธศาสนาเถรวาท เพื่อให้สามารถเข้าถึงสาระสำคัญได้อย่างแท้จริง 
 

บทสรุป 
 

  "จิตว่าง" ในบริบทของพุทธทาสภิกขุ ไม่ใช่การปราศจากความคิดหรือการไร้สติ แต่
หมายถึงจิตที่ปราศจาก โลภะ (ความโลภ), โทสะ (ความโกรธ), และ โมหะ (ความหลง) ซึ่งเป็นกิเลส
หลักสามประการที่รบกวนจิตใจของมนุษย์ 
  จิตว่าง คือจิตที่ไม่ยึดติดในความเป็นตัวตน (อัตตา) หรือ "ตัวกูของกู" และมีสมาธิใน
หน้าที่การงานหรือกิจที่ทำ 
  โดยปรากฏหลักธรรมที่เป็นฐานของแนวคิดจิตว่าง ดังนี้ 
  พุทธพจน์ “นิพฺพานํ ปรมํ สุญฺญํ” หมายถึง นิพพาน ซึ่งเป็นสภาวะที่จิตปราศจากความ
ยึดมั่นถือมั่นและกิเลสอย่างสิ้นเชิง 
  สุญญตา (ความว่าง) ไม่ได้หมายถึงความว่างเปล่าทางกายภาพหรือการไม่มีอะไรเลย แต่
คือความว่างจากความยึดมั่นในตัวตน ความโลภ ความโกรธ และความหลง 
 จิตว่างกับการประยุกต์ใช้แนวคิดจิตว่างในชีวิตประจำวันได้ดังนี้ 



 

2340     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

  การทำงานด้วยจิตว่าง หมายถึงการทำงานโดยปราศจากอคติและความยึดมั่นในผลลัพธ์ 
การมีจิตที่สงบและจดจ่อกับปัจจุบันขณะ ช่วยให้สามารถทำงานได้อย่างเต็มประสิทธิภาพ 
  การวางจิตให้เป็นอิสระจากความคาดหวังหรือความยึดติด ทำให้ผู้ปฏิบัติสามารถเผชิญ
กับความเปลี่ยนแปลงในชีวิตได้อย่างมั่นคง 
  การตีความจิตว่างในเชิงปฏิรูปพุทธศาสนา ดังนี้ 
  แนวคิดจิตว่างของพุทธทาสภิกขุถูกนำเสนอในลกัษณะที่แตกต่างจากกระแสหลักของเถร
วาท โดยมุ่งเน้นการปฏิบัติธรรมในชีวิตประจำวันและการเข้าถึงแก่นธรรมะโดยตรง 
การอธิบายจิตว่างในลักษณะนี้ถือเป็นการปรับปรุงและพัฒนาพุทธศาสนาให้เข้ากับยุคสมัยและ
บริบททางสังคม โดยเฉพาะในสังคมไทย 
  จิตว่างในฐานะเป้าหมายของการปฏิบัติธรรม ดังนี้ 
  จิตว่างคือภาวะที่จิตเป็นอิสระจากกิเลสและความทุกข์ ซึ่งเป็นเป้าหมายสำคัญของการ
ปฏิบัติธรรมในพุทธศาสนา 
  การปฏิบัติให้เกิดจิตว่าง ต้องอาศัยสติ สมาธิ และปัญญา (ไตรสิกขา) เพื่อสร้างความ
สมดุลในชีวิตและนำไปสู่ความสงบสุขอย่างแท้จริง 
 จึงสรุปได้ว่าแนวคิด "จิตว่าง" ของพุทธทาสภิกขุ คือการนำธรรมะมาปรับใช้ใน
ชีวิตประจำวัน โดยเน้นการลดละกิเลส ความยึดมั่นถือมั่น และความเห็นแก่ตัว เพื่อให้จิตสงบและ
สมดุล แนวคิดนี้ยังช่วยสร้างความเข้าใจใหม่ในพุทธศาสนาและทำให้การปฏิบัติธรรมเป็นเรื่องที่
เข้าถึงได้ง่ายขึ้นสำหรับคนในยุคปัจจุบัน 
 

เอกสารอ้างอิง 

 

Buddhadasa Bhikkhu. (1976). Periscope of Emptiness. Surat Thani : Thammathan  
 Foundation. 
Buddhadasa Bhikkhu.  (1982). The Dharmic of emptiness Complete edition.  
 Bangkok: Thammasapa. 
Buddhadasa Bhikkhu.  (1986). Practice guidelines in Suan Mokkhalaram.  
 Bangkok: Study and Practicegroup.  
Buddhadasa Bhikkhu. (1992). The core of Buddhism. Bangkok: Thammasapa, 
Buddhadasa Bhikkhu. (1995). The Dharma assembly lectures on Tabula Rasa.  
 Bangkok: Arunwittaya. 
 


