
การพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ตามหลกัพุทธจติวทิยา 
DEVERLOPMENT OF  HUMAN  POTENTIAL ACCORDING   

TO  BUDDHIST PSYCHOLOGY 
 

 
1ประสิทธิ์  คำกลาง, 2สุรพงษ์ คงสัตย์, 3พระครูปริยัติธรรมชัย และ4บุญช่วย  ทองกลาง 

1Prasit Kamklang, 2Surapong  Kongsat, 2PhracruPrariyatdhammachai  
and 2Boonchuy Thongklang 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1Pol4227@gmail.com 

 
Received: December 17, 2024;   Revised: December 25, 2024;  Accepted: January 29,2025 

 

บทคัดย่อ 

 

          บทความวิชาการเร่ืองนี้มีเนื้อหาสาระที่เกี่ยวกับ คือ การพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ตาม
หลักพุทธจิตวิทยา หลักพุทธจิตวิทยากล่าวถึงเร่ืองจิตของมนุษย์ มนุษย์มีความปรารถนาทุกคน คือ
ต้องการให้ตนเองประสบความสําเร็จในการดําเนินชีวิตและเป็นที่ยอมรับในสังคม มนุษย์มีศักยภาพ
และมีคุณค่าที่จะสามารถฝึกฝนและพัฒนาตนได้ มีชีวิตที่ดีงามจะต้องหมั่นศึกษาฝึกฝนพัฒนาตนให้
ดีขึ้น การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ถือว่าเป็นปัจจัยสำคัญให้มนุษย์ประสบความสำเร็จได้นั้นมีความ
จำเป็นต้องมีการวางแผนที่ดี เพื่อให้เกิดการดำเนินงานที่มีประสิทธิผล โดยอาศัยทฤษฎีทางพุทธ
จิตวิทยา เพื่อสร้างแรงจูงใจ ปรับพฤติกรรมในการดำเนินชีวิตมนุษย์เราสามารถเรียนรู้ที่จะหา
ความหมายและจุดมุ่งหมายในชีวิตได้  และในกระบวนการแสวงหาความสุขที่แท้จริงได้ใน
พระพุทธศาสนาวิธีการศึกษา ก็คือการฝึกฝนให้มีการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง แบ่งเป็น 3 ขั้นตอน  
ใหญ่ ๆ เรียกว่า ไตรสิกขา คือ(1) การฝึกฝนอบรม(2)การฝึกอบรมทางจิตใจ (3) การฝึกฝนอบรม
ทางปัญญา การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตน คือ สามารถบรรลุเป้าหมายเพื่อตนเองและสังคม ซึ่ง

 
1อาจารย,์ ดร. หลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

2รองศาสตราจารย์ ดร. หลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

3อาจารย,์ ดร.หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาภาษาอังกฤษ, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

4อาจารย,์ หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาภาษาอังกฤษ, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

mailto:1Pol4227@gmail.com


 

2118     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

หลักพุทธจิตวิทยาจะป้องกันไม่ให้เกิดตกอยู่ในภาวะใดภาวะหนึ่งใน 3 ภาวะ ได้แก่ (1) ถูกครอบงํา                
(2) ไม่ยินดียินร้าย (3) รู้เท่าทัน อันเป็นสภาพที่แท้จริงของชีวิต เข้าใจสาเหตุของทุกข์เข้าใจถึง
เป้าหมายที่แท้จริงของชีวิตคือนิโรธ (ความดับทุกข์) รู้วิธีการปฏิบัติเพื่อเผชิญปัญหา โดยไม่ถูกบีบ
คั้นจากทุกข์ เผชิญกับทุกข์อย่างมั่นคงตามหลักพุทธจิตวิทยา รู้ในแก่นแท้ของพุทธศาสนาคืออริยสัจ 
4 การใช้สติปัญญาในการแก้ทุกข์/ปัญหา ตั้งแต่ขั้นต่ำ กลาง และขั้นสูงสุดนั่นได้   
 
คำสำคัญ : พุทธจิตวิทยา,พระพุทธศาสนา,การพฒันาศักยภาพมนุษย ์

Abstract 

 

              This academic article contains the content of the article: Human potential 
development according to Buddhist psychology Buddhist psychology talks about the 
human mind every human being desires to achieve success in life and be accepted by 
society humans have the potential and value to be able to train and develop 
themselves to have a good life, they must diligently study, train and develop themselves 
to be better human resource development is considered an important factor for human 
success It is necessary to have good planning in order to have effective operations It uses 
Buddhist psychology theory to create motivation and adjust behavior in life, humans can 
learn to find meaning and purpose in life In the process of seeking true happiness in 
Buddhism, the method of study is to train to live life correctly It is divided into 3 main 
steps called Trisikkha: (1) training (2) mental training (3) intellectual training knowing one's 
true potential means being able to achieve goals for oneself and society                      
the principles of Buddhist psychology will prevent one from falling into any of the 3 
states:(1) being dominated (2) neither happy nor sad (3) being aware, which is the true 
state of life. Understanding the cause of suffering, understanding the true goal of life, 
which is Nirodha (the cessation of suffering, the cessation of problems), knowing how to 
practice to face problems Without being pressured by suffering, facing suffering firmly 
according to Buddhist psychology,knowing the essence  of Buddhism, which is the Four 
Noble Truths, using wisdom to solve suffering/problems from the lowest, middle, and 
highest levels. 
 
Keywords: Buddhist Psychology, Buddhism, Human Potential Development 

 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568)  |   2119 

 

 

บทนำ 
 จิตวิทยาในพระพุทธศาสนา (พุทธจิตวิทยา) กล่าวถึงตัวจิตโดยตรงว่าเป็นตัวการที่มี
ความสำคัญมากที่ทำให้คนเรา และสัตว์โลกทั้งหลายสุขหรือทุกข์ เสื่อมหรือเจริญ และกล่าวไว้                  
ทุกแง่ทุกมุมอย่างละเอียดถี่ถ้วน ส่วนจิตวิทยาตะวันตกยังไม่ยุติ มีการค้นคว้าและพบทฤษฎีใหม่ๆ 
เพิ่มเติมกันอยู่อย่างไม่มีสิ้นสุด แต่จิตวิทยาทางพระพุทธศาสนานั้นเป็นการค้นพบที่สิ้นสุดแล้ว               
จากการตรัสรู้ของพระพุทธองค์ไม่มีทฤษฎีใหม่อันใดที่ใครจะค้นพบขึ้นมาใหม่ นอกเหนือไปจากที่
กล่าวไว้ในพระอภิธรรมนี้แล้ว ถ้าค้นพบทฤษฎีใหม่แสดงว่านั่นไม่ใช่จิตวิทยาในพระพุทธศาสนา  
(พระเทพวิสุทธิกวี, 2543:44) 
 มนุษย์มีความปรารถนาทุกคน คือต้องการให้ตนเองประสบความสําเร็จในการดําเนินชีวิต
เป็นที่ยอมรับในสังคม มนุษย์จึงมีความพยายามที่จะต้องทําทุกวิถีทางเพื่อให้ตนเองบรรลุจุดหมาย
ปลายทางนั้น ๆ ซึ่งการทําทุกวิถีทางจึงเป็นสิ่งที่จะต้องนํากลับมาพิจารณาว่าสิ่งที่ตนเอง ได้กระทํา 
ไปนั้นเป็นไปตามหลักพุทธจิตวิทยาอันดีของสังคม บ้านเมือง สังคมมนุษย์ทุกวันนี้มีปัญหาต่าง ๆ 
เกิดขึ้นมากมาย หลายคนรู้สึกท้อแท้ เมื่อต้องเผชิญกับปัญหาและอุปสรรคมากมาย ไม่สามารถ
จัดการกับปัญหาเหล่านั้นให้หมดไปได้ เพราะคิดอยู่เสมอว่าตนเองไม่มีความสามารถ ไม่เก่ง ไร้ค่า 
มองโลกในแง่ร้ายอยู่เสมอ โดยความเป็นจริงแล้วมนุษย์ทุกคนล้วนมีค่า มีศักยภาพ มีความสําคัญ
และมีความสามารถที่จะพัฒนาตนเอง เพียงแต่มนุษย์ต้องมองเห็นคุณค่าในตนเอง ตามแนวคิดทาง
จิตวิทยา การพัฒนาศักยภาพมนุษย์เกิดจากการผสมผสานกันระหว่างความรู้ ความคิด  ความรู้สึก 
การรับรู้ประสบการณ์ที่แตกต่างกันไปของแต่ละคน ไม่ได้เกิดข้ึนเฉพาะเรื่องใดเรื่องหนึ่ง นอกจากนี้
พฤติกรรมการแสดงออกของมนุษย์ สามารถเปลี่ยนแปลงได้ตามกาลเวลา  ซึ่งขึ้นอยู่กับ
ประสบการณ์ความรู้ที่เพิ่มขึ้น อันเป็นผลมาจากการเรียนรู้ การพัฒนาตามช่วงวัย ทำให้เกิดความรู้ 
ความเข้าใจ ความรู้สึก ทักษะ และความสามารถในการดำเนินชีวิต การทำงาน และการอยู่ในสังคม 
 ดังนั้นมนุษย์มีศักยภาพและมีคุณค่าอยู่ในตัวเองที่จะสามารถฝึกฝนและพัฒนาตนได้ไม่มี
ผู้ใด มีความสมบูรณ์พร้อมทุกด้านจนไม่จําเป็นต้องพัฒนาในเรื่องใด ๆ อีกแม้บุคคลจะเป็นผู้ที่รู้จัก
ตนเองได้ดีที่สุดก็ยังไม่สามารถแปรเปลี่ยนตนเองได้ในทุกเรื่อง ยังต้องอาศัยความช่วยเหลือจาก
บุคคลอื่นในการพัฒนาตน การควบคุมความคิด ความรู้สึกและการกระทําของตนเอง หลักธรรมคํา
สอนจะสามารถช่วยให้บุคคลนั้น ๆ มีเป้าหมายในการดําเนินชีวิตของตน ช่วยให้เขาเลือกที่จะ
กระทําในสิ่งที่ดีมีประโยชน์ต่อตนเอง และสังคม (สุมานพ ศิวารัตน์, 2560:39) คุณค่าความเป็น
มนุษย์ในพระพุทธศาสนา ได้แก่ การมีชีวิตอยู่อย่างมีคุณค่าการดำเนินชีวิตอย่างมีประโยชน์ต่อ
ตนเองและผู้อ่ืน ทำให้ชีวิตของตนเองมีคุณค่าอันประเสริฐด้วยปัญญา มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้                    
การที่มนุษย์เราจะมีชีวิตที่ดีงามจะต้องหมั่นศึกษาฝึกฝนพัฒนาตนเองให้ดีขึ้นไป 



 

2120     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

  ปัจจุบันพบว่าหลักธรรมคำสอนในทางพุทธศาสนาที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้นั้นดูจะมีหลัก
ต่างๆ มากมาย จนอาจจะมีหลายคนรู้สึกว่ายากที่จะเข้าใจและนำไปปฏิบัติได้  ดังที่ท่าน                     
พุทธทาสภิกขุ (2529:5) กล่าวว่า “เรื่องที่ตรัสรู้และรู้นั้นมาก เท่ากับใบไม้ทั้งป่า แต่เรื่องจำเป็น               
ที่ควรรู้ ควรนำมาสอนและนำมาปฏิบัตินั้นเท่ากับใบไม้กำมือเดียว” นั่นก็คือ โดยเนื้อแท้แล้ว
ใจความสำคัญทั้งหมดของพุทธธรรมนั้นมีหลักสำคัญอยู่ที่การมุ่งพิจารณาถึงสาเหตุของทุกข์และ
วิถีทางในการดับทุกข์หลักธรรมทางพุทธศาสนาล้วนแล้วแต่มุ่งเน้นให้มนุษย์ ใช้เป็นแนวทางในการ
ดําเนินชีวิตเพื่อให้มนุษย์ได้พัฒนาศักยภาพแห่งความเป็นมนุษย์เพื่อสร้างสรรค์ ชีวิตและสังคม 
สิ่งแวดล้อมให้เป็นไปในทิศทางที่ถูกต้องเหมาะสม อันจะนําไปสู่การหมดปัญหาหรือดับทุกข์                   
ในทุกระดับเป้าหมายของการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ก็คือความเป็นอิสรภาพจากความทุกข์หรือ
ปัญหาทั้งปวงนั่นเองศีลกับ การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตนสามารถทําหน้าที่ของตนเองได้อย่าง
ถูกต้อง ตั้งใจทําให้ดีพัฒนาตนเอง ให้ถึงจุดมุ่งหมายของชีวิตทําให้เกิดคุณประโยชน์ต่าง ๆ จนส่งผล
ให้มีความประสบความสําเร็จในหน้าที่การงาน เมื่อเรามีความตั้งใจในงานที่ต้องรับผิดชอบ รู้จักใช้
ปัญญาในการแก้ไขปัญหาอย่างมีเหตุผล สามารถไตร่ตรอง ตรวจสอบเหตุผลที่เป็นจริงได้ มีการ
พัฒนาหน้าที่การงานของตนเองไปในทางที่ดีที่เจริญ จากนั้นก็ร่วมมือพัฒนาสังคมให้เจริญงอกงาม 
เมื่อสังคมมีการพัฒนาที่เหมาะสม การดําเนินชีวิตไปสู่จุดมุ่งหมายสูงสุดต่อไป  

 

แนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ 
 แนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ทรัพยากรมนุษย์ถือว่าเป็นปัจจัยสำคัญของ
การดาเนินงานในองค์กร ทั้งนี้เนื่องจาก ทรัพยากรมนุษย์คือ สินทรัพย์ที่สำคัญ และองค์การ
สามารถใช้ศักยภาพของปัจเจกบุคคลให้ได้ประโยชน์สูงสุดโดยให้สิ่งแวดล้อมและโอกาสในการ
พัฒนา ด้วยการส่งเสริมและให้รางวัลสำหรับสิ่งใหม่ ๆ และความสร้างสรรค์ ประกอบกับสมรรถนะ
ของมนุษย์นั้นสามารถพัฒนาได้ แต่การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ด้วยการให้คุณภาพของชีวิตการ
ทำงานที่สูงผ่านโอกาสของอาชีพ ด้วยการทำให้มนุษย์มีความพอใจในงาน และการพัฒนาวิชาชีพ
ของตนให้เจริญก้าวหน้า ทำให้กระบวนการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ประสบความสำเร็จได้นั้นมีความ
จำเป็นต้องมีการวางแผนที่ดีเพื่อให้เกิดการดำเนินงานที่มีประสิทธิผล  
 การพัฒนาศักยภาพมนุษย์ก็เพื่อความเจริญก้าวหน้าในตำแหน่งหน้าที่การงานของตน               
ทำให้มีโอกาสได้รับการเลื่อนขั้น เลื่อนตำแหน่งให้สูงขึ้นไปได้ ทำให้การปฏิบัติงานมีประสิทธิภาพดี
ยิ่งขึ้น เพื่อพัฒนาทัศนคติและบุคลิกภาพให้ถูกต้องดีงามและเหมาะสมยิ่งขึ้น เพื่อพัฒนาทักษะหรือ
ฝีมือในการทำงานให้ดียิ่งขึ้น เพื่อฝึกฝนความสามารถในการใช้ดุลยพินิจในการตัดสินใจให้ดียิ่งขึ้น
เพื่อเรียนรู้และลดความเสี่ยงอันตรายที่อาจเกิดขึ้นจากการปฏิบัติงาน เพื่อปรับปรุงสภาพการ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568)  |   2121 

 

 

ทำงานของตนให้ดีและเหมาะสมยิ่งขึ้นเพื่อให้เข้าใจในนโยบายและเป้าหมายขององค์การที่ตนเป็น
สมาชิกอยู่ได้ดียิ่งขึ้น จะได้สามารถปฏิบัติตนและทำงานได้อย่างถูกต้อง ดังนั้นการพัฒนาศักยภาพ
มนุษย์ (human potential development) หมายถึง กระบวนการดำเนินงานที่ส่งเสริมให้
บุคลากรเพิ่มความรู้ พัฒนาคุณภาพและทักษะให้ไปสะท้อนรับอนาคต ชีวิต และงานอาชีพ                      
มีพฤติกรรมการทำงานที่เหมาะสมกับงานที่รับผิดชอบ  ซึ่งเป็นการเพิ่มศักยภาพของบุคลากรให้
สามารถปฏิบัติงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ ให้สามารถสนองตอบวัตถุประสงค์ วิสัยทัศน์ ภารกิจของ
องค์กรที่ ตนปฏิบัติงานอยู่  (Kanter, 1983;& สุกัญญา รัศมีธรรมโชติ , 2547) ความสำคัญ                       
ของการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ คือการสร้างโอกาสให้กับตนเอง โอกาสเป็นสิ่งที่หลายคนอยากได้ ไม่
ว่าจะเป็นโอกาสทางด้านการศึกษา หรือโอกาสความก้าวหน้าชีวิตการทำงาน สร้างเป้าหมายในการ
ดำเนินชีวิต ตั้งเป้าหมายแล้วพัฒนาตนเอง เป้าหมายเปรียบเหมือนจุดหมายปลายทาง หากกำหนด
เป้าหมายไว้อย่างชัดเจน ทำให้สามารถกำหนดระยะเวลาในแต่ละขั้นตอน เพื่อให้บรรลุเป้าหมายที่
วางไว้ 
 

แนวคิดและทฤษฎีของการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ 
 ทฤษฎีทางจิตวิทยา (Psychological Theory) มีความสำคัญเก่ียวกับแนวคิดการเรียนรู้ใน
สังคม ไม่ว่าจะเป็นการจูงใจ การบริหารจัดการ ทั้งนี้ทฤษฎีทางจิตวิทยาเป็นศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับ
กระบวนการหรือสภาวะการเปลี่ยนแปลงในด้านจิตใจและพฤติกรรมการแสดงออก  ซึ่งทฤษฎีทาง
จิตวิทยานั้นได้ถูกนำมาใช้เพื่อเสริมสร้างศักยภาพคนดีและมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น  ในการ
ประยุกต์ใช้ทฤษฎีจิตวิทยาเพื่อพัฒนาศักยภาพมนุษย์มี 5 ทฤษฎี ดังนี้ 
 1. ทฤษฎีจิตวิทยาเกสตัลท์ (Gestalt Psychology) ทฤษฎีนี้มีความเชื่อว่าการศึกษา
คุณค่าและมูลค่าที่เกิดขึ้น จากพฤติกรรมมนุษย์นั้นจะต้องศึกษาเป็นภาพรวม จะแยกศึกษาและ
วิเคราะห์ออกเป็นทีละเรื่องไม่ได้  เนื่องจากพฤติกรรมของมนุษย์เป็นพฤติกรรมบูรณาการ 
(Integrated Behavior) ที่เกิดจากการผสมผสานกันระหว่างความรู้ ความคิด ความรู้สึก การรับรู้
ประสบการณ์ที่แตกต่างกันไปของแต่ละคน ไม่ได้เกิดขึ้นจากเรื่องใดเรื่องหนึ่งเท่านั้น นอกจากนี้
พฤติกรรมการแสดงออกของมนุษย์ เปลี่ยนแปลงได้ตามกาลเวลา ซึ่งขึ้นอยู่กับประสบการณ์ความรู้
ที่เพิ่มขึ้น (ทิศนา แขมมณี, 2560,60–62) 
 2. ทฤษฎีจิตวิทยาด้านพฤติกรรม (Behavioral Psychology) ทฤษฎีนี้เน้นไปที่พฤติกรรม
การแสดงออกของมนุษย์ที่สามารถสังเกตเห็นได้การเรียนรู้ของมนุษย์  เกิดขึ้นจากสิ่งเร้าหรือ
ตัวกระตุ้นที่ถูกใส่เข้ามา และในทางกลับกันมนุษย์จะหลีกเลี่ยงการกระทำในเรื่องใดเร่ืองหนึ่งจาก
ตัวกระตุ้นที่ถูกใส่เข้ามาด้วยเช่นกัน ทฤษฎีนี้จึงมีความเชื่อว่าพฤติกรรมของมนุษย์จะเกิดขึ้นจากการ



 

2122     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

เสริมแรง โดยแบ่งเป็น 2 ประเภท ได้แก่ (1) การเสริมแรงทางบวก (Positive Reinforcement) 
และ (2) การเสริมแรงทางลบ (Negative Reinforcement) มีการสร้างแรงจูงใจและให้รางวัลเมื่อ
ทำดีและมีการตักเตือนลงโทษหากกระทำผิด (สุรางค์ โค้วตระกูล, 2548,140-143) 
 3. ทฤษฎีจิตวิทยาการรับรู้ (Cognitive Psychology) ทฤษฎีนี้จะมุ่งเน้นไปที่ความเข้าใจ
หรือการคาดคะเนเหตุการณ์ต่าง ๆ โดยอาศัยการกำหนดรู้ (Perception) มาก่อนการรับรู้ที่ถูกต้อง
จะนำไปสู่พฤติกรรมการแสดงออกที่ถูกต้องเช่นเดียวกัน ทฤษฎีนี้เป็นการผสมผสานระหว่างทฤษฎี
จิตวิทยาเกสตัลท์และจิตวิทยาเชิงพฤติกรรมเข้าด้วยกัน  การเรียนรู้เป็นผลของกระบวนการคิด 
ความเข้าใจการรับรู้สิ่งเร้าที่มากระตุ้น ผสมผสานกับประสบการณ์ ในอดีตที่ผ่านมาของบุคคลที่เป็น
พ่อแม่ทำให้เกิดการเรียนรู้ขึ้น  ซึ่งการผสมผสานระหว่างประสบการณ์ที่ ได้รับในปัจจุบันกับ
ประสบการณ์ในอดีต จำเป็นต้องอาศัยกระบวนการทางปัญญาเข้ามามีอิทธิพลในการเรียนรู้ด้วย 
ความรู้นั้นไปใช้กับการสนับสนุนการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์จากกิจกรรมในการดำเนินชีวิตใน
สังคมในด้านต่าง ๆ (ณัฏฐพันธ์ เขจรนันทน์, 2545:68) 
 4. ทฤษฎีการเรียนรู้กลุ่มมนุษย์นิยม (Humanism) เน้นความเป็นมนุษย์ มีทัศนะว่า 
ธรรมชาติของมนุษย์มีความดีงาม เชื่อกันว่ามนุษย์มีคุณค่า  ความกรุณา ความสามารถ ความ
ต้องการ และแรงจูงใจภายในที่จะพัฒนา ถ้าบุคคลได้รับอิสรภาพและเสรีภาพ มนุษย์จะพยายาม
พัฒนาตนเองและกลายเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ ทฤษฎีที่สำคัญตามแนวคิดนี้คือทฤษฎีลำดับขั้นความ
ต้องการของมาสโลว์ (Maslow, 1954) ซึ่งแบ่งออกเป็น 5 ระดับได้แก่ (1) ความต้องการทาง
ร่างกาย (Physiological-Needs) (2) ความต้องการความปลอดภัยและความมั่นคง (safety or 
safety needs) (3) ความต้องการความรักและความเป็นเจ้าของ (belongingness-and-love-
needs) (4) ความต้องการยกย่อง (respect need) หรือความนับถือตนเองที่ต้องได้รับความเคารพ 
และสถานะทางสังคม (5) ความจำเป็นในการพัฒนาศักยภาพส่วนบุคคล การตระหนักรู้ในตนเอง
เป็นความต้องการสูงสุดของมนุษย์  
 5.จิตวิทยาเชิงบวก (Positive Psychology) เป็นแขนงวิชาหนึ่งในศาสตร์ทางจิตวิทยา 
(Psychology) ที่พยายามแสวงหาองค์ความรู้เพื่อเสริมสร้างอัจฉริยภาพด้วยการยึดเอาจุดแข็งของ
บุคคลมาเป็นศูนย์กลางในการพัฒนา (Seligman, 1998; Seligman & Csikszentmihalyi,2000) 
จิตวิทยาเชิงบวกได้รับการพัฒนาต่อยอดมาจากแนวคิดจิตวิทยามนุษย์นิยม  (Humanistic 
Psychology) ที่ให้ความสำคัญกับการศึกษาจิตวิทยาเพื่อสร้างแรงจูงใจในการดำเนินชีวิตของบุคคล
ปกติ มนุษย์เราสามารถเรียนรู้ที่จะหาความหมายและจุดมุ่งหมายในชีวิตได้  และในกระบวนการ
ดังกล่าวก็สามารถแสวงหาความสุขที่แท้จริงได้ 
 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568)  |   2123 

 

 

กระบวนการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ตามหลักพระพุทธศาสนา 
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการศึกษาที่นำเอาการศึกษาเข้ามาเป็นสาระสำคัญ  เป็น
เนื้อแท้ของการดำเนินชีวิต และทำให้การดำเนินชีวิตของมนุษย์เป็นการศึกษา โดยวางหลักการหรือ
ระบบการศึกษาไว้เรียกว่า สัทธรรม 3 คือปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ ซึ่งเป็นคุณลักษณะที่เป็นแก่นของ
พุทธจิตวิทยา ตามทัศนะของพระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) , 2566:11 ) ให้ทัศนะไว้ว่า 
“ต้องมีองค์ประกอบที่สำคัญ 3 ส่วน คือ คือ ปริยัติ (Theory) ปฏิบัติ (Practice) และ ปฏิเวธ 
(Outcome) ต้องโยงหรืออ้างอิงหากันได้  ถึงจะถือว่าเป็น Family Resemblance เป็นพุทธ
จิตวิทยาแท้ กล่าวคือ ปริยัติ ได้แก่ คัมภีร์คือคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก ถ้าไม่มี
พระไตรปิฎก คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าก็มาถึงเราไม่ได้ สุภาษิตที่รวบรวมไว้เหล่านี้เป็นคำสอนที่
เราต้องเรียนรู้ ในความหมายดั้งเดิม มันเป็นทฤษฎีที่เกิดจากการปฏิเวธ  และเป็นพื้นฐานของ                
การปฏิบัติ คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าเป็นผลมาจากการปฏิเสธ หมายความว่า พระพุทธเจ้าทรง
ปฏิเวธ คือผลของการปฏิบัติที่สำเร็จแล้ว จึงทรงนำประสบการณ์จากการฝึกฝนของพระองค์นั้นมา
เรียบเรียงร้อยกร้องสั่งสอนพวกเรา คือทรงสั่งสอนพระธรรมวินัยไว้ คำสั่งสอนของพระองค์นั้น                   
ก็มาเป็นปริยัติ คือเป็นสิ่งที่เราต้องเล่าเรียน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543:10) 
 วิธีการพัฒนาตามกระบวนการพระพุทธศาสนา มนุษย์ได้รับการฝึกหัดอบรมตามวิธีการ
ของหลักไตรสิกขา คือศีล สมาธิและปัญญา จึงจะได้ชื่อว่าเป็นผู้ได้รับการศึกษาที่สมบูรณ์แท้จริง 
เป็ นขั้ นซึ่ งเป็ นกระบวนการพัฒ นามนุษย์อย่ างเต็ มระบบวัตถุประสงค์ของการศึกษา                            
ในพระพุทธศาสนาวิธีการศึกษา ก็คือการฝึกฝนให้มีการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง แบ่งเป็น 3 ขั้นตอน
ใหญ่ ๆ เรียกว่า ไตรสิกขา คือ 
 (1) การฝึกฝนอบรม ในด้านความใประพฤติ (Training in Higher Morality) เป็นช่องทาง
ให้จิตใจได้พัฒนาและช่วยให้ปัญญางอกงามเช่น เมื่อไม่เบียดเบียน  พฤติกรรมที่สร้างสรรค์ก็คือ
เก้ือกูล ตัวอย่างเช่น พฤติกรรมในการประกอบอาชีพ ให้หาเลี้ยงชีพโดยสุจริต ไม่เบียดเบียน  การ
พัฒนาความรู้ ความสามารถ มุ่งให้เกิดผลต่อวิชาชีพมีระเบียบวินัย  ความสุจริตทางกายวาจาและ
อาชีวะ เรียกว่า ศีล 
 (2) การฝึกอบรมทางจิตใจ (Training in Higher Mentality) การปลูกฝังคุณธรรมสร้าง
เสริมคุณภาพ สมรรถภาพและสุขภาพของจิต การมีความมั่นคงทางปัญญาจะทำงานได้ผลและ
พัฒนาไปได้ ตัวอย่างเช่น การมีอุดมคติในการทำงาน มีความคิดสร้างสรรค์ ทำสิ่งที่ดีงาม ไปให้ถึง
จุดมุ่งหมายของชีวิต มีความพยายาม อดทน มีความรับผิดชอบ มีสติ เรียกว่า สมาธิ 
 (3) การฝึกฝนอบรมทางปัญญา (Training in Higher Wisdom) ปัญญาเป็นตัวแก้ปัญหา                 
จัดปรับทั้งพฤติกรรมและจิตใจ การพัฒนาปัญญาที่รู้เข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริงเข้าถึง



 

2124     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

ความจริงของธรรมชาติ ความเข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง รู้ความเป็นไปตามเหตุปัจจัย  ที่
ทำให้แก้ปัญหาไปตามแนวทางเหตุผลรู้เท่าทันโลกและชีวิต จนสามารถทำจิตใจให้บริสุทธิ์หลุดพ้น
จากความยึดติดถือมั่นในสิ่งต่าง ๆ ดับกิเลสดับทุกข์ได้ เป็นอยู่ด้วยจิตใจอิสระผ่องใสเบิกบาน เป็นผู้
ที่บรรลุจุดมุ่งหมายของการพัฒนาตน เรียกว่า ปัญญา 
 พระพุทธศาสนาเชื่อในศักยภาพของความเป็นมนุษย์จุดเริ่มต้นของการพัฒนามนุษย์ คือ 
การศึกษา แต่ไม่ใช่ศึกษาที่คาดหวังให้คนอ่ืนมาช่วยเหลือ คือ เชื่อว่า หากมนุษย์มีปัญญาก็สามารถ
ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าได้ เรียกว่า “ตถาโพธิสัทธา” คือ ศรัทธาในการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า 
(พระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์ ฉะนั้นมนุษย์ทุกคนก็สามารถเป็นพระพุทธเจ้าได้หากพัฒนาตนเองถึงขั้น
สูงสุด) ตามทัศนะทางพุทธศาสนา เชื่อว่า มนุษย์ทุกคนสามารถตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าเจ้าได้ ใครที่มี
ความพร้อมก็สามารถอธิฐานจิตเป็นพระพุทธเจ้าได้ ซึ่งจะเป็นได้นั้นก็ด้วยการบำเพ็ญบารมี พัฒนา
ตนเองจนถึงขั้นมีคุณสมบัติจนเกิดปัญญาตรัสรู้ ซึ่งพระพุทธศาสนาให้เชื่อในปัญญา ปัญญาเท่านั้นที่
ทำให้มนุษย์เป็นพระพุทธเจ้าได้ ซึ่งเจ้าชายสิทธัตถะได้ทำให้เห็นเป็นแบบอย่างแล้ว เป็นผู้ที่พัฒนา
ตนเองถึงจุดสูงสุดพ้นจากความบีบคันจากสิ่งต่างๆ มีปัญญาดี เป็นแบบอย่างให้เราได้ปฏิบัติตาม 
 

การพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ตามหลักพุทธจิตวิทยา 
 การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตนเป็นการศึกษาเรียนรู้เพื่อพัฒนาตนเองให้บรรลุเป้าหมาย
แห่งชีวิตเกิดความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับสภาพแวดล้อม ทั้งด้านสังคม บุคคลได้ เป็นธรรมชาติของ
มนุษย์ที่ จะต้องอยู่ด้วยกันเป็นสังคม ลักษณะการรู้จักตนเองเป็นปัจจัยสําคัญในสังคมมนุษย์ซึ่ง
สามารถสรุปการรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตนช่วยให้บรรลุเป้าหมายได้ คือการรู้ศักยภาพที่ แท้จริของ
ตน สามารถบรรลุเป้าหมายปัจจุบันเพื่อตนเองและสังคมเป็นเป้าหมายเพื่อตนเองและสังคมขั้นตา
มองเห็นได้ด้วยตาเปล่า ได้แก่  
 (1) การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตน คือ การรู้จักตนเองช่วยทําให้เป็นผู้มีสุขภาพดีร่างกาย
แข็งแรง สง่างาม ไร้โรคภัยไข้เจ็บตลอดจนมีอายุยืนยาวด้วยการฝึกฝนสมาธิ  
 (2)การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตน คือ ทําให้เป็นผู้มีทรัพย์สินเงินทองเพียงพอต่อการ
ดํารงชีวิตอย่างน้อยมีอาชีพการงานพึ่งพาตนเองได้ทางเศรษฐกิจ และสามารถทํางานได้อย่างมี
ประสิทธิภาพอันเกิดจากสมาธิ 
 (3) การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตน คือ ทําให้ครอบครัวมีความมั่นคงผาสุกตลอดจนวงศ์
ตระกูลเป็นที่นับถือของคนในสังคม 
 (4) การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตน คือ ทําให้เป็นที่ยอมรับของสังคม มีสถานภาพดี                 
มีชื่อเสียงเกียรติยศ พร้อมพรั่งด้วยบริวาร 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568)  |   2125 

 

 

 (5) การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตน คือ สามารถบรรลุเป้าหมายในอนาคตเพื่อตนเองและ 
สังคม ด้วยการฝึกฝนพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง ได้แก่ การรู้ศักยภาพที่ แท้จริงของตน คือ ทําให้มี
ความสุขทางใจ ด้วยความศรัทธาในพระรัตนตรัยซาบซึ้งในบุญกุศล เกิดจากการยึดมั่นในความดี
การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตน คือ การรู้จักตนเองช่วยทําให้เกิดความเอิบอ่ิมใจในชีวิตของตนเอง ที่
ได้ประพฤติอย่างถูกต้องดีงามนั้น การรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตน คือ ช่วยทําให้เกิดความภาคภูมิใจ 
ที่ได้ดําเนินชีวิตที่มีคุณค่าเป็นประโยชน์ ที่ได้เสียสละทําการสร้างสรรค์เก้ือกูลไว้แก่เพื่อนมนุษย์และ
สังคมการรู้ศักยภาพที่แท้จริงของตน คือ ช่วยทําให้เกิดความแกล้วกล้ามั่นใจ เบิกบานใจเนื่องจากมี
ความรู้ มีปัญญาที่จะแก้ ไขปัญหาและดําเนินกิจการต่าง ๆ ให้สําเร็จลุล่วงด้วยดีการรู้ศักยภาพที่ 
แท้จริงของตน คือ ทําให้เกิดความสบายใจมั่นใจในกุศลกรรมที่ได้ประกอบไว้อันเป็นผลมาจากความ
ดีงาม เป็นหลักประกันชีวิตในภายภาคหน้า (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542:79) 
 การเห็นคุณค่าในตนเองมีความสําคัญ ยิ่งในการที่บุคคลจะสามารถดํารงชีวิตได้อย่างมี
ความสุข ดังที่ท่านปัญญานันทภิกขุก็สอนว่า “รู้อะไรร้อยแปด แต่ยังไม่รู้จักตนเอง”นี่เรียกว่ายังไม่รู้
แสดงให้เห็นว่าการเห็นคุณค่าในตนเองมีความสําคัญต่อการดําเนินชีวิต เนื่องจากเป็นการรับรู้ 
คุณค่าของตนเองตามสภาพความเป็นจริงของชีวิต และเป็นพื้นฐานการมองชีวิตให้ดํารงอยู่อย่างมี
คุณค่าเสริมสร้างให้บุคคลแสดงออกซึ่งพฤติกรรมที่มีประสิทธิภาพ บุคคลที่ เห็นคุณค่าในตนเองจะ
สามารถเผชิญอุปสรรคที่ เกิดขึ้นได้อย่างมั่นใจหาแนวทางแก้ปัญหาให้ผ่านไปได้ด้วยดี รวมไปถึงการ
รู้จักปรับตัวให้เข้ากับสิ่งแวดล้อมทางวัตถุได้อย่างถูกต้องและเกิดประโยชน์ด้วย การรู้จักเพิ่มความรู้
ความเข้าใจให้แก่ตนเองเริ่มตั้งแต่รู้จักเรียนรู้ศิลปะวิทยาที่ดีมีประโยชน์สําหรับการดําเนินชีวิต              
เป็นผู้ใคร่เรียนรู้อยู่เสมอ ชีวิตของมนุษย์ย่อมดําเนินไปด้วยดีคนที่ฝึกจิตดีแล้วทําแต่สิ่งดีมีประโยชน์ 
ย่อมได้รับผลของการทําดีนั้น คือ ไม่ต้องเดือดร้อนมีคนรักใคร่นับถือ ไม่มีศัตรู มีเกียรติ มีอาชีพและ
ฐานะที่มั่นคง และจิตที่ฝึกดีแล้วนั้นจะสงบระงับได้รับความสุขลึกซึ้งอีกด้วย จิตที่ยังไม่ได้รับการฝึก 
เมื่อมีอารมณ์มากระทบเข้า ย่อมจะหวั่นไหวไปตามอารมณ์นั้น เช่น เมื่ออารมณ์ที่น่าใคร่มากระทบ 
จิตก็เกิดความใคร่ดิ้นรนอยากได้ เมื่ออารมณ์ที่น่าชังมากระทบก็เกิดความขัดใจ ดิ้นรนอยากผลักไส
ให้พ้นไป เป็นต้น ความดิ้นรนของจิต เมื่อรุนแรงมากก็อาจทําความผิดก่ออาชญากรรมต่าง ๆ ขึ้น 
ล้วนแต่นําความทุกข์ความเดือดร้อนมาให้ทั้งสิ้น แต่จิตที่ได้รับการฝึกฝนพัฒนาแล้วจะสามารถทน
ต่ออารมณ์ที่มากระทบได้ จึงไม่ดิ้นรน ไม่นําไปก่อความผิดจึงไม่มีความเดือดร้อน จะมีความสุขที่
แท้จริง 
 การฝึกให้เกิดปัญญา คือสภาวธรรมสูงสุดที่มีจริงในปัจเจกบุคคล เป็นความเข้าใจถูกเห็น
ถูก ไม่ว่าจะเป็นในระดับใด ความเป็นจริงของปัญญาก็จะไม่เปลี่ยน คือ รู้จริง รู้แจ้ง รู้ชัด                       
เห็นถูกตามความเป็นจริง เข้าใจได้ถูกต้อง เข้าใจถึงสัจธรรม ธรรมที่เป็นตัวความจริงเป็นเครื่อง



 

2126     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

กําจัด อวิชชา ตัณหา ได้เป็นอย่างดี เพื่อเข้าสู่กระบวนการเรียนรู้ที่จะพัฒนาตน เรียนรู้เพื่อให้รู้จัก
ตนเองนั้น ซึ่งเป็นสิ่งสําคัญกับการดําเนินของมนุษย์ทุกเพศ ทุกวัย ที่ควรเฝ้ามองตนเองและพัฒนา
ฝึกฝนตนเอง ด้วยศรัทธาและปัญญา หากมีแต่ปัญญาแต่ขาดศรัทธา ไม่มีสิ่งใดเป็นสรณะที่พึ่ง              
ขาดความเชื่อในเร่ืองหลักกรรมจนทําให้ขาดปัญญา ย่อมไม่ก่อประโยชน์อันใดต่อตนเองและสังคม 
มีสามสิ่งนี้จะต้องขับเคลื่อนไปด้วยกัน ได้แก่ ศรัทธา ปัญญา และการกระทําที่ถูกต้อง การรู้จัก
ตนเองในมิตินี้เป็นเพียงพื้นฐานในการเรียนรู้ และเฝ้ามองพึงระวัง โลภะ โทสะ โมหะ ที่จะเกิดขึ้นใน
ตนเอง เพื่อที่จะรู้เท่าทันตนเองและพัฒนาตนเองมากยิ่งขึ้น 
 การดําเนินชีวิตของมนุษย์จําเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องพัฒนาตนเองทั้งภายนอกและภายใน
เป็นสิ่งเชื่อมสัมพันธ์เก้ือกูลให้ดําเนินชีวิตการอยู่ได้ด้วยดี เช่น การลดละ โลภะ โทสะ โมหะ การไม่
เบียดเบียนตนเอง และผู้อื่น การประกอบอาชีพที่สุจริต กายสุจริต วจีสุจริต จัดเป็นการพัฒนาด้าน
กาย วาจา มีศีลเป็นเบื้องต้น ขณะเดียวกันทํากิจหน้าที่ด้วยความสํารวมระมัดระวัง อินทรีย์ 6 ตา หู
จมูก ลิ้น กายและใจ ไม่ให้ตกเป็นทาสของ อวิชชา ตัณหาจนทําให้ตนเองต้องประสบทุกข์ร้อน ใน
ทรรศนะของพุทธศาสนานั่นเอง ปกติเมื่อเราเกิดอารมณ์ใด ๆ ขึ้นมาเราจะตกอยู่ในภาวะใดภาวะ
หนึ่งใน 3 ภาวะ ดังต่อไปนี้ 
 (1) ถูกครอบงํา หมายถึง การที่เราไม่ สามารถฝืนต่อสภาพอารมณ์นั้น ๆ ได้จึงแสดง
พฤติกรรมไปตามสภาพอารมณ์ดังกล่าว เช่น เมื่อโมโหก็อาจจะมีการขว้างปาข้าวของ หรือส่งเสียง
ดังโดยไม่สนใจใคร 
 (2) ไม่ยินดียินร้าย หมายถึง การไม่ยินดียินร้ายต่ออารมณ์ที่ เกิดขึ้น หรือทําเป็นละเลยไม่
สนใจเพื่อบรรเทาการแสดงอารมณ์ เช่น ทําเป็นไม่ใส่ใจต่อเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น ทั้งที่จริง ๆ ก็รู้สึก
โกรธ 
 (3) รู้เท่าทัน หมายถึง การรู้เท่าทันต่ออารมณ์ที่ เกิดขึ้น มีสติรู้ว่าควรจะทําอย่างไรจึงจะ
เหมาะสมที่ สุดในขณะที่เกิดอารมณ์นั้น ๆ เช่น โกรธก็รู้ว่าโกรธ แต่ก็สามารถควบคุมความโกรธนั้น
ได้ระงับอารมณ์โกรธได้ และหาวิธีจัดการแก้ไขได้อย่างเหมาะสม 
 

บทสรุป  
 มนุษย์ตามหลักพุทธจิตวิทยาในสังคมปัจจุบันเป็นการพัฒนามนุษย์ให้มีชีวิตอยู่อย่างมีสติมี
ความรู้แจ้งเห็นจริงมีปัญญาโดยมุ่งสู่อิสรภาพที่แท้จริง คือการพ้นทุกข์แก้ปัญหาได้ การฝึกหัดอบรม
นั้นเน้นที่ตัวบุคคลเป็นศูนย์กลาง การพัฒนาคนเน้นที่การพัฒนาทางกาย การพัฒนาทางจิตและการ
พัฒนาทางปัญญาให้สามารถลดละสิ่งที่เป็นความชั่วเจริญเพิ่มพูนในสิ่งที่ดีขึ้น และฝึกจิตของตนเอง
ให้บริสุทธิ์ผ่องใสอยู่ เสมอ หลักพุทธจิตวิทยาที่ เกี่ยวกับการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์เพื่อ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568)  |   2127 

 

 

ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมมนุษย์ทั้ง 3 ด้าน ได้แก่ (1) ทางด้านร่างกาย คือ ผู้ปฏิบัติธรรมมีการสำรวม
ระวังไม่เบียดเบียนคนอ่ืน มีความมานะอดทนต่อการปฏิบัติธรรมมากข้ึน ทาให้เกิดความกตัญญูต่อ
คุณพ่อคุณแม่ มีความอ่อนน้อมถ่อมตนต่อผู้ใหญ่ และได้มีการฝึกการเจริญวิปัสสนากรรมฐานทำ ให้
มีการปรับอารมณ์เพื่อพัฒนาตนเองให้ดีขึ้น (2) ทางด้านจิตใจ คือ ผู้ปฎิบัติธรรมมีความโกรธลดลง 
มีการควบคุมอารมณ์ที่ดีขึ้น มีความเมตตาต่อเพื่อนร่วมปฏิบัติธรรมด้วยกัน มีความสุข มีความอ่ิมใจ 
มีอารมณ์แจ่มใสมากขึ้น มีสัจจะต่อตนเองและผู้อ่ืน หลังจากผู้ปฎิบัติธรรมแล้วได้เรียนรู้และเข้าใจ
การเปลี่ยนแปลงชีวิตในการปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่อง เกิดการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมทางกาย และ
ทางอารมณ์เพื่อให้รู้เห็นความจริงของชีวิตที่เปลี่ยนแปลงไปทุกวันๆ ในการดำเนินชีวิต (3)ทางด้าน
ปัญญา คือ ผู้ปฏิบัติธรรมมีสติปัญญาสามารถคิดแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นในการทำงาน มีความเห็น
ถูกต้องมีความเลื่อมใสในพระรัตนตรัย มีความคิดก้าวไกลในการแนะนาเพื่อนผู้ปฏิบัติธรรมมา
ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเพื่อให้รู้แจ้งเห็นจริงในชีวิตว่า ทุกสิ่งทุกอย่างมีการเกิดขึ้นมีการตั้งอยู่และ
มีการดับไปเป็นธรรมดา ไม่ควรเข้าไปยึดมั่นถือมั่น มีจิตใจที่มั่นคงในการดำเนินชีวิตทำให้ผู้ปฎิบัติ
ธรรมได้รู้แนวคิดและคำสอนเร่ืองพุทธจิตวิทยา ซึ่งเป็นการวิเคราะห์จิตที่สัมพันธ์กันกับทุกข์(ปัญหา) 
อันเป็นสภาพที่แท้จริงของชีวิต เข้าใจสาเหตุของทุกข์(ปัญหา) เข้าใจถึงเป้าหมายที่แท้จริงของชีวิต
คือนิโรธ(ความดับทุกข์ ดับปัญหา) รู้วิธีการปฏิบัติเพื่อเผชิญปัญหา โดยไม่ถูกบีบคั้นจากทุกข์
(ปัญหา) ไม่เกิดความท้อแท้ สิ้นหวัง ให้สู้และเผชิญกับทุกข์(ปัญหา) อย่างมั่นคงตามหลักพุทธ
จิตวิทยา รู้ในแก่นแท้ของพุทธศาสนาคืออริยสัจสี่ ซึ่งเน้นการใช้สติปัญญาในการแก้ทุกข์/ปัญหา 
ตั้งแต่ขั้นต่ำ กลาง และขั้นสูงสุด   
 

เอกสารอ้างอิง 

 

ณัฏฐพันธ์ เขจรนันทน์. (2545). การจัดการทรัพยากรมนุษย์. กรุงเทพฯ: ซีเอ็ดยูเคชั่น. 
ทิศนา แขมมณี .(2560). ศาสตร์การสอน : องค์ความรู้ เพื่อการจัดกระบวนการเรียนรู้ที่มี
 ประสิทธิภาพ.พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก(ป.อ. ปยุตฺโต). (2536). จะพัฒนาคนกันได้อย่างไร. มูลนิธิพุทธธรรม. 
________. (2542). พระพุทธศาสนาพัฒนาคนและสังคม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์การศาสนา 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).(2549). สุขภาวะองค์รวมแนวพุทธ, กรุงเทพฯ:วัดญาณเวศกวัน. 
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตโต). (2566). แก่นพุทธจิตวิทยา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เชนปริ้น. 
พุทธทาสภิกขุ.(2529). แก่นพุทธศาสน์. กรุงเทพฯ:  อรุณวิทยา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



 

2128     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2561). การพัฒนาที่ยั่งยืน (พิมพ์ครั้งที่ 21). ผลิธัมม์. 
สุมานพ ศิวารัตน์.(2560). การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยไตรสิกขา. วารสารสถาบันวิชาการป้องกัน
 ประเทศ. ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม–เมษายน). 
สุกัญญา รัศมีธรรมโชติ. (2547). Competency: เครื่องมือการบริหารที่ปฏิเสธไมไ่ด้. วารสาร 
 Productivity, 9(53), 48. 
สุรางค์ โค้วตระกูล. (2548). จิตวิทยาการศึกษา. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
Maslow, A. (1954). Motivation and Personality. Harper and Row. 
Seligman, M. (2006). Learned optimism: How to change your mind and your life. 
 Vintage. 
 
 


