
กระบวนการทางพุทธจิตวิทยาเพื่อการเรียนรู้ทักษะทางชีวิตของมนุษย์ 
BUDDHIST PSYCHOLOGICAL PROCESS FOR  LEARNING   

HUMAN  LIFE  SKILL 
 

 

1สุรพงษ์ คงสัตย์,  2ประสิทธิ์ คำกลาง, 3พระครูปริยัติธรรมชัย  
4สิริวัฒน์ ศรีเครือดง และ 5ม่ัน เสือสูงเนิน 

1Surapong  Kongsat, 2Prasit Kamklang, 2PhracruPariyatdhammachai 
2Siriwat Srikhruedong and  2Man Suesungnoen 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1Pol4227@gmail.com 

 
Received: December 26, 2024;     Revised: January 8, 2025;     Accepted: January 31,2025 
 

บทคัดย่อ 

 

          บทความวิชาการเรื่องนี้มีเนื้อหาสาระที่เกี่ยวกับ คือ กระบวนการทางพุทธจิตวิทยา               
เพื่อการเรียนรู้ทักษะทางชีวิตของมนุษย์การศึกษาพุทธจิตวิทยาเป็นการพัฒนาจิต ในลักษณะบูรณา
การอย่างสัมพันธ์กัน เป้าหมายที่จะศึกษาถึงสภาวะต่าง ๆ ที่ปรากฏอยู่ในชีวิตจิตใจของมนุษย์ โดย
เจาะลึกเข้าไปในโครงสร้างและองค์ประกอบภายในบุคลิกภาพและพฤติกรรมของมนุษย์   ได้แก่ 
อารมณ ์ ความรู้สึกนึกคิด  สติปัญญา  จิตสำนึก  จิตไร้สำนึก ประสบการณ์ทางศาสนา ตลอดจนถึง
ลักษณะการแสดงออกเชิงปฏิกิริยาของมนุษย์ที่สนองตอบต่อธรรมชาติต่อสิ่งแวดล้อมรอบ
ด้าน  แนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับกระบวนการทางพุทธจิตวิทยา  จึงเป็นกระบวนการเรียนรู้ หมายถึง 
กระบวนการเรียนรู้ที่ทำให้มนุษย์ฉลาดลึกซึ้ง สามารถเข้าใจตนเองและเห็นความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่อง
ระหว่างชีวิตตนกับสรรพสิ่งทั้งหลายทั้งปวงในโลกและมีศักยภาพทางจิต วิธีการเรียนรู้แบบ               

 
1 รองศาสตราจารย์ ดร.  หลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

2อาจารย,์ ดร. หลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

3อาจารย,์ ดร. หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาภาษาอังกฤษ, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

4 รองศาสตราจารย์ ดร. หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาภาษาอังกฤษ, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

5 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. หลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาภาษาอังกฤษ, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://search.tci-thailand.org/author.html%3Fb3BlbkF1dGhvciZpZD0xODMyNjUmYXJ0aWNsZV9pZD03MzM2MDc&ved=2ahUKEwittqnF1viKAxV4-jgGHR4BDr4QFnoECCYQAQ&usg=AOvVaw31KgGV-f9KHHjpu3tc5dUw
https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://search.tci-thailand.org/author.html%3Fb3BlbkF1dGhvciZpZD0xODMyNjUmYXJ0aWNsZV9pZD03MzM2MDc&ved=2ahUKEwittqnF1viKAxV4-jgGHR4BDr4QFnoECCYQAQ&usg=AOvVaw31KgGV-f9KHHjpu3tc5dUw
https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://search.tci-thailand.org/author.html%3Fb3BlbkF1dGhvciZpZD0xODMyNjUmYXJ0aWNsZV9pZD03MzM2MDc&ved=2ahUKEwittqnF1viKAxV4-jgGHR4BDr4QFnoECCYQAQ&usg=AOvVaw31KgGV-f9KHHjpu3tc5dUw
mailto:1Pol4227@gmail.com


 

2108     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

พุทธจิตวิทยาพระพุทธเจ้าทรงแสดงวิธีการเรียนรู้ มีองค์ประกอบ 5 ประการ  คือ (1) การฟัง (2) 
การจำได้  (3) การสาธยาย (4) การเพ่งพินิจด้วยใจ  (5) แทงทะลุเข้าถึงความถูกต้องด้วย
ทัศนะ ดังนั้นกระบวนการทางพุทธจิตวิทยาเพื่อการเรียนรู้ทักษะทางชีวิตของมนุษย์  ทักษะการ
เรียนรู้ของชีวิตจะต้องมีการวางระบบทักษะในการเรียนรู้อย่างมีขั้นตอน 4 ประการ ประกอบด้วย 
(1) การตระหนักรู้และเห็นคุณค่าในตนเองและผู้อ่ืน (2) การคิดวิเคราะห์ การตัดสินใจแก้ปัญหา
อย่างสร้างสรรค์ (3) การจัดการกับอารมณ์ทุกสภาวะที่เผชิญให้เกิดความสุข สงบและรู้เท่าทัน
สภาวะนั้นๆ (4) การสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืน เข้าใจความรู้สึกของตนเองและผู้อ่ืน ตระหนักถึง
ความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันเพื่อป้องกันอารมณ์ชั่ววูบมาทำลายความสัมพันธ์ที่ดีที่มีอยู่ในอดีตและต่อไป
ในอนาคตได้ 
 

คำสำคัญ : พุทธจิตวิทยา,การเรียนรู้,ทักษะชีวิต 

 

Abstract 

 

             This academic article contains the content of the Buddhist psychology process 
for learning human life skills the study of Buddhist psychology is the development of the 
mind in an integrated and related manner the goal is to study the various conditions that 
appear in human mental life by delving into the structure and components of human 
personality and behavior, including emotions, feelings, thoughts, intelligence, 
consciousness, unconsciousness, religious experiences, as well as the reactive expression 
of human responses to nature and the surrounding environment. The theoretical 
concept of the Buddhist psychology process is therefore a learning process, meaning a 
learning process that makes humans intelligent, able to understand themselves and see 
the relationship between their lives and all things in the world and have mental 
potential. The method of learning in Buddhist psychology, the lord Buddha showed the 
method of learning to have 5 elements: (1) listening, (2) remembering, (3) explaining,                   
(4) contemplating with the heart, (5) penetrating to the correctness with perspective 
therefore, the process of Buddhist psychology for learning human life skills, life learning 
skills must have a learning skill system with 4 steps: (1) recognizing and seeing the value 
of oneself and others, (2) analytical thinking Creative problem solving (3) Managing all 
emotional situations encountered to create happiness, peace and awareness of those 
situations (4) Good relationships with others, understanding the feelings of oneself and 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568)  |   2109 

 

 

others, being aware of good relationships with each other in order to prevent momentary 
emotions from destroying good relationships in the past and in the future. 
 

Keywords: Buddhist psychology, learning, life skills 
 

บทนำ 

 

 การศึกษาพุทธจิตวิทยานั้น ได้ถือเอาองค์ประกอบของระบบเป็นแนวทางในการศึกษา
พุทธจิตวิทยา คือ การกำหนดวัตถุประสงค์  ขอบเขตเนื้อหา สมมติฐาน สาขา พัฒนาการของ
การศึกษาพุทธจิตวิทยา คำสอนแม่บท การศึกษาจากวรรณคดี การศึกษาพุทธจิตวิทยาจากพุทธ
สาวก สาระพุทธจิตวิทยา การพัฒนาจิตและจิตวิทยาประยุกต์ ในลักษณะบูรณาการอย่างสัมพันธ์
กัน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554:268) 
 การศึกษาทางจิตวิทยาศาสนามีเป้าหมายที่จะศึกษาถึงสภาวะต่างๆ ทางศาสนาที่ปรากฏ
อยู่ในชีวิตจิตใจของมนุษย์  โดยเจาะลึกเข้าไปในโครงสร้างและองค์ประกอบภายในบุคลิกภาพและ
พฤติ ก รรมของมนุ ษ ย์   ได้ แก่ อ ารมณ์  ความรู้ สึ กนึ กคิ ด   สติ ปั ญ ญ า  จิ ตส ำนึ ก  จิ ต ไร้
สำนึก  ประสบการณ์ทางศาสนา ตลอดจนถึงลักษณะการแสดงออกเชิงปฏิกิริยาของมนุษย์ที่
สนองตอบต่อธรรมชาติต่อสิ่งแวดล้อมรอบด้าน  รวมทั้งสภาวะชีวิตที่มนุษย์ต้องมีชีวิตเผชิญอยู่
เสมอ  เช่นการเกิดแก่เจ็บตาย ความไม่แน่นอนของโชคชะตา  ซึ่งมักปรากฏออกมาในรูปแบบของ
ความเชื่อทางศาสนา เป็นต้น แม้ว่าจิตนั้นถือเป็นนามธรรมที่มีกระบวนการในการตื่นรู้มีพัฒนาการ
ด้านปัญญา ซึ่งจุดประสงค์ของการพัฒนาจิตเพื่อให้เกิดผลทางปัญญา โดยจิตวิทยาเชิงบวกมี
รากฐานเชื่อมโยงกับแนวคิดของพระพุทธศาสนา โดยเน้นการพัฒนาให้มนุษย์มีความสุข 3 แบบ คือ 
ชีวิตมีสุข ชีวิตที่ดี และชีวิตที่มีความหมาย ซึ่งการพัฒนาจิตนั้นเป็นแนวทางเพื่อพัฒนาตน เป็นการ
ยกระดับของชีวิต และระดับจิตใจให้สูงขึ้น นำไปสู่การพัฒนาจิตอย่างเป็นระบบ นอกจากนี้การ
พัฒนาจิตตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาทมุ่งเน้นไปที่การปฏิบัติ มีหลักธรรมที่วางไว้เป็นระบบ
ตามลำดับ คือ ศีล สมาธิ ปัญญา มีวัตถุประสงค์เพื่อบรรเทาให้กิเลสเบาบางลง และมีจิตที่พัฒนา
สูงสุด มีปัญญาที่หยั่งรู้ในธรรมอันเป็นที่สิ้นไปแห่งกิเลสทั้งหลายทั้งปวง (ปุณณวิชญ์ พิบูลธนาภิรมย, 
2561:24) 
 ดังนั้นการมุ่งให้เกิดทักษะการเป็นผู้ปลุกสร้างแรงบันดาลใจในตนเอง และผู้คนรอบตัว 
การนำเสนอให้รู้จักเทคนิคเครื่องมือต่างๆ ที่ทรงประสิทธิภาพช่วยให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเชิงลึก
จากภายในของคน การเป็นผู้มีทักษะในการทางานปฏิสัมพันธ์กับคนเพื่อช่วยให้คนประสบ
ความสำเร็จได้ตามเป้าหมายที่ต้องการ การช่วยเปลี่ยนมุมมอง และแปลงความขัดแย้ง และความ



 

2110     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

เจ็บปวดต่างๆ ในชีวิต การทำให้เข้าสัจธรรมความจริงว่ามนุษย์คือผู้ที่สมบูรณ์แบบและมีศักยภาพใน
ตัวคู่ควรต่อความสุข และการเติมเต็มในชีวิต มีการตระหนักรู้ในตนเอง ค้นพบเส้นทางเป้าหมายที่
แท้จริงในชีวิต 

 

แนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับกระบวนการทางพุทธจิตวิทยา 
 แนวคิดพุทธจิตวิทยา 

 แนวคิด (concept) คือ ภาพพจน์ มโนภาพ มโนทัศน์ ภาพในใจหรือแบบของความคิดที่
เป็นตัวแทน ความคิดรวบยอด ลักษณะที่สำคัญหรือปรากฏการณ์  ผ่านกระบวนการเรียนรู้คิด
(cognition) ของคนเรา เป็นวิธีการที่เราจัดกลุ่มหรือจำแนกข้อมูลข่าวสาร เพื่อให้เรามองเห็นว่าสิ่ง
ใดอยู่ในกลุ่มเดียวกันการศึกษาพุทธจิตวิทยานั้นมีแนวคิดว่า พุทธะ แปลว่า ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน 
หมายถึงบุคคลที่ตรัสรู้แล้วผู้รู้อริยสัจ 4 แบ่งเป็น 3 คือ พระพุทธเจ้า (ท่านผู้ตรัสรู้เองและสอน ให้
ผู้อ่ืนได้รู้ตามพระปัจเจกพุทธะ (ท่านผู้ตรัสร้เองจำเพาะผู้เดียว) และพระอนุพุทธะ (ท่านผู้ตรัสรู้ตาม
พระพุทธเจ้า) (สาวกพุทธะ) และเป็นการนำศาสตร์ที่ศึกษาถึงจิตใจ และกระบวนการทางจิตใจคือ
จิตวิทยา มาอธิบายกระบวนการการเกิดทุกข์และการพ้นทุกข์ อันเป็นสาระสำคัญของพุทธศาสนา
นั้นเอง 
 กระบวนการเรียนรู้ทางพุทธจิตวิทยา 
 กระบวนการเรียนรู้ หมายถึง กระบวนการเรียนรู้ที่ทำให้มนุษย์ฉลาดลึกซึ้ง สามารถ
เข้าใจตนเองและเห็นความสัมพันธ์เก่ียวเนื่องระหว่างชีวิตตนกับสรรพสิ่งทั้งหลายทั้งปวงในโลกและ
มีศักยภาพมากข้ึนด้วย (วรวิทย์ วศินสรากร, 2546:57) 
 กระบวนการเรียนรู้แนวพุทธ หมายถึงกระบวนการที่เป็นไปเพื่อความเจริญแห่งปัญญา
สาระสำคัญแห่งกระบวนการเรียนรู้ได้ถูกย่อไว้ในพระพุทธพจน์ที่ว่า“ภิกษุทั้งหลาย ธรรม 4ประการ
เหล่านี้ ย่อมเป็นไปเพื่อความเจริญแห่งปัญญากล่าวคือ การเสวนา สัตบุรุษ การฟังสัทธรรม โยนิโส
มนสิการ ธรรมานุธรรมปฏิบัติ”(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546:124) 
 กระบวนการเรียนรู้แนวพุทธ หมายถึง กระบวนการที่ผัสสะทั้ง 6 ของมนุษย์ คือ ตา                  
หูจมูก ลิ้น กาย ใจ ได้สัมผัสและสัมพันธ์กับสิ่งเร้า ทำให้เกิดธาตุรู้ คือ รู้สึก หมายถึง รู้คิด รู้แจ้งและ
มีการกระทำโต้ตอบ ฝึกฝน อบรมตนเอง หรือโดยกัลยาณมิตรจนประจักษ์ผล เกิดคุณภาวะ
หมายถึง ความรู้และความดี สมรรถภาวะ หมายถึง ความสามารถ สุขภาวะ หมายถึง ความผาสุก
พอเหมาะพอควร และอิสรภาวะ หมายถึง พ้นจากทุกข์และความเป็นทาส (สุมน อมรวิวัฒน์, 2542) 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568)  |   2111 

 

 

 ในปัจจุบัน จิตวิทยามีความหมายเป็นที่ยอมรับกันว่า เป็นศาสตร์ที่ศึกษาถึงพฤติกรรมและ
กระบวนการทำงานทางจิต ด้ านระเบียบวิธีทางวิทยาศาสตร์ (The Scientific Study of 
Behaviorand Mental Process) (จิราภา เต็งไตรรัตน์ และคณะ, 2552:5) 
 วิธีการเรียนรู้แบบพุทธจิตวิทยา 
 พระพุทธเจ้าทรงแสดงวิธีการเรียนรู้ว่า  มีองค์ประกอบ 5 ประการ  คือ 
          (1)การฟั ง  เป็ นวิธีการเรียนรู้ที่ ส ำคัญอย่ างปฏิ เสธไม่ ได้   หมายถึ งการฟั งด้ วย                          
ความตั้งใจ  ความสนใจ ฟังพร้อมด้วยกำหนดข้อที่ควรกำหนด การฟังอย่างนี้เรียกว่าฟังโดย
เคารพ การฟังย่อมมีความสำคัญในการศึกษาอยู่ เสมอ เพราะเป็นการเปิดโอกาสให้ตนได้
ประสบการณ์  เปรียบเหมือนการเปิดฝาภาชนะรับน้ำยามฝนตก  (สุตมยปัญญา) 
 (2) การจำได้  หมายถึงการฟังแล้วจำได้  การอ่านแล้วจำได้  หรือการเขียนแล้วจำได้การ
ทำเครื่องหมายต่าง ๆ เพื่อช่วยความจำก็อยู่ในข้อนี้การจำได้ (สัญญา)  หมายถึงความสามารถใน
การรับเรื่องต่าง ๆ ที่ผ่านมาทางประสบการณ์ไว้ได้   เหมือนภาชนะที่ เปิดฝารับน้ำไว้นั้น   มี
ความสามารถที่จะอุ้มที่จะรับน้ำนั้นไว้ได้ เพราะไม่ทะละไม่รั่วไม่มีรอยร้าว  น้ำจึงอยู่ได้ 
 (3) การสาธยาย  หมายถึงการอ่านทบทวนบ่อนๆ การพูดถึงเนื้อหาวิชานั้นบ่อย ๆ การ
บรรยายเร่ืองนั้นบ่อย ๆ หรือการตั้งปัญหาและทำการตอบปัญหานั้นด้วยตนเองโดยเฉพาะอย่างยิ่ง
หมายถึงการท่องโดยตรง  เหล่านี้ยังนับว่าเป็นวิธีการศึกษาที่มีความสำคัญอยู่แม้ในปัจจุบันในวง
การศึกษาย่อมปฏิเสธไม่ได้ว่าการทองจำนั้นเป็นเรื้องที่ไม่จำเป็น   ผู้ที่ประสบความสำเร็จใน
การศึกษาเป็นอย่างดีมักปรากฏว่าเป็นผู้ฉลาดในวิธีการท่องจำหรือฉลาดในการคิดหาวิธีจำ 
 (4) การเพ่งพินิจด้วยใจ  หมายถึงการเอาใจติดตามพินิจดู จนความรู้ปรากฏที่ใจหรือเป็น
ความรู้ด้วยใจ  เกิดความสามารถในการหลับตาเป็นเนื้อหาวิชาเป็นข้อเป็นตอนผู้ศึกษาสามารถฝึก
ใช้วิธีการข้อนี้ด้วยตนเอง เช่นเร่ิมต้นด้วยการอ่านเนื้อหาวิชาให้เป็นที่เข้าใจชัดเจน แล้วฝึกหลับตา
เห็นเป็นขั้นเป็นตอนไป  เมื่อเกิดความชำนาญแล้วก็สามารถดูแต่หัวข้อทบทวนความรู้ได้ ข้อนี้ต้อง
อาศัยวิธีการทางสมาธิเข้าช่วย  ให้อยู่ด้วยความรู้สึกปลอดโปร่งปราศจากอารมณ์รบกวน ปราศจาก
อารมณ์กังวลใจ  (ภาวนามยปัญญา) 
 (5) แทงทะลุ เข้าถึงความถูกต้องด้วยทัศนะ  หมายถึงความเข้าใจชัดแจ้งอย่าง
ถูกต้อง ภายใต้แสงสว่างแห่งทัศนะที่ถูกต้องเข้าถึงความรู้ด้วยเหตุผลที่ถูกต้อง  เป็นการแน่ชัดใน
ตนเองว่าอะไรผิดอะไรถูกใครๆ จะชักนำให้เข้าใจผิดไปทางอ่ืนไม่ได้   ข้อนี้จึงหมายถึงการเข้าถึง
ความรู้อย่างแท้จริงความรู้เพียงแต่จำได้หรือความรู้ชนิดที่หลับตาเห็นได้ก็ยังเป็นความรู้ที่ไม่
แน่นอน  เพราะมีการลืมและการเลือนลางเกิดขึ้นได้ ส่วนความรู้ที่ได้ด้วยวิธีการประการสุดท้ายนี้



 

2112     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

เป็นตัวความรู้อย่างแท้จริง ปรากฏใสสะอาดชัดเจน (วิปัสสนาปัญญา) วิธีการศึกษาข้อนี้ทำให้ผู้
ศึกษาเข้าถึงเหตุผลที่ถูกต้องด้วยตนเอง 
 ทฤษฎีพุทธจิตวิทยา 
 ทฤษฏี หมายถึง กลุ่มความคิดที่มีเหตุผล ซึ่งได้มาจากการศึกษาอย่างเป็นระบบและมี
จุดมุ่งหมายเพื่ออธิบายเร่ืองราวหรือเหตุการณ์อย่างใดอย่างหนึ่งที่เกิดขึ้นอย่างมีเหตุผล โดยได้ผ่าน
การทดลองอย่างน่าเชื่อถือ เช่น ทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์ (จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, 2545: 43) 
 ทฤษฎี หมายถึง ระบบความคิดที่มีการจัดการที่ได้อธิบายปรากฏการณ์ เหตุการณ์ต่างๆ 
ว่าเป็นอะไร เกิดขึ้นได้อย่างไร และจะเป็นอย่างไรต่อไปในอนาคต ทฤษฎีได้มาจากการตั้งสมมติฐาน 
(hypothesis) และการพิสูจน์อย่างเป็นวิทยาศาสตร์ จนได้หลักฐานข้อเท็จจริง มีเหตุผลที่น่าเชื่อถือ
ยืนยันอยู่จำนวนหนึ่ง จึงได้รับการยอมรับว่าเป็นทฤษฎี วิทยากร เชียงกูล, 2552:240) 
 ทฤษฎีตามหลักพุทธจิตวิทยานั้น ตรงกับภาษาบาลีว่า ทิฏฐิ แปลว่า ความเห็น ความเข้าใจ 
ความเชื่อในการศึกษานี้ หมายถึงการเห็นชอบ (สัมมาทิฏฐิ) ได้แก่ เห็นชอบตามทำนองคลองธรรม
ว่าทำดีมีผลดี ทำชั่วมีผลชั่ว ขันธ์ไม่เที่ยง เห็นอริยสัจ 4 (พิสิฐ เจริญสุข, 2542:24-25) พุทธจิตวิทยา
เพราะเป็นการศึกษาเร่ืองจิตโดยตรงโดยมีจุดเน้นให้ผู้ศึกษาเฝ้ามอง พิจารณาและวิเคราะห์ จนรู้เท่า
ทันสภาวะจิตด้วยตนเอง เพื่อจะได้ขจัดทุกข์ทางใจได้สิ้นเชิง มีสภาวะจิตที่เป็นอิสระ ถึงความสุขที่
สมบูรณ์ เป้าหมายของจิตวิทยาพระพุทธศาสนาอยู่ที่การฝึกกระแสจิต เพื่อดับทุกข์  
 การศึกษาพุทธจิตวิทยาจึงเป็นการศึกษาถึงระบบที่เน้นกระบวนการที่มีการกล่าวถึง
วัตถุประสงค์ เนื้อหาพุทธจิตวิทยาและจุดประสงค์เชิงคุณธรรม คือผู้เรียนที่ได้ศึกษาวิชานี้จะเป็นผู้ที่
มีจิตสาธารณะ และมีความคิดเห็นที่เป็นสัมมาทิฏฐิตามหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนาใน
ส่วนแนวคิดหรือทฤษฎี ที่เป็นแนวคิดทางพุทธจิตวิทยานั้น เป็นแนวคิดที่พระพุทธเจ้าได้ตั้ง เป็น
สมมติฐาน (hypothesis) ตามหลักวิทยาศาสตร์ จนปรากฏเป็นแนวคิดหรือทฤษฎีที่เป็นสัมมาทิฏฐิ 
เกิดเป็นหลักธรรมและมีการเผยแพร่จนมีประชาชนนับถือทั่วโลก เช่น หลักธรรมเก่ียวกับการฝึกหัด
อบรมจิตใจ หลักวิปัสสนากรรมฐาน เป็นต้น จิตวิทยาแนวพุทธ เป็นการศึกษาธรรมชาติของจิตใจ
มนุษย์จากหลักพุทธธรรมอันเป็นแหล่งรวบรวมความรู้ และการวิเคราะห์จิตใจอย่างละเอียด โดยมี
จุดมุ่งหมายเพื่อให้บุคคลสามารถจัดการกับชีวิตที่ดำเนินในแต่ละวัน (ชมพูนุช ศรีจันทร์นิล , 2552: 
192) จุดเด่นของพระพุทธศาสนาที่เป็นที่สนใจของผู้ศึกษา ก็คือพระพุทธศาสนาเน้นหนักในเรื่อง
การศึกษาเรื่องจิตมาก และพุทธจิตวิทยาก็เน้นไปที่การศึกษาเรื่องจิต ซึ่งเมื่อศึกษาก็จะก่อให้เกิด
ประโยชน์ ดังนี้ (1) ทำให้เข้าใจชัดเจนถึงกระบวนการทำงานของจิต ธรรมชาติ และเหตุปัจจัยต่างๆ 
ที่เป็นตัวภาวะแฝงของจิต (2) สามารถควบคุมความทุกข์และสร้างเหตุปัจจัยใหม่ เพื่อจะช่วยขจัด



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568)  |   2113 

 

 

ภาวะแฝงที่ทำให้เกิดทุกข์นั้นๆ หมดไป (3) สามารถปลดเปลื้องทุกข์ทางกายและทุกข์ทางใจได้
สิ้นเชิง บรรลุถึงความสุขสมบูรณ์ของชีวิต และเข้าถึงความสงบแห่งจิตใจได้อย่างแท้จริง 
 

กระบวนการทางพุทธจิตวิทยาเพื่อการเรียนรู้ทักษะทางชีวิตของมนุษย์ 
 

 กระบวนการทางพุทธจิตวิทยาเพื่อการเรียนรู้ 
 กระบวนการพัฒนาของมนุษย์เริ่มต้นขึ้นตั้งแต่แรกเร่ิมของการปฏิสนธิอยู่ในครรภ์มารดา 
และจะพัฒนาไปจนสิ้นชีวิต ในทางพระพุทธศาสนาเชื่อว่าการเปลี่ยนแปลงของมนุษย์ที่ทำได้ถึง
ระดับรากฐานของจิตสำนึกจะเป็นไปได้ก็ต่อเมื่อคนผู้นั้นเข้าถึงความสุขภายใน คือความสุขยั่งยืน  
หลักพุทธจิตวิทยาเป็นแนวคิดที่พระพุทธองค์ทรงสอนเพื่อให้มนุษย์ปฏิบัติเพื่อให้เข้าถึงความจริเรื่อง
จิต การพัฒนาจิต ให้ความรู้เรื่องจิต และกระบวนการทำงานของจิต เช่นเร่ืองจิตกับการดำเนินชีวิต 
จิตกับกระบวนการเรียนการสอน ดังนั้น กระบวนการเรียนรู้ตามหลักพุทธจิตวิทยามุ่งพัฒนาให้
นักเรียนเข้าถึงหลักความจริงตามธรรมชาติทั้งภายในจิตของตนเองและธรรมชาติสิ่งแวดล้อม
ภายนอกอย่างสอดคล้องสัมพันธ์ โดยการเรียนรู้อย่างจริงจังลงมือปฏิบัติด้วยความเพียรพยายามจน
ประสบความสำเร็จเป็นความเจริญงอกงามทางปัญญาทำให้สามารถคิดเป็น ทำเป็น และใช้
แก้ปัญหาเป็น กระบวนการแก้ปัญหาและจัดการกับชีวิตของตนเองด้วยปัญญาของมนุษย์เอง และ
เป็นความจริงที่ เก่ียวข้องกับชีวิตของคนทุ กคนประกอบด้วย 4 ขั้นตอน ดังนี้ (อาภา จันทรสกุล, 
2545: 32-33) 
 (1) หลักการเป็นกัลยาณมิตรและการกำหนดรู้ปัญหา 
 (2) หลักการสืบสาวเหตุแห่งปัญหา 
 (3) หลักการระบุจุดหมายให้ชัด 
 (4) หลักการจัดวางการแก้ปัญหาเพื่อให้บรรลุตามจุดหมาย 
 เมื่อนำหลักพุทธจิตวิทยามาวิเคราะห์เราจะพบว่าเราสามารถวิเคราะห์ให้เห็นถึง
สาระสำคัญกระบวนการของพุทธจิตวิทยาในแง่ของสารัตถะทางจิตที่เป็นปัญหาโต้แย้งกันอยู่ดังนี้ 
 (1) วิเคราะห์ธรรมชาติดั้งเดิมของจิต พบว่าแม้ว่าจะมีหลักฐานว่าจิตของมนุษย์นั้นมี
ธรรมชาติบริสุทธิ์ แต่เศร้าหมองเพราะกิเลสที่จรมาแต่ก็มีข้อสรุปจากนักวิชาการฝ่ายเถรวาทว่าคำ
ว่าจิตปภัสสรนั้นไม่ได้หมายความว่าจิตมนุษย์หมดจดจากกิเลสมาตั้งแต่ต้น แต้เป็นเพราะการ
ตีความที่ผิดจึงทำให้เกิดความเข้าใจเช่นนั้น แต่ความจริงจิตมนุษย์ประภัสสรจริงแต่ก็ยังคงมีกิเลสอยู่
ตราบเท่าที่ยังไม่สามารถกำจัดกิเลสได้ 
 (2) หลักพื้นฐานของพุทธจิตวิทยาเถรวาท จากการศึกษาพบว่าแนวคิดเรื่องจิตของพุทธ
ศาสนาเถรวาทนั้นเห็นว่ามีพื้นฐานมาจากหลักการสำคัญตามหลักคำสอนพระพุทธศาสนา เป็น



 

2114     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

แนวคิดเรื่องกฎธรรมชาติ (อิทัปปัจยตา-ปฏิจจสมุปบาท) แนวคิดเรื่องกฎธรรมชาติคือนิยาม 5 
ประการ แนวคิดเร่ืองกฎไตรลักษณ์ 
 (3)  พุทธจิตวิทยากับความเป็นมนุษย์ จากการศึกษามาทั้งหมดพบว่าจิตวิทยาพุทธศาสนา
นั้นได้อธิบายว่ามนุษย์มีองค์ประกอบสองส่วนคือกายกับจิตและจิตนั้นถือว่ามีอำนาจเหนือกาย 
ดังนั้นความเป็นมนุษย์จึงเกิดมาจากการที่กายกับจิตทำงานประสานสอดคล้องกัน 
 (4) พุทธจิตวิทยากับปัญหาความเป็นเอกนิยมหรือสัจนิยม จากปัญหาที่มีผู้ถามว่าจิต
มนุษย์ในทางพระพุทธศาสนานั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่เป็นเอกเทศจากกายหรืออยู่เหนือการทำงานของกาย
หรือเป็นจิตผู้อยู่ในฐานะของการเป็นผู้สร้างเหมือนแนวคิดเชิงอัตวิสัยหรือไม่ คำตอบคือไม่เพราะจิต
ของพุทธศาสนาเถรวาทเป็นจิตที่มีกระบวนการทำงานแบบเกิดดับเปลี่ยนแปลงตามหลักอนิจจัง
ดังนั้นจึงไม่ใช่จิตตามแนวคิดเอกนิยมแต่ประการใด  
 (5) พุทธจิตวิทยากับปัญหาเรื่องเจตจำนงเสรี และเมื่อพิจารณาจากประเด็นที่ว่าจิตมี
เจตจำนงเสรีหรือไม่ก็จะพบว่าจิตในทางพระพุทธศาสนานั้นมีเจตจำนงเสรีเป็นบางครั้ง บางครั้งก็
ต้องตกอยู่ภายใต้เงื่อนไขที่จำเป็นอ่ืน ๆ ได้ 
 แนวคิดเกี่ยวกับทักษะทางชีวิตของมนุษย์ 
 กระทรวงศึกษาธิการ กล่าวว่าทักษะชีวิต หมายถึง เป็นความสามารถของบุคคลที่จะ
จัดการกับปัญหาต่างๆรอบตัวในสภาพสังคมปัจจุบันและเตรียมพร้อมสําหรับการปรับตัวในอนาคต 
ทักษะชีวิตไว้ว่าเป็นความสามารถโดยรวมของบุคคลอันประกอบด้วยกระบวนการคิดวิเคราะห์และ
ประเมินเหตุการณ์ต่าง ๆ ซึ่งเกี่ยวข้องกับตนเองในชีวิตประจําวันอย่างมีเหตุผล โดยนําข้อมูลจาก
การสะสมประสบการณ์มาใช้ประกอบการพิจารณาเพื่อตัดสินใจและสามารถเลือกใช้ทักษะต่าง ๆ 
เช่น การสื่อสารการสร้างสัมพันธภาพกับผู้ อ่ืนในการแก้ปัญหาและปรับตัวให้สามารถเผชิญ
สถานการณ์หรือปัญหาทั้งทางด้านร่างกาย จิตใจ และสังคมจนสามารถดําเนินชีวิตได้อย่าง
เหมาะสมและมีความสุข (กระทรวงศึกษาธิการ,2551:12) 
 พื้นฐานของทักษะชีวิตที่ดีส่วนหนึ่ง เกิดจากการที่บุคคลรู้จักและเข้าใจตนเองรับรู้และ              
เข้าใจคนอ่ืนเกิดการรับรู้ เกี่ยวกับความสามารถแห่งตน (Self-Efficacy) ความเชื่อมั่นในตนเอง
(Self-Confidence) และการเห็นคุณค่าในตนเอง (Self-Esteem) ซึ่งแนวทางสร้างความภาคภูมิใจ
ในตนเอง การสอนทักษะชีวิตว่า เป็นเหมือนการให้ความรู้ทักษะทั่วไปในการดําเนินชีวิตแต่ละวัน 
ซึ่งจะกลายเป็นพื้นฐานของทักษะชีวิตส่งผลดีในทางด้านสุขภาวะทางจิต การมีผลกับสุขภาพและ
พฤติกรรมสถานการณ์หลายอย่างที่มีผลต่อการพัฒนา ทําให้เป็นปัญหาทางทักษะชีวิตเพิ่มขึ้น  เช่น 
แรงกดดันของกลุ่มเกี่ยวกับการใช้สิ่งเสพติด การมีเพศสัมพันธ์ การดื่ม การทําลายทรัพย์สิน เป็นต้น 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568)  |   2115 

 

 

การสอนทักษะที่จําเป็นเหล่านี้ เป็นรูปแบบของการพัฒนาทักษะชีวิตช่วยให้เกิดการป้องกันเบื้องต้น
จะทําให้ได้เรียนรูเ้ป็นผลดีต่อสุขภาวะสัมพันธภาพระหว่างบุคคลและพฤติกรรม 
 ดังนั้น ทักษะทางชีวิตของมนุษย์การเรียนรู้ที่ซับซ้อนเช่นนี้ย่อมเกี่ยวพันกับกระบวนการ
ทางจิตใจที่เก่ียวข้องกับการจัดระเบียบของความคิด ความจำ การสังเกตความคิดรวบยอดทัศนคติ 
ความเข้าใจ และการแก้ปัญหาอย่างใกล้ชิด การเรียนรู้และการรับรู้จะต้องเกี่ยวเนื่องควบคู่กันไป               
มีการรับรู้ก่อนแล้วจึงเกิดการเรียนรู้ หรือเพราะมีการเรียนรู้แล้วจึงทำให้การรับรู้ง่ายและเร็วขึ้น  
การรับรู้  หมายถึงการที่เราได้ทราบลักษณะสิ่งต่าง ๆ ที่ล้อมรอบตัวเราจากอวัยวะสัมผัสของเรา    
ว่าอะไรมีความหมายอย่างไร กล่าวคือ การรับรู้นั้นเป็นผลของการเรียนรู้บวกกับความรู้สึกจากการ
สัมผัส การรู้จักสิ่งต่างๆ  โดยผ่านทางอวัยวะสัมผสัที่กล่าวมาแล้วข้างต้นจัดเป็นการเรียนรู้อย่างหนึ่ง
การพัฒนาทักษะในการดำเนินชีวิตของมนุษย์ คือ การเรียนรู้แนวทางการแก้ปัญหาด้วยปัญญา 
ประกอบด้วยสติสัมปชัญญะ ฝึกฝนและเรียนรู้ในชีวิตจริง ยอมรับความจริง เข้าใจสภาวะความเป็น
จริงของธรรมชาติ รู้สึกสำนักในความชั่วและไม่กลับไปทำซ้ำอีก ทำกรรมดี ละเว้นชั่ว ซึ่ง
พระพุทธศาสนามีหลักจิตวิทยา ที่มุ่งพัฒนาทักษะชีวิตชี้แนวทางที่ถูกต้องให้เกิดความสะอาดจาก
กิเลส ความสว่างแห่งธรรมได้เกิดขึ้น และมีความสงบไม่ฟุ้งซ่าน มีความเชื่อที่อยู่บนพื้นฐานแห่ง
ปัญญาและยึดในเหตุผลมากกว่าตามอารมณ์ในสภาวะที่ใจขุ่นมัว มีทักษะในการแสดงออกทางกาย  
วาจา และใจที่ดีงามทั้งภายในและภายนอก ซึ่งบุคคลสามารถทักษะสิ่งเหล่านี้ขึ้นได้จากการเรียนรู้ 
และพร้อมเผชิญกับสถานการณ์ต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นความสุข และทุกข์ พร้อมปรับตัวไปกับการ
เปลี่ยนแปลงของชีวิตในทุกขณะจิต เพราะการพัฒนาตามหลักพุทธจิตผู้ได้รับการฝึกฝนจะมีแต่
ความสุขสงบและเห็นภัยของธรรมชาติแห่งความทุกข์ที่เกิดข้ึนระหว่างจิต และทุกขณะจิต 
 ทั้งนี้ทักษะการเรียนรู้ของชีวิตจะต้องมีการวางระบบทักษะในการเรียนรู้อย่างมีขั้นตอน 4 
ประการ ประกอบด้วย (1) การตระหนักรู้และเห็นคุณค่าในตนเองและผู้อ่ืน  (2) การคิดวิเคราะห์ 
การตัดสินใจแก้ปัญหาอย่างสร้างสรรค์ (3) การจัดการกับอารมณ์ทุกสภาวะที่เผชิญให้เกิดความสุข 
สงบและรู้เท่าทันสภาวะนั้นๆ (4) การสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืน เข้าใจความรู้สึกของตนเองและผู้อ่ืน 
ตระหนักถึงความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันเพื่อป้องกันอารมณ์ชั่ววูบมาทำลายความสัมพันธ์ที่ดีที่มีอยู่ใน
อดีตและต่อไปในอนาคตได้ 
 

บทสรุป  
 

  กระบวนการทางพุทธจิตวิทยาเพื่อการเรียนรู้ทักษะทางชีวิตของมนุษย์  เป็นการพัฒฯ
ทักษะชีวิตเป็นหน้าที่ของมนุษย์ทุกคนจะต้องเกิดการพัฒนากาย วาจา และจิตให้บริสุทธิ์เพื่อความ
ผาสุกในขณะที่มีชีวิตอยู่และหลังจบชีวิตจากโลกนี้ไปก็ไปยังสถานที่ดี โดยอาศัยหลักธรรมทาง



 

2116     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

พระพุทธศาสนาเริ่มต้นด้วยศีล สมาธิ และปัญญา ด้วยการฝึกฝนทางกาย วาจา และใจและ
พฤติกรรมที่แสดงออกเพื่อให้เกิดทักษะที่ดีในการดำเนินชีวิต เกิดความชำนาญและสามารถที่จะ
ถ่ายทอดความรู้ไปสู่ผู้อ่ืนได้ พุทธจิตวิทยาเป็นศาสตร์ที่สอนด้วยเร่ืองการสร้างบุคลิกภาพให้งามสง่า 
และพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาที่สอนเรื่องจิตของมนุษย์ ก็มีคำสอนที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้เป็น 
พุทธจิตวิทยา ที่จะส่งเสริมสร้างความงามภายนอก ภายใน เพื่อผสานสู่ความงามสง่าที่แท้จริง  ใน
กระบวนการเรียนการสอน นักจิตวิทยาแนวพุทธต้องฝึกฝนปฏิบัติต่อเนื่องยาวนาน  ภายใต้การ
ควบคุมดูแลของผู้สอน  ซึ่งเป็นกัลยาณมิตรที่มีความเข้าใจในหลักพุทธธรรมด้วย  และใน
กระบวนการฝึกฝนพัฒนาตนเอง การสังเกตพิจารณาตนเอง (contemplative approach) เป็น
กระบวนการสำคัญ การทำความเข้าใจหลักพุทธธรรมข้องพิจารณาผ่านการดำเนินชีวิตจริงของ
ตนเอง  
 

เอกสารอ้างอิง 
 

กระทรวงศึกษาธิการ.(2551). หลักสูตรแกนกลางการศึกษาขั้นพื้นฐานพุทธศักราช 2551 . 
 กรุงเทพฯ : ชุมนุมสหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย. 
จิราภา เต็งไตรรัตน์ และคณะ. (2552). จิตวิทยาทั่วไป. กรุงเทพ :มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (2545) สังคมวิทยาตามแนวพุทธศาสตร์. (สำนักงานอธิการบดี :  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต).(2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 9. 
 กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).(2554). พจนานุกรมพุทธศาสตร ์. กรุงเทพฯ : ธรรมสภา. 
พิสิฐ  เจริญสุข. (2542). ค่มูือการอบรมสมาธิ. กระทรวงศึกษาธิการ: กรมการศาสนา. 
ปัณณวิชญ์ พิบูลธนาภิรมย. (2561). อำนาจจิตกับความสำเร็จในชีวิต : พระพุทธศาสนากับ
 จิตวิทยาสมัยใหม ่.วารสารศิลปศาสตรปริทัศน์. 13(26).  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วรวิทย์ วศินสรากร. (2546). กระบวนการเรียนรู้อย่างพุทธ. วารสารสารานุกรมศึกษาศาสตร์, 28 

173-175. 
วิทยากร  เชียงกูล. (2542) จิตวิทยาและการพัฒนาตนเอง. กรุงเทพฯ : เดือนตุลา. 
อาภา จันทรสกุล. (2535). ทฤษฎีและวิธีการให้คำปรึกษา. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: ภาควิชา

จิตวิทยาการศึกษาและแนะแนว มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 


