
เส้นทางสู่ความหลุดพ้น : วิถีแห่งพระอรหันต์ในอรหันตสูตร  
PATH TO LIBERATION : THE WAY OF THE ARAHANT  

IN THE ARAHANT SUTTA 

 
 

1พระมหาวิรัตน์ จารุวํโส (ดูหฤคำ) และ 2พระครูปริยัติพัฒนบัณฑิต 
1Phramaha Wirat Cāruvaṃso (Dooharuekham) and  

2Phrakru Pariyattiphattanabundit 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1dooharuekham@gmail.com 

 
Received: December 18, 2024;    Revised: January 7, 2025;    Accepted: January 31,2025 

 

บทคัดย่อ 
 

 พระอรหันต์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท คือผู้สิ้นกิเลส ละสังโยชน์ 10 อย่าง ได้แก่ 
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ อุทธัจจะ และ
อวิชชาโดยสิ้นเชิง แบ่งออกเป็น 4 ประเภท ได้แก่ สุกขวิปัสสโก (สิ้นกิเลสแต่ไม่มีญาณวิเศษ) เตวิช
โช (สิ้นกิเลสและมีวิชชา 3) ฉฬภิญโญ (สิ้นกิเลสและมีอภิญญา 6) และเจตุปฏิสัมภิทัปปัตโต (สิ้น
กิเลสและแตกฉานในปฏิสัมภิทา 4) การวิเคราะห์วิถีแห่งความเป็นพระอรหันต์ในอรหันตสูตรเน้น
การละสังโยชน์ทั้ง 10 เพื่อให้จิตหลุดพ้นจากโลกสมมติ โดยปฏิบัติตามหลักรัตนะ 7 เพื่อเสริมสร้าง
คุณธรรม มีสติระลึกถึงธรรมในทุกขณะ และความเพียรในการพิจารณาจนทราบเหตุและผล มี
องค์ประกอบสมบูรณ์ด้วยองค์ 10 และดำเนินชีวิตตามมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นการเดินบนทางสาย
กลาง พร้อมทั้งยึดหลักสัทธรรม 7 และไตรสิกขาเป็นแนวทางในการควบคุมพฤติกรรม กาย วาจา 
ใจ ให้สะอาดบริสุทธิ์ นำไปสู่การพ้นทุกข์และการตรัสรู้เข้าสู่พระนิพพานโดยสมบูรณ์ 
 

คำสำคัญ : ความหลุดพ้น, พระอรหันต์, อรหันตสูตร 

 
1นิสิต, หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
2รองศาสตราจารย์, ดร., สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 



 

2056      | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 

Abstract 
  

  The Arahant in Theravāda Buddhist Scriptures: An Arahant, as described in 

Theravāda Buddhist scriptures, is one who has eradicated all defilements and 

completely abandoned the ten fetters: Sakkāyadiṭṭhi (self-identity view), Vicikicchā 

(doubt), Sīlabbata-parāmāsa (clinging to rituals), Kāmarāga (sensual desire), Paṭigha (ill-

will), Rūparāga (attachment to form), Arūparāga (attachment to formlessness), Māna 

(conceit), Uddhacca (restlessness), and Avijjā (ignorance). Arahants are categorized into 
four types: 1) Sukkhavipassaka – Those who have eradicated defilements but possess no 
extraordinary knowledge. 2) Tevijja – Those who have eradicated defilements and 

attained the Threefold Knowledge (Tevijjā).3) Chaḷabhiññā-Those who have eradicated 

defilements and possess the Sixfold Superknowledge (Abhiññā).4) 

Cetopariṣambhiddappatta–Those who have eradicated defilements and mastered the 

Four Analytical Knowledges (Paṭisambhidā): analytical knowledge of meaning 

(Atthapaṭisambhidā), of Dhamma (Dhammappaṭisambhidā), of language 

(Niruttipaṭisambhidā), and of improvisation (Paṭibhānapaṭisambhidā). Analyzing the Path 
of Arahantship in the Arahant Sutta: The practice focuses on abandoning the ten fetters 
to free the mind from conventional realities. It involves adhering to the Seven Treasures 
(Sattaratana) to cultivate virtue, maintaining mindfulness of the Dhamma in every 
moment, and practicing diligent contemplation to understand causes and effects. 

Arahants are complete in the Ten Perfections (Dasavidha-guṇa), live by the Noble 

Eightfold Path (Aṭṭhaṅgika Magga), and follow the Middle Way. Additionally, they uphold 

the Seven True Dhammas (Saddhamma) and the Threefold Training (Tisikkhā) to regulate 
their behavior, purifying body, speech, and mind. This disciplined practice ultimately 

leads to liberation from suffering and the attainment of enlightenment in Nibbāna. 
 

Keywords : Liberation, Arahants, Arahant Sutta 
 

บทนำ 
ในพระพุทธศาสนา การบรรลุถึงสถานะพระอรหันต์ถือเป็นจุดหมายสูงสุดของการปฏิบัติธรรม 

ซึ่งเป็นการหลุดพ้นจากทุกข์และกิเลสทั้งปวง อรหันต์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทน้ันไม่เพียงแต่เป็นผู้



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2057 

 

 

ที่สิ้นกิเลสและอาสวะ แต่ยังเป็นผู้ที่ได้เข้าถึงความรู้และการตื่นรู้ที่สมบูรณ์แบบ โดยการละสังโยชน์ 10 
ประการและการบรรลุในระดับต่าง ๆ ที่ถูกกำหนดไว้ในอรหันตสูตร 

อรหันตสูตรไม่เพียงแต่เสนอคำอธิบายเกี่ยวกับคุณลักษณะและลักษณะการบรรลุของพระ
อรหันต์ แต่ยังแสดงถึงวิถีทางที่นำไปสู่การหลุดพ้นจากสังสารวัฏ การฝึกปฏิบัติธรรมตามหลักธรรมใน
อรหันตสูตรจึงไม่ใช่แค่การละวางจากกิเลสเท่านั้น แต่ยังรวมถึงการฝึกปฏิบัติอย่างมีสติสัมปชัญญะ การใช้
หลักรัตนะ 7 การปฏิบัติตามไตรสิกขา และการเดินตามมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นเส้นทางสายกลางที่พาพระ
อรหันต์ไปสู่การตรัสรู้และการพ้นจากทุกข์ในที่สุด 

บทความนี้จะนำเสนอถึงหลักการสำคัญในอรหันตสูตร ซึ่งเป็นแนวทางปฏิบัติที่นำไปสู่การหลุด
พ้นจากโลกสมมุติ และการเข้าถึงพระนิพพานอย่างสมบูรณ์ พร้อมทั้งสำรวจถึงคุณลักษณะและประเภท
ต่าง ๆ ของพระอรหันต์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

พระอรหันต์ที่ปรากฏในอรหันตสูตร 
พระอรหันต์ที่ปรากฏในอรหันตสูตรว่า พระอรหันต์ทั้งหลายเป็นผู้เลิศ ประเสริฐท่ีสุดในโลกกว่า

สัตว์ในสัตตาวาสและภวัคคภพ อยู่จบพรหมจรรย์แล้ว ชาติสิ้นแล้ว เพราะท่านไม่มีตัณหา ตัดอัสมิมานะได้
เด็ดขาด ทำลายข่ายคือโมหะได้แล้วเป็นอเสขญาณ (สํ.ข. (ไทย) 17/76/117.) คำว่า อเสขญาณ หมายถึง
อรหัตตผลญาณ ดังนี้ หลุดพ้นเพราะไม่ถือมั่นในอุปาทาน 4 คือ 1) กามุปาทาน ไม่ถือมั่นในกาม 2) ทิฏฐุ
ปาทาน ไม่ความถือมั่นในทิฏฐิ 3) สีลัพพตุปาทาน ไม่ถือมั่นในศีลพรต 4) อัตตวาทุปาทาน ไม่ถือมั่นในวา
ทะว่ามีอัตตา (ที.ม.อ. (ไทย) 128/112.) ภิกษุนี้เราเรียกว่าผู้เป็นปัญญาวิมุตติ (ที.ม. (ไทย) 10/128/75.) 1.
ปัญญาวิมุตติ หลุดพ้นด้วยกำลังปัญญา โดยไม่ได้บรรลุสมาธิช้ันสูงคือวิโมกข์ 8 (ที.ม.ฏีกา (ไทย) 128/144.) 
และ 2.อุภโตภาควิมุตติ ผู้หลุดพ้นทั้ง 2 ส่วน หมายถึงพระอรหันต์ผู้บำเพ็ญสมถะมามากจนได้สมาบัติ 8 
แล้วจึงใช้สมถะนั้นเป็นฐานบำเพ็ญวิปัสสนาต่อไป ช่ือว่าหลุดพ้น 2 ส่วน คือ 1) หลุดพ้นจากรูปกายด้วย 
อรูปสมาบัติ วิกขัมภนะ 2) หลุดพ้นจากนามกายด้วยอริยมรรค สมุจเฉทะ (ที.ม.อ. (ไทย) 130/113.) ทั้ง
ปัญญาวิมุตติและอุภโตภาควิมุตติเป็นผู้ห่างไกลจากกิเลส จัดเป็นพระอริยบุคคลช้ันสูงสุดในบรรดาพระ
อริยบุคคล 4 ประเภท (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561) พระอรหันต์นั้นถือว่าเป็นผู้หมด
กิเลสเหมือนกันท้ังหมด แต่จะมีคุณสมบัติหรือคุณพิเศษแตกต่างกันไปบ้าง พระอรหันต์ตามพระธรรมวินัย
นี้หรือตามหลักการทางพระพุทธศาสนา ก็คือ ผู้ที่เข้าถึงสัจธรรมความจริงอันประเสริฐสูงสุด จิตหลุดพ้น
จากอาสวะกิเลสทั้งปวงอย่างเด็ดขาด พ้นอำนาจจากความเกิด ความแก่ ความเจ็บ และความตาย ไม่มี
ความเศร้าหมองขุ่นมัวในดวงใจ ปราศจากความเดือดร้อนใจและความวิตกกังวลกระวนกระวายใดๆ หลุด
พ้นจากความทุกข์อย่างสิ้นเชิง และพระอรหันต์ในอรหันต์สูตรยังสามารถอธิบายได้อีก 4 แบบ ได้แก่ 1) 
พระอรหันต์สุกขวิปัสสโก พระอรหันต์ประเภทแรกนี้คือผู้ที่จิตหลุดพ้นจากกิเลสสิ้นเชิง แต่ไม่ประกอบด้วย
ฤทธิ์หรือมีอภิญญามีคุณวิเศษอย่างอื่น คือแม้จิตหลุดพ้นแล้ว แต่อาจไม่มีทิพจักขุ คือไม่มีตาทิพย์ ไม่เห็น
นรกสวรรค์ ไม่เห็นภพภูมิอันลี้ลับที่ท่านพรรณนาไว้ แต่คุณธรรมภายในคือความบริสุทธ์ิสะอาดภายในดวง



 

2058      | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 
จิตของท่านก็ไม่ด้อยกว่าพระอรหันต์ประเภทอื่นแต่อย่างใด 2) พระอรหันต์เตวิชโช พระอรหันต์ประเภทท่ี
สองนี้ เป็นผู้มีคุณวิเศษประดับ คือนอกจากจะบรรลุธรรมช้ันสูงสุดแล้วยังประกอบด้วยวิชชาสาม คือ ปุพ
เพนิวาสานุสติญาณ ความรู้ในการระลึกชาติก่อนได้ จุตูปปาตญาณ การรู้ว่าคน หรือสัตว์ตายแล้วไปไหน 
หรือรู้ว่าก่อนมาเกิดเป็นคนหรือสัตว์ในชาตินี้เคยเกิดเป็นอะไรมาก่อน และอาสวักขยญาณ ความรู้ในการ
สิ้นอาสวะกิเลส นี้คือพระอรหันต์เตวิชโช 3) พระอรหันต์ฉฬภิญโญ พระอรหันต์ผู้บรรลุอภิญญาหก พระ
อรหันต์ประเภทนี้ได้คุณวิเศษพิเศษยิ่งกว่าประเภทที่สองข้างต้น กล่าวคือ เมื่อบรรลุธรรมขั้นสูงสุด ดับ
กิเลสเป็นสมุจเฉทปหานแล้ว ยังได้คุณวิเศษอย่างอื่นด้วยดังนี้คือ (1) อิทธิวิธี แสดงฤทธิ์ได้ ย่นระยะทางได้ 
เดินบนน้ำได้ หายตัวได้ หรือเนรมิตสิ่งต่างๆได้ (2) ทิพพโสต ได้หูทิพย์ (3) เจโตปริยญาณ รู้ใจผู้อื่น (4) ปุ
เพนิวาสานุสติญาณ ระลึกชาติก่อนๆได้ (5) ทิพพจักขุ มีตาทิพย์ (6) อาสวักขยญาณ ญาณหรือความรู้ใน
การสิ้นอาสวะกิเลส ท่านพระอรหันต์ฉฬภิญโญบรรลุอภิญญาหกนี้ มีอานุภาพมากในการสร้างความ
เลื่อมใสศรัทธาให้แก่ผู้คน เรียกกันโดยทั่วไปว่า “พระผู้ทรงอภิญญา” พระอรหันต์ประเภทนี้ส่วนใหญ่ไม่
ค่อยอยู่ปะปนคลุกคลีกับผู้คน เพราะปุถุชนจิตที่มืดมัวด้วยกิเลสอาจล่วงเกินท่านได้ง่าย จะเกิดบาปกรรม
แก่พวกเขาโดยรู้เท่าไม่ถึงการณ์ เพราะจิตของท่านมักทรงอยู่ในฌานสมาบัติ ไม่ค่อยรับรู้สมมุติหรือ
กฎเกณฑ์ของสังคมชาวโลก คนจะไม่เข้าใจเพราะท่านมักทำอะไรแผลงๆ ท่านจึงมักหลีกเร้นอยู่ในป่า ในถ้ำ 
หลีกเร้นจากผู้คน เมื่อมีเหตุการณ์สำคัญในการจรรโลงพระศาสนา ท่านจึงจะออกมาช่วยเหลือศาสนาใน
มิติต่างๆ และ 4) พระอรหันต์ปฏิสัมภิทัปปัตโต พระอรหันต์ประเภทที่สี่นี้คือพระอรหันต์ช้ันยอด เป็นผู้
บรรลุพระอรหันต์แล้ว มีความแตกฉานในอรรถในธรรม สามารถแสดงธรรมให้ผู้อื่นได้เข้าถึงธรรมหรือ
บรรลุตามได้ เป็นการสืบทอดพระศาสนาอย่างแท้จริง พระผู้มีพระภาคจึงทรงยกย่องว่าเป็นพระอรหันต์ที่
ยอดเยี่ยมกว่าพระอรหันต์ทั้งปวง แต่ก็เป็นประเภทที่หาได้ยากและมีน้อยมากที่จะมีพระอรหันต์ประเภท
ปฏิสัมภิทัปปัตโต 
 จึงกล่าวได้ว่าพระอรหันต์ที่ปรากฏในอรหันตสตูร เป็นพระอรหันต์ทั้งหลาย ผู้ห่างไกลจากกิเลส
ไม่มีการเวียนวายตายเกิดในภพ ไม่ประสบสงสารวางสังขาร หมดสมมติไม่ติดกระทั่งกายและจิตหมดฤทธิ์
สิ้นเช้ือ 

 

หลักธรรมที่สนบัสนุนให้บรรลุพระอรหันต์ในอรหันต์สูตร 
ในเนื้อความได้กล่าวถึงหลักธรรมที่สนับสนุนให้บรรลุพระอรหันต์ตามเนื้อความในอรหันต์

สูตรนั้นสามารถท่ีจะดึงออกมาเป็นหมวดธรรมะตามที่ปรากฏในพระสูตร ได้ดังนี้  
ขันธ์ 5  
รู้ชัดในขันธ์ 5 คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ว่านั้นไม่ใช้เรา เราไม่ใช้นั้น นั้นไม่ใช้

ตัวไม่ใช้ตนของเรา แม้ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญาณ เป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ล้วนเกิดขึ้น 
ตั้งอยู่ และดับไป หากไม่รู้ชัดความจริงข้อนี้ ก็จักทุกข์เพราะหลงยึดเอาขันธ์ 5 ดังที่พุทธองค์ตรัสว่า ภิกษุ
ทั้งหลาย ข้อนี้เป็นทุกขอริยสัจ คือ แม้ความเกิดก็เป็นทุกข์ แม้ความแก่ก็เป็นทุกข์ แม้ความเจ็บก็เป็นทุกข์ 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2059 

 

 

แม้ความตายก็เป็นทุกข์ ความประสบกับสิ่งอันไม่เป็นท่ีรักก็เป็นทุกข์ ความพลัดพรากจากสิ่งอันเป็นท่ีรักก็
เป็นทุกข์ ความไม่ได้สิ่งที่ปรารถนาก็เป็นทุกข์ โดยย่นย่อ อุปาทานขันธ์ 5 ก็เป็นทุกข์ (วินย. (ไทย) 
4/14/21.) 

ไตรลักษณ ์
ไตรลักษณ์ แปลว่า "ลักษณะ 3 อย่าง" หมายถึงสามัญลักษณะ หรือลักษณะที่เสมอกัน หรือ

ข้อกำหนด หรือสิ่งท่ีมีประจำอยู่ในตัวของสังขารทั้งปวงเป็นธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้ 3 อย่าง ได้แก ่
 1. อนิจจตา (อนิจจัง) ความไม่เที่ยง ความไม่คงที่ ความไม่ยั่งยืน ภาวะที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อม
และสลายไป 

2. ทุกขตา (ทุกขัง) ความเป็นทุกข์ ภาวะที่ถูกบีบคั้นด้วยการเกิดขึ้นและสลายตัว ภาวะที่
กดดัน ฝืนและขัดแย้งอยู่ในตัว เพราะปัจจัยที่ปรุงแต่งให้มีสภาพเป็นอย่างนั้นเปลี่ยนแปลงไป จะทำให้คง
อยู่ในสภาพน้ันไม่ได้ ภาวะที่ไม่สมบูรณ์มีความบกพร่องอยู่ในตัว 

3. อนัตตตา (อนัตตา) ความเป็นอนัตตา ความไม่ใช่ตัวตน ความไม่มีตัวตนท่ีแท้จริงของมัน
เอง ไม่ใช่ของใคร ไม่อยู่ในอำนาจควบคุมของใคร 

ลักษณะ 3 อย่างนี้ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สามัญลักษณะ คือ ลักษณะที่มีเสมอกันแก่สังขารทั้ง
ปวง และเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ธรรมนิกาย คือกฎธรรมดาหรือข้อกำหนดที่แน่นอนของสังขาร ดังความที่
พระผู้มีพระภาคตรัสหลักไตรลักษณ์ โดยถามอัคคิเวสสนะว่า ท่านเข้าใจความข้อนั้นว่าอย่างไร ข้อที่ท่าน
กล่าวอย่างนี้ว่า ‘รูปเป็นอัตตาของเรา’ ท่านมีอำนาจในรูปนั้นว่า ‘รูปของเราจงเป็นอย่างนั้นเถิด อย่าได้
เป็นอย่างนี้เลยหรือ” สัจจกะ นิครนถบุตรทูลตอบว่า “ข้อนี้มิได้เป็นดังนั้น พระโคดมผู้เจริญ”  

“ท่านจงมนสิการ (ในที่นี้หมายถึงการพิจารณาไตร่ตรองแล้วทรงจำไว้ในใจ) (ม.มู.อ. (ไทย) 
2/358/186.) เถิด ครั้นมนสิการแล้วจึงตอบ เพราะคำหลังกับคำก่อน หรือคำก่อนกับคำหลังของท่านไม่
ตรงกัน ท่านเข้าใจความข้อนั้นว่าอย่างไร ข้อที่ท่านกล่าวอย่างนี้ว่า ‘เวทนาเป็นอัตตาของเรา’ ท่านมี
อำนาจในเวทนานั้นว่า ‘เวทนาของเราจงเป็นอย่างนั้นเถิด อย่าได้เป็นอย่างนี้เลยหรือ” “ข้อนี้มิได้เป็น
ดังนั้น พระโคดมผู้เจริญ” 

....‘สัญญาเป็นอัตตาของเรา’.... “ข้อน้ีมิได้เป็นดังนั้น พระโคดมผู้เจริญ” ....‘สังขารทั้งหลาย
เป็นอัตตาของเรา’.... “ข้อนี้มิได้เป็นดังนั้น พระโคดมผู้เจริญ” ....‘วิญญาณเป็นอัตตาของเรา’.... “ข้อนี้มิได้
เป็นดังนั้น พระโคดมผู้เจริญ” 

 “ท่านจงมนสิการเถิด ครั้นมนสิการแล้วจึงตอบ เพราะคำหลังกับคำก่อนหรือคำก่อนกับคำ
หลังของท่านไม่ตรงกัน ท่านเข้าใจความข้อนั้นว่าอย่างไร รูปเที่ยงหรือไม่เที่ยง” “ไม่เที่ยง พระโคดมผู้
เจริญ” “สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์ หรือเป็นสุข” “เป็นทุกข์ พระโคดมผู้เจริญ” “สิ่งใดไม่เที่ยง เป็น
ทุกข์ มีความแปรผันไปเป็นธรรมดา ควรหรือที่จะพิจารณาเห็นสิ่งนั้นว่า ‘นั่นของเรา เราเป็นนั่น น่ันเป็น
อัตตาของเรา” “ข้อนั้นไม่ควรเลย พระโคดมผู้เจริญ” 



 

2060      | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 
 ....เวทนาเที่ยงหรือไม่เที่ยง “ข้อนั้นไม่ควรเลย พระโคดมผู้เจริญ” ....สัญญาเที่ยงหรือไม่

เที่ยง “ข้อนั้นไม่ควรเลย พระโคดมผู้เจริญ” ....สังขารทั้งหลายเที่ยงหรือไม่เที่ยง “ข้อนั้นไม่ควรเลย พระโค
ดมผู้เจริญ” 

“ท่านเข้าใจความข้อนั้นว่าอย่างไร ผู้ใดติดทุกข์ เข้าถึงทุกข์แล้ว กล้ำกลืนทุกข์แล้ว ยัง
พิจารณาเห็นทุกข์ว่า ‘นั่นของเรา เราเป็นนั่น น่ันเป็นอัตตาของเรา’ ผู้นั้นกำหนดรู้ทุกข์ได้เอง หรือจะทำ
ทุกข์ให้สิ้นไปแล้วจึงอยู่ มีบ้างหรือ” “จะพึงมีได้อย่างไร ข้อนี้มีไม่ได้เลย พระโคดมผู้เจริญ” “อัคคิเวสสนะ 
ท่านเข้าใจความข้อนั้นว่าอย่างไร เมื่อเป็นอย่างนี้ ท่านติดทุกข์ เข้าถึงทุกข์แล้ว กล้ำกลืนทุกข์แล้ว ยัง
พิจารณาเห็นทุกข์ว่า ‘นั่นของเรา เราเป็นนั่น น่ันเป็นอัตตาของเรามิใช่หรือ” “จะไม่มีอย่างไรได้ ข้อนี้ต้อง
เป็นดังนั้น พระโคดมผู้เจริญ” (ม.มู. (ไทย) 12/385/394-396.) และพระผู้มีพระภาคยังตรัสเล่าถึงคุณของ
พระปัจเจกพุทธเจ้าให้พระอานนทเถระฟังในการเห็นแจ้งในไตรลักษณ์ว่า พระปัจเจกพุทธเจ้าทั้งหลาย มี
ศีลบริสุทธิ์ (ด้วยปาริสุทธิศีล 4) มีปัญญาหมดจดดี มีจิตตั้งมั่น หมั่นประกอบธรรมเป็นเครื่องตื่น เห็นแจ้ง
(ไตรลักษณ์) เห็นธรรมวิเศษ(หมายถึงมีปกติเห็นกุศลธรรม 10 สัจจธรรม 4 หรือโลกุตตรธรรม 9 (คือ มรรค 
4 ผล 4 นิพพาน 1) โดยวิเศษ) (ขุ.อป.อ. (ไทย) 1/132/244.) รู้อยู่โดยพิเศษซึ่งอริยธรรมที่ประกอบด้วย
องค์มรรคและโพชฌงค์ (ขุ.อป. (ไทย) 32/132/24.) 

ตัณหา 
ละตัณหา หมายถึง ละความติดใจอยาก ความยินดี ยินร้าย หรือติดในรสอร่อยของโลก 

ประกอบด้วย ความกำหนัดด้วยอำนาจความพอใจ เพลิดเพลินยิ่งนักในอารมณ์นั้นๆ และตัณหาย่อมเจริญ
แก่ผู้ประพฤติประมาท ซ่านไปในอารมณ์ต่างๆ ครอบงำบุคคลใด ความโศกทั้งหลายย่อมเจริญแก่บุคคลนั้น 
ดังนั้นความทุกข์ย่อมเกิดขึ้นบ่อยๆ เมื่อบุคคลยังถอนเช้ือตัณหาไม่ได้ มี 

1. กามตัณหา คือ ความทะยานอยากในกาม ความอยาก หรือไม่อยาก ในสัมผัสทั้ง 5 
เพราะความยินดีพอใจในกามคุณ 5 ที่ตนปรารถนา 

2. ภวตัณหา คือ ความทะยานอยากในความอยากมีอยากเป็น คือความอยากเป็นเป็นนั่น
เป็นนี่ หรืออยากได้สิ่งนั้นได้สิ่งนี้ เมื่อได้เป็นแล้ว หรือได้สิ่งนั้นมาแล้ว ไม่ต้องการให้มันเปลี่ยนแปลงไป 

3. วิภวตัณหา คือ ความทะยานอยากในความไม่อยากมีไม่อยากเป็น ไม่อยากเป็นนั่นไม่
อยากเป็นน่ี หรือไม่อยากได้สิ่งนั้นสิ่งน้ี ตลอดจนความอยากดับสูญ  

หากละไม่ได้ย่อมเวียนเกิด-ตาย ไม่ถึงซึ่งพระอรหันต์และพอใจในการเกิดดังความว่า 
สมณพราหมณ์พวกหนึ่ง ถูกราคะและโทสะปกคลุม ถูกอวิชชาหุ้มห่อยินดีรูปที่น่ารัก ดื่มสุราและเมรัย เสพ
เมถุน โง่เขลา ยินดีเงินและทอง สมณพราหมณ์พวกหนึ่งดำเนินชีวิตด้วยมิจฉาชีพ พระพุทธเจ้าผู้เป็น
เผ่าพันธ์พระอาทิตย์ ตรัสอุปกิเลสที่ทำให้สมณพราหมณ์พวกหนึ่งมัวหมอง ไม่สง่า ไม่ผ่องใส เป็นท่ีรู้กัน ไม่
บริสุทธิ์ มีธุลี ถูกความมืดปกคลุม เป็นทาสแห่งตัณหา ถูกตัณหาชักนำให้อัตภาพหยาบเจริญเติบโต ย่อม
ยินดีการเกิดใหม่ (วินย. (ไทย) 7/635/397.) 

 
 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2061 

 

 

มานะ  
ละมานะ 3 หมายถึง กิเลสเครื่องเนิ่นช้า, กิเลสที่เป็นตัวการทำให้คิดปรุงแต่งยืดเยื้อพิสดาร 

ทำให้เขวห่างออกไปจากความเป็นจริงที่ง่ายๆ เปิดเผย ก่อให้เกิดปัญหาต่างๆ และขัดขวางไม่ให้เข้าถึง
ความจริงหรือทำให้ไม่อาจแก้ปัญหาอย่างถูกทางตรงไปตรงมา ในคัมภีร์วิภังค์ เรียกปปัญจะ 3 นี้เป็น 
ฉันทะ (คือตัณหา) มานะ ทิฏฐิ 

1. ตัณหา (ความทะยานอยาก, ความปรารถนาที่จะบำรุงบำเรอปรนเปรอตน , ความ
อยากได้อยากเอา  

2. ทิฏฐิ (ความคิดเห็น ความเช่ือถือ ลัทธิ ทฤษฎี อุดมการณ์ต่างๆ ที่ยึดถือไว้โดยงมงาย
หรือโดยอาการเชิดชูว่าอย่างนี้เท่านั้นจริง อย่างอื่นเท็จทั้งนั้น เป็นต้น ทำให้ปิดตัวแคบ ไม่ยอมรับฟังใคร 
ตัดโอกาสที่จะเจริญปัญญา หรือคิดเตลิดไปข้างเดียว ตลอดจนเป็นเหตุแห่งการเบียดเบียนบีบคั้นผู้อื่นที่ไม่
ถืออย่างตน, ความยึดติดในทฤษฎี ฯลฯ ถือความคิดเห็นเป็นความจริง  

3. มานะ (ความถือตัว, ความสำคัญตนว่าเป็นนั่นเป็นน่ี ถือสูงถือต่ำ ยิ่งใหญ่เท่าเทียมหรือ
ด้อยกว่าผู้อื่น, ความอยากเด่นอยากยกชูตนให้ยิ่งใหญ่  

อัสมิมานะ การถือตัวว่านี่ฉัน นี่กู กูเป็นนั่นเป็นนี่ , การถือเราถือเขา (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559) หากถอนอัสมิมานะเสียได้ก็จักความสงสัยถึงซึ่งพระอรหันต์ดังความว่า ภิกษุใน
พระธรรมวินัยนี้พึงกล่าวอย่างนี้ว่า ‘ข้าพเจ้าปราศจากอัสมิมานะและไม่พิจารณาเห็นว่า ‘เราเป็นนี้’ แต่
ลูกศรคือความเคลือบแคลงสงสัยก็ยังครอบงำจิตของข้าพเจ้าอยู่ ’ ภิกษุทั้งหลายพึงกล่าวตักเตือนเธอว่า 
‘อย่าได้กล่าวอย่างน้ีเลยผู้มีอายุ อย่าได้กล่าวอย่างน้ีผู้มีอายุ อย่าได้กล่าวตู่พระผู้มีพระภาคเพราะการกล่าว
ตู่พระผู้มีพระภาคไม่ดีเลย พระผู้มีพระภาคไม่ตรัสอย่างนี้เลยผู้มีอายุ เป็นไปไม่ได้เลยที่ภิกษุปราศจาก
อัสมิมานะแล้ว และไม่พิจารณาเห็นว่า ‘เราเป็นนี้’ แต่ลูกศรคือความเคลือบแคลงสงสัยก็ยังครอบงำจิตของ
ภิกษุนั้นอยู่’ ข้อนั้นเป็นไปไม่ได้เลย เพราะสภาวะที่ถอนอัสมิมานะ(ในที่น้ีหมายถึงอรหัตตมรรค ที่เรียกว่า
สภาวะที่ถอนอัสมิมานะ เพราะเมื่อเห็นนิพพานด้วยอำนาจผลที่เกิดจากอรหัตตมรรค อัสมิมานะจึงไม่มี) 
(ที.ปา.อ. (ไทย) 326/235, องฺ.ฉกฺก.อ. (ไทย) 3/13/105) นี้เป็นธาตุท่ีสลัดลูกศรคือความเคลือบแคลงสงสัย 
(ที.ปา.อ. (ไทย) 326/235, องฺ.ฉกฺก.อ. (ไทย) 3/13/105) 

โมหะ 
ความไม่รู้ในทุกข์ ความไม่รู้ในทุกขสมุทัย ความไม่รู้ในทุกขนิโรธ ความไม่รู้ในทุกขนิโรธคามินี

ปฏิปทา ความไม่รู้ในส่วนอดีต ความไม่รู้ในส่วนอนาคต ความไม่รู้ทั้งในส่วนอดีตและส่วนอนาคต ความไม่รู้
ในสภาวธรรมที่เป็นปัจจัยของกันและกัน และอิงอาศัยกันเกิดขึ้น ความไม่รู้ ความไม่เห็น ฯลฯ ลิ่มคือ
อวิชชา อกุศลมูลคือโมหะมีลักษณะเช่นว่านี้ นี้เรียกว่า โมหะ (อภิ.วิ. (ไทย) 35/909/468.) บุคคลมีปัญญา
เขลาทั้งหลาย ถูกโมหะครอบงำ ถูกอสัทธรรมรุมล้อม ยึดถือความเห็นวิปริต กล่าวตู่พระสัมมาสมัพุทธเจา้นี้ 
นั้นรวมเรียกว่า ทิฏฐิวิบัติ (วินย. (ไทย) 8/336/510.) 

อาสวะ  



 

2062      | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 
กิเลสที่หมักหมม หรือดองอยู่ในสันดาน ไหลซึมซ่านไปย้อมจิตเมื่อประสบอารมณ์   ต่าง ๆ มี 

3 อย่าง คือ 1. กามาสวะ อาสวะคือกาม 2. ภวาสวะ อาสวะคือภพ 3. อวิชชาสวะ อาสวะคืออวิชชา อีก
หมวดหนึ่งมี 4 คือ 1. กามาสวะ 2. ภวาสวะ 3. ทิฏฐาสวะ อาสวะคือทิฏฐิ 4. อวิชชาสวะ (สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561) 

นิพพิทา 
เกิดความเบื่อหน่ายในขันธ์ 5 ว่าเป็นทุกข์ เมื่อเกิดความเบื่อหน่ายแล้วก็คลายความกำหนัด

ยินดีในขันธ์ 5 ทั้งปวง โดยเห็นตามความเป็นจริงว่า ขันธ์ 5 เป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นของไม่ใช่ตัวตน 
ไม่น่ายึดมั่น ถือมั่น เป็นความเบื่อหน่ายที่ประกอบด้วยปัญญา จิตจึงหลุดพ้นจากกิเลส สะอาดบริสุทธิ์ มี
ความสงบเย็นเข้าถึงพระนิพพาน แตกต่างจากความเบื่อหน่ายเป็นครั้งคราวในสิ่งที่เราไม่ชอบใจ ดัวย
อำนาจของกิเลส เช่น นักเรียนเบื่อหน่ายไม่อยากไปเรียนหนังสือ ภรรยาเบื่อหน่ายนิสัยเจ้าชู้ของสามี คน
ป่วยเบื่ออาหาร เป็นต้น ไม่จัดเป็นนิพพิทา นิพพิทาในความเป็นพระอรหันต์ต้องอาศัยอิทธิบาท 4 จึงจะ
เกิดความเบื่อหน่ายอย่างที่สุด ดังพุทธพจน์ว่า “ภิกษุทั้งหลาย อิทธิบาท 4 ประการนี้ที่บุคคลเจริญทำให้
มากแล้ว ย่อมเป็นไปเพื่อความเบื่อหน่ายอย่างที่สุด เพื่อคลายกำหนัด เพื่อดับ เพ่ือสงบระงับ เพื่อรู้ยิ่ง เพื่อ
ตรัสรู้ และเพื่อนิพพาน อิทธิบาท 4 ประการ อะไรบ้าง คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ 1) เจริญอิทธิบาทที่
ประกอบด้วยฉันทสมาธิปธานสังขาร 
2) เจริญอิทธิบาทที่ประกอบด้วยวิริยสมาธิปธานสังขาร 3) เจริญอิทธิบาทที่ประกอบด้วยจิตตสมาธิปธาน
สังขาร 4) เจริญอิทธิบาทที่ประกอบด้วยวิมังสาสมาธิปธานสังขาร 

ภิกษุทั้งหลาย อิทธิบาท 4 ประการนี้ที่บุคคลเจริญทำให้มากแล้ว ย่อมเป็นไปเพื่อความเบื่อ
หน่ายอย่างที่สุด เพื่อคลายกำหนัด เพื่อดับ เพื่อสงบระงับ เพื่อรู้ยิ่ง เพื่อตรัสรู้ และเพื่อนิพพาน” (สํ.ม. 
(ไทย) 19/816/379.) 

วิราคะ  
วิราคะ หมายเอาการเชื่อโยงความเบื่อหน่ายในขันธ์ 5 จนเกิดความคลายความกำหนัดยินดี 

กล่าวคือ วิราคธรรมเป็นธรรมอันเลิศ ประเสริฐกว่าธรรมทั้งหลาย เพราะไม่ยินดียินร้ายในสิ่งใดๆ ในโลก 
กิเลสจึงไม่สามารถเกาะเกี่ยวได้ เป็นพระอรหันต์ผู้ไม่ติดในโลก ดังข้อความในความดับแห่งโลกว่า เพราะ
อาศัยจักขุและรูปจักขุวิญญาณจึงเกิด ความประจวบแห่งธรรม 3 ประการเป็นผัสสะ เพราะผัสสะเป็น
ปัจจัยเวทนาจึงเกิด เพราะเวทนาเป็นปัจจัยตัณหาจึงเกิด เพราะตัณหานั้นดับไปไม่เหลือด้วยวิราคะ
อุปาทานจึงดับ เพราะอาศัยโสตะและเสียง... เพราะอาศัยฆานะและกลิ่น... เพราะอาศัยชิวหาและรส... 
เพราะอาศัยกายและโผฏฐัพพะ... เพราะอาศัยมโนและธรรมารมณ์มโนวิญญาณจึงเกิด ความประจวบแห่ง
ธรรม 3 ประการเป็นผัสสะ เพราะผัสสะเป็นปัจจัยเวทนาจึงเกิด เพราะเวทนาเป็นปัจจัยตัณหาจึงเกิด 
เพราะตัณหานั้นดับไปไม่เหลือด้วยวิราคะ อุปาทานจึงดับ เพราะอุปาทานดับภพจึงดับ ฯลฯ ความดับแห่ง
กองทุกข์ท้ังมวลนี้ มีได้ด้วยประการฉะนี้ ความดับแห่งโลก เป็นอย่างนี้แล” (สํ.นิ. (ไทย) 16/44/90-91.) 

สัทธรรม 7 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2063 

 

 

สัทธรรม 7 ประการนั้นได้แก่ (1) สัทธา ความเชื่อ (2) หิริ ความละอาย (3) โอตตัปปะ ความ
เกรงกลัวบาป (4) พาหุสัจจะความเป็นผู้มีสุตะมาก (5) อารัทธวิริยตา ความปรารภความเพียร (6) อุปัฏฐิ
ตัสสติตา ความมีสติมั่นคง (7) ปัญญา ความรอบรู้ และอีกความหนึ่งในพระอภิธรรมกลา่วถึงธรรม 7 หมวด
ของพระอริยะว่า บรรดาบทเหล่านั้น สัทธรรม เป็นไฉน สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 
5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 อริยมรรคมีองค์ 8 นี้เรียกว่า สัทธรรม (อภิ.วิ. (ไทย) 35/934/585.) ซึ่งเป็นหมวด
ธรรมแห่งการตรัสรู้เป็นพระอรหันต์ 

รัตนะ 7 
รัตนะ 7 หมายเอาโพชฌงค์ 7 ประการ คือ (1) สติ ความระลึกได้ (2) ธัมมวิจยะความเฟ้น

ธรรม (3) วิริยะ ความเพียร (4) ปีติ ความอิ่มใจ (5) ปัสสัทธิ ความสงบกายสงบใจ (6) สมาธิ ความมีจิตตั้ง
มั่น (7) อุเบกขา ความมีใจเป็นกลาง ซึ่งเป็นธรรมที่พระผู้มีพระภาคเจ้าเน้นบอกให้ฟังและตั้งใจให้ดีจะได้
แต่ความเจริญอย่างเดียวไม่มีความเสือ่มเลยความว่า ภิกษุท้ังหลาย เราจะแสดงอปริหานิยธรรม 7 ประการ
อีกหมวดหนึ่งแก่เธอทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงฟัง จงใส่ใจให้ดี เราจักกล่าว” ภิกษุเหล่านั้นทูลรับสนองพระ
ดำรัสแล้ว พระผู้มีพระภาคจึงได้ตรัสดังนี้ว่า “ภิกษุท้ังหลาย 1) ภิกษุพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียวไม่มี
ความเสื่อมเลยตราบเท่าที่ภิกษุยังเจริญสติสัมโพชฌงค์ (ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้คือความระลึกได้) 2) 
เจริญธัมมวิจยสัมโพชฌงค์ (ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้คือการเฟ้นธรรม) 3) เจริญวิริยสัมโพชฌงค์ 
(ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้คือความเพียร) 4) เจริญปีติสัมโพชฌงค์ (ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้คือ
ความอิ่มใจ) 5) เจริญปัสสัทธิสัมโพชฌงค์ (ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้คือความสงบกายสงบใจ) 6) เจริญ
สมาธิสัมโพชฌงค์ (ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้คือความตั้งจิตมั่น) 7) เจริญอุเบกขาสัมโพชฌงค์ (ธรรมที่
เป็นองค์แห่งการตรัสรู้คือความวางใจเป็นกลาง) ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียว ไม่
มีความเสื่อมเลยตราบเท่าที่ภิกษุยังมีอปริหานิยธรรมทั้ง 7 ประการนี้อยู่ และใส่ใจอปริหานิยธรรมทั้ง 7 
ประการนี้อยู ่(ที.ม. (ไทย) 10/139/86.) 

ไตรสิกขา 
ไตรสิกขา แปลว่า สิกขา 3 หมายถึงข้อสำหรับศึกษา, การศึกษาข้อปฏิบัติที่พึงศึกษา, การ

ฝึกฝนอบรมตนในเรื่องที่พึงศึกษา 3 อย่างคือ 
1. อธิสีลสิกขา คือศึกษาเรื่องศีล อบรมปฏิบัติให้ถูกต้องดีงาม ให้ถูกต้องตามหลักจุลศีล 

มัชฌิมศีล และมหาศีล ตลอดถึงปฏิบัติอยู่ในหลัก มัชฌิมศีล และมหาศีล ตลอดถึงปฏิบัติอยู่ในหลักอินทรีย
สังวร สติสัมปชัญญะ และสันโดษ 

2. อธิจิตตสิกขา คือศึกษาเรื่องจิต อบรมจิตให้สงบมั่นคงเป็นสมาธิ ได้แก่การบำเพ็ญสม
ถกรรมฐานของผู้สมบูรณ์ด้วยอริยศีลขันธ์จนได้บรรลุฌาน 4 

3. อธิปัญญาสิกขา คือศึกษาเรื่องปัญญาอบรมตนให้เกิดปัญญาแจ่มแจ้ง ได้แก่การ
บำเพ็ญวิปัสสนากรรมฐานได้ฌานแล้วจนได้บรรลุวิชชา 8 คือเป็นพระอรหันต์ หรืออีกช่ือคืออรหันต์พุทธ 
หากขาดไตรสิกขาเสียแล้วก็เปรียบเหมือนลาในฝูงโค เพราะขาดความสำเหนียกรู้ ดังท่ีพุทธองตรัสว่า ภิกษุ



 

2064      | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 
ทั้งหลาย ลาติดตามฝูงโคไปข้างหลังร้องว่า “แม้ตัวเราก็เป็นโค แม้ตัวเราก็เป็นโค” แต่มันไม่มีสีเหมือนโค 
ไม่มีเสียงเหมือนโค ไม่มีรอยเท้าเหมือนโคมันเพียงแต่ติดตามไปข้างหลังเท่านั้น ร้องว่า “แม้ตัวเราก็เป็นโค 
แม้ตัวเราก็เป็นโค” แม้ฉันใด ภิกษุบางรูปในธรรมวินัยนี้ก็ฉันนั้นเหมือนกัน ติดตามไปข้างหลังหมู่ภิกษุ 
ประกาศตนว่า “แม้เราก็เป็นภิกษุ แม้เราก็เป็นภิกษุ” แต่เธอไม่มีความพอใจในการสมาทานอธิสีลสิกขา
เหมือนภิกษุอื่น ไม่มีความพอใจในการสมาทานอธิจิตตสิกขาเหมือนภิกษุอื่น ไม่มีความพอใจในการ
สมาทานอธิปัญญาสิกขาเหมือนภิกษุอื่น ภิกษุนั้นเพียงแต่ติดตามไปข้างหลังหมู่ภิกษุ ประกาศตนว่า “แม้
เราก็เป็นภิกษุ แม้เราก็เป็นภิกษุ” เท่านั้น เพราะเหตุนั้นแล เธอทั้งหลายพึงสำเหนียกอย่างนี้ว่า “เราจักมี
ความพอใจอย่างยิ่งในการสมาทานอธิสีลสิกขา เราจักมีความพอใจอย่างยิ่งในการสมาทานอธิจิตตสิกขา 
เราจักมีความพอใจอย่างยิ่งในการสมาทานอธิปัญญาสิกขา” ภิกษุท้ังหลาย เธอทั้งหลายพึงสำเหนียกอย่าง
นี้แล (องฺ.เอกก. (ไทย) 20/83/309.) สมาธิอันบุคคลอบรมโดยมีศีลเป็นฐาน ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก 
ปัญญาอันบุคคลอบรมโดยมีสมาธิเป็นฐาน ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก จิตอันบุคคลอบรมโดยมีปัญญา
เป็นฐานย่อมหลุดพ้นโดยชอบจากอาสวะทั้งหลาย คือ กามาสวะ ภวาสวะ และอวิชชาสวะ (ที.ม. (ไทย) 
10/147/92.) 

สัมมัตตะ 10 
สมบูรณ์ด้วยองค์ 10 มีจิตต้ังมั่น หมายถึง ธรรมที่เป็นของพระอเสขะมี 10 ประการ สัม

มัตตะ 10 คือ สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบอันเป็นอเสขะ 1 สัมมาสังกัปปะ ความดำริชอบอันเป็นอเสขะ 1 
สัมมาวาจา การเจรจาชอบอันเป็นอเสขะ 1 สัมมากัมมันตะ การงานชอบอันเป็นอเสขะ 1 สัมมาอาชีวะ 
การเลี้ยงชีพชอบอันเป็นอเสขะ 1 สัมมาวายามะ ความพยายามชอบอันเป็นอเสขะ 1 สัมมาสติ การระลึก
ชอบอันเป็นอเสขะ 1 สัมมาสมาธิ ความตั้งใจชอบอันเป็นอเสขะ 1 สัมมาญาณ ความรู้ชอบอันเป็นอเสขะ 
1 สัมมาวิมุตติ ความหลุดพ้นชอบอันเป็นอเสขะ 1 เป็นธรรมที่ภิกษุเข้าไปหาความว่า บุคคลประกอบด้วย
ธรรม 10 ประการ เป็นผู้ควรเสพ(เสพในที่นี้หมายถึงเข้าไปหา) (องฺ.ติก.อ. (ไทย) 2/26/104.) ธรรม 10 
ประการอะไรบ้าง คือ 1. สัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ) 2. สัมมาสังกัปปะ (ดำริชอบ) 3. สัมมาวาจา (เจรจาชอบ) 
4. สัมมากัมมันตะ (กระทำชอบ) 5. สัมมาอาชีวะ (เลี้ยงชีพชอบ) 6. สัมมาวายามะ (พยายามชอบ) 7. 
สัมมาสติ (ระลึกชอบ) 8. สัมมาสมาธิ (ตั้งจิตมั่นชอบ) 9. สัมมาญาณะ (รู้ชอบ) 10. สัมมาวิมุตติ (หลุดพ้น
ชอบ) ภิกษุทั้งหลาย บุคคลประกอบด้วยธรรม 10 ประการนี้แล เป็นผู้ควรเสพ (องฺ.ทสก. (ไทย) 
24/155/298-299.) และมีจิตตั้งมั่นด้วยอุปจารสมาธิและอัปปนาสมาธิ อุปจารสมาธิ สมาธิที่แน่วแน่
มากกว่าขณิกสมาธิ แต่แน่วแน่น้อยกว่าอัปปนาสมาธิ อัปปนาสมาธิ สมาธิที่ไม่หวั่นไหว หมายถึงสมาธิ
ระดับฌานสมาบัติ ปฐมฌานขึ้นไป กล่าวคือ รูปฌาน 4, อรูปฌาน 4 และนิโรธสมาบัติ หรือ สัญญาเวทยิต
นิโรธ 

หมวดธรรมข้างต้นดังที่ได้กล่าวมาแล้วนี้เป็นหมวดธรรมที่ดึงออกมาจากอรหันตสูตรและ
เพื่อที่จะให้ทราบความชัด จึงได้ขยายความเพิ่มความเข้าใจในหมวดธรรมแต่ละหมวดนั้นเป็นแนวนำไป
ปฏิบัติ หมวดธรรมทั้งหมดนี้ผู้วิจัยได้หาความสัมพันธ์ท่ีสนับสนุนกันจนถึงความเป็นพระอรหันต์จากธรรม
ทั้งหมดพบว่า พระอรหันต์ท่านเป็นอยู่ด้วยไตรสิกขามีสัทธรรม 7 เป็นคุณธรรมนำชีวิตมีรัตน 7 เป็นตัวรู้



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2065 

 

 

แจ้งไตรลักษณ์ในขันธ์ 5 เกิดนิพพิทา วิราคะ สิ้นตัณหา มานะ โมหะ จนสิ้นอาสวะ สมบูรณ์ด้วยสัมมัตตะ 
10 สิ้นสงสัยมีสุขในความเป็นพระอรหันต์ และความสัมพันธ์จากหมวดธรรมข้างต้นนี้ก็จะนำไปใช้ในการ
วิเคราะห์วิถีแห่งความเป็นพระอรหันต์ในอรหันตสูตร ในเรื่องแนวทางการปฏิบัติเพื่อบรรลุเป็นพระอรหันต์ 
หลักธรรมในการบรรลุเป็นพระอรหันต์ คุณธรรมของพระอรหันต์ และการดำเนินชีวิตของพระอรหันต์ใน
ลำดับต่อไป 

 

วิถีแห่งความเป็นพระอรหันต์ในอรหันตสูตร 
ในอรหันต์สูตรนั้น มีแนวทางการปฏิบัติเพื่อการบรรลุพระอรหันต์ที่ปรากฏในอรหันตสูตร โดย

นำมาวิเคราะห์ให้เป็นไปตามสมมติฐานของภาษาตามแนวทางที่ปรากฏ สามารถอธิบายได้ดังนี้ เพราะ
อาศัยความว่า “พระอรหันต์ทั้งหลายมีความสุขหนอ เพราะท่านไม่มีตัณหา ตัดอัสมิมานะได้เด็ดขาด 
ทำลายข่ายคือโมหะได้แลว้ พระอรหันต์เหล่านั้นถึงความไม่หวั่นไหว มีจิตไม่ขุ่นมัว ไม่แปดเปื้อนในโลก...ไม่
มีอาสวะ...กำหนดรู้ขันธ์ 5...มีจิตต้ังมั่น...ไม่มีตัณหา มีอเสขญาณเกิดขึ้นแล้ว” (สํ.ข. (ไทย) 17/76/117.) 
เมื่อพิจารณาความตามนี้ ธรรมทั้งหลายที่ปรากฏล้วนเป็นเหตุและผลสนับสนุนซึ่งกันและกัน พระอรหันต์มี
ทั้งสมถะคือฌาน กับวิปัสสนาคือมรรค ผล การจะบรรลุอรหันต์ได้ต้องใช้สมถะกับวิปัสสนาในการตัด
ตัณหา ตัดอัสมิมานะ ตัดโมหะจนสิ้นอาสวะถึงอเสขญาณเป็นพระอรหันต์ สมถกรรมฐาน และวิปัสสนา
กรรมฐาน จึงเป็นแนวทางการปฏิบัติเพื่อการบรรลุพระอรหันต์ฝึกจิตให้สงบและรู้เห็นตามความเป็นจริง
โดยใช้ 2 อย่าง 1. สมถะ การฝึกจิตให้สงบเป็นสมาธิ 2. วิปัสสนา ความเห็นแจ้ง (ที.ปา. (ไทย) 
11/304/256.) 

เพราะอธิบายคำว่า มีความสุขหนอ หมายถึง สุขในฌาน มรรค และผล (สํ.ข.อ. (ไทย) 
2/76/309.) การกำหนดรู้ขันธ์ 5 (เป็นวิปัสสนา) และอีกคำว่า มีจิตตั้งมั่น หมายถึง ตั้งมั่นด้วยอุปจารสมาธิ 
และอัปปนาสมาธิ (สํ.ข.อ. (ไทย) 2/76/310.) (เป็นสมถะ) จึงนำมาเป็นแนวทางการปฏิบัติเพื่อการบรรลุ
พระอรหันต์ในอรหันตสูตร ซึ่งตรงตามอีกพระสูตรที่พระผู้มีพระภาคตรัสว่า เธอจงเจริญธรรม 2 ประการ 
คือ สมถะ วิปัสสนา ให้ยิ่งขึ้นไปเถิด ธรรม 2 ประการนี้ ซึ่งเธอเจริญให้ยิ่งขึ้นไปแล้ว จักเป็นไปเพื่อรู้แจ้ง
ธรรมธาตุหลายประการ (ม.ม. (ไทย) 13/197/235.) ธรรม 2 นี้ คือ สมถะ วิปัสสนา ของเขาย่อมเคียงคู่กัน
ไป บุคคลนั้นกำหนดรู้ธรรมที่ควรกำหนดรู้ด้วยปัญญาอันยิ่ง ย่อมละธรรมที่ควรละด้วยปัญญาอันยิ่ง ย่อม
เจริญธรรมที่ควรเจริญด้วยปัญญาอันยิ่ง ย่อมทำให้แจ้งธรรมที่ควรทำให้แจ้งด้วยปัญญาอันยิ่ง (ม.อุ. (ไทย) 
14/431/490.) เป็นไปเพื่อบรรลุเป็นพระอรหันต์ เป็นส่วนท่ีตั้งแห่งการงานทางใจเป็นการกระทำท่ีเป็นเหตุ
แห่งการได้บรรลุฌาน มรรค ผล พระนิพพาน คือการปฏิบัติธรรมกรรมฐาน คำว่า “กรรมฐาน” การเจริญ
ภาวนาหรือกัมมัฏฐาน ในพระพุทธศาสนามี 2 วิธีคือ สมถกัมมัฏฐานและวิปัสสนาภาวนา (องฺ.เอกก.อ. 
(ไทย) 33/2/-/353.) ทราบความตามที่ปรากฏสามารถสรุปในแนวทางการปฏิบัติดังนี้  

1. สมถกรรมฐาน เป็นการกระทำให้ใจสงบ โดยใช้ที่ตั้งแห่งการเพ่ง 7 หมวด คือ กสิณ 
10 อสุภะ 10 อนุสสติ 10 อัปปมัญญา 4 อาหาเรปฏิกูลสัญญา 1 จตุธาตุววัตถาน 1 อรูปกัมมัฏฐาน 4 



 

2066      | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 
ทั้งหมดเหล่านี้จะได้ผลจากการภาวนาสูงสุด คือ ได้โลกิยะอภิญญา 5 ประการ 1) ทำฤทธิ์ได้หลายอย่าง 2) 
มีหูทิพย์ 3) รู้วาระจิตของผู้อื่น 4) ระลึกชาติหนหลังได้ และ 5) มีตาทิพย์ แต่สิ่งที่ได้ 5 ประการนี้ ไม่
สามารถพ้นจากความทุกข์และความเศร้าโสก กิเลสก็ไม่หมดเพียงสงบไปเท่านั้น สมถกรรมฐานจึงเป็น
เครื่องมือในการกำจัดความยึดมั่นปลอยวางอารมณ์ทำจิตให้สงบ  

2. วิปัสสนากรรมฐาน การกำหนดรูป-นามให้ทันปัจจุบันสันตติ โดยการเข้าไปกำหนดรู้
เฉพาะปัจจุบันสันตติ 6 อย่าง คือ รู้ขันธ์ 5 ว่าเป็นอนัตตา รู้อายตนะ 12 ว่าเป็นที่รู้อารมณ์กระทบ รู้ธาตุ 
18 ว่าเป็นต้นต่อการสืบต่อ รู้อินทรีย์ 22 ว่าเป็นที่หนุนให้รู้แจ้ง รู้อริยสัจจ์ 4 ว่าเป็นจริงในเหตุในผล และ
รู้ปฏิจจสมุปบาท 12 ว่าเป็นท่ีเริ่มที่สิ้นสุด ทั้ง 6 หมวดธรรมนี้ รู้เพียงสักแต่ว่า ไม่ยึดมั่นหมายมั่นในปัจจุบัน 
รูป-นาม กายและจิตใจเห็นว่าทุกอย่างไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา มีผลเป็น 3 ขั้น ได้แก่ 1) ขั้นต้น 
ทำลายความหยาบคายของกิเลสที่นำไปสูอ่บายภูมไิด ้แม้ชีวิตในปัจจุบันก็อยู่ด้วยความไม่เบียดเบียนตนเอง
และผู้อื่นเป็นพระโสดาบัน-พระสกทาคามี 2) ขั้นกลาง ทำลายความโกรธและความกระหายในเมถุนธรรม
ได้เด็ดขาด มีอุปการะแก่สังคมมากเป็นพระสกทาคามี-พระอนาคาม ี3) ขั้นสูง สิ้นความทุกข์และความเศร้า
โศกทั้งปวง มีอุปการะแก่สังคมมากอย่างหาประมาณไม่ได้เป็นพระอรหันต์ 

จึงเห็นได้ว่าแนวทางการปฏิบัติเพื่อการบรรลุพระอรหันต์มีการใช้สมถกรรมฐานควบคู่กันไป
กับวิปัสสนากรรมฐานในการฝึกจิตขั้นสูง เพราะทั้งนี้จำต้องอาศัยกันและกัน เพราะสมถเป็นตัวทำให้จิต
สงบวิปัสสนาเป็นตัวเข้ารู้แจ้งตามความเป็นจริงตามสภาวะที่ปรากฏของรูปกับนามจนเกิดความเบื่อหน่าย
คลายกำหนัดจนเข้าถึงขั้นการหลุดพ้นสูงสุดคือนิพพาน ในความข้อน้ีที่ทำให้พระอรหันต์ท่านแตกต่างจาก
คนทั่วไปคือการฝึกตน-อุทิศตนตลอดการมีชีวิต ทำประโยชน์ตนขยายไปถึงผู้อื่นให้เป็นสุขตามแต่เขา
ต้องการ 

ในอรหันตสูตรนั้น มีหลักธรรมในการบรรลุพระอรหันต์ที่ปรากฏในอรหันต์สูตร ที่จะนำมา
เป็นแนวทางในการวิเคราะห์ให้เป็นไปตามสมมติฐานของภาษาตามหมวดธรรมที่ปรากฏเพราะแม้จะมีมาก
ถึง 12 หมวดธรรมในอรหันตสูตรก็ตาม ก็ไม่ใช่ว่าจะเป็นหลักใหญ่ทั้งหมดเหมือนสิ่งนี้เกิดจากองค์ประกอบ
นี้ เพราะอาศัยองค์ประกอบนี้จึงมีสิ่งนี้ขึ้น จึงเอาหลักธรรมที่เป็นหลักใหญ่ๆ สามารถอธิบายได้ดังนี้ เพราะ
อาศัยความว่า “พระอรหันต์ทั้งหลายมีความสุขหนอ เพราะท่านไม่มีตัณหา ตัดอัสมิมานะได้เด็ดขาด 
ทำลายข่ายคือโมหะได้แล้ว ...ถึงความไม่หวั่นไหวมีจิตไม่ขุ่นมัว ... ไม่มีอาสวะ ...กำหนดรู้ขันธ์ 5 มีสัทธรรม 
7 ประการเป็นโคจร ... สมบูรณ์ด้วยรัตนะ 7 ประการ สำเหนียกแล้วในไตรสิกขา ...สมบูรณ์ด้วยองค์ 10 
มีจิตตั้งมั่น ...ไม่มีตัณหา มีอเสขญาณ” (สํ.ข. (ไทย) 17/76/116-117.) ตามที่ปรากฏอธิบายได้ว่า พระ
อรหันต์ท่านไม่มีตัณหาหมดอัสมิมานะหมดโมหะจิตไม่ขุ่นมัวไม่มีอาสวะเพราะรู้แจ้งแล้วในขันธ์ 5 มี
สัทธรรม 7 เป็นอารมณ์หรือเป็นคุณธรรม บรรลุเป็นพระอรหันต์อย่างสมบูรณ์ด้วยรัตนะ 7 ธรรมที่เป็นองค์
แห่งการตรัสรู้ คอยเอาใจใส่ในไตรสิกขาอบรมกาย วาจา จิต เป็นแบบอย่างในการดำเนินชีวิต บริบูรณ์
สมบูรณ์ด้วยองค์ 10 เป็นธรรมของพระอเสขะ พระอรหันต์ทั้งหลายท่านจึงมีความสุข ความข้อนี้แสดงให้
เห็นว่าหลักธรรมหลักใหญ่ที่เป็นเหตุในการบรรลุเป็นพระอรหันต์ มี 2 หมวดคือ รัตน 7 และด้วยองค์ 10 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-เมษายน 2568) |    2067 

 

 

เพราะคำว่า สมบูรณ์ นั้นเป็นคุณสมบัติหรือคุณลักษณะครบถ้วนในตัวของภาษาแล้ว จึงนำมาเป็น
หลักธรรมในการบรรลุพระอรหันต์ในอรหันตสูตร ดังนี้ 

1. สมบูรณ์ด้วยรัตนะ 7 ประการ หมายถึง โพชฌงค์ 7 ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ หรือ
องค์ของผู้ตรัสรู้ มีเจ็ดอย่างโดยย่อคือ สติความระลึกได้ ธัมมวิจยะความเฟ้นธรรม วิริยะความเพียร ปีติ
ความอิ่มใจ ปัสสัทธิความสงบกายสงบใจ สมาธิความมีจิตตั้งมั่น อุเบกขาความมีใจเป็นกลาง โดยใช้สติ
กำหนดรู้ในรูปนามจึงเกิดการจำแนกธรรมเกิดธัมมวิจยะว่าสิ่งนี้เป็นกุศลเป็นอกุศล ว่ากุศลควรเจริญอกุศล
ควรละเว้น จึงเกิดวิริยะความเพียรในการสร้างและรักษากุศล เพียรในการทำลายอกุศลและป้องกันอกุศล
ไม่ให้เกิดขึ้น ทำให้เกิดปีติอิ่มใจปลื้มใจในการทำดีละเว้นความชั่ว เพราะมีปีติ จึงทำให้ปฏิฆะความไม่พอใจ
อันเกิดจากความทุกข์กายทุกข์ใจเบาบางลง เมื่อความทุกข์เบาบางจิตจึงไม่ทุรนทุราย จึงเกิดปัสสัทธิความ
สงบกายสงบใจขึ้น เมื่อจิตใจสงบ วิตกวิจารการตรึกการตรองหรือการนึกคิดจึงสงบระงับลง เมื่อความนึก
คิดสงบระงับลงนิวรณ์ที่ต้องอาศัยความนึกคิดจึงจะเกิดขึ้นมาได้ ก็จะไม่สามารถเกิดขึ้นได้ เมื่อนิวรณ์ไม่
เกิดขึ้น สมาธิจึงเกิดขึ้น เมื่อสมาธิเกิดขึ้น จิตจึงละวางในความชอบใจและความไม่ชอบใจ ในอารมณ์ที่
เกิดขึ้นจากผัสสะในอายตนะทั้ง 6 ลงเสียได้ จึงเกิดอุเบกขาความวางเฉย เมื่ออุเบกขาเกิดขึ้นจึงวางเฉยต่อ
บัญญัติทั้งปวง ว่าสิ่งนี้ดีกว่ากัน เลวกว่ากันหรือเสมอกัน ลงเสียได้ คือหลักธรรมอันเป็นฝักฝ่ายแห่งความ
ตรัสรู้ เกื้อหนุนแก่อริยมรรค  

2. สมบูรณ์ด้วยองค์ 10 หมายถึง สัมมัตตะ 10 ภาวะที่ถูกต้อง ความเป็นที่ถูกต้องสมบูรณ์ 
เป็นธรรมของพระอเสขะเรียกว่า อเสขธรรมก็ได้ มี 10 อย่างโดยย่อคือ สัมมาทิฏฐิความเห็นชอบ สัมมา
สังกัปปะความดำริชอบ สัมมาวาจาการเจรจาชอบ สัมมากัมมันตะการงานชอบ สัมมาอาชีวะการเลี้ยงชีพ
ชอบ สัมมาวายามะความพยายามชอบ สัมมาสติการระลึกชอบ สัมมาสมาธิความตั้งใจชอบ สัมมาญาณ
ความรู้ชอบ สัมมาวิมุตติความหลุดพ้นชอบ ในสัมมัตตะ 10 ข้อนี้ มี 8 ข้อแรกเรียกว่ามรรคมีองค์ 8 เพราะ
เมื่อเจริญมรรคมอีงค์ 8 สมบูรณ์แล้วสัมมาญาณความรูช้อบก็เกิดขึ้นสัมมาวิมุตติความหลดุพ้นชอบก็เกิดขึน้
ตามลำดับ ตามความในอานาปานสติสูตรว่า ภิกษุทั้งหลาย อานาปานสติ(สัมมาสติ) อันภิกษุเจริญแล้ว ทำ
ให้มากแล้ว ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก ภิกษุที่เจริญอานาปานสติแล้ว ทำให้มากแล้ว ย่อมบำเพ็ญสติปัฏ
ฐาน 4 ให้บริบูรณ์ได้ ภิกษุที่เจริญสติปัฏฐาน 4 แล้ว ทำให้มากแล้วย่อมบำเพ็ญโพชฌงค์ 7 ให้บริบูรณ์ได้ 
ภิกษุที่เจริญโพชฌงค์ 7 แล้ว ทำให้มากแล้ว ย่อมบำเพ็ญวิชชา(สัมมาญาน)และวิมุตติ(สัมมาวิมุติ)ให้
บริบูรณ์ได้ (ม.อุ. (ไทย) 14/148/187.) 
 

บทสรุป 
  พระอรหันต์ในคัมภีร์เถรวาทคือผูท้ี่ละสงัโยชน์ 10 อย่างได้โดยสิ้นเชิง ได้แก่ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา 

สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ อุทธัจจะ และอวิชชา แบ่งออกเป็น 4 

ประเภท คือ 1) สุกขวิปัสสโก  สิ้นกิเลสแต่ไม่มีญาณวิเศษ 2) เตวิชโช สิ้นกิเลสและได้วิชชา 3 3) ฉฬภิญโญ 



 

2068      | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.1 (January-April 2025) 

 
สิ้นกิเลสและได้อภิญญา 6 และ4) เจตุปฏิสัมภิทัปปัตโต สิ้นกิเลสและแตกฉานในปฏิสัมภิทา 4 ได้แก่ อรรถ 

ธรรม ภาษา และปฏิภาณ 
  การปฏิบัติเพื่อบรรลุความเป็นพระอรหันต์ในอรหันตสูตรเน้นการละสังโยชน์ 10 เพื่อปลดปล่อย
จิตจากสมมติและเข้าสู่ความหลุดพ้น ปฏิบัติตามหลักรัตนะ 7 เพื่อเสริมสร้างคุณธรรม มีสติระลึกถึงธรรมใน
ทุกขณะ ใช้ความเพียรไตร่ตรองจนเข้าใจต้นสายปลายเหตุ ดำเนินชีวิตตามมรรคมีองค์ 8 บนทางสายกลาง 

ยึดหลักสัทธรรม 7 และไตรสิกขาเพื่อควบคุมกาย วาจา ใจให้บริสุทธ์ิ 
  พระอรหันต์จึงเป็นผู้สิ้นอาสวะ ปราศจากกิเลส เป็นอเสขบุคคลที่ไม่ต้องศึกษาต่อ เป็นผู้พ้นจาก
โลกสมมติและเข้าสู่พระนิพพานโดยสมบูรณ์ 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎิกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. เนือ่งใน
มหามงคลสมัยฉลองราชสมบัติ 50 ปี ของ พระบาทสมเด็จพระเจา้อยู่หัว และเนื่องในมหา
มงคลสมัยเฉลิมพระชนมายุ 5 รอบ ของสมเด็จพระนางเจ้าสิริกิติ์ พระบรมราชินีนาถ. 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). ฎีกาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาฎีกา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2553). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับจุฬาอฏฺกถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถร), (2554). อริยวังสปฏิปทา ปฏิปทาอันเป็น 
    วงศ์แห่งพระอริยเจ้า. กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์,  
   พิมพ์ครั้งท่ี 27. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์,  
   พิมพ์ครั้งท่ี 31. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 


