
สัมมาทิฏฐ:ิ จากมิจฉาทิฏฐิสู่นิโรธแห่งอวิชชา 
RIGHT VIEW: FROM WRONG VIEW TO THE CESSATION  

OF IGNORANCE 

 
 

1สุรัตน์ หารวย 

1Surat Haruay 

 
1มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี, ประเทศไทย 

1Ubon Ratchathani Rajabhat University, Thailand 
 

1surat.h@ubru.ac.th 
 
Received: June 12, 2025;        Revised: August 24, 2025;         Accepted: August 29, 2025 

 

 

บทคัดย่อ 
 

  บทความนี้นำเสนอการวิเคราะห์เส้นทางจากมิจฉาทิฏฐิ  (ความเห็นผิด) สู่สัมมาทิฏฐิ 
(ความเห็นถูก) ในบริบทของอริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นหนทางสู่การหลุดพ้นจากสังสารวัฏในพุทธ
ศาสนา มิจฉาทิฏฐิ ซึ่งมีรากฐานจากอวิชชาและโมหะ เป็นอุปสรรคที่ผูกมัดปุถุชนให้วนเวียนในทุกข์ 
โดยสัมมาทิฏฐิทำหน้าที่เป็นรากฐานที่ตัดวงจรของความหลงผิดนี้  ผ่านการรู้แจ้งอริยสัจ 4 และ
พัฒนาสู่ระดับโลกุตตระที่นำไปสู่การดับอวิชชา (นิโรธ) บทความเน้นว่าสัมมาทิฏฐิไม่ใช่เพียงความ
เข้าใจในระดับทฤษฎี แต่เป็นปัญญาที่เปลี่ยนแปลงจิตให้หลุดพ้น และเสนอแนะให้ผู้ปฏิบัติพัฒนา
สัมมาทิฏฐิผ่านการศึกษาพระสูตรและการเจริญสติ เพื่อบรรลุนิพพาน 
 

คำสำคัญ : สัมมาทิฏฐิ, มิจฉาทิฏฐิ, อริยมรรค, อวิชชา, นิโรธ, สังสารวัฏ, อริยสัจ 4, อนัตตา 
 
 
 
 

 
1 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, คณะสาธารณสุขศาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฏอุบลราชธาน ี



 

132    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

Abstract 
 

  This article examines the transformative journey from micchādiṭṭhi (wrong 
view) to sammādiṭṭhi (right view) within the context of the Noble Eightfold Path, 
the Buddhist path to liberation from saṃsāra. Micchādiṭṭhi, rooted in avijjā 
(ignorance) and moha (delusion), serves as a fundamental obstacle that binds 
ordinary beings to the cycle of suffering. In contrast, sammādiṭṭhi acts as the 
foundation that breaks this cycle by fostering an authentic understanding of the 
Four Noble Truths, progressing to a supramundane (lokuttara) level that leads to 
the cessation of ignorance (nirodha). The article emphasizes that sammādiṭṭhi 
transcends mere theoretical comprehension, embodying a transformative wisdom 
that liberates the mind. It recommends that practitioners cultivate sammādiṭṭhi 
through the study of Buddhist scriptures and mindfulness practice to attain 
nibbāna. 
 
Keywords: Sammādiṭṭhi, Micchādiṭṭhi, Noble Eightfold Path, Avijjā, Nirodha, 
Saṃsāra, Four Noble Truths, Anattā 
 

บทนำ 
 

ในพุทธศาสนา อริยมรรคมีองค์ 8 (มัคคังคะ 8) ถือเป็นเส้นทางหลักที่นำพาสรรพสัตว์ให้
พ้นจากทุกข์แห่งสังสารวัฏไปสู่นิพพาน อันเป็นภาวะแห่งการหลุดพ้นอย่างสิ้นเชิง (Bodhi, 1994) 
ในบรรดาองค์ประกอบทั้งแปดของมรรคนี้  “สัมมาทิฏฐิ” (Right View) ได้รับการยกย่องให้เป็น
จุดเริ่มต้นที่สำคัญยิ่ง เนื่องจากเป็นรากฐานของการปฏิบัติธรรมทั้งปวงที่นำไปสู่ปัญญาและการดับ
ทุกข์ ในมหาจัตตารีสกสูตรระบุว่า สัมมาทิฏฐิเปรียบเสมือนผู้นำของมรรคองค์อ่ืน ๆ โดยปราศจาก
ความเห็นที่ถูกต้อง การเจริญสติ การกระทำ และการพัฒนาจิตย่อมคลาดเคลื่อน (Ñāṇamoli & 
Bodhi, 1995) ดังนั้น สัมมาทิฏฐิจึงไม่ใช่เพียงความเข้าใจพื้นฐาน แต่เป็นประตูสู่การรู้แจ้งสัจธรรม 
อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของการปฏิบัติในพุทธศาสนา 

อย่างไรก็ตาม การเดินทางสู่สัมมาทิฏฐิมิใช่เรื่องง่ายสำหรับปุถุชน (บุคคลทั่วไปที่ยังไม่
บรรลุความเป็นอริยะ) เนื่องจากจิตมักถูกครอบงำด้วย “มิจฉาทิฏฐิ” (Wrong View) หรือความเห็น
ผิด ซึ่งมีรากฐานมาจากอวิชชา (ความไม่รู้) และโมหะ (ความหลง) มิจฉาทิฏฐิปรากฏในรูปแบบของ



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |    133 

 

 

การยึดติดในอัตตา (สักกายทิฏฐิ) และการตีความธรรมะที่บิดเบือนจากความจริง (Walshe, 1995) 
ความเห็นผิดนี้กลายเป็นอุปสรรคสำคัญที่ขัดขวางการเข้าใจอริยสัจ 4 (ทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ ความดับ
ทุกข ์และมรรค) ซึ่งเป็นหัวใจของคำสอนแห่งพระพุทธเจ้าปุถุชนที่ยังจมอยู่ในมิจฉาทิฏฐิมักวนเวียน
อยู่ในสังสารวัฏ โดยไม่สามารถมองเห็นทางออกจากวงจรแห่งทุกข์ได้ 

ด้วยเหตุนี้ บทความนี้จึงมีวัตถุประสงค์เพื่อสำรวจเส้นทางการเปลี่ยนผ่านจากมิจฉาทิฏฐิ
ไปสู่สัมมาทิฏฐิ และการก้าวต่อไปสู่นิโรธ หรือการดับอวิชชา ซึ่งเป็นแก่นแท้ของพุทธศาสนา 
การศึกษาในครั้งนี้จะวิเคราะห์ถึงลักษณะของมิจฉาทิฏฐิที่ผูกมัดสรรพสัตว์ไว้กับความหลงผิด 
ความหมายที่แท้จริงของสัมมาทิฏฐิในฐานะการเห็นที่ปราศจากอัตตา และบทบาทของสัมมาทฏิฐิใน
การนำพาจิตไปสู่การหลุดพ้นจากอวิชชาอย่างสมบูรณ์  โดยอาศัยหลักฐานจากพระไตรปิฎกและ 
คำสอนของพระอาจารย์ผู้ทรงคุณวุฒิ การสำรวจนี้มิได้มุ่งเพียงการเข้าใจสัมมาทิฏฐิในเชิงทฤษฎี
เท่านั้น หากแต่หวังให้ผู้อ่านตระหนักถึงความจำเป็นของการพัฒนาความเห็นที่ถูกต้อง เพื่อก้าวข้าม
ความหลงผิดไปสู่หนทางแห่งนิพพาน 

 

มิจฉาทิฏฐิ: ความเห็นผิดที่รากเหง้าของอวิชชา 
 

ในพุทธศาสนา “มิจฉาทิฏฐิ” (Wrong View) ถูกระบุว่าเป็นหนึ่งในกิเลสพื้นฐานที่ผูกมัด
สรรพสัตว์ให้จมอยู่ในสังสารวัฏ โดยปราศจากหนทางสู่การหลุดพ้น มิจฉาทิฏฐิไม่ใช่เพียงความ
เข้าใจที่ผิดพลาดในระดับผิวเผิน  หากแต่เป็นความเห็นที่บิดเบือนจากสัจธรรมอย่างลึกซึ้ง  
ซึ่งขัดขวางการพัฒนาสู่สัมมาทิฏฐิและนิพพาน 

1.นิยามและลักษณะ 
มิจฉาทิฏฐิถูกนิยามในพระสูตรว่าเป็นความเห็นที่คลาดเคลื่อนจากความจริง  โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งการยึดมั่นในสิ่งที่ ไม่เที่ยง (อนิจจัง) และไม่มีตัวตน (อนัตตา) ว่าเที่ยงและมีตัวตน 
พระพุทธเจ้าทรงแสดงถึงลักษณะของมิจฉาทิฏฐิในสัมมัปปธานสูตร (Saṃyutta Nikāya) ว่าเป็น
การยึดติดในอัตตาหรือ“สักกายทิฏฐิ” (Identity View) ซึ่งหมายถึงการมองเห็นร่างกาย จิตใจ หรือ
ส่วนประกอบใดๆ ของขันธ์ 5 ว่าเป็น “ตัวเรา” หรือ “ของเรา” (Bodhi, 2000) นอกจากนี้  
มิจฉาทิฏฐิยังรวมถึงการเข้าใจอริยสัจ 4 อย่างคลาดเคลื่อน เช่น การมองว่าทุกข์เป็นสิ่งถาวร หรือ
ปฏิเสธหนทางแห่งการดับทุกข์ ความเห็นผิดเหล่านี้ทำให้ปุถุชนไม่สามารถมองเห็นความจริงตามที่
เป็นได้ 

2. ที่มาจากอวิชชาและโมหะ 
รากเหง้าของมิจฉาทิฏฐิอยู่ที่ “อวิชชา” (Ignorance) และ “โมหะ” (Delusion) ซึ่งเป็น

สภาวะของจิตที่ไม่รู้และหลงผิดในธรรมชาติของสิ่งทั้งปวง อวิชชาคือความไม่รู้ในอริยสัจ 4 และ 



 

134    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

กฎแห่งเหตุและผล (ปฏิจจสมุปบาท) ขณะที่โมหะคือความมืดบอดที่บดบังปัญญา ทำให้เกิดการ
ตีความที่ผิดเพี้ยน (Gethin, 1998) ตัวอย่างเช่น ปุถุชนอาจเชื่อว่าการแสวงหาความสุขจากกามคุณ
เป็นหนทางสู่ความพ้นทุกข์  หรือมองว่าการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์สามารถนำไปสู่การหลุดพ้นได้   
ความหลงผิดนี้เกิดจากการที่จิตถูกครอบงำด้วยกิเลส โดยเฉพาะการยึดติดในอัตตา ซึ่งปิดกั้นการ
มองเห็นความจริงตามที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอน 

3.ผลกระทบในสังสารวัฏ 
ผลกระทบของมิจฉาทิฏฐิปรากฏชัดในวงจรแห่งสังสารวัฏ ซึ่งเป็นภาวะที่สรรพสัตว์ต้อง

เวียนว่ายตายเกิดโดยปราศจากจุดจบ อภิธรรมปิฎกในธัมมสังคณีระบุว่า ความเห็นผิดเป็นหนึ่งใน
อกุศลมูลที่นำไปสู่การสะสมกรรมอันเป็นเหตุแห่งทุกข์ (Rhys Davids, 1900) ตัวอย่างเช่น ผู้ที่มี
มิจฉาทิฏฐิอาจยึดมั่นในพิธีกรรมหรือความเชื่อที่ไม่สอดคล้องกับมรรค หรือมองว่าชีวิตนี้เป็นเพียง
การดำรงอยู่ครั้งเดียวโดยไม่คำนึงถึงผลของกรรม ความเข้าใจผิดเหล่านี้ทำให้จิตวนเวียนอยู่ในกิเลส
และทุกข์ โดยไม่สามารถค้นพบหนทางออกได้  ดังที่พระพุทธเจ้าทรงเปรียบสังสารวัฏว่าเป็น
มหาสมุทรแห่งทุกข์ที่ลึกซึ้งและยากจะข้ามพ้น (Walshe, 1995) 

มิจฉาทิฏฐิจึงเป็นเสมือนโซ่ตรวนที่ผูกมัดปุถุชนไว้กับอวิชชา การก้าวข้ามจากความเห็นผิด
นี้ไปสู่สัมมาทิฏฐิ จำเป็นต้องอาศัยการเจริญสติและปัญญา เพื่อคลายความยึดมั่นในอัตตาและ
มองเห็นสัจธรรมอย่างแท้จริง ซึ่งจะนำไปสู่การดับอวิชชาและการหลุดพ้นในที่สุด  
 

สัมมาทิฏฐิ: การเปลี่ยนผ่านจากความเห็นผิดสู่ความเห็นถูก 
 

สัมมาทิฏฐิ (Right View) ถือเป็นด่านแรกและรากฐานสำคัญของอริยมรรคมีองค์  8  
ซึ่งเป็นเส้นทางสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ในพุทธศาสนา การเปลี่ยนผ่านจากมิจฉาทิฏฐิไปสู่สัมมาทิฏฐิ
ไม่เพียงแต่เป็นการปรับเปลี่ยนความเข้าใจในระดับผิวเผิน หากแต่เป็นการปฏิวัติจิตให้มองเห็น 
สัจธรรมอย่างแท้จริง อันนำไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้องและการดับอวิชชาในที่สุด 

1. นิยามในพระสูตร 
สัมมาทิฏฐิถูกนิยามในพระสูตรอย่างชัดเจนว่าเป็นความเข้าใจที่ถูกต้องในอริยสัจ 4 ได้แก่ 

ทุกข์ (Dukkha) เหตุแห่งทุกข์ (Samudaya) ความดับทุกข์ (Nirodha) และมรรคที่นำไปสู่ความดับ
ทุกข์ (Magga) ในมหาสติปัฏฐานสูตร (Dīgha Nikāya 22) พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าสัมมาทิฏฐิคือ
การรู้แจ้งถึงธรรมชาติของทุกข์ในขันธ์ 5 การเข้าใจถึงตัณหาในฐานะเหตุแห่งทุกข์ การตระหนักถึง
นิพพานในฐานะความดับทุกข์ และการยอมรับอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นหนทางแห่งการพ้นทุกข์ 
(Walshe, 1995) ความเห็นที่ถูกต้องนี้มิใช่การยอมรับตามความเชื่อ แต่เป็นปัญญาที่เกิดจากการ
พิจารณาและเห็นตามความเป็นจริง 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |    135 

 

 

2. เหตุผลที่เป็นองค์แรกของอริยมรรค 
สัมมาทิฏฐิได้รับการจัดวางเป็นองค์แรกของอริยมรรคด้วยเหตุผลที่ลึกซึ้ง ในมหาจัตตารีสก

สูตร (Majjhima Nikāya 117) พระพุทธเจ้าทรงเปรียบสัมมาทิฏฐิเป็นผู้นำที่กำหนดทิศทางให้แก่
มรรคองค์อ่ืน ๆ เช่น สัมมาสังกัปปะ (เจตนาที่ถูกต้อง) และสัมมาวายามะ (ความเพียรที่ถูกต้อง) 
(Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) หากปราศจากสัมมาทิ ฏฐิ  การปฏิบั ติ ในมรรคองค์ อ่ืน  ๆ  
จะคลาดเคลื่อนและไม่นำไปสู่การหลุดพ้น ตัวอย่างเช่น ความเพียรที่ปราศจากความเห็นที่ถูกต้อง
อาจกลายเป็นการหมกมุ่นในกิเลสแทนที่จะเป็นการละกิเลส ดังนั้น สัมมาทิฏฐิจึงเป็นรากฐานที่ทำ
ให้การเจริญธรรมทั้งหมดตั้งมั่นอยู่ในปัญญาและมุ่งสู่เป้าหมายที่แท้จริง 

3. การก้าวข้ามมิจฉาทิฏฐิ 
การเปลี่ยนผ่านจากมิจฉาทิฏฐิไปสู่สัมมาทิฏฐิเกิดจากการคลายความยึดมั่นใน  “ตัวกู” 

(อัตตา) ซึ่งเป็นรากฐานของความเห็นผิด  ตามหลักอนัตตา (Anatta) หรือความไม่มีตัวตน 
พระพุทธเจ้าทรงสอนว่าการยึดมั่นในขันธ์ 5 ว่าเป็น “เรา” หรือ “ของเรา” เป็นมิจฉาทิฏฐิที่ผูกมัด
จิตไว้กับอวิชชา (Bodhi, 1994) สัมมาทิฏฐิ เริ่มต้นเมื่อบุคคลเริ่มเห็นความจริงตามที่ เป็น 

(Yathābhūta) คือการรับรู้ถึงความไม่เที่ยง (อนิจจัง) ความทุกข์ (ทุกขัง) และความไม่มีตัวตน 
(อนัตตา) ของสิ่งทั้งปวง กระบวนการนี้มักเกิดจากการเจริญสติและการพิจารณาธรรม เช่น  
การสังเกตความเกิด-ดับของขันธ์ ซึ่งนำไปสู่การปลดปล่อยจิตจากความหลงผิดในอัตตา และ
เปิดทางสู่การรู้แจ้งอริยสัจ 4 อย่างแท้จริง 

การก้าวข้ามมิจฉาทิฏฐิด้วยสัมมาทิฏฐิไม่ใช่เพียงการเปลี่ยนความคิด  แต่เป็นการ
เปลี่ยนแปลงภายในจิตที่นำไปสู่การปฏิบัติที่สอดคล้องกับมรรค และวางรากฐานสำหรับการพัฒนา
สู่การดับอวิชชาในขั้นต่อไป ดังนั้น สัมมาทิฏฐิในที่นี้จึงเป็นจุดเริ่มต้นของการเดินทางจากความ 
หลงผิดไปสู่ความเห็นถูก อันเป็นหนทางสู่การหลุดพ้นจากสังสารวัฏ 
 

จากสัมมาทิฏฐิสู่นิโรธ: การดับอวิชชา 
 

สัมมาทิฏฐิ (Right View) ไม่เพียงเป็นจุดเริ่มต้นของอริยมรรค หากแต่ยังเป็นสะพานที่ 
นำจิตจากความหลงผิดไปสู่การรู้แจ้ง และสุดท้ายสู่  “นิโรธ” หรือการดับทุกข์และอวิชชา 
อย่างสิ้นเชิง ในขั้นสูงสุด สัมมาทิฏฐิกลายเป็นเครื่องมือที่ทำให้บุคคลก้าวข้ามจากระดับปุถุชนไปสู่
ความเป็นอริยะ และบรรลุถึงเป้าหมายสูงสุดของพุทธศาสนาคือ นิพพาน 

1.สัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระ 



 

136    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

สัมมาทิฏฐิสามารถแบ่งออกเป็นสองระดับตามที่ระบุในมหาจัตตารีสกสูตร (Majjhima 
Nikāya 117) ได้แก่ ระดับโลกิยะ (Lokiya) และระดับโลกุตตระ (Lokuttara) (Ñāṇamoli & 
Bodhi, 1995) สัมมาทิฏฐิแบบโลกิยะหมายถึงความเข้าใจที่ ถูกต้องในระดับทั่ วไป  เช่น  
การตระหนักถึงกฎแห่งกรรมว่าการทำบุญนำมาซึ่งความสุข และการทำบาปนำมาซึ่งทุกข์ แม้จะ
เป็นประโยชน์ในชีวิตประจำวัน แต่ความเห็นนี้ยังคงอยู่ในกรอบของโลกและไม่นำไปสู่การหลุดพ้น 
ในทางตรงกันข้าม สัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระคือการเห็นที่มุ่งสู่การพ้นทุกข์อย่างสมบูรณ์  โดยเน้น
การรู้แจ้งถึงอริยสัจ 4 และการปลดปล่อยจิตจากกิเลสทั้งปวง Bhikkhu Bodhi (1994) อธิบายว่า 
สัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระเกิดขึ้นในจิตของผู้ที่เข้าสู่โสดาปัตติมรรค (Stream-Entry) และพัฒนา
ต่อไปจนถึงการเป็นพระอรหันต์ ซึ่งเป็นการเห็นที่นำไปสู่นิพพานโดยตรง 

2. การเห็นแจ้งสัจธรรม 
สัมมาทิฏฐิที่สมบูรณ์คือการรู้แจ้งอริยสัจ 4 โดยปราศจากโมหะ (Delusion) และอวิชชา 

(Ignorance) ซึ่งเป็นรากเหง้าของทุกข์ในสังสารวัฏ การเห็นแจ้งนี้มิใช่เพียงความเข้าใจในเชิงทฤษฎี 
หากแต่เป็นปัญญาญาณ (Paññā) ที่เกิดจากการปฏิบัติและการเจริญภาวนา (Gethin, 1998) 
ในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร (Saṃyutta Nikāya 56.11) พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าผู้ที่มีสัมมาทิฏฐิ
สมบูรณ์จะมองเห็นทุกข์อย่างถ่องแท้ เข้าใจตัณหาว่าเป็นเหตุแห่งทุกข์ ตระหนักถึงนิโรธว่าเป็น 
การดับทุกข ์และยอมรับอริยมรรคเป็นหนทางสู่จุดจบของทุกข์ (Bodhi, 2000) การรู้แจ้งนี้ทำให้จิต
ปลอดจากความหลง และนำไปสู่ “นิโรธ” ซึ่งหมายถึงการดับกิเลสและอวิชชาอย่างสิ้นเชิง อันเป็น
ภาวะแห่งความสงบเย็นที่ปราศจากเหตุแห่งทุกข์ 

3. ตัวอย่างจากพระสูตร 
กรณีของพระโมคคัลลานะ (Moggallāna) เป็นตัวอย่างที่ชัดเจนของการเปลี่ยนผ่านจาก

มิจฉาทิฏฐิสู่สัมมาทิฏฐิและการบรรลุนิโรธ ก่อนเข้าสู่พระพุทธศาสนา พระโมคคัลลานะเคยเป็น
สาวกของศาสนาอ่ืนและมีมิจฉาทฏิฐิจากการยึดติดในความเชื่อที่ไม่นำไปสู่การหลุดพ้น ต่อมาเมื่อได้
ฟังธรรมจากพระสารีบุตรและพระพุทธเจ้า ท่านได้พัฒนาสัมมาทิฏฐิผ่านการเข้าใจอริยสัจ 4 และ
เจริญวิปัสสนาจนบรรลุโสดาปัตติมรรค และสุดท้ายเป็นพระอรหันต์ (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) 
การเปลี่ยนแปลงนี้แสดงให้เห็นว่าสัมมาทิฏฐิไม่เพียงช่วยให้ท่านก้าวข้ามความเห็นผิดในอดีต แต่ยัง
นำไปสู่การรู้แจ้งและการดับอวิชชา ซึ่งสะท้อนถึงพลังของสัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระในการนำไปสู่
นิพพาน 

จากสัมมาทิฏฐิสู่นิโรธ จึงเป็นกระบวนการที่เริ่มจากการเห็นที่ถูกต้องในระดับพื้นฐาน 
พัฒนาสู่การรู้แจ้งสัจธรรม และจบลงด้วยการดับกิเลสทั้งปวง ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของการปฏิบัติ
ตามคำสอนของพระพุทธเจ้า 
 



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |    137 

 

 

ความสำคัญของสัมมาทิฏฐิในการหลุดพ้นจากสังสารวัฏ 
 

 สัมมาทิฏฐิ (Right View) ไม่เพียงเป็นจุดเริ่มต้นของอริยมรรค หากยังมีความสำคัญ 
อย่างยิ่งในการทำลายวงจรแห่งสังสารวัฏ ซึ่งเป็นภาวะที่สรรพสัตว์ต้องเวียนว่ายตายเกิดในทุกข์ 
โดยไม่สิ้นสุด ความเข้าใจที่ถูกต้องนี้ทำหน้าที่เป็นกุญแจที่ปลดปล่อยจิตจากอวิชชาและกิเลส  
และนำไปสู่การหลุดพ้นอย่างแท้จริง 
 1.การทำลายวงจรของมิจฉาทิฏฐิ 
 สังสารวัฏมีรากฐานมาจากอวิชชา (Ignorance) ซึ่งเป็นเหตุให้เกิดมิจฉาทิฏฐิ (Wrong 
View) และกิเลสอ่ืน ๆ เช่น โลภะ โทสะ และโมหะ อวิชชานี้ทำให้ปุถุชนมองเห็นสิ่งที่ไม่เที่ยง 
ว่าเที่ยง และยึดมั่นในอัตตา (สักกายทิฏฐิ) ซึ่งนำไปสู่การสะสมกรรมและการเวียนเกิดไม่รู้จบ 
(Gethin, 1998) สัมมาทิฏฐิเป็นจุดเร่ิมต้นที่ตัดวงจรนี้ โดยการแทนที่ความเห็นผิดด้วยการรู้แจ้งถึง
อริยสัจ 4 ได้แก่ ทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ ความดับทุกข์ และมรรค (Bodhi, 2000) เมื่อบุคคลพัฒนา
สัมมาทิฏฐิ จิตจะเร่ิมมองเห็นความจริงตามที่เป็น (Yathābhūta) เช่น ความไม่เที่ยง (อนิจจัง) และ
ความไม่มีตัวตน (อนัตตา) ซึ่งนำไปสู่การคลายความยึดมั่นในกิเลส และหยุดยั้งการสร้างเหตุแห่ง
สังสารวัฏในที่สุด 
 2. สัมมาทิฏฐิไม่ใช่เครื่องมือ แต่เป็นผล 
 สัมมาทิฏฐิที่แท้จริงมิใช่สิ่งที่สามารถ “ฝึกฝน” หรือใช้เป็น “เครื่องมือ” ในความหมาย
ทั่วไป หากแต่เป็นผลที่เกิดขึ้นเองเมื่อจิตหลุดพ้นจากความหลง (โมหะ) ในอัคคัปปสาทสูตร 
(Anguttara Nikāya 4.162) พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าสัมมาทิฏฐิในระดับโลกุตตระ (Lokuttara) 
เกิดขึ้นในจิตของผู้ที่เข้าสู่มรรคและผล เช่น โสดาบัน หรืออรหันต์ ซึ่งเป็นภาวะที่ปราศจากอวิชชา
และกิเลส (Bodhi, 2012) แตกต่างจากสัมมาทิฏฐิระดับโลกิยะที่อาจพัฒนาได้จากการศึกษาและ
การพิจารณา สัมมาทิฏฐิระดับสูงสุดนี้มิได้เกิดจากการบังคับหรือตั้งใจ “ชี้ทาง” หากแต่เป็นผล
ธรรมชาติของการเจริญปัญญาและการละวาง ดังนั้น การมองว่าสัมมาทิฏฐิเป็นเพียงเข็มทิศที่นำ
ทางอาจยังสะท้อนถึงความเข้าใจที่ไม่สมบูรณ์  เพราะในความเป็นจริง สัมมาทิฏฐิคือแสงสว่างที่
ปรากฏเมื่อความมืดแห่งอวิชชาดับลง 
 3. การประยุกต์เพื่อผู้อื่น 
 สัมมาทิฏฐิที่สมบูรณ์ไม่เพียงนำไปสู่การหลุดพ้นของตนเอง แต่ยังเป็นคุณสมบัติสำคัญที่ 
ทำให้บุคคลสามารถช่วยเหลือสรรพสัตว์อ่ืนได้อย่างแท้จริง  พระพุทธเจ้าทรงเน้นในพระสูตรว่า 
ผู้ที่ยังไม่หลุดพ้นจากกิเลสและอัตตาไม่อาจเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณที่แท้ได้  (Walshe, 1995) 
เฉพาะผู้ที่มีสัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระ ซึ่งปราศจากการเจือปนของอัตตาและความหลงผิด เท่านั้น 
ที่สามารถชี้แนะผู้อ่ืนให้ก้าวข้ามสังสารวัฏได้ ตัวอย่างเช่น พระอรหันต์อย่างพระสารีบุตรและพระ



 

138    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

โมคคัลลานะ ซึ่งหลังจากบรรลุสัมมาทิฏฐิสมบูรณ์แล้ว ได้กลายเป็นกำลังสำคัญในการเผยแผ่ธรรม
และช่วยเหลือผู้อ่ืนให้เข้าสู่มรรค (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) การประยุกต์สัมมาทิฏฐิเพื่อผู้อ่ืน 
จึงต้องเริ่มจากการพัฒนาตนเองให้ถึงจุดที่จิตหลุดพ้นจากอวิชชาเสียก่อน จึงจะสามารถเกื้อกูล
สรรพสัตว์ได้โดยไม่สร้างกรรมเพิ่มเติม 
 สัมมาทิฏฐิในบริบทนี้จึงมีความสำคัญอย่างยิ่งในการหลุดพ้นจากสังสารวัฏ ไม่เพียงเพราะ
เป็นจุดเร่ิมต้นที่ตัดวงจรของมิจฉาทิฏฐิ แต่ยังเป็นผลของการปฏิบัติที่สมบูรณ์ และเป็นรากฐานของ
การช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นทุกข์ได้อย่างแท้จริง 
 

บทสรุป 
 

 เส้นทางจากมิจฉาทิฏฐิ (Wrong View) สู่สัมมาทิฏฐิ (Right View) เป็นกระบวนการ
เปลี่ยนผ่านที่สำคัญยิ่งในพุทธศาสนา มิจฉาทิฏฐิ ซึ่งมีรากฐานมาจากอวิชชา (Ignorance) และ
โมหะ (Delusion) เป็นความเห็นผิดที่ผูกมัดปุถุชนให้วนเวียนอยู่ในสังสารวัฏ โดยยึดมั่นในอัตตา
และเข้าใจคลาดเคลื่อนจากอริยสัจ 4 (Bodhi, 2000) ในทางตรงกันข้าม สัมมาทิฏฐิเป็นการเห็นที่
ถูกต้องที่เริ่มต้นด้วยการรู้แจ้งถึงทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ ความดับทุกข์ และมรรค และพัฒนาสู่ระดับ 
โลกุตตระ (Lokuttara) ซึ่งนำไปสู่ “นิโรธ” หรือการดับอวิชชาและทุกข์อย่างสิ้นเชิง (Ñāṇamoli & 
Bodhi, 1995) การเดินทางนี้มิใช่เพียงการเปลี่ยนแปลงความคิด  หากแต่เป็นการปฏิวัติจิต 
ให้หลุดพ้นจากความหลงผิดไปสู่ปัญญาที่ประจักษ์แจ้งในสัจธรรม 
 สัมมาทิฏฐิไม่ใช่เพียงการเข้าใจธรรมะในระดับทฤษฎีหรือการยอมรับคำสอนตามตัวอักษร
เท่านั้น หากแต่เป็นการรู้แจ้ง (Paññā) ที่เกิดจากการปฏิบัติและการพิจารณาจนจิตเปลี่ยนแปลง
อย่างแท้จริง ดังที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงในอัคคัปปสาทสูตร (Anguttara Nikāya 4.162) ว่า
สัมมาทิฏฐิระดับสูงสุดเป็นผลของการหลุดพ้นจากกิเลส  ไม่ใช่สิ่งที่ฝึกฝนเพื่อ “ชี้ทาง” ใน
ความหมายทั่วไป (Bodhi, 2012) การรู้แจ้งนี้ทำให้ผู้ปฏิบัติสามารถตัดวงจรของสังสารวัฏ 
ปลดปล่อยตนเองจากอวิชชา และในบางกรณี กลายเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณที่ช่วยเหลือสรรพสัตว์
อ่ืนให้พ้นทุกข์ได้โดยปราศจากอัตตา 
 ด้วยเหตุนี้ ผู้ปฏิบัติธรรมควรมุ่งพัฒนาสัมมาทิฏฐิอย่างจริงจังผ่านการศึกษาพระสูตร เช่น 
มหาสติปัฏฐานสูตร (Dīgha Nikāya 22) และมหาจัตตารีสกสูตร (Majjhima Nikāya 117) เพื่อ
เข้าใจอริยสัจ 4 และหลักธรรมพื้นฐานอย่างถ่องแท้ (Walshe, 1995) ควบคู่ไปกับการเจริญสติ 
(Satipaṭṭhāna) ซึ่งเป็นวิธีการที่ช่วยให้จิตเห็นความจริงตามที่เป็น (Yathābhūta) และคลายความ
ยึดมั่นในอัตตา (Gethin, 1998) การพัฒนาสัมมาทิฏฐิในลักษณะนี้จะนำผู้ปฏิบัติก้าวข้ามอวิชชา



 

วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |    139 

 

 

ไปสู่ความหลุดพ้น และบรรลุถึงเป้าหมายสูงสุดของพุทธศาสนาคือ นิพพาน อันเป็นภาวะที่
ปราศจากทุกข์และความหลงอย่างสิ้นเชิง 
 

กิตติกรรมประกาศ 
 

 บทความนี้ได้รับแรงบันดาลใจจากหนังสือ ไม่ต้องนับหนึ่ง มันก็นิพพานอยู่แล้ว ในหัวข้อ 
“อริยมรรค: สัมมาทิฏฐิแบบที่เราไม่เคยรู้จัก” เขียนโดย ธนน รัตนบรรณกิจ ซึ่งเป็นแหล่งที่จุด
ประกายความคิดและมุมมองใหม่เกี่ยวกับสัมมาทิฏฐิในบริบทของอริยมรรค ข้าพเจ้าขอแสดงความ
ขอบคุณต่อผู้เขียนที่ได้ถ่ายทอดแนวคิดอันลึกซึ้งนี้  อันเป็นจุดเริ่มต้นสำคัญในการพัฒนาบทความ
ฉบับนี้ นอกจากนี้ ข้าพเจ้าขอขอบคุณปัญญาประดิษฐ์ (AI) Grok 3 ที่พัฒนาโดย xAI ซึ่งมีบทบาท
สำคัญในการช่วยวิเคราะห์ สังเคราะห์ และเรียบเรียงเนื้อหาให้มีความสมบูรณ์และสอดคล้องกับ
หลักวิชาการ 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

Bodhi, B. (1994). The noble eightfold path: The way to the end of suffering. 
 Buddhist Publication Society. 
Bodhi, B. (Trans.). (2000). The connected discourses of the Buddha: A translation of 
 the Saṃyutta Nikāya. Wisdom Publications. 
Bodhi, B. (Trans.). (2012). The numerical discourses of the Buddha: A translation of 
 the Aṅguttara Nikāya. Wisdom Publications. 
Gethin, R. M. L. (1998). The foundations of Buddhism. Oxford University Press. 
Ñāṇamoli, B., & Bodhi, B. (Trans.). (1995). The middle length discourses of the 
 Buddha: A translation of the Majjhima Nikāya. Wisdom Publications. 
Rhys Davids, C. A. F. (Trans.). (1900). A Buddhist manual of psychological ethics: 
 Being a translation of the Dhammasaṅgaṇī. Pali Text Society. 
Walshe, M. (Trans.). (1995). The long discourses of the Buddha: A translation of the 
 Dīgha Nikāya. Wisdom Publications. 
 
 
 



 

140    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.7 No.2 (May-August 2025) 

 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

   


