
รูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆต์ามหลักปาริสุทธิศีล 4 
ในจังหวัดนครราชสีมา 

A MODEL OF LIVING A LIFE ACCORDING TO PARISUDDHISILA 
OF MONKS IN NAKHONRATCHASIMA PROVINCE 

 
 

1พระครูสิริปริยัติโกศล กิตฺติวํโส (กุมพล), 2พระมหาสุพร รกฺขิตธมฺโม  
และ 3เบญจมาศ สุวรรณวงศ์ 

1Phrakhrusiripariyattikosol Kittivamso (Kumpol), 2Phamaha Suporn 
Rakkhitadhammo, 3Benjamas  Suwannawong 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavityalaya University, Thailand 

 
16306105001@mcu.ac.th 

 

Received July 12, 2021;  Revised October 9, 2021;  Accepted November 20, 2022 
 

บทคัดย่อ 

 

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริ
สุทธิศีล 4 2) เพื่อศึกษารูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัด
นครราชสีมา 3) เพื่อศึกษาเสนอรูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ใน
จังหวัดนครราชสีมา ผลการวิจัยพบว่า สภาพปัญหาการละเมิดพระสงฆ์ในสังคมไทยเกิดจาก 3 
ปัจจัยได้แก่ 1) ไม่รู้พระธรรมวินัย 2) การไม่ปฏิบัติตามพระธรรมวินัย 3) การตีความวินัยที่แตกต่าง
กัน พระพุทธศาสนาซึ ่งเป็นปัจจัยสำคัญที ่จะส่งผลให้เกิดความเข้มแข็ง ความยั ่งยืนของ
พระพุทธศาสนาและเพื่อให้เกิดความสงบสุขของมนุษย์ในสังคมโดยรวมและการกล่าวถึงพระสงฆ์
วินัยในการรักษาศีลการดำรงชีวิตของพระสงฆ์ในจังหวัด นครราชสีมานั้น ถือตามหลักการของพระ

 
1 นิสิต, สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั วทิยาลัยเขตนครราชสีมา 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย ์ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัเขตนครราชสีมา 
3 อาจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยเขตนครราชสีมา 

mailto:16306105001@mcu.ac.th


 

330     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.1 (January-April 2023 

 

ศาสนาแล้ว พระสงฆ์จะอาศัยประชาชน ให้การอุปถัมภ์ด้วยปัจจัย 4 และหาทางตอบแทนด้วยการ
ให้ธรรมทาน โดยเฉพาะการดำรงตนของพระสงฆ์ควรจะเป็นอุดมการณ์ได้ศี ลเป็นเครื ่องมือ
สนับสนุนการทำความดีอันเป็นจุดมุ่งหมายของชีวิตและทำให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันอย่างเรียบร้อย
ศีลเป็นความงามเบื้องต้นในพระพุทธศาสนา ศีลเป็นเครื่องทำให้บริสุทธิ์หรือศีลเป็นเหตุให้บริสทุธิ์ 
หลักปาริสุทธิศีล 4 คือ ปาติโมกขสังวรศีล  อินทรียสังวรศีล อาชีวปาริสุทธิศีล และปัจจัยสันนิสิตศลี 
ตามสมควรแก่ภาวะของตนเพื่อขัดเกลาศีลให้บริสุทธิ์ ตามหลักของไตรสิกขา ศีล  สมาธิ และปัญญา 
จึงเป็นองค์ประกอบ เมื่อบำเพ็ญศีลให้บริบูรณ์จนเป็นปกติมารยาทได้แล้ว  จึงประพฤติคุณธรรม
อย่างอื่นก็มักยั่งยืนไม่ผันแปร เช่น ควรปฏิบัติในรูปแบบที่พร้อมเพยงกันในทุกด้าน เพื่อความ
บริสุทธิ์ งดงามของหมู่สงฆ์ เพื่อความสืบต่ออายุพระพุทธศาสนาให้คงอยู่ยืนนาน เพื่อสร้างเสริม
ศรัทธาแก่พุทธศาสนิกชนสืบไป 

 

คำสำคัญ: รูปแบบการดำเนินชีวิต, พระสงฆ์,ปาริสุทธิศีล 4, จังหวัดนครราชสีมา 
 

Abstract 
 

The results of the study indicated that: The violation of Dhamma and Vinaya of 
monks comes from 3 main factors: 1) Lack of understanding in Dhamma and Vinaya, 2) Not 
follow the codes of Dhamma and Vinaya, and 3) Different interpretation of Dhamma and 
Vinaya in Buddhism. These three factors result to the strength and establishment of 
Buddhism and the peace in society. According to the Buddhist principles, the life of monks 
depends on lay-people because monks have to live their lives by the support with the 
four necessities from lay-people. At the same time, monks have to find ways to give back 
to people by teaching them with the Buddhist teachings. By this way, the monks’ life can 
be the ideal life. Sila or precept is the instrument supporting to do good, which is the aim 
of life and makes people live together in society peacefully. Sila is the fundamental beauty 
and can purify actions. The four principles of Parisuddhisila consist of restraint in 
accordance with the monastic disciplinary code, sense-control, purity of conduct as regards 
livelihood, and pure conduct as regards the necessities of life.  When Sila has been 
cultivated and practiced regularly and firmly, other virtues can be cultivated and practiced 
without difficulty. To follow Sila or the codes of training is purity and beauty of Sangha 
and it is for sustainability of Buddhism and faith encouragement of Buddhists as the whole. 

 

Keywords : Model of living a life, Monks, Patisuddhisila, Nokhonratchasima Province 



 

                 วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปท่ีี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566)   |    331 

 

 

บทนำ 
 

หลักคำสอนของพระพุทธองค์มีความสำคัญมาก แต่พระธรรมคำสอนนี้หากปราศจากผู้
ทรงจำเอาไว้ มีก็เหมือนไม่มี ต้องมีผู้ทรงจำ ได้ศึกษา ได้ฝึกฝน ได้ปฏิบัติ คือการเว้นชั่วหรือเว้นจาก
ข้อห้าม  ธรรมคือความประพฤติดี หรือคำแนะนำสั่งสอนให้ทำความดี แต่ตามหลักการที่แท้จริงของ
พระพุทธศาสนาธรรมภาคปฏิบัติทั้งหมดก็ คำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าซึ่งเป็นแสงสว่างส่อง
ทางชีวิตแก่ชาวโลก (วิ.ม.(ไทย) 4/18/25), พุทธศาสนามีหลักในการประพฤติปฏิบัติเก่ียวกับการทำ
สมาธิที่มีปรากฏในพระสูตร พลกรณียวรรคพืชสูตร ที่ปรากฏว่า “ภิกษุทั้งหลายพืชคามและภูตคาม
ทั้งหมด ล้วนอาศัยแผ่นดินอาศัยอยู่บนแผ่นดินเจริญรุ่งเรืองเจริญงอกงาม ฉันใด ภิกษุเช่นนั้น
เหมือนกันอาศัยศีล ดำรงอยู่ในศีลอยู่แล้ว เจริญอริยมรรค  8 ทำอริยะมีองค์ 8  ให้มาก ย่อม
เจริญรุ่งเรืองเจริญในธรรมทั้งหลาย”(สํ.ม. (ไทย) 19/150/80) ซึ่ง หลักปาริสุทธิศีล 4 มีศีลเป็น
องค์ประกอบในการเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 มาใช้ในการแก้ปัญหาและยังจะนำไปสู่ความเจริญทาง
ทางโลกและทางธรรม เช่น“พระสงฆ์ทั้งหลาย เมื่อพระอาทิตย์กำลังจะอุทัย ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมา
ก่อนเป็นบุพนิมิตฉันใด ศีลสัมปทาก็เป็นตัวนำเป็นบุพนิมิต เพื่อความเกิดขึ้นของอริยมรรคมีองค์ 8 
ฉันนั้น”(สํ.ม. (ไทย) 19/50/44 )ศีลเป็นเครื่องทำให้บริสุทธิ์หรือศีลเป็นเหตุให้บริสุทธิ์ ตามหลักปาริ
สุทธิศีล 4 ได้แก่ (1) ปาติโมกขสังวรศีล หมายถึง ความเป็นผู้สำรวม สังวรในปาติโมกข์ ถึงพร้อม
ด้วยอาจารและโคจร มีปกติเห็นภัยในโทษแม้มีประมาณเล็กน้อย สมาทานศึกษาในสิกขาบท
ทั้งหลาย (2) อินทรียสังวรศีล หมายถึงการสำรวมระวังอินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ ไม่ให้
อกุศลธรรมมีอภิชฌาและโทมนัสครอบงำได้ (3) อาชีวปาริสุทธิศีลหมายถึง ความบริสุทธิ์แห่งอาชีพ 
ไม่หลอกลวงเขาเลี้ยงชีวิต (4) ปัจจยสันนิสสิตศีล หมายถึงการรับและบริโภคปัจจัย 4 อย่างบริสุทธิ์ 
โดยการพิจารณาด้วยปัญญาคือเว้นความชั่วนั้นๆเสียได้แม้มีโอกาสจะทำ ๓ สมุจเฉทวิรัติ การงดเว้น
ได้อย่างเด็ดขาด  ถอนรากถอนโคนข้อนี้หมายถึงการเว้นได้อย่างเด็ดขาด  ถอนรากถอนโคนข้อนี้
หมายถึงการเว้นความชั่วของพระอริยะเจ้า  ซึ่งท่านได้มาพร้อมกับการบรรลุอริยมรรคอริยะผล 
(วศิน อินทสระ), (2549: 39),     

สภาพปัญหาในพระพุทธศาสนาในประเทศไทย ประเพณีคติโบราณจะนิยมให้ลูกหลาน 
บวช การให้ภิกษุที่บวชเข้ามาแล้วได้เรียนพระธรรมวินัย ทั้งเล่าเรียนปริยัติและได้เรียนการประพฤติ
ปฏิบัติ เช่น การทำกิจวัตรต่าง ๆและการฝึกจิตเจริญปัญญา ไม่ใช่จะเรียนเฉพาะในห้องเรียนเท่านั้น 
ภิกษุยังต้องฝึกฝนปฏิบัติอบรมกาย วาจาใจและปัญญา เพราะถ้าขาดการศึกษาแล้วก็จะปฏิบัติไม่
ถูกต้อง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), (2521: 58), การละเมิดพระสงฆ์ในสังคมไทยเกดิจาก 
3 ปัจจัยได้แก่ 1) ไม่รู ้พระธรรมวินัย 2) การไม่ปฏิบัติตามพระธรรมวินัย 3) การตีความวินัยที่



 

332     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.1 (January-April 2023 

 

แตกต่างกัน พระพุทธศาสนาซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญที่จะส่งผลให้เกิดความเข้มแข็ง (พุทธทาสภิกขุ) , 
(2521: 27), ความยั่งยืนของพระพุทธศาสนาและเพื่อให้เกิดความสงบสุขของมนุษย์ในสังคม
โดยรวมและการกล่าวถึงพระสงฆ์ว ินัยในการรักษาศีลการดำรงชีว ิตของพระสงฆ์ในจังหวัด 
นครราชสีมานั้น  ถือตามหลักการของพระศาสนาแล้ว พระสงฆ์จะอาศัยประชาชน ให้การอุปถัมภ์
ด้วยปัจจัย 4 และ หาทางตอบแทนด้วยการให้ธรรมทาน โดยเฉพาะการดำรงตนของพระสงฆ์ควร
จะเป็นผู้มีหลักการที่ว่า เป็นการสร้างความเชื่อความเลื่อมใส ความชื่นบาน ผ่องใสให้เกิดแก่ผู้พบ
เห็น ให้ความสงบเย็น ให้ธรรมทาน ให้ความจริงความ ในคัมภีร์สังยุตตนิกายมหาวารวรรค พระผู้มี
พระภาคตรัสถึงความสำคัญของศีลสัมปทาความถึงพร้อมด้วยศีล ซึ่งหมายถึงปาริสุทธิศีล 4  มี
ปรากฏว่า “พระสงฆ์ทั้งหลาย เมื่อพระอาทิตย์กำลังจะอุทัย ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมาก่อนเป็นบุพนิมิต
ฉันใด ศีลสัมปทาก็เป็นตัวนำเป็นบุพนิมิต เพื่อความเกิดขึ้นของอริยมรรคมีองค์ 8 ฉันนั้น”(สํ.ม. 
(ไทย) 19/50/44) ศีลเป็นองค์ประกอบในการการเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 การปฏิบัติตามศีลในพุทธ
ศาสนา  

ผู้วิจัยจึงเกิดความสนใจที่จะวิจัยเรื่องรูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริ
สุทธิศีล 4 ในจังหวัดนครราชสีมา โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวคิด ทฤษฎีและเอกสารงานวิจัยที่
เกี่ยวข้องกับการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ในจังหวัดนครราชสีมาและรูปแบบการดำเนินชีวิตของ
พระสงฆ์ให้ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาสืบต่อไป 
 

วัตถุประสงค์ 
 

 1.  เพื่อศึกษาการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4  
2..  เพื่อศึกษารูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัดนครราชสีมา 

   3.  เพื่อศึกษาเสนอรูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัด
นครราชสีมา 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
 

 การศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยศึกษาข้อมูลจาก
เอกสาร (Documents) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In Depth Interview)  ได้ดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
 1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง  
  ประชากรในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ พระสงฆ์ นักวิชาการ หน่วยงานราชการ ประชาชนที่
เก่ียวกับป่าไม้ ในจังหวัดนครราชสีมา จำนวน 50 รูป/คน  



 

                 วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปท่ีี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566)   |    333 

 

 

 กลุ่มตัวอย่างที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ พระสงฆ์ และคฤหัสถ์ ในจังหวัดนครราชสีมา 
เกี่ยวกับการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัดนครราชสีมา โดยการสัมภาษณ์
เลือกสุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง (Purposive Sampling)  
  2. ขอบเขตด้านเนื้อหา  
  วิจัยได้ศึกษาหลักแนวคิดทฤษฎีต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาครั้งนี้ เพื่อใช้เป็นกรอบ
แนวคิดในการศึกษาและประกอบการอธิบายโดยศึกษาจาก ศึกษาค้นคว้าและรวมรวมข้อมูล จาก
คัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ตำราวิชาการ และเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องและศึกษางานวิจัยที่
เก่ียวข้องที่มีผู้ศึกษาไว้ในแง่มุมต่าง ๆ บทความ วารสาร สืบค้นหาข้อมูลจากสื่ออิเล็กทรอนิกส์ และ
มีการศึกษาทบทวนเอกสารต่าง ๆ ได้แก่ สารนิพนธ์ วิทยานิพนธ์ รายงานการวิจัย บทความและ
เอกสารทางวิชาการ เอกสารจากหน่วยงานที่เกี่ยวข้องทั้งจากภาครัฐและเอกชน ที่เกี่ยวกับรปูแบบ
การดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัดนครราชสีมา  
 3. เครื่องมือที่ใช้ในการรวบรวมข้อมูล  
 ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้เครื่องมือเป็นแบบสอบถามในการเก็บรวบรวมข้อมูล ซึ่งแบ่ง
ออกเป็น 3 ตอน ดังนี้ 
   ตอนที่ 1  แบบสอบถามเกี่ยวกับข้อมูลเกี่ยวกับผู้ให้สัมภาษณ์ นามสกุล เพศ อายุ 
การศึกษา อาชีพ ตำแหน่ง 
          ตอนที่ 2  แบบสัมภาษณ์ปลายเปิด เกี่ยวกับรูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตาม
หลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัดนครราชสีมา 
            ตอนที่ 3  แบบสัมภาษณ์ปลายเปิด เกี่ยวกับข้อคิดเห็น และข้อเสนอแนะ 
  4. การวิเคราะห์ข้อมูล 
 ว ิ เคราะห ์ข ้อม ูลท ั ่วไปของผ ู ้ตอบแบบสอบถาม ว ิ เคราะห ์ข ้อม ูลจากเอกสาร 
(Documents) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In Depth Interview) ซึ่งเป็นการศึกษาวิเคราะห์ความ
คิดเห็นเกี่ยวกับรูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัดนครราชสีมา
วิเคราะห์เพื่อหาข้อสรุป พรรณนาและอธิบายผลต่อไป 
 

ผลการวิจัย 
 การวิจัยเรื ่อง รูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัด
นครราชสีมา สรุปผล ดังนี้ 



 

334     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.1 (January-April 2023 

 

1. การดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 
สภาพปัญหาการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ คือ การไม่สำรวมในพระปาติโมกข์ คือ การ

ระเมิดจากข้อห้าม ไม่ทำตามข้อปฏิบัติ ไม่ประพฤติตามในสิกขาบท ในทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า 
เดรัจฉานวิชา เป็นวิชาที่ขัดขวางทางสวรรค์และมรรคผล ไม่ได้เป็นไปเพื่อความเจริญขึ้นของกุศล
ธรรม มีแต่ทำให้เกิดความลุ่มหลง ทำให้เสื่อมจากคุณความดีที่จะเกิดขึ้น และ การไม่สำรวมอินทรีย์ 
คือการขาดสติไม่ระวังเมื่อรับรู้อารมณ์ด้วยอินทรีย์ทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เมื่อเห็นรูป ได้
ยินเสียง ได้กลิ่น ลิ้มรส ถูกต้องสัมผัส และรับรู้อารมณ์ทางใจ เกิดความยินดียินยินร้ายพอสัมผัส
กระทบร่างกาย เย็นร้อนอ่อนแข็งชอบใจหรือไม่ชอบใจ เมื่อถูกเข้ารู้สึกนิ่มนวล ชวนปลาบปลื้ม ถ้า
เราไปยุ่งกับสิ่งสัมผัสนั้น ๆ ก็จะพาโทมนัสมาประทุษร้ายใจเรา ใจเราหยุดไม่ได้ ถ้าขาดความสำรวม
ใจก็เป็นโทษ เป็นโทษอย่างไร อภิชฌาและโทมนัสก็เข้าบังคับใจ เดี๋ยวก็ดีใจ เดี๋ยวก็เสียใจ และ  
มิจฉาอาชีว หมายถึง การเลี้ยงชีพในทางที่ผิด ไม่เว้นขาดจากการหาเลี้ยงชีพที่ผิดต่อพระธรรมวินัย 
ขัดต่อหลักศีลธรรม เช่น ภิกษุไม่เว้นขาดจากการหาเลี้ยงชีพที่สมควรแก่ภาวะแห่งภิกษุ มีการ
อวดอ้างตนเป็นผู้วิเศษ การประจบคฤหัสถ์ เป็นต้น การบริโภคปัจจัย 4 ด้วยความหลงใหลมัวเมา
กับสิ่งที่ได้มาแล้ว และตัวตัณหา คือ ความอยากมี อยากเป็นอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ย่อมเป็นเหตุให้ทุกข์ 

ปัญหาพระพุทธศาสนาในปัจจุบัน เป็นเรื ่องที่ค่อนข้างละเอียดอ่อน เป็นเรื ่องใหญ่
พุทธศาสนิกชนต้องให้ความสำคัญ แต่ส่วนใหญ่เรามักจะมองในมุมมองที่แคบ ไม่เห็นปัญหาใน
ภาพรวม ปัญหาต่าง ๆ จึงไปตกอยู่ที่วัด หรือพระสงฆ์ทั้งๆ ที่ปัญหาเหล่านั้น ทุกคนต้องมีส่วนร่วมใน
การรับผิดชอบ สังเกตได้จากกระทู้สนทนาต่างๆ ที่เก่ียวข้อง เมื่อเกิดเร่ืองอะไรเกิดข้ึน ทุกคนก็จะรุม
ด่า รุมประณาม วัด หรือพระสงฆ์ บางคนเลยเถิดสรุปไปเลยว่า พระพุทธศาสนาเสื่อมแล้ว พระสงฆ์
เป็นเพียงกาฝากของสังคม ไม่อยากเข้าวัด ไม่อยากทำบุญ อยากเปลี่ยนศาสนา หรือเปลี่ยนไปนับ
ถือศาสนาอื่นเลยก็มี ส่วนหนึ่งทำให้เราเห็นว่า ชาวพุทธเราไม่มีความรู้ความเข้าใจในพระศาสนา 
แม้แต่บทบาทของพระศาสนาหรือของพระสงฆ์ที่มีต่อพระพุทธศาสนานั้น ค่อนข้างจะซับซ้อน
พอสมควร ทุกปัญหาล้วนมีความเกี่ยวพัน เกี่ยวข้องกัน การจะบอกว่าปัญหาอยู่ตรงไหน ใครต้อง
รับผิดชอบย่อมเป็นการยาก แต่เพื่อความเข้าใจที่ง่ายขึ้น ปัญหาการละเมิดสิกขาบทปาริสุทธิศีล 4  
ดังตัวอย่างที่ได้จากการสัมภาษณ์พระสังฆาธิการ นักวิชาการผู้เชี่ยวชาญ พระสงฆ์ทั่วไป  ที่เกิด
ปัญหาและอุปสรรคโดยแบ่งออกเป็น 5 ระดับ ดังนี้ 

1. ปัญหาระดับศาสนา 
2. ปัญหาระดับหลักพระธรรมวินัย 
3. ปัญหาระดับองค์กรปกครองกำกับดูแล และเครื่องมือที่ใช้ในการปกครอง 



 

                 วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปท่ีี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566)   |    335 

 

 

             - องค์กรปกครองสงฆ์ พ.ร.บ.คณะสงฆ์ กฎ ระเบียบ คำสั่ง และกฎหมายที่
เก่ียวข้อง 

             - องค์กรกำกับดูแลภาครัฐ 
             - หน่วยงานภาครัฐที่เกี่ยวข้อง 

4. ปัญหาระดับองค์กร (วัด) 
5. ปัญหาระดับบุคคล (พระภิกษุ,สามเณร,พุทธศาสนิกชน) 
 

2. ร ูปแบบการดำเนินชีว ิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริส ุทธ ิศ ีล 4 ในจังหวัด
นครราชสีมา 

หลักดำเนินชีวิตตามหลักการที่พระพุทธเจ้าทรงกำหนดขึ้นมา ศึกษาพัฒนาตนไดแ้ล้วจึง
ไปพัฒนาสังคม พระสงฆ์ มีลักษณะสำคัญ คือ - ปฏิบัติเพื่อความพ้นทุกข์ ด้วยความเพียรพยายาม
ของตนเอง มิใช่หวังพึ่งพิงเทพเจ้า - สั่งสอนประชาชนให้รู้จักสัจธรรม มิได้เป็นสื่อกลางระหว่าง
มนุษย์กับสวรรค์ พระพุทธศาสนาถือได้ว่าเป็นศาสนาประจำชาติไทยและมีบทบาทในการดำเนิน
ชีวิต เป็น เครื่องยึดเหนี่ยวทางจิตใจของคนไทยมาช้านาน ซึ่งองค์ประกอบสำคัญของพุทธศาสนา
คือ ปาริสุทธิศีล 4 ศีลคือความบริสุทธิ์, ศีลเครื่องให้บริสุทธิ์, ความประพฤติบริสุทธิ์ที่จัดเป็นศีล มี
ดังนี้ 
        1. ปาฏิโมกขสังวรศีล (ศีลคือความสำรวมในพระปาฏิโมกข์ เว้นจากข้อห้าม ทำตามข้อ
อนุญาต ประพฤติเคร่งครัดในสิกขาบททั้งหลาย  
        2. อินทรียสังวรศีล (ศีลคือความสำรวมอินทรีย์ ระวังไม่ให้บาปอกุศลธรรมครอบงำเมื่อ
รับรู้อารมณ์ด้วยอินทรีย์ทั้ง 6 
        3. อาชีวปาริสุทธิศีล (ศีลคือความบริสุทธิ ์แห่งอาชีวะ เลี ้ยงชี วิตโดยทางที่ชอบ ไม่
ประกอบอเนสนา มีหลอกลวงเขาเลี้ยงชีพเป็นต้น  
        4. ปัจจัยสันนิสิตศีล (ศีลที่เก่ียวกับปัจจัย 4 ได้แก่ ปัจจัยปัจจเวกขณ์ คือ พิจารณาใช้สอย
ปัจจัยสี่ ให้เป็นไปตามความหมายและประโยชน์ของสิ่งนั้น ไม่บริโภคด้วยตัณหา 
 ศีลในพระพุทธศาสนาพบว่า การบัญญัติสิกขาบทในพระพุทธศาสนาเช่นนี้ก็เพื่อใช้เป็น
ข้อห้ามสำหรับพระภิกษุ เป็นหลักเกณฑ์ของการอยู่ร่วมกันของหมู่คณะ และเพื่อให้พระพุทธศาสนา
มีความตั้งมั่น เมื่อใดที่ภิกษุทำความผิดขึ้น ก็นำเอาบทบัญญัติไว้สำหรับมาคอยตรวจสอบเพื่อนำไปสู่
การตัดสิน เป็นกระบวนการแห่งการไต่สวน สอนสวน พิจารณาตรวจสอบ ปรับโทษสำหรับผู้ที่ทำ
ความผิด ผู้วิจัยได้ลงพื้นที่สัมภาษณ์เป้าหมายในการศึกษาวิจัย จำนวน 30 รูป/คน โดยวิเคราะห์ได้
ในประเด็นที่จะศึกษา 4 ประเด็น คือ (1) ปาติโมกขสังวร (2) อินทรียสังวร (3) อาชีวปาริสุทธิ  (4) 
การพิจารณาปัจจัย 4 ดังมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 



 

336     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.1 (January-April 2023 

 

1) การสำรวมในศีล (พระปาติโมกข์) การสำรวมในพระปาฏิโมกข์ (พระสงฆ์รักษา
ความประพฤติให้น่าเลื่อมใส) ความเป็นผู้รู้จักประมาณในการบริโภค (พระสงฆ์เสพปัจจัยสี่อย่างรู้
ประมาณพอเพียง) นั่งนอนในที่อันสงัด (พระสงฆ์สันโดษไม่คลุกคลีด้วยหมู่คณะ) ความเพียรในอธิ
จิต (พระสงฆ์พัฒนาจิตใจให้ยิ่งด้วยสมถะและวิปัสสนาเสมอ มิใช่ว่าเอาแต่สอนแต่ตนเองไม่กระทำ
ตามที่สอน มีดังนี้ 

ปาฏิโมกขสังวรศีล การเว้นจากข้อห้าม ทำตามข้อปฏิบัติ ประพฤติเคร่งครัดในสิกขาบท
นั้นๆ ได้แก่การรักษาศีลที่เป็นหลักสำคัญตามภาวะของตน ๆ เช่น พระภิกษุ รักษาศีล 227 ข้อ 
ภิกษุณีรักษาศีล 311 ข้อ สามเณรรักษาศีล 10 ข้อ อุบาสก อุบาสิกา รักษาศีล 5 หรือ 8 ข้อ  เป็น
ต้น 

การสำรวมในศีลเพื่อควบคุมพฤติกรรมของคนในสังคม  และใช้ศีลเป็นเครื่องมือในการ
แก้ปัญหาขั้นพื้นฐานต่างๆ ที่จะพัฒนาขึ้นไปเป็นปัญหาในระดับสังคมต่อไป  เพราะศีลธรรมนั้นเป็น
เครื่องมือในการกำจัดกิเลสขั้นหยาบของมนุษย์ได้ในบางส่วน  ที่จะทำให้มนุษย์อยู่ร่วมกันในสังคม
ได้อย่างปรกติสุข  แต่ไม่ทำให้กิเลสตัณหาของมนุษย์หมดสิ้นไปได้  ศีลจึงเป็นเพียงเครื่องมือขั้น
พื้นฐาน ที่จะทำให้มนุษย์พัฒนาตนเองให้ไปสู่เป้าหมายสูงสุดของชีวิตได้ เช่น 

- การฝึกศึกษาอบรมของวัดของครูอุปัชฌาย์ประจำวัด เช่น จัดตารางกิจวัตรประจำวัน
ของพระสงฆ์สามเณรให้เอ้ือต่อธรรมวินัย การศึกษาปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ เป็นต้น 
 รูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ให้การสำรวมในศีลเป็นระเบียบความเป็นอยู่ทั้ง
ส่วนตัวและผู้ที่เก่ียวข้อง  ตลอดถึงการหาเลี้ยงชีพในทางที่ชอบธรรม  เพื่อปิดกั้นการกระทำที่สังคม
หรือชุมชนนั้นไม่ยอมรับ  ทั้งยังเป็นการส่งเสริมการทำความดีและสร้างความสัมพันธ์อันดีงาม   เพื่อ
การอยู่ร่วมกันอย่างปรกติสุข การสำรวมในศีลนั้นเป็นเหมือนบรรทัดสำหรับให้คนประพฤติความดี
ให้คงที่  เมื่อบำเพ็ญศีลให้บริบูรณ์จนเป็นปกติมารยาทได้แล้ว  จึงประพฤติคุณธรรมอย่างอื่นก็มัก
ยั่งยืนไม่ผันแปร เช่น ควรปฏิบัติในรูปแบบที่พร้อมเพยงกันในทุกด้าน เพื่อความบริสุทธิ์ งดงามของ
หมู่สงฆ์ เพื่อความสืบต่ออายุพระพุทธศาสนาให้คงอยู่ยืนนานจวบจนครบอายุ เพื่อสร้างเสริมศรัทธา
แก่มหาชน เป็นข้อกำหนดหรือข้อปฏิบัติเบื้องต้นในการเว้นจากทำชั่ว  โดยการรักษากาย  และ
วาจาให้เป็นปรกติ  เพื่อช่วยให้กิจกรรมของคณะสงฆ์ดำเนินไปได้อย่างปรกติสุข เช่น  

- การรักษากาย วาจา ให้เรียบร้อย ตามระเบียบวินัย หรือข้อประพฤติปฏิบัติในการ
เว้นจากความชั่ว  ทำให้จิตใจ สงบร่มเย็น และเป็นสุข 

- พุทธบริษัท 4 คือพระภิกษุ ภิกษุณี  อุบาสก  อุบาสิกา รักษาศีล สมาทานศีล  ตาม
ฐานะฯ ของตน  เช่น อุบาสก  อุบาสิกา จะต้องรักษาปฏิบัติศีล  5  เป็นต้น 



 

                 วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปท่ีี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566)   |    337 

 

 

ดังนั้นในการศึกษาพระธรรมวินัยให้เข้าใจ น้อมประพฤติปฏิบัติเพื่อขัดเกลากิเลสของ
ตนเอง และเมื่อเข้าใจพระธรรมวินัยอย่างถูกต้อง นอกจากจะเป็นประโยชน์สำหรับตน เองแล้วยัง
สามารถเก้ือกูลให้ผู้อื่นมีความเข้าใจถูกเห็นถูกได้ด้วย เพราะสิ่งที่ควรเรียน ควรศึกษาให้เข้าใจจริง ๆ 
คือ พระพุทธศาสนา ซึ ่งเป็นพระธรรมคำสอนที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดง เป็นไปเพื่อ
ประโยชน์เกื้อกูลสำหรับผู้ที่ได้ฟังได้ศึกษาอย่างแท้จริง ไม่นำความทุกข์ความเดือดร้อนมาให้เลย
แม้แต่น้อย 

2) สำรวม (อินทรียสังวร) การสำรวมอินทรีย์ 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายใจ   อินทรีย
สังวรศีล ศีลคือความสำรวมอินทรีย์ ได้แก่ การมีสติระวังไม่ให้บาปอกุศลครอบงำเมื่อรับรู้อารมณ์
ด้วยอินทรีย์ทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เมื่อเห็นรูป ได้ยินเสียง ได้กลิ่น ลิ้มรส ถูกต้องสัมผัส 
และรับรู้อารมณ์ทางใจ ก็ระวังไม่ให้เกิดความยินดียินยินร้าย ซึ่งจะเป็นสาเหตุให้กระทำการ
บางอย่างอันจะทำให้ศีลด่างพร้อยได้ 

- สำรวมอินทรีย์ 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ไม่ให้ยินดียินร้าย ในเวลาเห็นรูป ฟังเสียง 
ดมกลิ่น ลิ้มรส ถูกต้องโผฏฐัพพะ รู้ธรรมารมณ์ด้วยใจ , ระวังไม่ให้กิเลสครอบงำใจ ในเวลารับรู้
อารมณ์ทางอินทรีย์ทั้ง 6 

อินทรียสังวรความสำรวมอินทรีย์ก็คือสำรวมอินทรีย์ทั้ง 6 นี้ สำรวมตา สำรวมหู สำรวม
จมูก สำรวมลิ้น สำรวมกาย สำรวมมนะคือใจ สำรวมอย่างไรก็คือว่ามีความสำรวมคือความป้องกัน 
ความระมัดระวังด้วยสติ ในทุกเวลาที่ตากับรูปได้ประจวบกัน หูกับเสียงได้ประจวบกัน จมูกกับกลิ่น
ได้ประจวบกัน ลิ้นกับรสได้ประจวบกัน กายและสิ่งที่กายถูกต้องได้ประจวบกัน มโนคือใจและ
ธรรมะคือเร่ืองราวได้ประจวบกัน 

การมีสติเป็นเครื่องปิดตา ใช้สติ เป็นเครื่องสำรวม ใช้สติเป็นเครื่องคุ้มครองความคิด 
ในขณะที่เราเห็นหรือดูสิ่งต่าง ๆ โดยเว้นขาดจากการถือนิมิตและอนุพยัญชนะ เช่น  

      - เห็นรูปด้วยตาแล้ว ไม่ถือนิมิต ไม่ถืออนุพยัญชนะปฏิบัติเพื่อสำรวมจักขุนทรีย์  
เป็นต้น 

      - ใช้สติเป็นเครื่องคุ้มครองไม่ให้ความโลภอยากได้ของเขา ความคิดเพ่งเล็งจ้องจะเอา
ของของคนอ่ืนโทมนัส  ความเสียใจ ความทุกข์ใจเกิดขึ้น 

 - การสำรวมระวังอินทรีย์ทั้งหลายมีจักษุเป็นต้น แท้ที่จริงแล้ว ก็เพื่อรักษามนินทรีย์
คือ ใจให้ปลอดจากทุกข์ ปลอดจากกิเลสภายในได้ 

- การมีสติคุ้มครองใจไม่ให้คิดเรื่องไร้สาระ  
- มีสติสำรวมจักขุนทรีย์ 



 

338     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.1 (January-April 2023 

 

การสัมผัสกระทบร่างกาย เย็นร้อนอ่อนแข็งชอบใจหรือไม่ชอบใจ เมถื่อถูกเข้ารู้สึกนิ่ม
นวล ชวนปลาบปลื้ม ถ้าเราไปยุ่งกับอ้ายความสัมผัสนั้น ๆ ถ้าเข้าไปยุ่งกับสิ่งที่สัมผัส ก็จะพาโทมนัส
มาประทุษร้ายใจเรา ใจเราหยุดไม่ได้ ใจของนักปราชญ์จะกลายเป็นใจของคนพาลไปเสีย ก็หยุดนิ่ง
เสียไม่ยอมให้ทั้งนิวรณ์ทั้ง 5 อย่างเข้ามาสู่ใจ ถ้าเลยเข้ามาได้ก็ขาดความสำรวม ถ้าขาดความสำรวม
ใจก็เป็นโทษ เป็นโทษอย่างไร อภิชฌาและโทมนัสก็เข้าบังคับใจ เดี๋ยวก็ดีใจ เดี๋ยวก็เสียใจ ถ้าจะให้
อภชิฌาและโทมนัสบังคับไม่ได้ก็จงทำใจให้หยุดเสีย 

3) ด้านการเลี้ยงชีพ (อาชีวปาริสุทธิ) การเลี้ยงชีวิตโดยทางที่ชอบ หมายถึง อาชีวปา
ริสุทธิศีล ศีลคือความบริสุทธิ์แห่งอาชีวะ หมายถึง การเลี้ยงชีพในทางที่ชอบ เว้นขาดจากการหา
เลี้ยงชีพที่ผิดต่อพระธรรมวินัย ขัดต่อหลักศีลธรรม เช่น ให้พระสงฆ์เว้นขาดจากการหาเลี้ยงชีพที่ไม่
สมควรแก่สมณะ มีการอวดอ้างตนเป็นผู้วิเศษ การประจบคฤหัสถ์ เป็นต้น 

- ต้องรู้จักหาเลี้ยงชีพ จึงได้ปัจจัย 4 มาบริโภค แล้วก็บริโภคให้เป็นด้วยยสติ 
- ประกอบอาชีพที่ถูกต้องตามความมุ่งหมายของอาชีพแก่สมณะ 
- ไม่เกิดความขัดแย้ง แม้แต่ในใจตัวเอง ก็กลมกลืน ราบรื่น มีความสุข และทำได้ผลดี

ด้วย 
- ไม่เบียดเบียนผู้อื่นให้เกิดโทษ ความเดือดร้อนแก่ผู้ใด หรือทำให้หมู่คณะเสื่อมเสีย 

และไม่ทำให้ตัวเองสูญเสียหรือเสื่อม 
- การมีสติสำรวมเลี้ยงชีวิตโดยทางที่ชอบตามหลักอาชีวปาริสุทธิ 

ดังนั ่นอาชีวปาริสุทธิศีลไม่ให้อาชีพไปก่อการเบียดเบียนเกิดโทษ ทำให้เกิดความ
เดือดร้อนแก่ผู้ใด คือ การเลี้ยงชีพที่สะอาด อาชีพที่สะอาดของพระก็คือ เที่ยว บิณฑบาตและรับ
นิมนต์ไปฉันตามบ้าน เป็นต้น อินทรียสังวรนี้เป็นธรรมปฏิบัติอันสำคัญสำหรับผู้ปฏิบตัิธรรมะทั้งปวง 
จะปฏิบัติในศีล จะเป็นปฏิบัติในศีล 5 ศีล 8 ปฏิบัติในศีล 10 ของสามเณร หรือปาฏิโมกขสังวรศีล 
ศีลคือความสำรวมในพระปาฏิโมกข์สำหรับภิกษุ ซึ่งปฏิบัติตามพระวินัยบัญญัติของพระพุทธเจ้า ก็
จะต้องมีอินทรียสังวรความสำรวมอินทรีย์ดังกล่าวนี้ประกอบอยู่ด้วย การปฏิบัติในศีลทั้งปวงจึงจะ
บริสุทธิ์บริบูรณ์ได้ ถ้าขาดอินทรียสังวรแล้วก็ไม่สามารถจะปฏิบัติในศีลทั้งปวงให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ได้ 



 

                 วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปท่ีี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566)   |    339 

 

 

4) การพิจารณาปัจจัย 4 (ปัจจยปัจจเวกขณะ) การพิจารณาเสียก่อนจึงบริโภค
ปัจจัย 4 คือ จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และเภสัช หมายถึง การฝึกศึกษาให้รู้จักใช้สอยเสพบริโภค
สิ่งต่างๆ ด้วยปัญญาที่รู ้เข้าใจคุณค่าหรือประโยชน์ที่แท้จริงของสิ่งนั ้น ๆ เริ ่มตั้งแต่อาหาร ก็
พิจารณารู้เข้าใจความจริงว่า รับประทานเพื่อเป็นเครื่องหล่อเลี้ยงชีวิต ให้ร่างกายมีสุขภาพแขง็แรง 
ช่วยให้สามารถดำเนินชีวิตที่ดีงาม ดังนี้ 

ปัจจยสันนิสิตศีล ศีลที่เกี่ยวกับปัจจัยสี่ ได้แก่ ปัจจยปัจจเวกขณะ คือพิจารณาใช้สอย
ปัจจัยสี่ อันได้แก่ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม เสนาสนะ และเภสัช ให้เป็นไปตามความหมายและประโยชน์
ของสิ่งนั้นๆ ไม่บริโภคใช้สอยด้วยตัณหา 

- การพิจารณาปัจจัย 4 คือ การใคร่ครวญบ่อยๆ พิจารณาบ่อยๆ จะทำให้เราตระหนัก
ดีว่า เราเป็นใคร ควรทำอะไรดีในโลกนี้ และเราควรจัดการชีวิตของเราเช่นไรอยู่ในอารมณ์ปัจจุบันที่
กำลังมีกำลังเป็นกำลังประสบ ในขณะตากระทบสี หูกระทบเสียง จมูกกระทบกลิ่น ลิ้นกระทบรส  
กายกระทบสัมผัส  ใจกระทบเร่ืองราวต่าง ๆ ตลอดความคิดนึก โดยไม่ปล่อยใจให้หลงไปในอารมณ์ 
นั้นโดย ให้ระลึกรู้ตามความเป็นจริง 

วิธีการพิจารณาปัจจเวกขณะทั้ง 4 อย่างคือ จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และเภสัช การ
บริสุทธิ์ด้วยการพิจารณาก่อนที่จะใช้สอย ปัจจัย 4 หรือ เรียกว่า ปัจจัยสันนิสสิตศีล อันเป็นศีลที่
พระภิกษุ ที่พิจารณาปัจจัยที่ ได้มาก่อนจึงใช้สอย เหตุผลที่ทรงแสดงการพิจารณาสิ่งที่ได้มาก่อน
แล้วค่อยบริโภค 

- การฝึกศึกษาให้รู ้จักใช้สอยเสพบริโภคสิ่งต่าง ๆ ด้วยปัญญาที่รู ้เข้าใจคุณค่าหรือ
ประโยชน์ที่แท้จริงของสิ่งนั้น ๆ เริ่มตั้งแต่อาหาร ก็พิจารณารู้เข้าใจความจริงว่า รับประทานเพื่อ
เป็นเครื่องหล่อเลี้ยงชีวิต ให้ร่างกายมีสุขภาพแข็งแรง ช่วยให้สามารถดำเนินชีวิตที่ดีงาม 

ปัจจเวก คือการพิจารณา พิจารณาด้วยปัญญา วิธีการพิจารณาปัจจเวกขณะทั้ง 4 
อย่างคือ จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และเภสัชหรือเรียกว่า ปัจจเวกขณสุทธิ คือ การบริสุทธิ์ด้วยการ
พิจารณาก่อนที่จะใช้สอย ปัจจัย 4 หรือ เรียกว่า ปัจจัยสันนิสสิตศีล อันเป็นศีลที่พระภิกษุ ที่
พิจารณาปัจจัยที่ได้มาก่อนจึงใช้สอย เหตุผลที่ทรงแสดงการพิจารณาสิ่งที่ได้มาก่อนแล้วค่อยบริโภค
ใช้สอยเพื่อไม่ให้กิเลส อาสวะทั้งหลายเกิดในการใช้สอย ปัจจัยที่ได้มา อันเป็นการปิดกั้นกิเลส อา
สวะทั้งหลายที่จะเกิดในปัจจุบัน ที่จะเกิดเพราะสิ่งที่ได้มา พระพุทธองค์ทรงแสดงศีล คือปัจจัยสันนิ
สสิตศีล เพื่อพิจารณาด้วยปัญญา ย่อมบริสุทธิ์ด้วยการพิจารณาด้วยปัญญาเป็นปัจจเวกขณสุทธิ ซึ่ง
ปัจจัยก็มี 4 มีจีวร บิณฑบาต เสนาสนะและเภสัช ดังนั้นจึงเป็นเรื่องของปัญญาในการพิจารณา 
ปัจจัย 4 ที่ได้มาแล้วใช้สอย 



 

340     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.1 (January-April 2023 

 

3. เสนอรูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัด
นครราชสีมา ในการวิจัยผู้วิจัยได้ศึกษารูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ โดยแบ่งออกเป็น 4 
ด้าน มีดังนี้ 

การดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในพระพุทธศาสนา เป็นบทบาทใน
การดำเนินชีวิตบรรพชิตปัญหาพระพุทธศาสนาในปัจจุบัน เป็นเรื่องที่ค่อนข้างละเอียดอ่อน เป็น
เรื่องใหญ่พุทธศาสนิกชนต้องให้ความสำคัญ แต่ส่วนใหญ่เรามักจะมองในมุมมองที่แคบ ไม่เห็น
ปัญหาในภาพรวม ปัญหาต่างๆ จึงไปตกอยู่ที่วัด หรือพระสงฆ์ ทั้งๆ ที่ปัญหาเหล่านั้น ทุกคนต้องมี
ส่วนร่วมในการรับผิดชอบ ดังนั้นผู้วิจัยเสนอแนวทางการวิจัยดังนี้ 

1. เรื่องทรัพย์สินของวัดหรือของพระสงฆ์ ปัจจุบันวัดเป็นนิติบุคคลตามกฎหมายคณะ
สงฆ์ ที่กำหนดให้เจ้าอาวาสเป็นตัวแทนของวัดในการดำเนินการเกี่ยวกับทรัพย์สินของวัด มีอำนาจ
ทำนิติกรรมไปให้บุคคลใดก็ขึ้นอยู่กับอำนาจของเจ้าอาวาส การแต่งตั้งคณะกรรมการขึ้นมาจัดการ
ดูแลวัดจะเป็นคนของเจ้าอาวาสทั้งสิ้น หลายกรณีคนเป็นญาติพี่น้อง คนรับใช้ คนสนิททำให้อำนาจ
เด็ดขาดอยู่ที่เจ้าอาวาส 

นอกจากนี้ กฎหมายและระเบียบข้อบังคับที่มีอยู่ไม่เพียงพอที่จะทำให้แนวปฏิบัติในการ
บริหารเงินของวัดที่เป็นระบบ ขณะที่หน่วยงานของรัฐที่มีหน้าที่ในการกำกับดูแลการบริหารการเงนิ
ของวัดยังขาดการรวบรวมข้อมูลที่เป็นระบบ โดยเฉพาะสำนักพระพุทธศาสนาแห่งชาติที่ยังขาด
บทบาทในการกำหนดกรอบในการบริหารจัดการทางการเงินที่สอดคล้องกับหลักธรรมมาภิบาล อีก
ทั้งการเปิดเผยข้อมูลยังไม่เป็นระบบ 

2. เรื่องปัญหาของพระสงฆ์ที่ไม่ปฏิบัติตามพระธรรมวินัยนำมาซึ่งความเสื่อมศรัทธา มี
การรวมศูนย์เข้าสู่ส่วนกลางเป็นแนวตั้งมาไว้ที่มหาเถรสมาคม เจ้าคณะหน เจ้าคณะภาค เจ้าคณะ
จังหวัด เจ้าคณะอำเภอ และเจ้าคณะตำบล ปัญหาความสัมพันธ์ระหว่างคณะสงฆ์กับรัฐใกล้ชิดมาก
เกินไปรวมทั้งขาดการมีส่วนร่วมของพุทธบริษัททั้ง 4 ในการดูแลวัด 

นอกจากนี้ยังมีวิกฤติของพระสงฆ์ไทยคือ พระสงฆ์ไทยมีคุณภาพตกต่ำ ไม่มีระบบ
กลั่นกรองใครจะเข้ามาบวชก็ได้ ที่สำคัญความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับประชาชนเหินห่าง หลาย
วัดร่ำรวยแต่ชาวบ้านรอบวัดยังยากจน 

3. เรื่องการทำให้พระธรรมวินัยวิปริต และการประพฤติปฏิบัติวิปริตจากพระธรรมวินัย 
ปัจจุบันมีลัทธิสมอ้างว่าปฏิบัติตามแนวทางพระพุทธศาสนาแต่ความเป็นจริงขัดแย้งหรือตรงข้าม
โดยสิ ้นเชิง กรณีเช่นนี ้ต ้องมีคณะกรรมการชำระการปฏิบัติที ่ผ ิดเพี ้ยนจากพระธรรมวินัย
เปรียบเสมือน“ศาลรัฐธรรมนูญ” ที่ใครบิดเบือนหรือละเมิดรัฐธรรมนูญจะต้องถูกตัดสินว่ามี
ความผิด 



 

                 วารสารพุทธศาสตร์ มจร อุบลราชธานี  ปท่ีี 5 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566)   |    341 

 

 

4. เรื่องฝ่ายอาณาจักรที่จะต้องเข้าไปสนับสนุน ปกป้องคุ้มครองกิจการฝ่ายศาสนจกัร 
การปกครองคณะสงฆ์ไทย มีการรวมอำนาจไว้ที ่ศูนย์กลางมากเกินไปจนส่งผลกระทบให้การ
ดำเนินการแก้ปัญหาต่างๆที่สำคัญเกิดความล่าช้า 

ดังนั ้นการปกครองลักษณะเช่นนี ้จึงไม่เหมาะสมและล้าสมัย นอกจากนี ้ความไร้
ประสิทธิภาพที่เห็นได้ชัดคือ การควบคุมความประพฤติของภิกษุเนื้อหาและคำสอนตามพระธรรม
วินัยดังนั้นการกำหนดศีลธรรมอันดีงามของสังคมจึงถูกกำหนดจากชนชั้นนำเพียงกลุ่มเล็กๆ เท่านั้น
จากสภาพปัญหาดังกล่าว คณะกรรมการฯ ชุดนี้จึงมีข้อเสนอแนะเพื่อการปฏิรูปแนวทางและ
มาตรการปกป้องพิทักษ์กิจการพระพุทธศาสนา  
 

องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 
 

รูปแบบการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ตามหลักปาริสุทธิศีล 4 ในจังหวัดนครราชสีมา
ผลผลิต (Output) หมายถึง ผลที่เกิดขึ้นทันที ผล โดยตรงจากการดำเนินโครงการกิจกรรมเสร็จสิ้น 
เช่น คุณภาพของพระสงฆ์ คุณภาพของชุมชน หรือผู ้ผ่านการฝึกอบรมผลกระทบ ( Impact) 
หมายถึง ผลที่เกิดต่อเนื่องมาจาก 1. ประพฤติเคร่งครัดในสิกขาบท 2.การมีสติระวังไม่ให้บาปอกุศล
ครอบงำเมื่อรับรู้อารมณ์ด้วยอินทรีย์ทั้ง 6 3. การเลี้ยงชีพในทางที่ชอบ เว้นขาดจากการหาเลี้ยงชีพ
ที่ผิดต่อพระธรรมวินัย ขัดต่อหลักศีลธรรม 4. พิจารณาใช้สอยปัจจัยสี่ เป็นไปตามความหมายและ
ประโยชน์ของสิ่งนั้น ๆ ไม่บริโภคใช้สอยด้วยตัณหาผลลัพธ์ (Outcome) หมายถึง ผลระยะยาวซึ่ง
เกิดเป็น ผลจุดหมายปลายทาง หรือผลต่อเนื่องจากผลกระทบ  1. ประพฤติเคร่งครัดในสิกขาบท 2.
การมีสติระวังไม่ให้บาปอกุศลครอบงำเมื่อรับรู้อารมณ์ด้วยอินทรีย์ทั้ง 6 3. การเลี้ยงชีพในทางที่
ชอบ เว้นขาดจากการหาเลี้ยงชีพที่ผิดต่อพระธรรมวินัย ขัดต่อหลักศีลธรรม 4.พิจารณาใช้สอย
ปัจจัยสี่ เป็นไปตามความหมายและประโยชน์ของสิ่งนั้นๆ ไม่บริโภคใช้สอยด้วยตัณหา 

 

เอกสารอ้างอิง  
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2521).การกลับมาแห่งศีลธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 



 

342     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.1 (January-April 2023 

 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) (2550). ภัยแห่งพระพุทธศาสนาในประเทศไทย. พิมพ์ครั้งที่ 7 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ พิมพ์สวย 

วศิน อินทสระ. (2549). พุทธจริยศาสตร์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ธรรมดา. 
 

 
 
 
 
 
 

     


