
พระเจ้าเท่ากับพระพุทธเจ้าใช่หรือไม่ 
GOD IS EQUAL TO BUDDHA? 

 
 

1สุภิศรา  บุญช่วย 
1Supisara  Boonchuay 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
 

supi_sara555@hotmail.com 

 
Received: September 15, 2023;   Revised: November 20, 2023;   Accepted: December 26, 2023 
 

บทคัดย่อ 

 

พระเจ้าในความหมายทั่วไปของภาษาคน หมายถึง เทวดา ที่มีอำนาจในการสร้างในการ
บันดาล ในการเนรมิตต่างๆ เรียกว่า พระเจ้า ส่วนในภาษาธรรมะนั้น พระเจ้าหมายถึงอำนาจลึกลับ 
ที่ไม่ต้องมีตัวคน ไม่เป็นเทวดา ไม่ต้องเป็นอะไรทั้งหมดแต่เป็นสิ่งที่เป็นธรรมชาติ เป็นนามธรรม เช่น 
กฎธรรมชาติ ที่บันดาลให้สิ่งต่างๆ เกิดขึ้นมาและควบคุมสรรพสิ่ง ในฐานะเป็นพระเจ้าในภาษา
ธรรม หมายถึงทุกศาสนามีหลักคำสอนที่เป็นแก่นหรือจุดหมายของศาสนาไปในแนวทางเดียวกันทำ
ให้ศาสนิกของแต่ละศาสนาสามารถนำมาปฏิบัติในชีวิตประจำวันให้เกิดความสงบสุขและเข้าถึง
จุดหมายสูงสุดของชีวิตได้ เช่นพระพุทธศาสนาคือพุทธพจน์ของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก คริสต์
ศาสนาคำสอนในคัมภีร์ไบเบิ้ล เป็นต้น 

 
คำสำคัญ : ทางสายกลาง,  คุณธรรม, ความสุดโต่ง 
 
 
 

 
 1นิสิตระดับปริญญาเอก คณะพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

mailto:supi_sara555@hotmail.com


 

632   |MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

Abstract 
 

          God, in the general sense of the language of people, means a deity who has 
the power to create to inspire. In various creations, it is called God. In the language 
of Dharma, God means mystical powers. That there is no human being, no angel, 
nothing but something that is natural and abstract, such as the laws of nature that 
cause things to arise and control all things. As a god in the Dharma language It 
means that every religion has the same core doctrine or goals of religion, enabling 
the followers of each religion to apply it in their daily lives to achieve peace and 
reach the ultimate goal of life. For example, Buddhism is the Buddha's words in 
the Tripitaka. Christianity, teachings in the Bible, etc. 
 
Keywords : The middle path, Virtue, Extremes 

 

 บทนำ 
พระเจ้าในทั้งสองศาสนามีทั้งระดับต่ำและระดับสูงในระดับต่ำเรียกว่า พระเจ้าใน

ความหมายของภาษาคน คือ พระเจ้าที่มีรูปร่างที่กล่าวไวใ้นนิยาย พระเจ้าในระดับสูงคือ สะภาวะที่
เป็นกฎธรรมชาติในคำสั่งสอนของศาสนานั้น ๆ ส่วนพระเจ้าในฐานะพระบุตร คือ เป็นตัวของ
ศาสดาผู้ประกาศศาสนาหรือคำสั่งสอนที่ถือว่าเป็นพระเจ้าในระดับสูงที่อยู่ในฐานะพระวิญญาณซึ่ง
พระเจ้าในฐานะต่างนัน้เป็นพระเจ้าในฐานะเป็นพระตีมูรติ เป็นสิ่งที่เคารพสูงสุดในศาสนา เช่น พระ
พุทธ พระธรรม พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา (Budhatas  Bhikkhu, 1966 : 111-200 ) 

นักบุญโทมัส อไควนัส (St. Thoman Aquinas) เป็นนักเทววิทยาชาวคริสเตียนที่มีชีวิตอยู่
ในช่วงปรัชญายุคกลางตอนปลาย นักบุญโทมัส อไควนัส เป็นนักเทววิทยาที่นำเอาปรัชญาของ
อริสโตเติ้ลมาอธิบายคำสอนของศาสนาคริสต์ ดังนั้น ผลงานส่วนใหญ่ของท่านจึงได้รับอิทธิพลมา
จากอริสโตเติ้ล แต่ก็มีผลงานบางส่วนที่แสดงถึงทรรศนะของท่านที่แตกต่างไปจากอริสโตเติ้ล เช่น 
เร่ืองที่ว่ามนุษย์ไม่สามารถจะใช้เหตุผลพิสูจน์เร่ืองตรีเอกานุภาพและเร่ืองการสร้างโลก เป็นต้น โดย
ท่านยอมรับว่าคำสอนที่สำคัญในศาสนาคริสต์นั้นมนุษย์ไม่อาจจะพิสูจน์ได้ด้วยเหตุผลเพราะศาสนา
เป็นเร่ืองของความเชื่อและความศรัทธาเพื่อเข้าถึงพระเจ้าโดยตรง 

 
 
 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม, 2566) |    633 
 

 

ความหมายของพระเจ้า 
    พระเจ้า หรือ พระเป็นเจ้า (อังกฤษ: God) หมายถึง เทวดาผู้เป็นใหญ่ ถือเป็นเทพเจ้า

เพียงพระองค์เดียวตามความเชื่อแบบเอกเทวนิยม หรือเป็นเทวดาผู้เป็นสารัตถะเดียวของเอกภพ
ตามความเชื่อแบบพหุเทวนิยม พระเป็นเจ้าถือว่าเป็นผู้อยู่เหนือธรรมชาติ พระผู้สร้างและปกครอง
เอกภพ นักเทววิทยาได้อธิบายคุณลักษณะของพระเป็นเจ้าไว้ต่าง ๆ กันตามแต่มโนทัศน์เกี่ยวกับ
พระเป็นเจ้าของบุคคลนั้น โดยทั่วไปถือว่าพระเป็นเจ้าทรงเป็นสัพพัญญู ผู้รอบรู้ทุกสิ่งในจักรวาล 
ทรงอำนาจไร้ขีดจำกัด ทรงสถิตอยู่ทุกหนแห่ง ทรงพระเมตตา เป็นภาวะเชิงเดียวที่ไม่แบ่งแยก ทรง
สถิตอยู่ชั่วนิรันดร์ และเอกภพไม่อาจอยู่ได้โดยปราศจากพระองค์ 

  นอกจากนี้ยังเชื่อกันว่าพระเป็นเจ้าทรงมีสภาพเป็นบุคคล เป็นวิญญาณ เป็นต้นกำเนิดของ
พันธะทางศีลธรรมทั้งปวง เป็นสิ่งที่ยิ่งใหญ่ที่สุดเท่าที่มนุษย์จะรับรู้ได้ นักเทววิทยาในศาสนายู
ดาห์ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม และ ศาสนาบาไฮ สนับสนุนทรรศนะนี้เช่นนี้ ส่วนนักปรัชญาใน
สมัยกลางและสมัยใหม่ยังคงให้เหตุผลสนับสนุนและคัดค้านกันอยู่ว่าพระเป็นเจ้ามีจริงหรือไม่ 

 พระเป็นเจ้ามีหลายพระนามแตกต่างกันไปตามวัฒนธรรมที่นบัถือว่าจะมองพระองค์เป็น
ใครและมีแง่มุมต่าง ๆ อย่างไร เช่น คัมภีร์ฮีบรูและคัมภีร์ไบเบลิภาคพันธสัญญาเดิมระบวุ่าพระเป็น
เจ้ามีพระนามว่า "พระยาห์เวห์" หรือ "เราเป็น" แต่ในศาสนายูดาห์มักหลีกเลี่ยงการออกพระนาม
ศักดิ์สิทธิ์นี้ แล้วออกพระนามว่า "เอโลฮิม" หรือ "อะโดนาย" ซึ่งแปลเป็นภาษาไทยวา่ "องค์พระผู้
เป็นเจ้า" แทน ในศาสนาอิสลามมีพระนามพระเป็นเจ้าถึง 99 พระนาม พระนามที่ใช้มากทีสุ่ดคอื 
"อัลลอฮ์" ส่วนในศาสนาฮินดู จะถือคติว่าเทพเจ้าหรือพระเจ้าล้วนเป็นหนึง่เดียวกัน เรียกว่า พร
หมัน มีสภาวะแห่งความเป็นเทวะทุกพระองค์ แต่ประกอบไปดว้ย 3 มหาเทพ เรียกว่า “ตรีมูรติ” 
คือ พระพรหม, พระวิษณุ และพระศิวะ และ 3 มหาเทวี เรียกว่า “ตรีศักติ” คือ พระสุรัสวดี, พระ
ลักษมี และพระอุมา แต่คติพระผู้สร้างมีมาตั้งแต่โบราณกาล 

 

ความเชื่อเร่ือง “พระเจ้า” 
          ความเชื่อเกี่ยวกับพระเจ้า ถูกสันนิษฐานว่ามีต้นกำเนิดจากความเชื่อแบบ วิญญาณนิยม 
(Animism) ของคนยุคดึกดำบรรพ์ (ปานทิพย์ ศุภนคร) ได้อธิบายไว้ว่า จากความเชื่อที่ว่าโลกเป็น
ที่อยู่อาศัยของวิญญาณนับไม่ถ้วนทั้งเป็นมิตร ไม่เป็นมิตร หรือไม่มีผลต่อมนุษย์ ต่อมาเมื่อมนุษย์
สังเกตเห็นอำนาจของบางสิ่งบางอย่างที่เหนือกว่าสิ่งอ่ืนๆ มนุษย์จึงเชื่อว่าสิ่งเหล่านี้เป็นยิ่งกว่า
วิญญาณโดยทั่ว ๆ ไป คือ เป็นเทพหรือเป็นพระเจ้า เช่น ความรุนแรงของปรากฏการณ์ธรรมชาติ 
จึงทำให้เกิดความเชื่อว่า มีเทพเป็นผู้ทำให้เกิดปรากฏการณ์ดังกล่าว นำมาซึ่งความเชื่อในเร่ืองเทพ
ประจำธรรมชาติของมนุษย์ในยุคโบราณ โดยเทพประจำธรรมชาตินั้นมีหลายองค์ (พหุเทวนิยม  : 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A9%E0%B8%B2%E0%B8%AD%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%81%E0%B8%A4%E0%B8%A9
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A7%E0%B8%94%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%9E%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%9E%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%AD%E0%B8%81%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A7%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B9%80%E0%B8%AD%E0%B8%81%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B8%A1&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B9%80%E0%B8%AD%E0%B8%81%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B8%A1&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%AB%E0%B8%B8%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A7%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%99%E0%B8%B7%E0%B8%AD%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%8A%E0%B8%B2%E0%B8%95%E0%B8%B4
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%9C%E0%B8%B9%E0%B9%89%E0%B8%AA%E0%B8%A3%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%AD%E0%B8%81%E0%B8%A0%E0%B8%9E
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A7%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%97%E0%B8%A2%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%84%E0%B8%B8%E0%B8%93%E0%B8%A5%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%93%E0%B8%B0%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B9%87%E0%B8%99%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A1%E0%B9%82%E0%B8%99%E0%B8%97%E0%B8%B1%E0%B8%A8%E0%B8%99%E0%B9%8C%E0%B9%80%E0%B8%81%E0%B8%B5%E0%B9%88%E0%B8%A2%E0%B8%A7%E0%B8%81%E0%B8%B1%E0%B8%9A%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B9%87%E0%B8%99%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A1%E0%B9%82%E0%B8%99%E0%B8%97%E0%B8%B1%E0%B8%A8%E0%B8%99%E0%B9%8C%E0%B9%80%E0%B8%81%E0%B8%B5%E0%B9%88%E0%B8%A2%E0%B8%A7%E0%B8%81%E0%B8%B1%E0%B8%9A%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B9%87%E0%B8%99%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B9%89%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%9E%E0%B8%9E%E0%B8%B1%E0%B8%8D%E0%B8%8D%E0%B8%B9
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9A%E0%B8%B8%E0%B8%84%E0%B8%84%E0%B8%A5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%8D%E0%B8%8D%E0%B8%B2%E0%B8%93
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B5%E0%B8%A5%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%A2%E0%B8%B9%E0%B8%94%E0%B8%B2%E0%B8%AB%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%A2%E0%B8%B9%E0%B8%94%E0%B8%B2%E0%B8%AB%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%84%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%AA%E0%B8%95%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%AD%E0%B8%B4%E0%B8%AA%E0%B8%A5%E0%B8%B2%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%9A%E0%B8%B2%E0%B9%84%E0%B8%AE
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%8A%E0%B8%8D%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B8%A2%E0%B8%81%E0%B8%A5%E0%B8%B2%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B8%A2%E0%B9%83%E0%B8%AB%E0%B8%A1%E0%B9%88
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%84%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A0%E0%B8%B5%E0%B8%A3%E0%B9%8C%E0%B8%AE%E0%B8%B5%E0%B8%9A%E0%B8%A3%E0%B8%B9
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%84%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A0%E0%B8%B5%E0%B8%A3%E0%B9%8C%E0%B9%84%E0%B8%9A%E0%B9%80%E0%B8%9A%E0%B8%B4%E0%B8%A5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%98%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%8D%E0%B8%8D%E0%B8%B2%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B8%B4%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A2%E0%B8%B2%E0%B8%AB%E0%B9%8C%E0%B9%80%E0%B8%A7%E0%B8%AB%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%AD%E0%B9%82%E0%B8%A5%E0%B8%AE%E0%B8%B4%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%AD%E0%B8%B0%E0%B9%82%E0%B8%94%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%A2&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B1%E0%B8%A5%E0%B8%A5%E0%B8%AD%E0%B8%AE%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%AB%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B8%99
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%AB%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B8%99
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%AB%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%A9%E0%B8%93%E0%B8%B8
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A8%E0%B8%B4%E0%B8%A7%E0%B8%B0
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AA%E0%B8%B8%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%AA%E0%B8%A7%E0%B8%94%E0%B8%B5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A5%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%A1%E0%B8%B5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A5%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%A1%E0%B8%B5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AD%E0%B8%B8%E0%B8%A1%E0%B8%B2


 

634   |MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

Polytheism) ในขณะที่ลัทธิ พหุเทวนิยมบางแบบ ยกย่องให้มีเทพบางองค์ที่ยิ่งใหญ่กว่าเทพองค์
อ่ืน ซึ่งอาจเกิดจากความเกี่ยวข้องกับพิธีกรรมหรือความเชื่อบางอย่างที่ทำให้เทพประจำธรรมชาติ
บางองค์มีความสัมพันธ์กับมนุษย์มากกว่าเทพองค์อ่ืน แต่ความเชื่อแบบนี้ก็มิได้ปฏิเสธการมีอยู่ของ   
เทพองค์อ่ืนแต่อย่างใด แมกซ์ มิลเลอร์ (Max Miller) นักวิชาการชาวเยอรมันเรียกความเชื่อแบบนี้
ว่า อติเทวนิยม (Henotheism)  ซึ่งต่อมา เมื่อมนุษย์พยายามจะเข้าใจถึงระเบียบของสิ่งต่าง ๆ 
และมีความเชื่อว่าระบบทั้งหลายน่าจะมีระบบระเบียบที่สอดคล้องเป็นรูปแบบเดียวกันรองรับ และ
ที่มาของระเบียบดังกล่าวก็น่าจะเป็นหนึ่งเดียว มิได้หลากหลาย จึงทำให้เกิดความเชื่อในพระเจ้าผู้
ยิ่งใหญ่องค์เดียว หรือ เอกเทวนิยม (Monotheism) ขึ้น โดยถือว่ามีพระเจ้าผู้ยิ่งใหญ่เพียง
พระองค์เดียวเท่านั้น โดยความยิ่งใหญ่ของพระเจ้าก็มิได้หมายความว่าพระองค์ยิ่งใหญ่กว่าพระเจ้า
องค์อ่ืนๆ แต่หมายความว่าไม่มีพระเจ้าองค์อ่ืน และเหนือสิ่งอ่ืนใดทรงเป็นความจริงสูงสุด 
(Ultimate Reality) ในการสนทนาครั้งหนึ่ง (ตรีนุช พลางกูร) ได้เสนอความคิดที่น่าสนใจว่า
พัฒนาการจากพหุเทวนิยม (Polytheism) จนถึงเอกเทวนิยม (Monotheism) อาจมิได้มีเหตุผล
ในเชิงปรัชญาเพียงอย่างเดียว แต่มีเหตุผลในเชิงอำนาจการปกครอง ที่ในสมัยก่อน ศาสนาและ
ความเชื่อ ถือเป็นเครื่องมือหนึ่งในการปกครอง และการทำให้เกิดเอกภาพทางความเชื่อโดยการ
สถาปนาเทพบางองค์ขึ้นมาให้ยิ่งใหญ่กว่าเทพองค์อื่น เป็นเหตุผลในการสร้างเอกภาพทางความเชื่อ
เพื่อเอกภาพในการปกครองด้วยเช่นกัน 
            ความเชื่อเรื่องพระเจ้าผู้ยิ่งใหญ่องค์เดียวปรากฏอยู่ในศาสนาหลาย ๆ ศาสนา ที่เป็น
ศาสนาหลักๆ คือ ศาสนายูดาย (Judaism) ศาสนาคริสต์ (Christianity) และศาสนาอิสลาม 
(Islam) แม้ว่าทั้ง 3 ศาสนาจะนับถือพระเจ้าองค์เดียวกัน โดยในศาสนายูดายและคริสต์ เรียกว่า 
พระยะโฮวาห์ (Jahovah) หรือพระยะเวห์ (Yaweh) ส่วนศาสนาอิสลามเรียกว่า อัลเลาะห์(Allah) 
แต่ธรรมชาติของพระเจ้าที่ถูกตีความจาก 3 ศาสนาก็มีความแตกต่างกันในหลายๆประเด็น เช่น 
การที่ศาสนาคริสต์อธิบายว่าพระเจ้ามีหนึ่งเดียวแต่มีลักษณะไตรภาค (Trinatarianism) ซึ่งใน
ศาสนายูดาย การที่พระเจ้าแบ่งเป็นสามภาคได้ทำลายเอกลักษณะของพระองค์ และเป็นสาเหตุที่
ทำให้คนยิวปฏิเสธองค์พระเยซูคริสต์ที่ประกาศว่าพระองค์เป็นบุตรของพระเจ้า 
            ความเจริญก้าวหน้าของวิทยาศาสตร์ ทำให้ความเชื่อที่ว่าพระเจ้าเป็นผู้สร้างโลกและเป็น
ผู้ยิ่งใหญ่สั่นคลอนลงกระแสมนุษยนิยมที่มีมาตั้งแต่สมัยเรเนสซองส์ที่ให้ความสำคัญกับมนุษย์
มากกว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์และเชื่อว่ามนุษย์สามารถที่จะกำหนดชีวิตตัวเองได้ ศาสนาจึงมีความสำคัญ
ลดลง หลายคนเลือกที่จะไม่นับถือศาสนา (irreligious) และเลือกที่จะไม่เชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหนือ
ธรรมชาติ (Atheism) ศาสนาที่นับถือพระเจ้าจึงจำเป็นที่จะต้องปรับเปลี่ยนให้เข้ากับยุคสมัย และ
ทำให้สถานะของพระเจ้าเปลี่ยนไปจากในอดีตให้เข้ากับยุคสมัยมากข้ึน 
 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม, 2566) |    635 
 

 

การพิสูจน์การมีอยู่ของ “พระเจ้า”ในทางปรัชญา 
           แนวคิดที่สำคัญของนักบุญโทมัส อไควนัส นั่นคือการใช้ปรัชญาของอริสโตเติ้ลมาสนบัสนุน
ความเชื่อของทางศาสนาคริสต์ นั่นคือ แนวคิดเร่ืองการมีอยู่ของพระเจ้า (The Existence of God) 
ตามทรรศนะของนักบุญโทมัส อไควนัส พระเจ้าเป็นจิตอันบริสุทธิ์ ซึ่งมนุษย์สามารถรู้ถึงการมีอยู่
ของพระเจ้าได้โดยอาศัยศรัทธา อีกทั้งมนุษย์สามารถมีความรู้เกี่ยวกับพระเจ้าได้ด้วยเหตุผล เพราะ
ปกติแล้วมนุษย์อาศัยเหตุผลเป็นเครื่องนำทาง โดยเริ่มจากสิ่งที่รู้ไปยังสิ่งที่ไม่รู้ หรืออีกนัยหนึ่งคือ
จากผล ไปหาเหตุ ดังนั้นมนุษย์จึงอนุมานความมีอยู่ของพระเจ้าได้จากการสร้างสรรค์ของพระองค์ 
และมนุษย์สามารถพิสูจน์ได้ด้วยวิธีการดูจากสิ่งที่เป็นผลหรือสิ่งที่ถูก สร้างแล้ว หรือหลังการ
สร้างสรรค์ของพระองค์ ในการอธิบายการมีอยู่ของพระเจ้านั้น นักบุญโทมัส อไควนัสได้ใช้วิธีการ
ของอริสโตเติ้ลมาพิสูจน์การมีอยู่ของพระเจ้า ด้วยการใช้วิธีการ 5 ขั้นตอน อนึ่ง ก่อนการพิสูจน์การ
มีอยู่ของพระเจ้านั้น ท่านได้ตั้งประเด็นโต้แย้งขึ้นมา 2 ประเด็น คือ ประเด็นโต้แย้งที่ 1 จากคำ
กล่าวที่ว่า พระเจ้าทรงเป็นความดีที่เป็นอนันต์ ดังนั้น ถ้ามีพระเจ้าอยู่ก็จะต้องไม่มีความชั่วร้ายใน
โลกนี้ แต่ในความเป็นจริงเราจะพบว่ามีความชั่วร้ายมากมายในโลกนี้ เพราะฉะนั้นจึงไม่มีพระเจ้า
อยู่  ประเด็นโต้แย้งที่ 2 สิ่งธรรมชาติทั้งหลายย่อมอธิบายได้ด้วยกฎฟิสิกส์ กล่าวคือ ทุกสิ่งที่ปรากฏ
ในธรรมชาตินั้น อธิบายได้ด้วยธรรมชาติ นั่นคือกฎฟิสิกส์ของอริสโตเติ้ลและสิ่งเดียวที่สามารถ
อธิบายในสิ่งเหล่านี้ ได้ก็คือเหตุผลของมนุษย์ ทั้งนี้เพราะมนุษย์ใช้เหตุผลเข้าใจกฎธรรมชาติ เข้าใจ
สิ่งทั้งหลายที่เกิดขึ้นในธรรมชาติได้ ดังนั้น ไม่จำเป็นต้องพูดถึงพระเจ้าในเมื่อเหตุผลของมนุษย์
สามารถเข้าใจทุกสิ่งได้ เมื่อนักบุญโทมัส อไควนัสได้ตั้งประเด็นโต้แย้งดังกล่าวขึ้นมาแล้วท่านได้
พิสูจน์การมีอยู่ของพระเจ้าด้วยวิธีการ 5 ขั้นตอนดังนี้คือ 
 

พิสูจน์การมีอยู่ของพระเจ้า 
การพิสูจน์ขั้นที่ 1 ข้อพิสูจน์โดยความเคลื่อนไหว (the argument from motion) เป็น

การเร่ิมต้นด้วยแนวความคิดของอริสโตเติ้ลที่อธิบายว่า ทุกสิ่งทุกอย่างมีการเคลื่อนไหว (Motion) 
ซึ่งสิ่งที่มีการเคลื่อนไหวนั้นจะต้องมีบางสิ่งบางอย่างที่ทำให้เคลื่อนไหว กล่าวคือ อะไรก็ตามที่มีการ
เคลื่อนไหวต้องมีเหตุให้เคลื่อนไหว วัตถุต่าง ๆ จะเคลื่อนไหวด้วยตัวเองไม่ได้ถ้าไม่มีศักยภาพ 
(Potential) ที่จะนำไปสู่เหตุ ดังนั้น การเคลื่อนไหวจึงเป็นการเปลี่ยนแปลงจากศักยภาพไปสู่ความ
เป็นจริง (Actuality) นั่นเอง เพราะความเคลื่อนไหวทั้งปวงจะต้องเกิดจากการเคลื่อนไหวก่อน ๆ 
และเรื่อยไปจนกระทั่งถึงสิ่งที่ทำให้สิ่งอ่ืนเคลื่อนไหวเป็นสิ่งแรก ซึ่งอริสโตเติ้ลเรียกสิ่งนี้ว่า "ปฐมกร 
"(The First Mover) นั่นคือการเคลื่อนไหวแรกซึ่งไม่ถูกเคลื่อนไหวโดยสิ่งอ่ืน และไม่ต้องอาศัยสิ่ง
อ่ืนมาผลักดัน  นักบุญโทมัส อไควนัสได้พิสูจน์ขั้นที่ 1 โดยนำแนวคิดของอริสโตเติ้ลมาอธิบายว่า 
ต้องมีอะไรบางอย่างที่เป็นที่มาของการเคลื่อนไหว โดยที่สิ่งนั้นไม่เคลื่อนไหว ซึ่งอริสโตเติ้ลเรียกว่า 



 

636   |MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

"ปฐมกร "นั้น นักบุญโทมัส อไควนัสได้อธิบายว่านั่นคือ "พระเจ้า "เพราะพระเจ้าทรงเป็นที่มาของ
การเคลื่อนไหวต่าง ๆ โดยที่พระองค์ทรงไม่เคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลง 

 การพิสูจน์ขั้นที่ 2 ข้อพิสูจน์โดยการเป็นเหตุเป็นผลต่อกัน (The Argument From 
The Formality of Efficient Causation) อริสโตเติ้ลอธิบายว่า ทุกอย่างที่เคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลง
นั้นจะต้องมาจากเหตุ  และเหตุทั้ งหลายย่อมมาจากปฐมเหตุ  (The First Cause) อันเป็น
ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุและผล (cause - effect relation) ซึ่งเราจะเห็นได้ว่าไม่มีผลอันใดที่ไม่มี
เหตุ เพราะผลเป็นสิ่งสืบเนื่องมาจากเหตุ เช่น ก . เป็นผลของ ข . ข . เป็นผลของ ค . อีกต่อหนึ่ง 
และ ค. เป็นผลของ ง. เช่นนี้ไปเรื่อย ๆ ก็จะพบว่า ก . นั้นไม่เป็นผลของสิ่งใดเลย แต่เมื่อกล่าวว่า
ทุก ๆ ผลจะต้องมีเหตุ ฉะนั้น ก .จะต้องเป็นผลของสิ่งใดสิ่งหนึ่งที่เป็นสาเหตุ แม้ ก. ไม่เป็นผลของ
สิ่งใดเลยก็ตาม ซึ่งเรียกสาเหตุแรกนี้ว่า "ปฐมเหตุ "ซึ่งปฐมเหตุนี้ไม่เป็นผลของสิ่งใดเลยนอกจากเป็น
ผลของตัวเอง 

 นักบุญโทมัส อไควนัส ได้นำแนวคิดนี้มาอธิบายว่า ปฐมเหตุนั้นก็คือ "พระเจ้า "เพราะ
พระเจ้าทรงทำให้ทรงทำให้ทุกสรรพสิ่งเกิดขึ้นและเป็นไปในสากลจักรวาลนี้ 

 การพิสูจน์ขั้นที่ 3 ข้อพิสูจน์จากความเป็นไปได้และความจำเป็น  (The Argument 
From Possibility of Necessity)เมื่อพิจารณาถึงความจำเป็นแล้ว เราจะพบว่าไม่มีอะไรเลยที่
จำเป็น (necessary) หรือเป็นอยู่ด้วยตัวเองโดยไม่ขึ้นต่อสิ่งอ่ืน (absolutely) ถึงขนาดที่ว่า ถ้า
ปราศจากสิ่งนั้นแล้ว สิ่งอ่ืนๆ จะอยู่ไม่ได้ หรือเพราะมีสิ่งนั้นโดยจำเป็น สิ่งทั้งหลายจึงมีอยู่ได้ ตาม
ธรรมดาแล้วสรรพสิ่งในโลกล้วนแต่เป็นสิ่งที่ เกิดขึ้นโดยบังเอิญ และจะต้องอาศัยสิ่งที่มีอยู่อย่าง
จำเป็น (necessary Being) ซึ่งมีความเป็นอยู่ด้วยตัวเอง และเป็นพื้นฐานของสิ่งที่มีอยู่โดยบังเอิญ
นั้น หรือเป็นสิ่งที่ทำให้สิ่งบังเอิญนั้นเป็นไปได้ สิ่งนี้เรียกว่าสิ่งมีอยู่โดยจำเป็นนักบุญโทมัส อไควนัส 
อธิบายว่า สิ่งทั้งหลายในโลกนี้มีภาวะเป็นอยู่ (Exist) และไม่เป็นอยู่ (Non-Exist) เพราะสรรพสิ่งมี
การเปลี่ยนแปลงเสื่อมโทรมลง หมายความว่า ขณะนี้เรามีอยู่ แต่ไม่นานก็จะเริ่มมีการเปลี่ยนแปลง 
แล้ววันหนึ่งเราจะไม่มีอยู่ นี่คือกฎธรรมชาติของทุกสิ่งในโลก ดังนั้น ทุกอย่างในโลกจึงมีภาวะ
เป็นอยู่และไม่เป็นอยู่ แต่ที่มาของสิ่งที่เป็นอยู่ และไม่เป็นอยู่นั้นต้องเป็นลักษณะที่แน่นอน ถาวร 
ดำรงอยู่ และเป็นสิ่งที่มีความจำเป็นในตัวเองโดยไม่ได้รับมาจากสิ่งอ่ืน แต่เป็นสาเหตุที่ก่อความ
จำเป็นให้เกิดขึ้นในสิ่งอ่ืน ซึ่งสิ่งนี้คือ "พระเจ้า"นั่นเอง 

การพิสูจน์ขั้นที่ 4 การพิสูจน์จากระดับต่างๆ ของสรรพสิ่ง  (The Argument From 
The Gradation To Be FoundInThing)  อริสโตเติ้ลอธิบายว่า สรรพสิ่งในโลกนี้มีระดับขั้น มี
ความสมบูรณ์มากน้อยลดหลั่นกันเป็นชั้น ๆ เช่น ในเร่ืองความดี ย่อมมีระดับลดหลั่นกันเป็นชั้น ๆ 
กล่าวคือ จะต้องมีดี ดีมาก ดีที่สุด เป็นต้น เราเคยมีประสบการณ์ในเร่ืองความสวย เมื่อได้พบบางสิ่ง
บางอย่างและลงความเห็นว่าสวย แต่เราก็ยังหวังว่าจะต้องมีอะไรบางอย่างอีกที่สวยยิ่งกว่านี้ ความ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม, 2566) |    637 
 

 

สมบูรณ์ ความดี ความงาม สิ่ง ต่าง ๆ ที่เราพบในโลกนี้ยังไม่เคยพบสิ่งใดที่เห็นว่าถึงที่สุดแล้ว แต่
เพื่อที่จะคงความสมบูรณ์ ความดี ให้มีระดับชั้นลดหลั่นกันลงไป จึงต้องมีมาตรฐานแห่งระดับมา
เป็นเกณฑ์ให้เปรียบเทียบได้ นั่นก็หมายความว่า จะต้องมีความสมบูรณ์มาตรฐานมาเป็นเครื่อง
เปรียบเทียบซึ่งสิ่งๆ นั้นจะต้องเป็นสิ่งสมบูรณ์ที่สุด 

 นักบุญโทมัส อไควนัส นำแนวคิดนี้มาพิสูจน์การมีอยู่ของพระเจ้า กล่าวคือ เมื่อทุก ๆ สิ่ง
มีสาเหตุมาจากปฐมเหตุ และปฐมเหตุนั้นจะต้องเป็นสาเหตุที่สมบูรณ์ที่สุดแห่งสิ่งทั้งหลายในโลกนี้
ซึ่งสิ่งที่เป็นมาตรฐานความสมบูรณ์สูงสุดนั้นคือ"พระเจ้า" 
  การพิสูจน์ขั้นที่ 5 การพิสูจน์จากการควบคุมความเป็นไปได้ในโลก (The Argument 
From the convernance of the world) นักบุญโทมัส อไควนัสอธิบายว่าสิ่งต่าง ๆ มีระเบียบ
แบบแผน ไม่ใช่สิ่งที่มีมาโดยบังเอิญ แต่จะต้องมีผู้สร้าง และจะต้องมีจุดมุ่งหมายในตัวเองด้วย กล่าว
ได้ว่าสิ่งทั้งหลายในจักรวาลนี้ล้วนแต่มีจุดหมายในตัวของมันเอง เมื่อพิจารณาความเป็นไปของโลก
เราก็จะพบว่า สิ่งทั้งหลายแม้ไร้ความรู้สึกสำนึกก็ยังมีจุดหมายในความเป็นอยู่ของมัน เช่น "น้ำ "มี
เพื่อมนุษย์ สัตว์ และพืชได้อาบกิน "พืช "มีไว้สำหรับเป็นอาหารสัตว์ เป็นต้น ฉะนั้นทุกสิ่งทุกอย่าง
ในธรรมชาติจึงมีจุดหมายของตัวเอง การกระทำอะไรก็ตามล้วนมีจุดมุ่งหมาย โดยมีปัญญาเป็นสิ่ง
นำทาง สิ่งเหล่านี้จะต้องมีผู้วางแผนให้ทุกสิ่งทุกอย่างมีหน้าที่และจุดหมายในตัว เอง โดยที่สิ่งต่าง ๆ 
ไม่ได้เป็นผู้กำหนดจุดหมายขึ้นมาด้วยตนเอง ซึ่งสิ่งที่เรียกว่า เป็นผู้กำหนดจุดมุ่งหมายและวางแผน
สร้างโลกนี้อย่างมี ระเบียบและสมบูรณ์ นั่นคือ "พระเจ้า "ผู้ซึ่งมีลักษณะเป็นสรรพัญญู และเป็น 
สรรพานุภาพ คือทรงสามารถทุกอย่างและทรงเป็นสรรพเมตตาคือทรงปรารถนาดีทุกอย่าง 
            ถึงวิทยาศาสตร์จะเจรญิก้าวหน้ามากข้ึนก็ตาม แตป่ัญหาอภิปรัชญาเร่ืองการมีอยู่ของพระ
เจ้าก็ยังไม่สามารถหาข้อสรุปได ้ แม้หลายคนในปัจจบุันเลือกทีจ่ะไม่เชื่อในพระเจ้าก็ตาม แต่กย็ังไม่
สามารถหาข้อสรุปได้ว่าตกลงแล้ว พระเจ้ามีจริงหรือไม่ 
            ย้อนกลับไปในยุคกลางแม้ในช่วงเวลาหลังการสิ้นสุดของอาณาจักรโรมันจนถึงยุคฟื้นฟู
ศิลปะวิทยาการ จะถูกขนานนามว่าเป็น “ยุคแห่งความมืดบอด”  เพราะถูกครอบงำโดยศาสนา
คริสต์ก็ตามแต่ก็ยังคงมีนักปรัชญาที่เสนอทัศนะทางปรัชญาอยู่เช่นกัน โดยนักปรัชญายังคงตั้ง
คำถามอย่างลุ่มลึกกับความเชื่อของศาสนาคริสต์ ตลอดจนพยายามหาเหตุผลมาเสริมศรัทธาใน
ศาสนาคริสต์ เพื่อทำให้ความเชื่อในศาสนามีเหตุผลรองรับ ประเด็นเร่ืองการมีอยู่ของพระเจ้าก็เป็น
ปัญหาทางปรัชญาข้อหนึ่งที่นักปรัชญาในสมัยกลางเสนอทัศนะเพื่อพิสูจน์ว่าพระเจ้ามีจริง
(St.Anselm of Canterbury 1033-1109) 
          ในยุคอัสมาจารย์ (Scholastic Period) St.Anselm เป็นคนหนึ่งที่พยายามอธิบายเรื่อง
การมีอยู่ของพระเจ้า St. Anselm ได้ให้กำเนิดทฤษฎี Ontological Proof ขึ้นมาเพื่อพิสูจน์การมี
อยู่ของพระเจ้า โดยเน้นจากความเข้าใจเก่ียวกับความหมายของ “พระเจ้า” กล่าวคือเมื่อพูดถึงพระ



 

638   |MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

เจ้า ทุกคนจะสามารถเข้าใจได้ทันทีว่าเป็นสิ่งที่ยิ่งใหญ่ที่สุด และมนุษย์ไม่สามารถคิดถึงสิ่งที่ยิ่งใหญ่
ไปกว่านี้ได้อีกแล้ว ดังนั้น เมื่อพูดถึงสิ่งที่ยิ่งใหญ่ที่สุด สิ่งนั้นจึงต้องมีอยู่จริงด้วน มิฉะนั้นก็ไม่อาจ
เรียกได้ว่าเป็นสิ่งที่ยิ่งใหญ่ เมื่อเราพูดถึงว่าพระเจ้าเป็นสิ่งที่ยิ่งใหญ่ที่สุด ดังนั้น พระเจ้าจึงต้องมีอยู่
จริง มิฉะนั้นแล้วจะกลายเป็นความขัดแย้งทางความคิดอย่างแน่นอน ถ้าเข้าใจว่าพระเจ้าคือสิ่งที่
ยิ่งใหญ่แต่กลับไม่ยอมรับว่าพระเจ้ามีอยู่จริงการพิสูจน์การมีอยู่ของพระเจ้าโดย St.Anselm
สามารถสร้างเป็นบทพิสูจน์ได้ดังนี้                              
         พระเจ้าคือผู้สมบูรณ์ที่สุด แต่สิ่งที่สมบูรณ์ที่สุดจะต้องมีอยู่จริง เพราะการมีอยู่จริงเป็น
ส่วนหนึ่งของความสมบูรณ์ ดังนั้น พระเจ้าต้องมีอยู่จริง 
           มีผู้พยายามตอบโต้ข้อพิสูจน์ของ St.Anselm โดยอ้างว่าถ้าใครสักคนคิดถึงเกาะที่สวย
ที่สุด เกาะดังกล่าวไม่จำเป็นต้องมีอยู่จริงแต่ St.Anselm ก็ตอบโต้ข้อโต้แย้งดังกล่าวว่าการมีอยู่จริง
เป็นคุณสมบัติของสิ่งที่สมบูรณ์ที่สุด แต่ไม่ใช่คุณสมบัติของสิ่งที่สวยที่สุด ดังนั้น เกาะที่สวยที่สุด
สามารถมีอยู่ในความคิดโดยไม่ต้องมีอยู่จริงก็ได้ แต่เกาะที่สวยที่สุดก็ไม่ใช่สิ่งที่สมบูรณ์ที่สุด เพราะ
สิ่งที่สมบูรณ์ที่สุดจำเป็นต้องมีอยู่จริงนอกความคิดด้วย 
           นอกจาก St.Anselm แล้ว St. Aquinas ก็เป็นนักปรัชญาตะวันตกสมยักลางอีกคนหนึ่งที่
เสนอความคิดในการพิสูจน์การมีอยู่ของพระเจ้า St.Aquinas เป็นนักปรัชญาในช่วงคริสต์ศตวรรษ
ที่ 13 โดย St.Aquinas ใช้ข้อพิสูจน์ทีไ่ด้รับอิทธิพลจากปรชัญาของอริสโตเติลในการพิสูจน์การมีอยู่
ของพระเจ้าโดยเชื่อว่าจากประสบการณ์ของมนุษยน์ั้น มนุษย์จะพบวา่ปรากฏการณ์ของโลกน่าจะมี
สาเหตุมาจากสาเหตุแรกที่สมบรูณ์และยิ่งใหญ่ โดยสาเหตุแรกที่ยิ่งใหญ่นั้นก็คือพระเจ้า การพสิูจน์
ในลักษณะนี้เรียกว่า Cosmological Proof โดย St.Aquinas เสนอการพิสูจน์โดย 4 วิธี  ดงันี ้
                (1) การพิสูจนจ์ากการเคลื่อนไหว (Proof from Motion) ซึ่งมนุษย์จะสามารถสงัเกต
ได้ว่าวัตถุจำเป็นต้องมีสาเหตุมากระทำให้มันเคลื่อนไหว และสาเหตุของการเคลื่อนไหวก็ไม่สามารถ
เคลื่อนไหวด้วยตัวเองได้ จำเปน็ต้องมีสาเหตุของการเคลื่อนไหวมากระทำเชน่กันเปน็ลูกโซ ่ดังนัน้จึง
จำเป็นต้องมสีาเหตุแรก ซึ่งก็คือพระเจ้า 
                (2) การพิสูจน์จากการเป็นสาเหตุ (Proof from Causation) จากประสบการณ์ของ
มนุษย์จะพบวา่วัตถุในโลกนี้ไม่มวีัตถุใดเป็นสาเหตุให้กับตัวเอง (Self-Cause) เช่น รูปปัน้ก็ต้องเกิด
จากผู้ปัน้ ในขณะที่ผูป้ั้นก็จำเปน็ต้องมีสาเหตุอื่นที่ทำให้มีอยู่เช่นกัน ดังนัน้ สาเหตุของสิ่งต่างๆ จะ
ต่อเนื่องเป็นลูกโซ่มาจากสาเหตุแรก ซึ่งสาเหตุแรกก็คือพระเจ้า 
               (3) การพิสูจน์จากความไม่ยั่งยืน (Proof from Contingency) จากประสบการณ์ของ
มนุษย์จะพบว่า สรรพสิ่งในโลกล้วนเป็นสิ่งชั่วคราว ไม่มีอะไรสามารถดำรงอยู่ต่อไป แต่อย่างไรก็
ตาม ก็ยังคงมีสรรพสิ่งเกิดขึ้นทดแทนกันตลอดเวลาและเรายังไม่เคยพบเหตุการณ์ที่ไม่มีอะไร



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม, 2566) |    639 
 

 

หลงเหลืออยู่ในโลกเลย จึงจำเป็นต้องมีบางสิ่งบางอย่างที่คงอยู่ตลอดกาล และเป็นต้นกำเนิดของ
สรรพสิ่ง โดยสิ่งนั้นก็เป็นพระเจ้านั่นเอง 
                (4) การพิสูจน์จากระดับความสมบูรณ์ (Proof from Degrees of Perfection) เมื่อ
มนุษย์สามารถรับรู้ความไม่เท่าเทียมกันของความสมบูรณ์ในสิ่งต่างๆ นัน่ย่อมหมายความว่ามีการ
เปรียบเทียบความสมบูรณไ์ด้ และมีมาตรฐานที่เป็นสิง่สมบูรณ์สูงสุด ซึ่งมาตรฐานที่เป็นสิง่สมบูรณ์
สูงสุดนี่เอง ก็คือพระเจ้า 
           นอกจากการพิสูจน์โดยวิธี Cosmological Proof ทั้ง 4 วิธีแล้ว St.Aquinas ยังเสนอ
วิธี Teleological Proof มาอีกวิธีหนึ่ง โดยเน้นไปที่ความเป็นระเบียบของโลก ถ้าเราพบก้อนหิน
ก้อนหนึ่ง เราคงไม่แปลกใจว่าใครเป็นคนสร้างมันขึ้นมา แต่ในกรณีของโลกที่มีความซับซ้อนและ
เป็นระบบชัดเจน ต้นกำเนิดของโลกจึงน่าจะเป็นผลงานของสิ่งที่ยิ่งใหญ่และมีปัญญาสูงสุด ซึ่งก็คือ
พระเจ้า 
           นอกจากทัศนะของ St.Anselm และ St.Aquinas แล้ว ข้อพิสูจน์จากความรู้สึกทาง
ศีลธรรม (Moral Arguement) และข้อพิสูจน์จากปาฏิหาริย์ (The Argument from Special 
Events and Experience) ก็เป็นอีกทัศนะหนึ่งที่นักปรัชญาเสนอให้ใช้ในการพิสูจน์การมีอยู่ของ
พระเจ้า ในขณะที่มนุษย์เป็นสัตว์ที่มีศีลธรรมจริงจัง หนักแน่น และความรู้สึกทางศีลธรรมบางอย่าง
ก็มิได้เกิดมาจากการสั่งสอนอบรมธรรมดา แต่มีความหนักแน่นมากกว่าและเป็นสากล ดังนั้น พระ
เจ้าจึงน่าจะเป็นต้นกำเนิดของความรู้สึกทางศีลธรรม และพระเจ้าจึงต้องมีอยู่จริง นอกจากเรื่องของ
ศีลธรรม หลายครั้งในชีวิตมนุษย์ก็มีปาฏิหาริย์ เช่น การรอดตายอย่างปาฏิหาริย์ หรือการมีความ
ปรารถนาและได้รับการตอบสนองอย่างเหลือเชื่อ ปรากฏการณ์ดังกล่าวย่อมทำให้อดคิดถึงสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ที่เข้ามาช่วยดูแลอย่างพระเจ้าไปไม่ได้ 
            มีผู้ตั้งข้อสังเกตว่า ถ้าพระเจ้ามีจริง ทำไมพระเจ้าจึงไม่ปรากฏตัวต่อมนุษย์ หรือปรากฏ
อย่างคลุมเครือจนต้องมีการตีความ คำตอบต่อปัญหาดังกล่าวอาจเป็นไปได้ว่า พระองค์ปรารถนา
ความรักและความเชื่อที่มนุษย์ตัดสินใจกระทำด้วยตัวเอง และมนุษย์ก็มีเจตจำนงเสรี (Free Will) 
ในการที่จะเลือก ดังนั้น พระเจ้าจึงปรารถนาที่จะปรากฏพระองค์ในลักษณะที่มนุษย์เลือกตีความ
ด้วยตัวของมนุษย์เอง ซึ่งโดยคำอธิบายนี้ก็สอดคล้องกับความพยายามนำเหตุผลทางปรัชญามา
อธิบายการมีอยู่ของพระเจ้าในสมัยกลางเช่นเดียวกัน 
 

ศรัทธาและเหตุผล : ความสัมพันธ์ของมนุษย์กับพระเจ้า 
          ขอยกตัวอย่าง ชนชาติอิสราเอลหรือที่รู้จักกันในอีกชื่อหนึ่งว่า ยิว เป็นชนชาติที่ถูกกล่าวถึง
ในพระคัมภีร์ในฐานะชนชาติที่พระเจ้าทรงเลือกสรรไว้ เป็นชนชาติเก่าแก่ที่สุดของโลก ที่ยังสามารถ
ดำรงความเป็นชนชาติ ยิว มาตลอดระยะเวลาหลายพันปี โดยไม่หายสาบสูญไปเหมือนชนชาติที่



 

640   |MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

ยิ่งใหญ่ในอดีต เช่น ชาวอียิปต์โบราณ หรือ ชาวกรีกโบราณ เป็นต้น ถึงแม้จะถูกกวาดต้อนไปเป็น
เชลยศึกกระจัดกระจายไปทั่วโลกผ่านการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์มาหลายครั้งและต้องจากแผ่นดิน
ปาเลสไตน์นานนับสองพันปี แต่ชนชาติยิวก็ยังคงสามารถผ่านพ้นช่วงเวลาวิกฤตเหล่านั้นมาได้ และ
กลับมาก่อตั้งเป็นประเทศอิสราเอลขึ้นใหม่อีกครั้งหนึ่งนอกจากนี้ ยิว ยังถูกยอมรับว่า เป็นชนชาติที่
ฉลาดมีไอคิวสูง เก่งในการค้า มีกองทหารที่มีความสามารถที่สุดในโลก เป็นนักเพาะปลูกที่สามารถ
พลิกทะเลทรายที่แห้งแล้งให้กลายเป็นพื้นที่การเกษตรที่อุดมสมบูรณ์ ฯลฯ สิ่งเหล่านี้ได้เป็นพยาน
บ่งชี้ว่า มีพระเจ้าผู้ยิ่งใหญ่คอยค้ำจุนชนชาตินี้มาโดยตลอด 
         ด้วยเหตุนี้  คนเราจึงขาดศาสนาไม่ได้ เพราะว่าเมื่อชีวิตประสบปัญหา ความทุกข์
ยากลำบาก ความกลัว หรือความกังวลใจ คนเรามักจะบนบานศาลกล่าวอ้างถึงสิ่งศักดิ์สิทธิ์และพระ
เจ้าเสมอ การปฏิเสธว่า “ไม่มีพระเจ้า” ไม่ได้ทำให้ความลึกลับของชีวิตหมดไป ความพยายามตัด
พระเจ้าออกจากชีวิตไม่ได้ทำให้ความโหยหาความหมายของชีวิตหมดไป แม้เราจะไม่เต็มใจเชื่อว่ามี
พระเจ้า แต่จิตใจของคนก็ยังคงโหยหาและพึ่งพาอำนาจบางอย่างที่ยิ่งใหญ่เหนือกว่าเราอยู่นั่นเอง 
 

บทสรุป 
 

 ในชีวิตเราอาจจำเป็นต้องใช้ศรัทธาและเหตุผลควบคู่กันไป ประเด็นเร่ืองพระเจ้าก็เป็นอีก
ประเด็นหนึ่ง หลายครั้งเหตุผลอาจทำร้ายศรัทธา และหลายครั้งความศรัทธาอาจทำให้เราไมก่ล้าใช้
เหตุผล แต่เราจะทำอย่างไรเพื่อที่จะให้พบจุดกึ่งกลางระหว่างศรัทธาและเหตุผล 
           แม้ชีวิตจะจำเป็นต้องมีเหตุผลแต่เหตุผลเพียงอย่างเดียวก็คงมิอาจตอบสนองต่อความ
ต้องการทางจิตใจบางอย่างของมนุษย์ได้ ในขณะเดียวกันศรัทธาที่ไม่มีเหตุผลก็เป็นศรัทธาที่มืดบอด 
การมีศรัทธาควบคู่กับเหตุผล คงเป็นสิ่งหนึ่งที่น่าสนใจสำหรับผู้แสวงหาประสบการณ์บางอย่าง ที่
อาจอยู่เหนือข้อเท็จจริงที่รับรู้ได้ทางผัสสะ การนำปรัชญามาอธิบายถึงความเชื่อทางศาสนาในยุค
กลาง ก็เป็นหนทางหนึ่งที่จะทำให้ศรัทธากับเหตุผลมีอยู่ควบคู่กัน เช่นเดียวกับปัจจุบัน แม้เรา
อาจจะมองถึงศรัทธาในบางสิ่งบางอย่างว่าเป็นความงมงายแต่เราก็คงปฏิเสธไม่ ได้ว่ามนุษย์
จำเป็นต้องมีศรัทธา อย่างน้อยที่สุด คือการศรัทธาในตนเอง และสำหรับในบางศาสนาก็คือศรัทธา
ต่อพระเจ้า การอาศัยเหตุผลเพื่ออธิบายความศรัทธาซึ่งเป็นการทำให้เหตุผลกับความศรัทธามีอยู่
ควบคู่กัน คงจะเป็นวิธีการหนึ่งที่ทำให้เราสามารถใช้ชีวิตอยู่ได้อย่างมีความสุข มีเป้าหมายในชีวิต 
พร้อมกับสามารถเข้าใจตัวเองและสิ่งรอบข้างได้อย่างมีเหตุผลมากข้ึน. 
          มีคำถามว่าการใช้เหตุผลเพื่ออธิบายความเชื่อทางศาสนา สามารถโน้มน้าวให้คนไม่เชื่อหัน
กลับมาเชื่อได้หรือไม่หรือในทางตรงกันข้ามถ้าหากไม่มีข้อพิสูจน์การมีอยู่ของพระเจ้าที่สมเหตุสมผล 
คนที่มีศรัทธาในพระเจ้าจะเลิกศรัทธาในพระเจ้าหรือไม่ ถึงที่สุดแล้ว คำตอบของมันก็อาจจะไม่ใช่ 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม, 2566) |    641 
 

 

คนที่ศรัทธาในพระเจ้าก็ศรัทธาอยู่แล้ว ส่วนคนที่ไม่ศรัทธาในพระเจ้าก็มีแนวโน้มที่จะปฏิเสธเช่นนั้น
อยู่แล้ว 
          บางครั้งความศรัทธาที่มากเกินไปอาจหมายถึงความคลุ้มคลั่ง อันเป็นสิ่งที่อันตราย แต่กับ
ความศรัทธาในพระเจ้า อาจต่างกันออกไป Blaise Pascal นักปรัชญาชาวฝรั่งเศสได้เปรียบคนมี
ความศรัทธาในพระเจ้าเหมือนกับนักพนันนักพนันอาจเสี่ ยงโชคแต่เขาอาจจะรวยได้อย่างไม่
รู้ตัว  นักพนันจึงมิได้จะเสียเงินอย่างเดียว แต่ก็มีโอกาสได้เงินด้วย เช่นเดียวกับคนที่มีความศรัทธา
ในพระเจ้า การเสี่ยงศรัทธาในพระเจ้าไม่ได้มีแต่เสียประโยชน์ แต่เขาก็สามารถได้ประโยชน์เช่นกัน 
ถึงจะเสียประโยชน์แต่ก็ไม่ได้หมดตัวเหมือนนักพนันแต่ถ้าเกิดพระเจ้ามีจริง เขาก็พลอยได้ประโยชน์
มหาศาล คือทางรอดจากบาป (Salvation) ไปด้วย เช่นเดียวกับนักปรัชญาชาวอเมริกัน William 
James ซึ่งได้แสดงทัศนะว่ามนุษย์ไม่สามารถหาหลักฐานใด ๆ ที่จะยืนยันว่า พระเจ้ามีจริงหรือไม่มี
จริงด้วยกันทั้งคู่ ดังนั้น การศรัทธาในพระเจ้าก็มิใช่การฝ่าฝืนเหตุผลแต่อย่างใด ดังนั้น ถ้าจะนำ
ผลประโยชน์มาเป็นมาตรฐานของการคิดและตัดสินใจกระทำการมีศรัทธาในพระเจ้าก็จะมี
ประโยชน์กว่าเพราะถ้าเกิดพระเจ้ามีจริงก็จะพลอยได้ประโยชน์คือการรอดพ้นจากบาป 
(Salvation) เป็นรางวัล แต่หากลังเลค้นหาหลักฐานก็อาจไม่ทันได้เป็นผู้รอดพ้นจากบาปก็เป็นได้ 

แนวคิดทางปรัชญาในหนังสือ คริสต์ธรรม พุทธธรรม  ในแนวคิดทางอภิปรัชญา เร่ืองพระ
เจ้า เป็นผู้สร้างผู้บันดาลทุกสิ่งทุกอย่าง พระเจ้าในภาษาคนตามความหมายมีหลายระดับ เริ่มต้น
ตั้งแต่เทวดาที่ทำให้สิ่งที่ผู้อ้อนวอนนั้นให้สำเร็จสมปรารถนาไปจนถึงเทพเจ้าสูงสุดหรือพระเจ้าสูงสุด 
ที่เป็นแนวคิดทางปรัชญาและศาสนาแบบเทวนิยมเชื่อถือ และอเทวนิยมปฏิเสธ พระเจ้าใน
ความหมายทั้งสองนี้ก็เป็นไปไม่ได้ที่ศาสนาทั้งสองแบบ จะสมานฉันท์กันได้ นอกจากพระเจ้าใน
ความหมายของภาษาธรรม อันเป็นพระเจ้าที่ไม่มีรูปร่างไม่มีอารมณ์ความรู้สึกเพราะพระเจ้าคือ 
ธรรมะหรือคำสอนของแต่ละศาสนา ธรรมะนั้นหมายถึงธรรมชาติหรือกฎธรรมชาติ พระเจ้าใน
ความหมายนี้จึงเป็นสิ่งที่สามารถยอมรับได้ ทั้งฝ่ายเทวนิยมและอเทวนิยมนั่นเอง 

มนุษย์ทุกคนต่างเชื่อใพระเจ้าเพราะถ้าปราศจากความเชื่อในพระเจ้าแล้ว คนเราคงไม่อาจ
ฟันฝ่าความผิดหวัง ความเศร้าโศก ความกลัว ความกังวลใจในชีวิตได้ เช่น บางคนเชื่อในเรื่องกฎ
แห่งกรรมเชื่อในโชคลาง ไสยศาสตร์ หรือบางคนอาจเชื่อในพระเจ้า และแม้ว่าคนจะไม่เชื่ออะไรเลย
ก็ตาม และเลือกที่จะเชื่อในตัวเอง เราก็ยังหนีไม่พ้นเร่ืองความเชื่ออยู่นั่นเอง และบ่อยคร้ังความเชื่อ
ก็ไม่สามารถพิสูจน์ได้ตามหลักการของเหตุและผล  
 

 
 



 

642   |MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

เอกสารอ้างอิง 

 
ราชบัณฑิตยสถาน, (2548). พจนานุกรมศัพทป์รัชญา อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบณัฑิตยสถาน, พมิพ์

คร้ังที่ 4,  
ราชบัณฑิตยสถาน, (2556). พจนานุกรม ฉบบัราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 เฉลิมพระเกียรติ

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว, กรุงเทพฯ : ราชบัณฑิตยสถาน,  
ปานทิพย์ ศุภนคร. (2552). ปรัชญาตะวันตกสมัยกลาง. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยรามคำแหง,  
ตรีนุช พลางกูร, ภาควิชาปรัชญา คณะมนษุยศาสตร์, มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
ประสงค์ กิตตนิันทชัย. ลักษณะสำคัญของศาสนายูดาย. จากเอกสารประกอบการเรียนวิชา ศาสนา

เปรียบเทียบ. เอกสารอัดสำเนา กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยรามคำแหง) 
Swinburne, R.G. "God" in Honderich, Ted. (ed)The Oxford Companion to 

Philosophy, Oxford University Press, 1995. 
 Platinga, Alvin. (2000)."God, Arguments for the Existence of," Routledge 

Encyclopedia of Philosophy, Routledge,  
พระคริสตธรรมคัมภีร์ไทย. ฉบับมาตรฐานพระคัมภีร์ทั้งเล่มตีพมิพ์เป็นภาษาไทยในปี พ.ศ. 2437. 
 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%88%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B8%B8%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%A1_%E0%B8%89%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%9A%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%93%E0%B8%91%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%A2%E0%B8%AA%E0%B8%96%E0%B8%B2%E0%B8%99_%E0%B8%9E.%E0%B8%A8._2554
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=Richard_Swinburne&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=Ted_Honderich&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=Oxford_University_Press&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=Alvin_Plantinga&action=edit&redlink=1

