
ธรรมะกับการเมืองในมุมมองพุทธทาส ภิกขุ  
DHARMA AND POLITICS FROM THE PERSPECTIVE  

OF BUDDHADASA BHIKKHU 
 

 
 

1สุมิตรชา ซาเสน  
1Sumitcha Sasen  

 
มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี, ประเทศไทย 

 Ubon Ratchathani Rajabhat University, Thailand 

 

sumitcha.s@ubru.ac.th 
 
Received: September 15, 2023;   Revised: November 20, 2023;   Accepted: December 1, 2023 

 

บทคัดย่อ 
  

  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการนำเสนอแนวคิดเร่ืองธรรมะกับการเมืองในมุมมอง
พุทธทาสภิกขุ การศึกษานี้ใช้วิธีการศึกษาและค้นคว้าจากเอกสารที่เกี่ยวข้องโดย แยกประเภท 
เรียบเรียง สรุปสาระสำคัญ และวิเคราะห์เนื้อหา โดยแบ่งเนื้อหาออกเป็น 6 ส่วน คือ 1) การเมือง
กับธรรมมีความหมายอย่างไร  2) การเมืองมีความเป็นมาอย่างไร3) ธรรมะกับการเมืองเป็นสิ่ง
เดียวกันหรือไม่ 4) ธรรมะสำหรับนักกการเมือง 5) ธรรมะกับการเมืองมีระบบการจัดสรรทรัพยากร
มีลักษณะอย่างไร? และ 6) บทสรุป ผลการศึกษา พบว่า  การนำเสนอแนวคิดเรื่องธรรมะกับ
การเมืองในมุมมองพุทธทาสภิกขุ ธรรมะกับการเมืองเป็นสิ่งเดียวกันโดยไม่ได้แยกสวนตามความ
เข้าใจโดยทั่วไป ส่วนความเป็นมาของการเมื่องปรากฏในอัคคัญญสูตร นักการเมืองที่ดีต้องมีความรู้
และมีการปฏิบัติตามหลักคำสอนในศาสนา ส่วนการจัดการทรัพยากรเป็นการจัดการด้วยระบบที่
ประกอบด้วยธรรมะตามที่ปรากฏในธัมมิกสังคมนิยม 
 
คำสำคัญ : การเมือง,ธรรมะ,พุทธทาสภิกขุ 

 
1อาจารย์, ดร. หลักสูตรรัฐศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาการเมืองการปกครอง  มหาวทิยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี  



 

502  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

Abstract 

 

  This article aims to study the presentation of the concepts of Dhamma and 
politics from the perspective of Buddhadasa Bhikkhu. This study uses methods of 
study and research from related documents by categorizing, compiling, and 
summarizing the main points. and analyze content The content is divided into 6 
parts: 1 ) What is the meaning of politics and Dhamma 2 ) What is the history of 
politics 3) Are Dhamma and politics the same thing? 4) Dharma for politicians 5) 
Dharma and politics: What are the resource allocation systems and 6) Conclusion. 
The results of the study found that.  Presenting the concepts of Dhamma and 
politics from the perspective of Buddhadasa Bhikkhu. Dharma and politics are one 
and the same thing without being separated according to general understanding. As 

for the history of the city, it appears in the Akkhaññā Sutta. Good politicians must 
have knowledge and follow religious teachings. As for resource management, it is 
managed with a system that consists of Dhamma as shown in Dhammic Socialism. 
  
Keywords: Politics, Dharma, Buddhadasa Bhikkhu. 
 

บทนำ 

 

 สังคมโลกและสังคมไทยกำลังเดินเข้าสู่ทางตันในการแก้ไขปัญหาสังคมการเมืองใน
สภาวะการณ์ เป็นยุคแห่งการแข่งขั้นมุ่งเน้นอำนาจทุน อำนาจวัตถุ นัการเมืองส่วนใหญ่ขาดคุณธรรม
และจริยธรรม เห็นแก่ตัว เห็นแก่พวกพ้องไม่คำนึงถึงประโยชน์ของปวงชนจนทำให้บ้านเมืองขาด
เสถียรภาพทั้งด้านความมั่นคง ปลอดภัย และขาดการพัฒนาที่ยั่งยืน ดังนั้นในการบริหาร การจัดการ 
ทั้งภาครัฐ และภาคเอกชนที่ดีนั้นควรเน้นการสร้างจิตสำนึกให้คนมีมีคุณธรรมและจริยธรรมมีความ
รับผิดชอบต่อสังคม ไม่ว่าจะเป็นนักบริหาร นักการเมือง ข้าราชการ ประชาชนจะต้องมีความซื้อสัตย์
สุจริตมีคุณธรรม ไม่มุ่งอำนาจทุน อำนาจวัตถุ โดยเฉพาะผู้ที่ใช้อำนาจรัฐโดยเฉพาะนักการเมือง ต้อง
เป็นผู้มีธรรมาภิบาล สูงกว่าภาคอ่ืน ๆเสมือนเป็นผู้นำไปสู่การพัฒนาคน พัฒนาประเทศชาติที่ยั่งยืน 
และการะบวนการแก้ปัญหาต้องอาศัยอำนาจทางการเมือง การปกครองที่เน้นและคำนึงถึงหลัก
คุณธรรมและและจริยธรรมของนักการเมืองซึ่งการนำหลักธรรมของพุทธทาสภิกขุมาเป็นแนวทางใน



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม, 2566) |      503 

 

 

การประพฤติปฏิบัติเพื่อให้ได้มาซึ่งนักการเมืองที่มีศักยภาพสูงมีคุณภาพมีประสิทธิภาพที่ดีมีคุณธรรม
จริยธรรมจะนำไปสู่การเรียนรู้และนำออกสู่การปฏิบัติเพื่อพัฒนาตนเองและสังคมต่อไป 
  พุทธทาสภิกขุเป็นพระภิกษุรูปหนึ่งในพระพุทธศาสนา ที่องค์กรยูเนสโก้ยกย่องให้เป็น
บุคคลสำคัญของโลก ด้านการศึกษา ศาสนา วัฒนธรรม และสันติภาพ (สมาคมครูภาษาไทยแห่ง
ประเทศไทย.ออนไลน์)  ท่านสนใจต่อภาวการณ์ทางด้านการเมืองแล้วนำเสนอแนวคิดทางการเมือง
ต่อสาธารณะเพื่อชี้ให้เห็นว่าแท้จริงการเมืองที่ถูกต้องประกอบด้วยธรรมะ สังคมที่หาความสงบสุข
ไม่ได้เพราะไม่มีความถูกต้องทางการเมืองนั้นเอง โดยพุทธทาสภิกขุให้ความสำคัญในการทำให้
ศาสนาเป็นแนวทางในการแก้ปัญหาต่างๆ ทางสังคมได้และสามารถเป็นที่พึ่งสุดท้ายของโลก เพราะ
ทุกศาสนามีเนื้อในที่สามารถแก้วิกฤตของโลกได้ การทำให้โลกมีศาสนาจึงเป็นเรื่องจำเป็นอย่างยิ่ง
ในสถานการณ์ปัจจุบัน พุทธทาสภิกขุได้แสดงความเห็นว่าทุกวันนี้มีเพียงแต่ผู้รู้ธรรมะ แต่ไม่มี
ธรรมะ กล่าวคือไม่ได้ใช้ธรรมะมาแก้ปัญหาเท่าที่ควรและยังไม่กลัวอันตรายที่เราไม่มีธรรมะอีกด้วย 
แม้แต่เรื่องของการเมืองพุทธทาสได้เขียนหนังสือเร่ือง ธรรมะกับการเมือง ที่มนุษย์กับการเมืองไม่
อาจหลบเลี่ยงหน้าที่ทางการเมืองหรือหน้าที่ของการปฏิบัติตามหลักธรรมะได้คือต้องเห็นแก่
ประโยชน์ส่วนรวมในการอยู่ร่วมกันในสังคมไม่เช่นนั้นการเมืองจะเป็นเร่ืองทำลายโลก  
  ดังนั้น บทความเร่ืองนี้จึงเป็นการศึกษาแนวคิดเร่ืองการเมืองกับธรรมะในมุมมองพุทธทาส
ภิกขุ เป็นเร่ืองที่สัมพันธ์กันระหว่างธรรมกับการเมือง ที่มีความสัมพันธ์ระหว่างปัจเจกชนและสังคม
องค์รวม หากมองในมิติของธรรมะๆยังสะท้อนให้เห็นคุณค่าของชีวิต รวมทั้งยังสอนให้มนุษย์ลด
ความเห็นแก่ตัว และตระหนักรู้ถึงการบำเพ็ญประโยชน์แก่ผู้อ่ืน ทั้งหมดก็เพื่อเยียวยาให้สังคมมี
พร้อมด้วยธรรมะ และนำธรรมะไปประยุกต์ใช้เป็นเครื่องนำทางชีวิตของตน และสามารถ
ประคับประคองให้อยู่รอดในสังคมได้อย่างเป็นสุข 
 

การเมืองกับธรรมะมีความหมายอย่างไร   
ธรรมะมีความหมายอย่างไร   

  พุทธทาสภิกขุเริ่มต้นด้วยการแสดงและชี้ให้เห็นถึงสถานะและความหมายการเมืองผ่าน
โครงสร้างความหมายโดยรวมของคำว่าธรรมะที่ชี้ให้เห็นถึงความหมายของธรรมใน 4 ลักษณะไว้ใน
หนังสือธรรมะกับการเมืองคือ (พุทธทาสภิกขุ,2544:129)  
  1.ธรรมชาติ  
  2.กฎของธรรมชาติ  
  3.การปฏิบัติเพื่อให้เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ  
  4. ผลลัพธ์ที่ได้รับจากการปฏิบัตินอกจาก  



 

504  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

  นอกจากความหมายของคำว่าธรรมะข้างต้นแล้วพุทธทาสยังได้อธิบายเพิ่มเติมว่า ธรรมะ
คือศีลธรรมเป็นเรื่องการทำหน้าที่ตามปกติของบุคคล สังคมย่อมมีความสงบสุข ซึ่งบุคคลก็เป็น
หน่วยหนึ่งของสังคมและทุกหน่วยมีศีลจะทำให้สังคมมีความปกติและมีความสงบ  
  การเมืองมีความหมายอย่างไร    
  พุทธทาสภิกขุได้ให้คำจำกัดความ การเมืองคือ ระบบการจัดหรือการะทำเพื่อคนจำนวน
มากจะอยู่กันโดยปราศจากปัญหาโดยไม่ต้องใช้อาชญา (พุทธทาสภิกขุ.2529:42) โดยอาชญา 
หมายถึง สิ่งที่นักรัฐศาสตร์และนักกิจกรรมทางการเมืองจำนวนมาเรียกการไม่ใช้ความรุนแรกหรือ
สันติวิธี ทำให้การเมืองมีความหมายครอบคลุมเป็นอย่างยิ่งเพราะระบบการจัดหรือการกระทำนั้น
เกี่ยวข้องกับกิจกรรมหรือพื้นที่ของการกระทำของมนุษย์ได้มากมายไม่จำเป็นต้องจำกัดอยู่กับ
เฉพาะรัฐ รัฐบาลหรือนักการเมืองตามที่เข้าใจกันโดยทั่วไป  

การเมืองมีความเป็นมาอย่างไร  
  สำหรับความเป็นมาของการเมืองตามมุมมองของพุทธทาสภิกขุโดยมองว่า การเมืองเป็น
เร่ืองธรรมชติ การเมืองเป็นเร่ืองที่เกี่ยวข้องกับทุกคนเก่ียวข้องกับศีลธรมและเป็นระบบจัดการกับ
ปัญหาในการอยู่ร่วมกันของมนุษย์โดยไม่ต้องใช้ความรุ่นแรง โดยมีอัคคัญญสูตร (ที.ปา.ไทย)
11/111-113/83) กล่าวถึงสิ่งเที่รีเรียกว่า วิวัฒนาการของความเป็นมนุษย์ ที่เกิดขึ้นและดำเนินไป
ด้วยต้นเหตุจาการลองลิ้มรส วัตถุ ภายนอกเท่าที่ปรากฏมีอยู่ในระบบวิวัฒนาการของธรรมชาติและ
เร่ิมยึดติดในผัสสะคือกระทบกันระหว่างอายตนะภายในโดยมี ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ กับอายตนะ
ภายนอกโดยมีรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสสะ ธรรมารมณ์ ทำให้มนุษย์ติดในความเอร็ดอร่อย เป็น
ธรรมดาของสังคมมนุษย์ที่จะมีบางคนลองหาบางสิ่งบางอย่างมากระตุ้นรสชาติทางผัสสะ ความ
เอร็ดอร่อยทางอายตนะทั้งหลายคร้ันแล้วก็จะมีผู้ลองกระทำตามจนในที่สุดก็เลียนแบบพฤติกรรมนี้
กันอย่างแพร่หลาย กลายเป็นกระแสยึดติดต้องหามาบริโภคหามาสร้างความเอร็ดอร่อยทาง
อายตนะมากข้ึนๆ เร่ือย ๆ 
  จุดหักเหที่สำคัญของพระสูตรนี้คือ เมื่อถึงช่วงหนึ่งของวิวัฒนาการจะมีบางคนเริ่มสะสม
ผลผลิตจากธรรมชาติไว้เป็นส่วนเกิน ครั้นเมืองมีคนหนึ่งเร่ิมสะสมส่วนเกินก็เป็นธรรมดาที่คนอ่ืนจะ
เริ่มทำตามบ้าง จากนั้นก็กลายเป็นพฤติกรรมที่เลียนแบบกันไปทั่ว แล้วก็เริ่มขยายการสะสม
ส่วนเกินนั้นมากข้ึนตามลำดับ จากหนึ่งเป็นสอง จากสองเป็นสี่ จากสี่เป็นแปด ในที่สุดจึงส่งผลทำให้
เกิดความขาดแคลน ชนิดที่ไม่อาจรอคอยผลิตผลจากธรรมชาติอีกต่อไปได้ จึงต้องมีการแบ่งที่ดิน
และผลผลิตจากธรรมชาตินั้นให้เป็น กรรมสิทธิ์ ของใครของมันไม่อาจล่วงเกินล่วงละเมิดกันได้ 
ทรัพย์สินส่วนตัวหรือกรรมสิทธิ์ในที่ดินจึงเริ่มปรากฏขึ้นและมีการสงวนของตนไว้ไม่บริโภค แต่
กลับไปลักขโมยของผู้อ่ืนมาบริโภค เป็นการล่วงละเมิดกรรมสิทธิ์ของผู้อื่นนี้เองที่เป็นที่มาของความ
ขัดแย้งอย่างรุนแรงในสังคมหรือถ้ากล่าวอย่างในปัจจุบัน คือปัญหาของการจัดสรรทรัพยากรและ



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม, 2566) |      505 

 

 

ปัญหาของการสะสมส่วนเกิน สุดท้ายย่อมจบลงด้วยการเอารัดเอาเปรียบกันและกันนำไปสู่ความ
ขัดแย้งในที่สุด 
 

ธรรมะกับการเมืองเป็นสิ่งเดียวกันหรือไม่  
  สำหรับประเด็นคำถามว่า การเมืองกับธรรมะเป็นสิ่งเดียวกันหรือไม่นี้ พุทธทาสภิกขุเสนอ
ความเห็นว่า การเมืองเป็นเร่ืองของกลุ่มคนหรือเรียกว่าสังคมคือการที่คนต้องมาอยู่ร่วมกันในการ
อยู่ร่วมกันนั้น จะพูด จะทำ และจะคิดอย่างไร จึงจะส่งผลดีต่อสมาชิกของกลุ่มหรือสังคมนั้น 
ประเทศนั้นให้อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขได้ ลด ละ เลิก ความขัดแย้งได้บ้าง การเมืองในภาคปฏิบัติ
และเนื้อหาคือ การบริหารจัดการสังคม องค์กรหรือรัฐให้ขับเคลื่อนไปได้ด้วยดี (ปรีชา ช้างขวัญยืน
,2538: 2)  ทั้งหมดนี้จะประสบความสำเร็จได้ต้องมีสิ่งสำคัญประการหนึ่งเป็นกำกับนั้นคือ ตัวรู้ 
หรือ ตัวปัญญา เพราะตัวรู้และตัวปัญญาจะเป็นสิ่งทำหน้าที่พิจารณา ตรวจสอบ วินิจฉัย สั่งการ
และกำกับผ่านกลไกต่าง ๆ ที่สร้างขึ้น สิ่งที่ต้องรู้คือตัวความจริงทั้งที่ตัวอมนุษย์และสภาพแวดล้อม
และการปฏิบัติการเชื่อมโยงตนเองกับความจริงให้ถูกต้อง ระหว่างความจริงที่ตัวเองกับความจริงที่
เป็นสภาพแวดล้อมทั้งที่เป็นธรรมชาติและสังคม วัฒนธรรม  เม่ือใดสังคมขาดองค์ความรู้เรื่องความ
จริงหรือรู้ แต่รู้ไม่ถูก ไม่ครบถ้วน การเชื่อมโยงก็จะผิดเพี้ยน และเมื่อเชื่อมโยงผิดเพี้ยน ก็จะให้ผล
ผิดเพี้ยน กล่าวคือแทนที่จะช่วยสร้างสุขก็กลายเป็นสร้างทุกข์ อย่างที่เราได้ยินได้ฟัง และได้พบเห็น
ในปัจจุบัน ความที่ว่านี้คือ ธรรมะ  

นอกจากนี้ท่านพุทธทาสภิกขุยังมองการเมืองเป็นเรื่องศีลธรรม เพราะผู้ที่ดำรงตำแหน่ง
ทางการเมืองมีหน้าที่บริหารราชการแผ่น ต้องจัดสรรทรัพยากรภายในรัฐให้เกิดประโยชน์สูงสุดกับ
ประชาชนทุกคน หากนักการเมืองไม่มีศีลธรรมก็ย่อมจะจัดสรรผลประโยชน์ให้แก่ตนเองและพวก
พ้อง และผลสุดท้ายก็จะนำความเดือดร้อนมาให้กับประชนชน ตัวประชาชนเองในฐานะที่เป็นผู้
ขับเคลื่อนองค์กรทางการเมือง และยังเป็นผู้รับผลในทางการเมือง หากไม่มีศีลธรรมก็ย่อมจะยิ่ง
ซ้ำเติมกันไปใหญ่ ฉะนั้น ศีลธรรมจึงเป็นหัวใจหลักของการเมือง และด้วยเหตุนี้เองธรรมะกับ
การเมืองจึงเป็นสิ่งที่แยกจากกันไม่ได้ในมุมมองของพุทธทาสภิกขุ   
 

ธรรมะสำหรับนักการเมือง 
  ในส่วนของธรรมะสำหรับนักการเมืองถือว่าเป็นหลักปฏิบัติของการทำหน้าที่ให้ถูกต้องตาม
กฎธรรมชาติที่กำหนดให้สิ่งทั้งหลายไม่เห็นแก่ตัว พุทธทาสภิกขุได้เสนอธรรมะสำหรับนักการเมืองมี 
5 ประการ (พุทธทาสภิกขุ,2529:38) แสดงเป็นแผนภาพได้ ดังนี้ 



 

506  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

 
แผนภาพที่ 1 ธรรมะสำหรับนักการเมืองของพุทธทาสภิกขุ 

 
   จากหลักการข้างต้นสะท้อนให้เห็นว่า การเป็นนักการเมืองตามมุมมองของพุทธทาสภิกขุ
ไม่ได้หมายถึงเฉพาะตัวนักการเมืองหรือบุคคลที่มีอาชีพเป็นนักการเมืองหรือเล่นการเมืองอย่าง
นักการเมืองที่เป็นรูปธรรมที่ปรากฏอยู่ทั่วไปในระบอบการเมืองในปัจจุบันนี้ หากพิจารณาตาม
หลักการดังกล่าวทำให้เห็นว่า คนทุกคนสามารถและมีตลอดจนต้องมีความเป็นนักการเมืองไม่มากก็
น้อยในระดับธรรมะกับการเมือง สิ่งที่ชี้ให้เห็นอย่างชัดเจนว่านักการเมืองตามมุมมองของพุทธทาส
ภิกขุท่านหมายถึงนักการเมืองที่มีคุณสมบัติของนักการเมืองที่ดีไปจนถึงคุณสมบัตินักการเมืองทาง
ศาสนาโดยมี นักการเมืองสัตบุรุษ นักการการเมืองของพระโพธิสัตย์ และนักการเมืองของพระเจ้า 
ซึ่งเป็นการกล่าวถึงการที่นักการเมืองได้มีความรู้ควบคู่กับคุณธรรมและจริยธรรมตามหลักศาสนา 
พุทธทาสภิกขุไม่ได้มุ่งไปที่นักการเมืองที่เห็นๆกันอยู่ในปัจจุบัน แต่เน้นที่นามธรรมของความเป็น
นักการเมืองที่คนทุกคนสร้างให้เกิดขึ้นได้ในตัวเองได้และเป็นบรรทัดฐานให้กับความเป็นผู้นำในทุก
กลุ่มทุกสังคมด้วย 

จะเห็นว่า การปกครองในระบบธรรมะหรือธัมมิกสังคมนั้นผู้นำต้องมีปัญญาสามารถในการ
แก้ปัญหาของคนส่วนรวมและมีมีธรรมะกล่าวคือหลักทศพิธธรรมเป็นหลักธรรมสำหรับผู้ปกครอง
แล้วส่งเสริมให้ประชาชนทุกภาคส่วนตระหนักถึงประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตน รู้จัก
การดำเนินชีวิตอย่างถูกต้องตามหลักธรรมะที่ทุกสิ่งไม่อาจอยู่รอดได้โดยการไม่พึ่งพาอาศัยซึ่งกัน
และกันได้ และให้ดำรงอยู่ในศีลธรรมเป็นหลักประจำใจ ไม่เบียดเบียนกัน โดยเห็นสมาชิกในสังคม
เป็นเพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ตาย และร่วมกันประพฤติปฏิบัติ รักษาป้องกันการละเมิดโดยสังคมร่วมกัน  
 
 

รู้จักธรรม

เป็นปูชนียบุคคล

เป็นคนของพระเจ้า

เป็นสัตบุรุษ

ประกอบด้วยธรรม



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม, 2566) |      507 

 

 

ธรรมะกับการเมืองมีระบบการจัดสรรทรัพยากรมีลักษณะอย่างไร  
   สำหรับประเด็นคำถามว่า ธรรมะกับการเมืองมีการจัดสรรทรัพยากรมีลักษณะอย่างไร ? 
ระบอบการปกครองที่ดีและเป็นแนวทางในการปฏิบัติของผู้นำและสมาชิกในสังคมได้นั้นต้องเป็น
ระบอบการปกครองที่นำหลักธรรม เพื่อให้สมาชิกในสังคมมีความเป็นอยู่ที่ดี มีความเกื้อกูลกันและ
ยังประโยชน์มาสู่สังคมโดยแท้จริง พุทธทาสภิกขุได้เสนอแนวคิดธัมมิกสังคมนิยมไว้ได้อย่างน่าสนใจ 
โลกต้องมีการปกครองที่ไม่เห็นแก่ตัวและประกอบด้วยธรรมะ ระบอบการปกครองในโลกที่ไม่เห็น
แก่ตัวบุคคลเรียกว่า “ธัมมิกสังคมนิยม” คือสังคมที่ประกอบด้วยธรรมะ โดยเห็นแก่เพื่อนมนุษย์ ไม่
เห็นแก่ตัวเอง และการเห็นแก่ส่วนรวมต้องอยู่บนพื้นฐานของธรรมะ ดังนั้น ธัมมิกสังคมนิยมจึงเป็น
ระบอบที่ถือเอาประโยชน์ของสังคมเป็นหลัก (พุทธทาสภิกขุ,2523: 449) โดยมีองค์ประกอบ 7 ข้อ 
ได้แก่ การรับใช้มหาชน การถือกรรมสิทธิ์ในทรัพย์สิน การจัดสรรที่ดิน  การรวมตัวเป็นสหกรณ์  มี
ระบบคอมมูน ความมีวินัย การอยู่กับพระ/มีพระธรรมเป็นพื้นฐาน แสดงเป็นแผนภาพได้ ดังนี้  

    
 

แผนภาพที่ 2 แสดงหลักธัมมิกสังคมนิยมของท่านพุทธทาสภิกขุ 
 

 จากหลักการข้างต้นทำให้เห็นว่าการจัดสรรทรัพยากรมีการประกอบด้วยธรรมะเป็น
พื้นฐานซึ่งเป็นระบบการจัดสรรทรัพยากรที่ปราฏในแนวคิดเรื่องธัมมมิกสังคมนิยมที่ทำให้เข้าใจ
อย่างเป็นรูปธรรมมากขึ้นกล่าวคือ แนวคิดเรื่องธัมมิกสังคมนิยมม มีความหมายและรูปแบบใน
บริบทของการต่อสสู้ทางอุดมการณ์ เป็นการแสดงทัศนะและจุดยืนอย่างชัดเจนยิ่งดังที่เราจะเห็นได้
ชัดว่าข้อเสนอของพุทธทาสภิกขุนั้นตั้งอยู่บนพื้นฐของมุมมองที่มีการเมืองในโลกปัจจุบัน โดยที่พุทธ
ทาสภิกขุหมายถึงระบบการเมืองแต่ละระบบนั้นมีความคิดและแนวทางในการปฏิบัติอย่างไร เมื่อ



 

508  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

ท่านกล่าวถึงระบบสังคมนิยม ท่านเน้นความสำคัญของการถือครองกรรมสิทธิ์ที่เป็นเสมือนการ
ให้ยืม เพื่อสร้างประโยชน์ มีการจัดสรรที่ดินอย่างทั่วถึงอย่างเป็นธรรม มีการดำเนินการแบบ
สหกรณ์ ในทุกกิจกรรมทงเศรษฐกิจและสังคมีระบบคอมมูนที่เป็นแนวทางแก้ปัญหาอย่างสอดคล้อง
กับแต่ละท้องถิ่นเป็นสังคมที่มีความเป็นวินัยและมีระบบคุณค่าหรือค่านิยมที่สอดคล้องกับหลัก
ศาสนา มีความหมายและรูปแบบในบริบท  
 

บทสรุป 

  พุทธทาสภิกขุได้มีความสนใจต่อภาวการณ์ทางด้านการเมืองแล้วนำเสนอแนวคิดทางการ
เมืองต่อสาธารณะเพื่อชี้ให้เห็นว่าแท้จริงการเมืองที่ถูกต้องประกอบด้วยธรรมะโดยที่ธรรมะกับกับ
การเมืองเป็นเรื่องที่ใกล้ตัวมนุษย์ เพราะมนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของสังคม ดังนั้น จึงเป็นส่วนหนึ่งของ
การเมืองด้วยในเวลาเดียวกัน การเมืองในทัศนะพุทธทาสภิกขุจึงเป็นสิ่งเดียวกับศีลธรรมทำให้เห็น
ว่าธรรมะกับการเมืองจึงเป็นสิ่งเดียวกัน ในส่วนนักการเมืองจะเป็นนักการเมืองที่ดีได้จำเป็นต้องมี
ความรู้และเข้าใจตลอดจนปฏิบัติตนตามหลักศาสนากล่าวคือนักการเมืองต้องมีภาคทฤษฎีซึ่งเป็น
เร่ืองของและภาคปฏิบัติคือการมีคุณธรรมและจริยธรรม เช่น การเป็นนักการเมืองของพระเจ้า การ
เป็นนักการเมืองของพระโพธิ์สัตย์ และการเป็นนักการเมืองของพระพุทธเจ้า  นอกจากนี้ธรรมะกับ
การเมืองยังมีระบบการจัดสรรทรัพยากรผ่านระบบธรรมะเช่นกันโดยเรียกระบบนี้ว่าธัมมิกสังคม
นิยมเป็นระบบการเมืองที่ประกอบด้วยธรรมะที่จะต้องสร้างประโยชน์แก่มวลมหาประชาชนหรือ
สังคมอาจกล่าวได้ว่าศีลธรรมกับการจัดการสังคมของมนุษย์นั้นไม่สามารถแยกออกจากกันได้  
เนื่องจากมนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของโลกจึงหลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะต้องมีความรับผิดชอบต่อโลกใบนี้ด้วย
เช่นกัน ดังนั้นเรื่องของการเมืองจึงเป็นส่วนหนึ่งของวิถีทางที่สร้างประโยชน์ให้เกิดขึ้นแก่สังคม
ส่วนรวม และทำให้โลกและสมาชิกในโลกมีความปกติ สงบ และอยู่ในภาวะที่ดียิ่งๆ ขึ้น ประโยชน์
เหล่านี้จะเกิดขึ้นได้ก็ต้องอาศัยศีลธรรมเป็นปัจจัยสำคัญ ซึ่งเป็นพื้นฐานของการอยู่ร่วมกันในสังคม 
 

เอกสารอ้างอิง 

ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2538). แนวคิดทางการเมืองของท่านพุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพมหานคร : 
  จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2523). เมื่อธรรมครองโลก. กรุงเทพฯ : ธรรมทานมูลนิธิ, . 
_______.(2529). ธัมมิกสังคมนิยม DHAMMIC SOCIALISM. .พิมพ์คร้ังที่ 2.   
  กรุงเทพมหานคร : บริษัท ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง จำกัด. 
_______. (2529). ธรรมทานก่อนตาย.กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา 



 

วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธานี ปีที ่5 ฉบบัที ่3 (กนัยายน-ธนัวาคม, 2566) |      509 

 

 

_______. (2549). พุทธทาสธรรม 11 : เศรษฐศาสตร์พุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ. 
_______.(2529)..สังคมนิยมตามหลักแห่งพระศาสนา”. ในธัมมิกสังคมนิยม DHAMMIC  

SOCIALISM (ประชาธิปไตยแบบสังคมนิยม ). พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ :บริษัท ประยูร
วงศ์พริ้นท์ติ้ง จำกัด. 

_______. (2539) พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ :โรงพิมพ์ 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

สมาคมครูภาษาไทยแห่งประเทศไทย. (2566). ยูเนสโกยกย่องพุทธทาสภิกขุ  
(พระธรรมโกศาจารย์) .ออนไลน์. ค้นเมื่อ 15 สิงหาคม 2566 จาก 
https://www.attth.org/ยูเนสโกยกย่อง-ท่านพทุธทาสภิกขุ. 

ศิริพงษ์ เศาภายน. (2558). หลักและกระบวนการบริหารการศึกษาทฤษฎีและแนวปฏบิัติ. 
กรุงเทพมหานคร : มิตรภาพการพิมพ์และสติวดโิอ. 

สายพิณ มัตตะนามะ. (2559). การตัดสินใจของผู้ปกครองในการส่งบุตรหลานเข้าศึกษาในโรงเรียน
บ้านลุงพลู อำเภอเมืองสระแก้ว จังหวัดสระแก้ว. บัณฑิตวทิยาลัย : มหาวิทยาลัยบูรพา. 

สิทธิโชค วรานสุันติกูล. (2546). จิตวิทยาสังคม: ทฤษฎีและการประยุกต์. กรุงเทพฯ : ซีเอ็ดยูเคชั่น. 
สุธาดา โพธาราม. (2556). การตัดสินใจของผู้ปกครองนักเรียนในการส่งบุตรหลานเข้าศึกษาใน

โรงเรียนเทศบาลเมืองจนัทบุรี 1. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวทิยาลยับูรพา. 
แสงดาว เชื้อนนัไชย. (2557). ความพึงพอใจของผู้ปกครองต่อการจัดการศึกษาของโรงเรียน

ประถมศึกษาเขตตำบลเวียงมอก อำเภอเถิน จังหวัดลำปาง. บณัฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลยัเนชัน่. 

อาแซ ยะเยริ. (2557). ปัจจัยที่มีผลต่อการตัดสนิใจเรียนกวดวชิาของนักเรียนชัน้มัธยมศึกษาตอน
ปลายของรัฐในเขตจังหวัดสงขลา. บัณฑิตวทิยาลัย : มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 

เอกสิทธิ์ คงทอง. (2557). ปัจจัยที่มีอิทธิพลต่อการตัดสนิใจและความพึงพอใจของผู้ประกอบการ
พาณิชย์อิเล็กทรอนิกส์ในการฝากส่งสินคา้ผ่านบริษทั ไปรษณีย์ไทย จำกัด. บัณฑิต
วิทยาลัย : มหาวทิยาลัยเกษตรศาสตร์. 

Griffith, M. (1998). Educational Research for Social Justice: getting off the Fence 
Doing qualitative Research in Educational Settings. Michigan : Open 
University Press. 

Hill, H. (1980). Making Decisions: a Multi-disciplinary Introduction. Massachusetts :  
 Addison-Wesley. 
Simon, A. (1976). Administrative Behavior. New York : The Free Press. 

javascript:void(0);


 

510  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.5 No.3 (September-December, 2023) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


