
ประเพณีบุญทอดเทียน สืบทอดพระพุทธศาสนา รักษาประเพณีอีสาน 
CANDLE FESTIVAL INHERIT BUDDHISM PRESERVE  

THE NORTHEASTERN TRADITION 
 

1พระครูวินัยธรวรรธนา ญาณวโร, 2พระพันธวัฒน์ ธมฺมวฑฺฒโน และ 3เกริก พิสัยพันธ์ 
1Phrakru Winaithorn Wanthana Nanavaro, 2Phra Phanthawat Dhammavaddhano 

and 3Krerk Phisaiphun 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1wantanana60@gmail.com 

 

 Received July 12, 2021; Revised October 9, 2021; Accepted November 20, 2022 
 

บทคัดย่อ 

 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาประเพณีบุญทอดเทียน สืบทอดพระพุทธศาสนา 
รักษาประเพณีอีสาน เป็นประเพณีที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อในทางพระพุทธศาสนามีการสืบ
ทอดประเพณีการแห่เทียนพรรษาที่เน้นความสัมพันธ์ระหว่างวัดและชุมชน  เป็นประเพณีที่
สืบทอดและปฏิบัติต่อ ๆ กันมาต่อเนื่องยาวนานตั้งแต่ครั้งบรรพบุรุษ การทอดเทียนพรรษา
และต้นดอกเงินร่วมกับชาวบ้าน เพ่ือรักษาประเพณีอีสานเป็นวิถีชีวิตของคนในชุมชน ปัจจัย
สำคัญของการเกิดขึ้นการดำรงอยู่ของประเพณี ซึ่งยังคงมีอยู่จวบจนอดีตจนถึงปัจจุบัน และ
แนวคิดสำคัญสามารถโน้มนําให้ประชาชน คือ ความเลื่อมใสและศรัทธาจนทำให้ประเพณี
สามารถดำรงอยู่ได้ยาวนานมาจนถึงปัจจุบัน 
 
คำสำคัญ: ประเพณ,ี บุญทอดเทียน, สืบทอด, พระพุทธศาสนา, อีสาน 

 
1 ดร, นักวิชาการอิสระ, วัดป่าพุทธญาณรังษี จังหวัดขอนแก่น 
2 นักวิชาการอิสระ, วัดป่าพุทธญาณรังษี จังหวัดขอนแก่น 
3 อาจารย,์ หลักสูตรครุศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาการสอนภาษาอังกฤษ  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 



 

802  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.4 No.2 (July-December 2022) 
 

Abstract 
 

 This article aims to study the candle festival inherit Buddhism preserve 
the northeastern tradition, The candle procession tradition is related to the 
belief in Buddhism and its inheritance emphasizes relationship between 
temples and community. It is a tradition that has been passed down and 
treated for a long time since our ancestors. The candle and the money tree 
with the villagers to preserve the Isan tradition as a way of life of the people 
in the community. An important factor of the emergence, existence of 
traditions which still exists until the past to the present And the key idea that 
can convince people is the trust and faith that allows the tradition to exist for 
a long time until the present. 
 

Keywords: Festival, Candle festival, Inherit, Buddhism, The Northeastern 
 

บทนำ 

 ประเพณีแห่เทียนเข้าพรรษา วันเข้าพรรษา เป็นวันสำคัญในพุทธศาสนาวันหนึ่ง ที่
พระสงค์เถรวาทจะอธิฐานว่าจะพักประจำอยู่ ณ ที่ใดที่หนึ่ง ตลอดระยะเวลาฤดูฝนที่มี
กำหนดเป็นระยะเวลา   3 เดือน ตามท่ีพระธรรมวินัยบัญญัติไว้ โดยไม่ไปค้างแรมที่อ่ืน หรือท่ี
เรียกติดปากกันโดยทั่วไปว่าจำพรรษา ("พรรษา”แปลว่า ฤดูฝน, "จำ” แปลว่า พักอยู่) พิธี
เข้าพรรษานี้ถือเป็นข้อปฏิบัติสำหรับพระสงค์โดยตรง  ละเว้นไม่ได้ ไม่ว่ากรณีใดๆ ก็ตามการ
เข้าพรรษาตามปกติเริ่มนับตั้งแต่วันแรม 1 ค่ำ เดือน 8 ของทุกปี (หรือเดือน 8 หลัง ถ้ามี
เดือน 8 สองหน) และสิ้นสุดลงในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 11 หรือวันออกพรรษา สาเหตุที่
พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตการจำพรรษาอยู่ ณ สถานที่ใดสถานที่หนึ่งตลอด 3 เดือนแก่พระ
สงค์นั้น มีเหตุผลเพ่ือให้พระสงฆ์ได้หยุดพักการจาริกเพ่ือเผยแพร่ศาสนาไปตามสถานที่ต่างซึ่ง
จะเป็นไปด้วยความยากลำบากในช่วงฤดูฝน 
 ประเพณีบุญทอดเทียนเป็นประเพณี/พิธีกรรมพระพุทธศาสนาที่ชาวอีสานได้ยึดถือ
ปฏิบัติมาตั้งแต่โบราณกาลและได้สืบทอดจากรุ่นมาสู่รุ่น ประเพณีแห่เทียนพรรษาใน
สังคมไทยมี เอกลักษณ์ เฉพาะท้องถิ่นที่น่าสนใจแสดงออกถึงวิถีชีวิตของคนไทยที่มี



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่4 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2565)  |    803 

 

 

ประวัติศาสตร์อันยาวนาน โดยได้ถ่ายทอดวัฒนธรรมประเพณีของตนเองและตกทอดเป็น
สมบัติอันมีค่าของแผ่นดินที่ติดตัวคนไทยมาช้านาน  และประเพณีทอดเทียนโฮม ซึ่งคำว่า 
“โฮม”หมายถึง การรวมกัน การทอดเทียนเหมือนกับการแห่เทียนจำนำพรรษาของคนภาค
กลาง จะแตกต่างบ้างเล็กน้อยเพราะการทอดเทียนโฮม ชาวบ้านจะมาแต่งต้นเทียนช่วยกัน 
โดยเฉพาะแม่บ้านจะมาช่วยกันพับแมงดา ทำบายศรี เพ่ือตกแต่งต้นเทียนให้สวยงามจะทำ
ประมาณ 1–2 วัน นอกจากต้นเทียนแล้วจะมีต้นเงิน คล้ายกับการตั้งกองผ้าป่าจะมีต้นกล้วย
และให้ชาวบ้านช่วยกันบริจาคนําเงินไปติดที่ต้นกล้วย จำนวน 1 ต้น ”      

นอกจากมีการจัดแต่งต้นเทียนและต้นเงินแล้ว จะมีการประกวดขบวนแห่ และสวด
สรภัญญะ การประกวดขบวนแห่ต้องมีการรําหน้าขบวน เยาวชนกระทั่งผู้สูงอายุจะซ้อมรํา 
และรําหน้าขบวน ส่วนฝ่ายชายเล่นดนตรี เป่าแคน การซ้อมรําประมาณ 1 สัปดาห์ เมื่อ
พร้อมกันทั้งหมดแล้วจะนําขบวนแห่ไปที่วัด  จากกิจกรรมที่หลากหลายมิได้เน้นในเรื่องฟัง
ธรรมเพียงอย่างเดียว เป็นการชักจูงลูกหลานให้เข้าวัดอย่างไม่น่าเบื่อ การเชื่อมสัมพันธไมตรี
ระหว่างหมูบ้าน ความสามัคคีที่เกิดกับชุมชน การส่งเสริมสถาบันครอบครัวให้มีกิจกรรม
ร่วมกัน คนในชุมชนมีความเสียสละ มีความสามัคคีเชื่อมสัมพันธไมตรีระหว่างหมู่บ้านให้เป็น
หนึ่งเดียว โดยมิได้มีการแยกเชื้อชาติ ศาสนา ภาษาเป็นการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมให้กับ
เยาวชนเป็นการอนุรักษ์และส่งเสริมประเพณีท้องถิ่น จึงเป็นอีกประเพณีหนึ่งที่ควรส่งเสริม
และสนับสนุนให้มีต่อไป           
 

แนวคิดเกี่ยวกับประเพณ ี
 ขนบธรรมเนียมประเพณี  พจนานุกรมภาษาไทยฉบับราชบัณฑิตยสถาน ให้
ความหมายคําว่า “ประเพณี” ว่า “ขนบธรรมเนียมแบบแผน”  

ขนบ คือ ระเบียบแบบอย่าง ธรรมเนียม คือ ที่นิยมใช้กันมารวมความแล้ว ประเพณี  
คือ สิ่งที่คนส่วนใหญ่ในสังคมประพฤติปฏิบัติสืบต่อกันมาเป็นเวลานานเป็นที่ยอมรับและเป็น
ระเบียบ แบบแผนเดียวกัน หากเป็นอยู่ชั่วขณะแม้จะนิยมประพฤติกันทั่วไปก็ไม่ใช่ประเพณี
เป็นแต่แฟชั่น ซึ่ง เป็นความนิยมกันสมัยหนึ่งเท่านั้น พอหมดความนิยมก็เลิกประพฤติปฏิบัติ
กัน  

“ประเพณี” ในความหมายที่กว้าง หมายถึง แบบความเชื่อ ความคิด การกระทำ 
ค่านิยม ทัศนคติศีลธรรม ระเบียบแบบแผน และวิธีการกระทำสิ่งต่างๆ ตลอดจนการ



 

804  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.4 No.2 (July-December 2022) 
 

ประกอบ พิธีกรรมในโอกาสต่างๆ ที่กระทำกันมาแต่ในอดีต ลักษณะสำคัญของประเพณี คือ 
ความประพฤติของ คนส่วนรวมที่ถือกันเป็นธรรมเนียม หรือ เป็นระเบียบแบบแผน และสืบ
ต่อกันมาจนเป็นพิมพ์เดียวกัน และยังคงอยู่ได้ก็เพราะมีสิ่งใหม่เข้ามาช่วยเสริมสร้างสิ่งเก่าอยู่
ตลอดเวลา และกลมกลืนเข้ากันได้ดี จึงทำให้ประเพณีเดิมยังคงรูปมีชีวิตอยู่ต่อไปได้ โดยคน
ในสังคมผู้เป็นเจ้าของประเพณีไม่เห็นการ เปลี่ยนแปลงซึ่งมีอยู่ในทุกยุคทุกสมัย เพราะเป็น
การค่อยเปลี่ยนไปทีละน้อยโดยไม่รู้ตัว แต่จะ เปลี่ยนไปมาก หรือน้อย ก็แล้วแต่ความเป็นไป
ทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม  

ดังนั้น ขนบธรรมเนียมประเพณีก็คือ แนวปฏิบัติซึ่งเป็นการแสดงออกทางวัฒนธรรม 
เป็นพฤติกรรมทางสังคมที่กระทำซ้ำกันมาจนกลายเป็นระเบียบแบบแผนในการปฏิบัติ เป็น
พฤติกรรม ยึดถือกันมาในสังคมโดยคนรุ่นหลัง เรียนรู้มาจากคนรุ่นก่อน ซึ่งอาจมีการปรับปรุง
แก้ไขบ้าง แต่การ เปลี่ยนแปลงก็เป็นไปอย่างช้าๆ ใช้เวลาเป็นปีๆ ซึ่งการประพฤติปฏิบัติตาม
ระเบียบแบบแผนดังกล่าว นั้น มีทั้งการประพฤติปฏิบัติในระดับบุคคลต่างคนต่างทำ แต่
บุคคลแต่ละคนก็ยังปฏิบัติเหมือนกัน และการประพฤติปฏิบัติในระดับสังคม คือการร่วมทำ
กิจกรรมพร้อมๆ กันในลักษณะพิธีกรรมเป็นการ จัดงานประเพณี เช่น กิจกรรมที่จัดขึ้นใน
วาระช่วงเวลาที่สำคัญๆ ของปี เช่น ประเพณีทอดกฐิน ทอดผ้าป่า งานปีใหม่ เทศกาลและ
งานประเพณีท้องถิ่นต่างๆ เช่น ประเพณีแห่นางแมว ประเพณีบุญ พระเวทย์ ประเพณียี่เปง 
ประเพณีบุญบั้งไฟ เป็นต้น  

ประเพณีอาจจะเป็นเรื่องของความเชื่อที่เหลวไหล ซึ่งเป็นความเชื่อของหมู่คนที่ขาด 
หลักวิชา แต่ในขณะเดียวกันประเพณีต่าง ๆ ก็เป็นเครื่องบอกถึงความเจริญของชาติต่าง ๆ 
ได้เป็น อย่างดี เพราะประเพณีแต่ละอันก็เป็นสมบัติคู่กับชาตินั้น เป็นการรักษาความ
น่าเชื่อถือตามบรรพบุรุษ 
 ทั ศนี ย์  ทองสว่ า ง  (2547) ให้ ค วามห มายของป ระ เพณี  (Traditional) กั บ
ขนบประเพณี (Custom) คือความประพฤติที่สืบต่อกันมาเป็นที่ยอมรับของคนส่วนใหญ่ ใน
หมู่คณะเป็นนิสัย สังคม  ซึ่งเกิดขึ้นจากการที่ต้องเอาอย่างบุคคลอ่ืนๆ ที่อยู่รอบๆ ตน 
นอกจากนี้ยังหมายรวมถึงแบบของความ เชื่อ ความคิด การกระทำ ค่านิยม ทัศนคติ ศีลธรรม 
จารีต ระเบียบ แบบแผน และวิธีการกระทำสิ่ง ต่างๆ ตลอดจนถึงการประกอบพิธีกรรมใน
โอกาสต่างๆ ที่ได้กระทำมาแต่อดีต ลักษณะสำคัญเป็นสิ่งที่ คนเราปฏิบัติ มีการเชื่อถือกันมา
นานจนกลายเป็นแบบอย่าง ความคิดหรือการกระทำที่ได้สืบทอดกัน มา และยังมีอิทธิพลอยู่
จนถึงปัจจุบัน 



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่4 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2565)  |    805 

 

 

 ประเพณีเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากความเชื่อในอำนาจของสิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติ เหนือ
มนุษย์ ในขณะสิ่งเหล่านี้เกิดขึ้นโดยไม่ทราบสาเหตุ ดังนั้นลักษณะเช่นนี้ประเพณีจึงถือได้ว่า
เป็นความ ประพฤติขอคนส่วนรวมที่ถือเป็นธรรมเนียมหรือประเพณีแบบแผน (Tradition) 
และได้สืบทอดต่อกันมาจนเป็นลักษณะเดียวกันและสามารถคงอยู่ได้ เพราะสิ่งใหม่เข้ามาช่วย
เสริมสร้างสิ่งเก่าอยู่เสมอและ สามารถผสมกลมกลืนเข้ากันได้ดี จึงทำให้ประเพณีเดิมยังคงรูป 
มีชีวิตต่อไปได้โดยคนในสังคมที่เป็น เจ้าของประเพณีไม่เห็นถึงการเปลี่ยนแปลงซึ่งมีอยู่ทุกยุค
สมัย เพราะเป็นลักษณะที่ค่อยเป็นค่อยไปที ละน้อยโดยไม่รู้ตัวแต่จะเปลี่ยนไปมากหรือน้อย 
แล้วแต่ความเป็นไปทางประวัติศาสตร์และ วัฒนธรรม (เสรี พงศ์พิศ, 2553) นอกจากนี้
ประเพณีเป็นสิ่งที่มีกันในทุกชาติ ทุกภาษาส่วนลักษณะแตกต่างกันไปจะมาก น้อยเพียงใด ก็
แล้วแต่ลักษณะหรือสถานะภาพบางประการแต่ละท้องถิ่นแต่ละสังคม แม้แต่สังคม  เดียวกัน
อาจมีประเพณีที่เหมือนกันและต่างกัน หรือคล้ายกันได้ โดยอาจแบ่งประเพณีตั้งแต่เกี่ยวกับ  
ชีวิตในครอบครัวเช่นการเกิด การบวชเรียน การแต่งงาน การตาย ประเพณีเกี่ยวกับการท า
บุญและ สนุกสนานรื่นเริงของส่วนรวม อันเนื่องมาด้วยเทศกาลตรุษสารเช่นสงกรานต์ 
เข้าพรรษา ออกพรรษา อาสาฬหบูชา (ส. พลายน้อย, 2530) 
 ประเพณีท้องถิ่น หมายถึง นิสัยสังคมของคนไทยในท้องถิ่น ซึ่งได้รับมรดกตกทอดมา
แต่ ดั้งเดิมและมองเห็นในทุกท้องถิ่นทุกภาคของสังคมไทยชนิดของประเพณี แบ่งตาม
ลักษณะของความ เข้มงวด ในการที่จะต้องปฏิบัติตามเป็นเกณฑ์มี 3 ชนิดดังนี้  

1. จารีตประเพณี (Mores) ได้แก่ ประเพณีที่สังคมถือว่าใครฝ่าฝืนงดเว้นไม่กระท า
ตามถือ ว่าเป็น ความผิด ความชั่ว จารีตประเพณีนั้น เกี่ยวข้องกับศีลธรรมของคนส่วนรวมใน
สังคมและเห็นได้ ในสังคมไทย เช่นการแสดงกตัญญูต่อผู้มีพระคุณโดยเฉพาะอย่างยิ่งต่อพ่อ
แม่ ยามแก่ชรา ถ้าใครไม่ ดูแลสังคมจะลงโทษว่าเป็นผู้มีความอกตัญญู ถือเป็นความชั่วไม่มี
ใครอยากคบหาด้วย เด็กจะถูกอบรม มิให้ล่วงเกิน พ่อ แม่ ทั้งกาย วาจาและใจ  

2. ขนบประเพณี (Custom) บางครั้งเรียกว่าระเบียบประเพณี หมายถึงประเพณีที่
ตั้งขึ้น เป็นแบบแผนไว้อย่างชัดเจนว่า ควรจะประพฤติปฏิบัติเป็นขั้นตอนกันอย่างไร เช่น
ประเพณีการ แต่งงาน ต้องเริ่มตั้งแต่การหมั่นการแต่งงาน ซึ่งแต่ละขั้นตอนจะมีพิธีมากมาย
สำหรับคู่บ่าวสาวจะต้อง ปฏิบัติ ซึ่งถ้าหากไม่ปฏิบัติตามก็อาจถูกติสินนินทาให้เกิดความอับ
อาย  



 

806  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.4 No.2 (July-December 2022) 
 

3. ธรรม เนี ยมประเพณี  (Tradition) หมายถึ งประเพณี ที่ ป ฏิ บั ติ กั น อยู่ ใน
ชีวิตประจำวันไม่มี ระเบียบแบบแผนเหมือนขนบประเพณีและไม่มีผิดถูกศีลธรรมเหมือน
จารีตประเพณี เป็นแต่เพียงว่า เคยมีคนเขาประพฤติปฏิบัติกันมาอย่างไร ก็นิยมปฏิบัติอยู่
อย่างนั้น จนเกิดความเคยชิน ผู้ที่ปฏิบัติไม่ เกิดความเดือนร้อน หรือรำคาญที่จะปฏิบัติตาม 
ถ้าหากมีการฝ่าฝืนธรรมเนียมประเพณีไปบ้างก็ไม่ถือ  เป็นเรื่องผิดร้ายแรงอะไรมากนัก 
นอกจากจะเห็นว่าเป็นผู้เสียมารยาทเท่านั้น ธรรมเนียมประเพณีเป็น เรื่องเก่ียวกับมารยาทใน
การยืน เดิน นั่ง นอน ตลอดจนการกิน การพูดจา การแต่งกาย การเข้าสังคม  ธรรมเนียม
ประเพณีมีการเปลี่ยนแปลงไปอย่างช้าๆบางอย่างไม่มีการเปลี่ยนแปลงทั้งๆ ที่สิ่งแวดล้อม 
เปลี่ยนแปลงไปบ้าง  

สรุปได้ว่า วัฒนธรรม และประเพณีเป็นสิ่งสะท้อนให้เห็นถึงคุณค่าวิถีชีวิตที่ชุมชน
และ ท้องถิ่นต่างๆ ได้พัฒนาและสร้างสรรค์ขึ้นเพ่ือใช้เป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต โดย
แสดงออกในรูปแบบและวิธีการที่หลากหลาย ทั้งในรูปแบบของวิถีชีวิต ขนบธรรมเนียม
ประเพณี ภูมิปัญญา ศิลปะการแสดง ฯลฯ เพ่ือเป็นการปลูกจิตสำนึกและกระตุ้นให้คนใน
ชุมชนท้องถิ่นเกิดความตระหนัก มีความตื่นตัวและเข้ามามีส่วนร่วมในการฟ้ืนฟูเผยแพร่และ
สืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น และคุณค่าความ หลากหลายของศิลปะและวัฒนธรรมไทย ทั้งที่
เป็นวิถีชีวิต ค่านิยม และความเป็นไทย ในปัจจุบัน  วัฒนธรรมท้องถิ่นถูกละเลยและมีการ
ถ่ายทอดไปสู่คนรุ่นใหม่น้อย เช่น การแต่งกาย ภาษาพูด รวมทั้ง ประเพณีและวิถีชีวิตที่ดีงาม 
ท่ามกลางความหลากหลายทางวัฒนธรรมภายใต้กระแสโลกาภิวัฒน์  วัฒนธรรม ได้มีการ
ถ่ายทอดและแลกเปลี่ยนเรียนรู้อยู่ตลอดเวลา หากมรดกทางวัฒนธรรม ที่มีความ  แตกต่าง
หลากหลายกันในพ้ืนที่ ไม่ได้รับการสืบสานและอนุรักษ์ฟ้ืนฟูรวมถึงการพัฒนาต่อยอดให้เกิด 
คุณค่าทางสังคมและจิตใจทำให้คุณค่าทางมรดกวัฒนธรรมลดน้อยไปจนแทบจะสูญหาย 
วัฒนธรรม วิถีชีวิตที่เกิดขึ้นจากการสั่งสมองค์ความรู้ในแต่ละท้องถิ่นมีลักษณะโดดเด่นที่
แตกต่างกันไปตามสภาพ พ้ืนที่ ในแต่ละพ้ืนที่มีภูมิปัญญาหลากหลาย ควรที่จะได้รับการ
ถ่ายทอดเยาวชนรุ่นหลังสืบไป การอนุรักษ์เป็นหนทางหนึ่งที่ยั่งยืน ในการอนุรักษ์ ฟ้ืนฟู สืบ
สานวัฒนธรรมท้องถิ่นของชุมชนให้ดำรงอยู่ในท้องถิ่น 
 จากแนวคิดนี้จะทำให้มองเห็นว่าประเพณีแห่ เทียนพรรษานั้น มิได้เป็นเพียง
สัญลักษณ์ที่ เกี่ยวข้องกับเรื่องความเชื่อ ความศรัทธาในพระพุทธศาสนาของชุมชนจังหวัด
อุบลราชธานีแต่เพียง ประการเดียวแต่ความหมายที่ซ่อนเร้นแอบแผงอยู่ อาจเป็นความหมาย
ที่สามารถแยกวิเคราะห์ออกมา ให้เห็นอย่างเด่นชัดในประเด็นของศาสนาและบริบทของ



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่4 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2565)  |    807 

 

 

สังคมในเวลานั้น การแสดงประเพณีใน รูปแบบพิธีกรรมของประเพณีแห่เทียนพรรษาน่าจะมี
ความหมายอ่ืนๆ อีกหลายประการ อาจจะไม่ใช่ ความเชื่อเรื่อง บาปบุญ กุศล ความศรัทธา
เพียงอย่างเดียว อาจเป็นการแสดงถึงความสามัคคีในหมู่ คณะ การแสดงออกในความรู้สึก
อิสระ และต้องการปลดเปลื้องจากความเหน็ดเหนื่อยและว่างเว้นจาก การทำนา เหตุเพราะ
ในช่วงน้ำน้อย อากาศร้อนหรือเตรียมการรับการเปลี่ยนแปลงอากาศและฤดูฝน เพ่ือทำนาใน
เดือนในเดือนถัดไป ในการให้ความหมายเกี่ยวกับประเพณีนั้น แต่เดิมชาวบ้านมีวัฒนธรรม
แบบ Residual (ตกค้างมาจากอดีต) อยู่ 2 ลักษณะ คือ ความหวังจะค้ำจุน พระพุทธศาสนา
ในชุมชน เพ่ือความสุขในชีวิตภายหน้าและการแสดงเอกลักษณ์ของหมู่บ้านตนเอง ดังจะเห็น
ได้จากการตกแต่งรถขบวนแห่ด้วยลักษณะเด่นของหมู่บ้าน 
 

ประเภทของประเพณี  
 สำหรับการศึกษาประเด็นประเพณีที่มีความสัมพันธ์ต่อวิถีชีวิตของชนกลุ่มชาติพันธุ์ 
ทั้งนี้ได้มีนักวิชาการได้ให้ความหมายของประเพณีไว้หลากหลาย ดังนี้  

เสฐียรโกเศศ (2550) กล่าวว่า ความเป็นไปอันเนื่องด้วยการกระทำหรือดำเนินการ
อย่างใดๆ เมื่อประพฤติซ้ำอย่างนั้นๆ อยู่บ่อยๆ จนเป็นความเคยชินก็เกิดเป็นนิสัยขึ้น นิสัยมี
สองอย่างถ้าเป็นพ้ืนติดตัวมาแต่กำเนิดเรียกว่านิสัยสันดานหรืออุปนิสัย ถ้าเป็นสิ่งมาเมื่อ
ภายหลัง ด้วยการเอาอย่างจากคนอ่ืนซึ่งอยู่แวดล้อมตน และประพฤติเหมือนๆ กันเป็นส่วน
ใหญ่ในหมู่คณะ เรียกว่านิสัยหรือประเพณี ถ้ากล่าวถึงประเพณีไทย ก็หมายความถึงนิสัย
สังคมของชนชาวไทย ซึ่งได้รับเป็นมรดกตกทอดกันมาแต่เก่าก่อน เรียกว่าประเพณีเดิม หรือ
ประเพณีปรัมปรา คือ เป็นประเพณีท่ีสืบ ๆ ต่อกันมา  

แปลก สนธิรักษ์ (ม.ป.ป.) ค่าว่า ประเพณี คือ ความประพฤติสืบต่อกันมาจนเป็นที่
ยอมรับของส่วนรวมซึ่งเรียกว่า เอกนิยม หรือ พหุนิยม เช่น การแต่งงาน การเกิด การตาย 
การทำบุญ การรื่นเริง การแต่งกาย เป็นต้น หรือประเพณีที่เรานำของชาติอ่ืนมาปรับปรุงให้
เข้ากับความเป็นอยู่ของเรา เพ่ือความเหมาะสมกับกาลสมัย ซึ่งเรียกว่า สัมพัทธนิยม ตาม
ธรรมดาเรื่องของประเพณีนั้น บางอย่างต้องคงรักษาไว้ บางอย่างต้องปรับปรุงให้เหมาะสม
กับกาลสมัย บางอย่างต้องถือเป็นแบบสากล 

ณรงค์ เส็งประชา (2531) กล่าวว่า ประเพณีเป็นพฤติกรรมของสังคม เป็นการ
กระทำ กิจกรรมทางสังคมที่ผู้คนส่วนใหญ่ถือปฏิบัติสืบต่อกันมา ประเพณีเป็นบรรทัดฐาน



 

808  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.4 No.2 (July-December 2022) 
 

เกี่ยวกับการดำเนินชีวิตตามความคิดความเชื่อปฏิบัติเพ่ือความเจริญแห่ งตนและสังคม 
ประเพณีเป็นผลมาจาก สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติและทางสังคม เมื่อเกิดปัญหาขึ้น มนุษย์ก็
พยายามหาวิธีการแก้ปัญหา แนวปฏิบัติในการแก้ปัญหาทางธรรมชาติของคนในสมัยก่อนๆ 
มักอาศัยความเชื่อและปฏิบัติต่อความเชื่อในสิ่งนั้นๆบางครั้งอาจได้ผลก็เลยปฏิบัติกันต่อๆ มา 

สรัญพัฒน์ ตันสุขเกษม (2543) ได้แบ่งประเภทของประเพณีไว้ 3 ประเภท ดังนี้ 
1. ประเพณีเกี่ยวกับครอบครัว เช่น เรื่องทำขวัญเดือน โกนจุก ทำบุญขึ้นบ้านใหม่  

บวช แต่งงานตาย เป็นต้น  
2. ประเพณีเกี่ยวกับส่วนรวมเนื่องด้วยเทศกาล คือ คราวสมัยที่กำหนดขึ้นเป็น 

ประเพณี เพ่ือทำบุญและรื่นเริง เช่น ตรุษจีน สงกรานต์ เข้าพรรษา ออกพรรษา ลอยกระทง
เป็นต้น นอกจากนี้ยังมีประเพณีท่ีจัดขึ้นในแต่ละจังหวัดในฤดูกาลต่างๆ  

3. รัฐพิธีและพระราชพิธี เป็นประเพณีท่ีเกี่ยวข้องกับพระมหากษัตริย์พระบรม วงศา
นุวงศ์ และเป็นประเพณีที่มีการสืบทอดปฏิบัติมาเป็นระยะเวลานาน โดยที่ส่วนกลาง หรือ 
กลุ่ม ผู้ปกครองประเทศชาติหรือส่วนภูมิภาคจะเป็นผู้กำหนดรูปแบบของพิธีกรรมโดยที่
ประชาชนทั้ง ประเทศจะถือปฏิบัติทั้งประเทศ  

สรุปได้ว่า ประเพณีคือสิ่งที่ได้ถือและสืบทอดปฏิบัติต่อ ๆ กันมาตั้งแต่บรรพบุรุษที่ได้
สั่งสมมาอย่างยาวนานผ่านการกระทำสร้างขึ้น ถ่ายทอด และรักษาไว้จากคนรุ่นหนึ่งไปสู่อีก
รุ่นหนึ่ง อาจอยู่ในรูปแบบของความคิด ความเชื่อ และการกระทำ อันเป็นที่ยอมรับร่วมกัน
ของทุกคนในชุมชน เป็นลักษณะของการมีแบบแผนความคิด ความเชื่อ การกระทำ คำนิยม
ร่วมกัน สู่การกำหนด เป็นระเบียบแบบแผนความประพฤติปฏิบัติที่สืบต่อกันมาถึงปัจจุบัน 
ซึ่งเป็นวิถีชีวิตของคนในชุมชนที่ปรากฏอยู่ในทุก ๆ ขั้นตอนของการดำเนินชีวิตที่คนในชุมชน
มีความสัมพันธ์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ ความสัมพันธ์ต่อธรรมชาติ และความสัมพันธ์ต่อเพ่ือน
มนุษย์ด้วยกัน อันนำไปสู่การประพฤติปฏิบัติที่ดีงามเหมาะสม เสมือนเป็นบรรทัดฐาน หรือ
กลไกควบคุมทางสังคมท่ีสำคัญของชุมชนอีกทาง 
 

กระบวนการเรียนรู้เพ่ือการสืบสานประเพณีท้องถิ่น  
การสืบสานประเพณีท้องถิ่น หมายถึง การรักษาสิ่งที่ดีงามไว้ การถ่ายทอดภูมิปัญญา 

ท้องถิ่นไม่ให้สูญหายไปโดยใช้กระบวนการหรือวิธีการต่างๆ ที่เหมาะสมทั้งนี้ขึ้นอยู่กับ
ประเภทของภูมิ ปัญญานั้นๆ การที่ชนชาติและเผ่าพันธุ์ต่างๆ อยู่รอดมาได้ถึงทุกวันนี้เพราะ



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่4 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2565)  |    809 

 

 

คุณค่าอันเป็นพ้ืนฐานแห่งการดำรงชีวิต สามารถรักษาสมดุลระหว่างความสัมพันธ์ของมนุษย์
กับสภาพแวดล้อมกับผู้คนในสังคม เดียวกันและกับสังคมอ่ืนๆ ความสมดุลดังกล่าวยังคงอยู่
และถ่ายทอดสืบต่อกันมาบางส่วนอาจหายไป แต่ก็มีสิ่งใหม่ๆ เกิดขึ้นแทน การถ่ายทอดสืบ
สานมีลักษณะทั้งทางตรงและทางอ้อม การถ่ายทอดภูมิ  ปัญญาท้องถิ่นสามารถจำแนก
ออกเป็นวิธีการกว้างๆ ได้ 3 วิธี คือ  

1. วิธีถ่ายทอดภูมิปัญญาแก่เด็ก เนื่องจากเด็กเป็นวัยที่เรียนรู้โลกรอบๆ ตัวเอง 
กิจกรรม การถ่ายทอดจึงเป็นเรื่องง่ายๆ ไม่ซับซ้อน สนุกสนาน และดึงดูดใจ เช่น การละเล่น 
การเล่านิทาน การทดลองทำหรือเข้าร่วมปรากฏการณ์ ตลอดจนการเล่นปริศนาคำทาย โดย
สามารถจัดกิจกรรมได้ ทั้งระดับครอบครัว ชุมชน สังคมท้องถิ่นและโรงเรียน  

2. วิธีการถ่ายทอดภูมิปัญญาแก่ผู้ใหญ่ ผู้ใหญ่ถือว่าเป็นผู้ที่ผ่านประสอบการณ์ต่างๆ 
มานานพอสมควรแล้ว และเป็นวัยทำงานวิธีการถ่ายทอดทำได้หลายรูปแบบ เช่น วิธีบอกเล่า
โดยตรง หรือบอกเล่าโดยผ่านพิธีสู่ขวัญ พิธีกรรมทางศาสนา พิธีกรรมตามธรรมเนียม 
ประเพณีท้องถิ่นต่างๆ ดังจะเห็นได้โดยทั่วไปในพิธีการแต่งงานของทุกท้องถิ่นจะมีขั้นตอน
ผู้ใหญ่สอนคู่บ่าวสาว วิธีถ่ายทอด ในรูปแบบบันเทิง เช่น สอดแทรกในคำร้องของลิเก ลำตัด 
โนห์รา เพลงบอก หลังตะลุง ภาคใต้ หนัง ตะลุงภาคอีสาน (หนังประโมทัย) กลอนลำ คำผญา 
คำสอยของภาคอีสาน คำซอของภาคเหนือ เป็น ต้น  

3. วิธีการถ่ายทอดโดยผ่านทางการสื่อสารมวลชน ในยุคปัจจุบันความเจริญก้าวหน้า
ทาง เทคโนโลยีมีความเจริญก้าวหน้าทันสมัยและรวดเร็ว วิธีการถ่ายทอดโดยผ่านทาการ
สื่อสารมวลชนทุก สาขา ไม่ว่าจะเป็น หนังสือเอกสาร สื่อสิ่งพิมพ์ วิทยุ โทรทัศน์ ภาพยนตร์ 
อินเทอร์เน็ต ซีดีรอม และ อ่ืนๆ จนทำให้เกิดการเลือกสรรรับหรือไม่รับ การถ่ายทอดรูปแบบ
ที่หลากหลายสะดวกต่อผู้บริโภค มากขึ้น 

ปรวิทย์ ไวทยาชีวะ (2551) ได้กล่าวถึง กระบวนการถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นไว้ว่า 
กระบวนการถ่ายทอดภูมิปัญญาวิธีการต่างๆ ขึ้นอยู่กับว่าจะใช้กับกลุ่มเป้าหมายใด วิธีใด 
หรือหลายๆ วิธีรวมกัน สรุปได้ดังนี้  

1. การทำให้ดูเป็นตัวอย่าง เป็นวิธีการถ่ายทอดของผู้อาวุโสหรือผู้เฒ่าผู้แก่ทำเป็น
ตัวอย่างแก่คนในครอบครัว ญาติพ่ีน้องและคนในชุมชนเดียวกัน  



 

810  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.4 No.2 (July-December 2022) 
 

2. การคิดร่วมกัน เป็นการกระตุ้นให้สมาชิกในชุมชนได้แสดงความรู้สึกและความ 
คิดเห็นต่อประเด็นต่างๆ อย่างมีเหตุผลเป็นธรรมชาติเปิดโอกาสให้ถ่ายทอดภูมิปัญญาซึ่งกัน
และกัน  

3. การสร้างกิจกรรมหรือการทำงานร่วมกัน โดยการขยายเครือข่ายระดับบุคคล 
ระดับ กลุ่มให้ได้มากเพราะได้แลกเปลี่ยนเรียนรู้ภูมิปัญญาอย่างหลากหลายและนำมาพัฒนา
กิจกรรมที่กระทำอยู่  

4. การบรรยาย สัมมนาหรือเวทีชาวบ้าน เป็นกิจกรรมสำคัญอีกอย่างหนึ่งสำหรับ
การ แลกเปลี่ยนเรียนรู้ การวิเคราะห์และสังเคราะห์ประสบการณ์ของชาวบ้านร่วมกันอันจะ
ส่งผลให้ สมาชิกของชุมชนมีความรู้ความสามารถสูงขึ้น  

ถ้าจะแบ่งลักษณะการถ่ายทอดภูมิปัญญาในอดีตตามรูปแบบใหญ่ๆ อาจแบ่งได้เป็น                    
2 รูปแบบ คือ แบบเป็นลายลักษณ์อักษร และแบบไม่เป็นลายลักษณ์อักษร แบบเป็นลาย
ลักษณ์อักษร นั้น ในอดีตส่วนใหญ่ได้จารึกหรือเขียนใส่ใบลาน หรือสมุดข่อย ที่ชาวบ้าน
ภาคใต้ เรียกว่า บุดดำ บุดขาว ส่วนในปัจจุบันการสื่อสารมวลชน การคมนาคมเทคโนโลยี 
ความเจริญก้าวหน้าทันสมัยและ รวดเร็ว มีการถ่ายทอดภูมิปัญญาชาวบ้านผ่านทาง
สื่อมวลชนทุกสาขา เช่น หนังสือ เอกสาร สิ่งพิมพ์ วิทยุ โทรทัศน์ ภาพยนตร์และอ่ืนๆ เป็นต้น 
ส่วนแบบไม่เป็นลายลักษณ์อักษรนั้นดังได้กล่าวมาแล้ว ข้างต้น 

รูปการอนุรักษ์ภูมิปัญญา คือ การส่งทอดความรู้ ความเข้าใจ จากบุคคลหนึ่งไปยัง
อีกบุคคล หนึ่ ง ซึ่งมีลักษณะเป็นลายลักษณ์ อักษรและไม่เป็นลาลักษณ์ อักษร โดยมี
องค์ประกอบในการถ่ายทอด คือ 1) ความเชื่อ ความคิด ความเข้าใจ อุดมการณ์ต่างๆ  2) 
ขนบธรรมเนียม ประเพณี ซึ่งแสดงออกมาในรูปพิธีกรรมต่างๆ เช่น พิธีแต่งงาน พิธีการ  ตั้ง
ศพ การแต่งกาย เป็นต้น 3) สิ่งประดิษฐ์ที่มีรูปร่าง สามารถจับต้องได้เช่น ผลผลิตทาง
ศิลปกรรม งานฝีมือ และองค์ วัตถุที่ไม่มีรูปร่างเป็นเครื่องแสดงสัญลักษณ์ ความหมายต่างๆ 
เช่น ภาษา เป็นต้น แนวคิดเก่ียวกับภูมิปัญญาและการพัฒนาภูมิปัญญาชาวบ้าน 

การเรียนรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่น ให้เด็กและเยาวชนเป็นผู้สืบทอด ภูมิปัญญาจากผู้รู้ใน
ชุมชน เพ่ือให้เยาวชนสามารถจัดกระบวนการเรียนรู้ ถ่ายทอดประมวลผล ตลอดจน
สนับสนุนให้เยาวชน และชุมชนโดยตระหนักถึงความสำคัญของชุมชน มีความเข้าใจรากเหง้า 
ความเป็นวัฒนธรรม แบ่งปัน  เกื้อกูลช่วยเหลือซึ่งกันและกัน มีการศึกษาเรียนรู้วิถีการ
ดำรงชีวิต ชุมชนภูมิปัญญาพ้ืนบ้าน ที่มีมาช้า นาน บนพ้ืนฐานของธรรมชาติที่เกี่ยวพัน
สอดคล้องกันกับวิถีชีวิตชุมชน ดังนั้นการศึกษาในชุมชนทั้ง การศึกษาในระบบโรงเรียนและ



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่4 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2565)  |    811 

 

 

นอกระบบโรงเรียนทั้งนี้สืบเนื่องมาจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมการ  ปรับเปลี่ยนวิถีการ
ดำเนินชีวิตให้ทันสมัยขึ้น การศึกษาในรูปแบบของการเรียนรู้จากประสบการณ์ตรง จากชีวิต
ในชุมชน ตลอดจนแนวปฏิบัติของพิธีกรรมและประเพณีของชุมชนท้องถิ่นที่ได้รับทราบ 
คุณค่า บ่งบอกความหมาย ความผูกพันกับภูมิปัญญาของท้องถิ่นเชื่อมโยงกับพระพุทธศาสนา
ใน ท้องถิ่นที่ถูกอบรม ขัดเกลา จากกระบวนการทางสังคมในท้องถิ่นตนเองได้ถูกลืมเลือนไป 
ทั้งนี้จาก การเรียนรู้ในระบบโรงเรียนตะวันตก โดยไม่ได้เน้นการเรียนรู้ของวัฒนธรรม 
ประเพณีท้องถิ่น ทำให้ขาดช่วงช่องการเรียนรู้ในรากเหง้าวัฒนธรรม ประเพณีดั้งเดิมไป กลับ
เลียนแบบการเรียนรู้แบบสังคม ตะวันตก การให้ความสำคัญและเน้นการเรียนรู้ในหลักสูตร
ของศึกษา โดยเฉพาะการเรียนรู้จากภูมิ ปัญญาท้องถิ่นที่ดี มีคุณค่ามีส่วนที่จะทำให้เกิดการ
สร้างความเข้มแข็งให้ แก่ชุมชนของสังคมไทยที่มี มายาวนานตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันนี้ 

 

ประเพณีบุญทอดเทียน สืบทอดพระพุทธศาสนา รักษาประเพณีอีสาน 

  พิธีกรรมของพุทธศาสนิกชนอันเนื่องในวันเข้าพรรษานั้นพุทธศาสนิกชนมีการกระทำ
บุญตักบาตรกัน 3 วัน คือวันขึ้น 14-15 ค่ำ และวันแรม 1 ค่ำ เดือน 8 และขนมที่นิยมทำกัน
ในวันเข้าพรรษาได้แก่ ขนมเทียน และท่านสาธุชนที่มีความเคารพนับถือพระภิกษุวัดใด ก็จัด
เครื่องสักการะ เช่น น้ำตาล น้ำอ้อย สบู่  แปรง ยาสีฟัน พุ่มเทียน เป็นต้น นำไปถวาย
พระภิกษุวัดนั้น ยังมีสิ่งสักการะบูชาที่ พุทธศาสนิกชนนิยมกระทำกันเป็นงานบุญน่า
สนุกสนานอีกอย่างหนึ่งคือ "เทียนเข้าพรรษา" บางแห่งจะมีการบอกบุญเพ่ือร่วมหล่อเทียน
แท่งใหญ่ แล้วแห่ไปตั้งในวัดอุโบสถ เพ่ือจุดบูชาพระรัตนตรัยตลอด 3 เดือน การแห่เทียน
จำนำพรรษาหรือเทียนเข้าพรรษาจัดเป็นงานเอิกเกริก มีฆ้องกลองประโคมอย่างสนุกสนาน 
และเทียนนั้นมีการหล่อหรือแกะเป็นลวดลายและประดับตกแต่งกันอย่างงดงาม 
      มีประเพณีมากมายที่เกี่ยวข้องกับการเข้าจำพรรษาของพระสงฆ์ไทยมาช้านาน เช่น 
ประเพณีถวายเทียนพรรษา แก่พระสงฆ์เพ่ือจุดบูชาตามอารามและเพ่ือถวายให้พระสงฆ์
สามเณรนำไปจุดเพ่ืออ่านคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาในระหว่างเข้าจำพรรษา ประเพณีการ
ถวายผ้าอาบน้ำฝน หรือผ้าวัสสิกสาฏก แก่พระสงฆ์ก่อนเข้าพรรษา เพ่ือให้พระสงฆ์นำไปใช้
สรงน้ำฝนในพรรษา และโดยเฉพาะอย่างยิ่งงานที่พุทธศาสนิกชนไทยถือว่าเป็นงานบุญใหญ่
ประจำปีคือ ประเพณีถวายผ้ากฐิน ที่จัดหลังพระสงฆ์ปวารณาออกพรรษา เพ่ือถวายผ้ากฐิน
แก่พระสงฆ์ท่ีจำครบพรรษาจะได้กรานและได้รับอานิสงส์กฐิน เป็นต้น 



 

812  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.4 No.2 (July-December 2022) 
 

          เทียนพรรษา เริ่มมีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล ชาวพุทธจะยึดถือเป็นประเพณีนำเทียนไป 
ถวายพระภิกษุในเทศกาลเข้าพรรษา เพ่ือปรารถนาให้ตนเองเป็นผู้เฉลียวฉลาด มีไหวพริบ 
ประดุจ แสงสว่างของดวงเทียน โดยเทียนพรรษาจะเป็นเทียนขนาดใหญ่และยาวเป็นพิเศษ
กว่าเทียนชนิดอ่ืน สำหรับจุดในโบสถ์ตั้งแต่วันเข้าพรรษาจนถึงวันออกพรรษา (พจนานุกรม 
ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2525) การทำเทียนพรรษา มีวิวัฒนาการมาเป็นลำดับ จากการ
นำรังผึ้งมาต้มเอาขี้ผึ้งไปฟ่ัน เป็นเทียนนำไปถวายพระภิกษุ เอาเทียนเล่มเล็กๆ หลายๆ เล่ม 
มามัดรวมกันเป็นลำต้นคล้ายกับ ต้นกล้วย หรือลำไม้ไผ่ แล้วนำไปติดกับฐาน ซึ่งการมัด
รวมกันแบบนี้เป็นสาเหตุหนึ่งที่นิยมเรียกว่า ต้นเทียน หรือต้นเทียนพรรษา โดยต้นเทียน
พรรษาประเภทแรก คือ "มัดรวมติดลาย" เป็นการเอาเทียนเล่มเล็กๆ มามัด รวมกันบนแกน
ไม้ไผ่ให้เป็นต้นเทียนขนาดใหญ่ แล้วตัดกระดาษเงิน กระดาษทองเป็นลายต่างๆ ติดประดับ
โดยรอบต้นเทียน ต่อมามีการคิดทำต้นเทียนเป็นต้นเดี่ยว เพ่ือใช้จุดให้ได้นาน โดย การใช้ลำ
ไม้ไผ่ที่ทะลุปล้องเป็นแบบหล่อ เมื่อหล่อเทียนเป็นต้นเสร็จแล้วจึงนำมาติดที่ฐาน และจัด 
ขบวนแห่เทียนไปถวายพระท่ีวัด และการตกแต่งต้นเทียนนั้น เริ่มมีขึ้นโดยภูมิปัญญาชาวบ้าน 
ใช้ขี้ผึ้งลนไฟหรือตากแดดให้อ่อน แล้วปั้นเป็นรูปดอกลำดวนติดต้นเทียน หรือเอาขี้ผึ้งไปต้ม
ให้ละลาย แล้วใช้ผลมะละกอ หรือ ผล ฟักทองนำมาแกะเป็นลวดลาย ใช้ไม้เสียบนำไปจุ่มใน
น้ำขี้ผึ้ง แล้วนำไปจุ่มในน้ำเย็น แกะขี้ผึ้งออก จากแบบ ตัดและตกแต่งให้สวยงามนำไปติดที่
ต้นเทียนการทำเทียนพรรษามีวิวัฒนาการเรื่อยมาไม่หยุดนิ่ง ในปี พ.ศ. 2511 ผู้คนได้พบเห็น 
ต้นเทียนพรรษาขนาดใหญ่และสูงขึ้น มีการแกะสลักลวดลายในส่วนลำต้นอย่างวิจิตรพิสดาร 
ใน ส่วนฐานก็มีการสร้างหุ่นแสดงเรื่องราวทางศาสนา และความเป็นไปในสังคมขณะนั้น 
กลายเป็น ประติมากรรมเทียนพรรษาที่ยิ่งใหญ่ ซึ่งช่างผู้ริเริ่มในการทำต้นเทียนยุคหลังคือ 
นายอุตส่าห์ และ นายสมัย จันทรวิจิตร สองพ่ีน้อง นับเป็นงานสร้างสรรค์ทางศิลปะอันเกิด
จากภูมิปัญญาชาวบ้าน อย่างแท้จริง 
            ประเพณีแห่งเทียนพรรษานั้น เริ่มขึ้นเนื่องจากสมัยก่อนพระภิกษุสงฆ์ไม่มีไฟฟ้าใช้ 
ชาวบ้านจึงหล่อเทียนต้นใหญ่ขึ้น เพ่ือถวายพระภิกษุสงฆ์จุดให้แสงสว่างในการปฏิบัติกิจวัตร
ต่างๆ เป็นพุทธบูชาตลอดเวลา 3 เดือน การนำเทียนไปถวายชาวบ้านมักจัดขบวนแห่กันอย่าง
เอิกเกริกสนุกสนานและปฏิบัติสืบทอดกันมาจนกลายเป็นประเพณี ทั้งนี้นับว่าเป็นงาน
ประเพณีที่รวมความผูกพันของชุมชนท้องถิ่น โดยเริ่มตั้งแต่การที่ชาวบ้านร่วมบริจาคเทียน
เอามาหลอม หล่อเป็นเทียนเล่มใหญ่เล่มเดียวกัน เป็นการแสดงออกถึงความสามัคคีกลม
เกลียวในหมู่คณะไปในตัว การสรรหาภูมิปัญญาชาวบ้าน ที่มีฝีมือทางช่าง มีความรู้ ความ



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่4 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2565)  |    813 

 

 

ชำนาญในเรื่อง การทำลวดลายไทย การแกะสลักลวดลายลงบน ต้นเทียน การทำเทียนให้
เป็นลายไทย แล้วนำไปติดบนต้นเทียน การประดับด้วยผ้าฝ้าย ผ้าไหม ดอกไม้สด ล้วน
แล้วแต่เป็นฝีมือของช่างในท้องถิ่น ส่วนการจัดขวนแห่ก็ล้วนแต่ใช้ของพ้ืนเมือง เช่น เครื่อง
แต่งกายขอขบวนฟ้อน จะใช้ผ้าพ้ืนเมืองเป็นหลัก การฟ้อนรำจะใช้ท่ารำที่ดัดแปลงมาจาก วิถี
ชีวิต การทำมาหากินของชาวบ้าน เป็นท่ารำในรูปแบบของศิลปะที่งดงาม ดนตรีประกอบก็
เป็น เครื่องดนตรีประจำถิ่น ผสมเข้ากับการขับร้องที่สนุกสนานเร้าใจ ทำให้งานประเพณีนี้
ยิ่งใหญ่ ประชาชนต่างเฝ้ารอคอย 
             ศิลปะการฟ้อนรำที่นิยมนำมาประกอบการแสดงในขบวนแห่ คือ การรำเซิ้งต่างๆ 
เช่น เซิ้งกระลอ เซิ้งกระติบ เซิ้งสวิง เซิ้งแหย่ไข่มดแดง ซึ่งดัดแปลงมาจากการประกอบอาชีพ
ในวิถีชีวิต ประจำวันทั้งสิ้น ดังนั้นงานแห่เทียนพรรษาจึงเป็นเป็นงานที่ทำให้คนวัยรุ่นหนุ่ม
สาวได้มีโอกาสได้ใกล้ชิดและสัมผัส กับศิลปวัฒนธรรมอย่างใกล้ชิด นับตั้งแต่การเข้าเป็น
อาสาสมัครช่วยเหลือ เป็นลูกมือช่างของทางวัด ในการแกะสลักทำลวดลายต้นเทียน ค้นคว้า
หาวิธีการทำเพียรพรรษาให้วิจิตรพิศดาร งดงาม แต่ประหยัดการเข้าร่วมในขบวนแห่จะเป็น
การผสมผสานระหว่างคนรุ่นเก่ากับคนรุ่นใหม่ เช่น การเล่นดนตรีพ้ืนบ้าน โปงลาง หรือเป่า
แคน จะมีทั้งผู้สูงอายุและคนหนุ่มสาว ส่วนขบวนฟ้อนรำ จะใช้เด็กๆ รุ่นเยาว์ ถึงวัยหนุ่มสาว
มากกว่าคนสูงวัย ซึ่งคาดหวังได้ว่า ประเพณีวัฒนธรรมท้องถิ่น จะสืบทอดต่อไปอีกยาวไกล  

จากการศึ กษ าเกี่ ย วกับท ำให้ ท ราบว่ า ป ระ เพณี บุ ญ ทอด เที ยน  สื บทอด
พระพุทธศาสนา รักษาประเพณีอีสานเป็นการทอดเทียนพรรษาและต้นดอกเงินร่วมกับ
ชาวบ้าน เป็นประเพณีที่สืบทอดและปฏิบัติต่อ ๆ กันมาต่อเนื่องยาวนานตั้งแต่ครั้งบรรพบุรุษ 
โดยการแบ่งประเภทของประเพณีไว้ ได้แก่ ประเพณีเกี่ยวกับครอบครัว เช่น เรื่องทำขวัญ
เดือน โกนจุก ทำบุญขึ้นบ้านใหม่ บวช แต่งงานตาย เป็นต้น ประเพณีเกี่ยวกับส่วนรวมเนื่อง
ด้วยเทศกาล คือ คราวสมัยที่กำหนดขึ้นเป็น ประเพณี เพ่ือทำบุญและรื่นเริง เช่น ตรุษจีน 
สงกรานต์ เข้าพรรษา ทอดเทียน ออกพรรษา ลอยกระทงเป็นต้น นอกจากนี้ยังมีประเพณีที่
จัดขึ้นในแต่ละจังหวัดในฤดูกาลต่างๆ รัฐพิธีและพระราชพิธี เป็นประเพณีที่เกี่ยวข้องกับ
พระมหากษัตริย์พระบรม วงศานุวงศ์ และเป็นประเพณีที่มีการสืบทอดปฏิบัติมาเป็นระยะ
เวลานาน โดยที่ส่วนกลาง หรือ กลุ่ม ผู้ปกครองประเทศชาติหรือส่วนภูมิภาคจะเป็นผู้กำหนด
รูปแบบของพิธีกรรมโดยที่ประชาชนทั้ง ประเทศจะถือปฏิบัติทั้งประเทศ (พรรณศิธร สอนอิ่ม
สาตร์, 2557) 



 

814  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.4 No.2 (July-December 2022) 
 

บทสรุป 

ประเพณีบุญทอดเทียน สืบทอดพระพุทธศาสนา รักษาประเพณีอีสานเป็นการทอด
เทียนพรรษาและต้นดอกเงินร่วมกับชาวบ้าน เกิดจากภูมิปัญญาชาวบ้านสืบสานเป็นภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นก่อให้เกิดภูมิพลังเมือง สร้างชุมชนให้เข้มแข็ง ประชาคมเป็นปึกแผ่น  มั่นคง 
ลูกหลานคนในชุมชนได้สืบทอดและปฏิบัติต่อ ๆ กันมาต่อเนื่องยาวนานตั้งแต่ครั้งบรรพบุรุษ 
อันเป็นลักษณะของแบบแผนการดำเนินชีวิต การมีความคิด ความเชื่อ การกระทำ และ
ค่านิยมที่เป็นจุดร่วมเดียวกันของทุกคนในชุมชน สู่การกำหนดเป็นระเบียบ แบบแผนการ
ประพฤติปฏิบัติที่สืบต่อกันมาจนถึงปัจจุบัน ซึ่งเป็นวิถีชีวิตของคนในชุมชนที่สะท้อนถึง 
คุณค่าทางศีลธรรม และการมีคุณธรรมของตัวบุคคล ทั้งเสมือนเป็นบรรทัดฐานหรือกลไก
ควบคุมทางสังคมที่สำคัญของชุมชน โดยเฉพาะกับชนรุ่นหลังในฐานะที่เป็นลูกหลานของ
ชุมชนต่อไป  
 

เอกสารอ้างอิง 
 

ณรงค์ เส็งประชา. (2531). พ้ืนฐานวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
ปรวิทย์ ไวทยาชีวะ. (2551) การศึกษากระบวนการถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นของช่าง 

พ้ืนเมืองเชียงใหม่ ในการทำตุงล้านนาด้วยวิธีการฉลุลายกระดาษ . กรุงเทพฯ: 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

แปลก สนธิรักษ์. (2527). ระเบียบสังคม ประเพณี วัฒนธรรม ศาสนา. กรุงเทพฯ: ม.ป.ท.  
ทัศนีย์ ทองสว่าง. (2547). รากฐานแห่งชีวิตวัฒนธรรมชนบทกับการพัฒนา. กรุงเทพฯ:  

โอเดียนสโตร์. 
สรัญพัฒน์ ตันสุขเกษม. (2543). การสื่อสารและการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมงานประเพณี 
  แห่เทียนพรรษา จังหวัดอุบลราชธานี.  รายงานการวิจัย, จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย.  
ส. พลายน้อย. (2530). แลไปข้างหน้า. กรุงเทพฯ: รวมสาส์น. 
เสฐียรโกเศศ. (2550). พันหนึ่งทิวา. กรุงเทพฯ: พิมพ์คำ. 
เสรี พงศ์พิศ. (2553). วัฒนธรรมพื้นบ้าน : รากฐานการพัฒนาชนบท. กรุงเทพฯ: ภูมิปัญญา. 
พรรณศิธร สอนอ่ิมสาตร์. (2557). ประเพณีหล่อเทียน และแห่เทียนพรรษา. สำนัก 
  ศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร. http://arts.pnru.ac.th/ 
  th/km/tradition-culture/ 


