
พระพุทธศาสนากับระบบชั้นวรรณะ 
BUDDHISM AND CASTE SYSTEM 

 
 

1ไชยสิทธิ์ อุดมโชคนามอ่อน, 2เอกชัย ศรีบุรินทร์และ 3อิสระพงษ์ ถนัดค้า 
1Chaiyasith Udomchokenamorn, 2Eakachai Sriburin and  

3Itsarapong Tanadka 

 
1,2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

3มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูมิ, ประเทศไทย 
1,2Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

3Chaiyaphum Rajabhat University, Thailand. 
 

1Chaiyasith@gmail.com 
 

Received  July 25, 2019;   Revised  November 12, 2019;   Accepted December 19, 2019 
 

บทคัดย่อ 
 

  พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแรกที่สอนให้มนุษย์เลิกดูหมิ่นเหยียดหยามกัน เพราะ
เรื่องถือชั้นวรรณะ เพราะเหตุชาติและวงศ์สกุล โดยตั้งจุดนัดพบกันไว้ที่ศีลธรรม ใครจะเกิดใน
สกุลต่ำสูงยากดีมีจนอย่างไรไม่เป็นประมาณ ถ้าตั้งอยู่ในศีลธรรมแล้ว ก็ชื่อว่าเป็นคนที่ควรยก
ย่องสรรเสริญ ถ้าตรงกันข้าม คือถ้าล่วงละเมิดศีลธรรมแล้ว แม้จะเกิดในสกุลสูงกับได้ว่าเป็น
คนพาลอันควรตำหนิ ในทางพระพุทธศาสนาที่สอนให้เลิกชั้นวรรณะ สมควรนำเรื่องต่างๆที่
ปรากฏในวรรณคดีทางพระพุทธศาสนามาเล่าไว้ เพ่ือประกอบการพิจารณาว่าในอินเดีย
โบราณการถือชั้นวรรณะได้เป็นไปอย่างรุนแรงเพียงไร 

 

คำสำคัญ : พระพุทธศาสนา; ระบบวรรณะ 

 
1 อาจารย์, ดร. สาขาวชิารฐัประศาสนศาสตร์ มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั วทิยาเขตอุบลราชธานี. 
2 อาจารย์, ดร. สาขาวชิาการสอนภาษาอังกฤษ มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลัย วทิยาเขตอุบลราชธานี. 
3 อาจารย์ ดร.,คณะศิลปะศาสตร์และวิทยาศาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฏชยัภูมิ 

mailto:taveechok1972@gmail.com


 

74  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.3 No.2 (July-December 2021) 
 

Abstract 
 

Buddhism was the first religion that taught human beings in abolishing  
the abuse of each other that was because castes were originated by births 
and lineages. The meeting point was established through the morality. In 
whatever castes humans were born or whatever status they had, if they lived 
their lives in morality, it was believed that they would be praiseworthy. On 
the contrary, if they violated the morality, in whatever higher castes they 
were born, they were considered villains that should be blamed. In 
abolishment of castes taught in Buddhism, stories in Buddhist literatures 
should be inherited for considering how ancient India grievously believed in 
caste system. 

 

Keywords: Buddhism, Caste System 
 

 บทนำ 
  

 ในประเทศไทยไม่มีความเชื่อเรื่องวรรณะ ทุกคนเกิดมาเท่าเทียมกัน ทุกคนมีสิทธิ
พัฒนาตัวเองและอาจจะได้รับตำแหน่ งทางการบริหารสูงสุดของประเทศได้  ถ้ามี
ความสามารถเพียงพอ แต่ในประเทศอินเดียความเชื่อเรื่องวรรณะหรือระบบชนชั้นในสังคม
นั้นมีมาแต่โบราณกาล คนในแต่ละวรรณะจะถูกจำกัดด้วยกฎข้อบังคับความเชื่อหรือแม้แต่คำ
สอนที่มาจากศาสนาเอง จนกระทั่งเมื่อพระพุทธเจ้าทรงอุบัติขึ้นได้ยกเลิกระบบวรรณะที่คน
ในยุคนั้นชื่อถือ พระพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาที่ล้มล้างระบบวรรณะโดยทุกคนมีสิทธิเท่า
เทียมกัน มีศักยภาพสามารถที่จะบรรลุธรรมขั้นสูงสุดได้เท่ากัน แต่ปัจจุบันระบบวรรณะดู
เหมือนจะฝังแน่นในอินเดีย คนอินเดียยังคงมีความเชื่อเรื่องวรรณะมาจนถึงปัจจุบัน แต่ก็เริ่ม
จะบรรเทาเบาบางลงบ้างแล้ว เกี่ยวกับความเชื่อเรื่องวรรณะ  
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแรกที่สอนให้มนุษย์เลิกดูหมิ่นเหยียดหยามกัน เพราะ
เรื่องถือชั้นวรรณะ เพราะเหตุชาติและวงศ์สกุล โดยตั้งจุดนัดพบกันไว้ที่ศีลธรรม ใครจะเกิดใน
สกุลต่ำสูงยากดีมีจนอย่างไรไม่เป็นประมาณ ถ้าตั้งอยู่ในศีลธรรมแล้ว ก็ชื่อว่าเป็นคนที่ควรยก
ย่องสรรเสริญ ถ้าตรงกันข้าม คือถ้าล่วงละเมิดศีลธรรมแล้ว แม้จะเกิดในสกุลสูงกับได้ว่าเป็น



 

           วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่3 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2564) |  75 

 

 

คนพาลอันควรตำหนิ ในทางพระพุทธศาสนาที่สอนให้เลิกชั้นวรรณะ สมควรนำเรื่องต่างๆที่
ปรากฏในวรรณคดีทางพระพุทธศาสนามาเล่าไว้ เพ่ือประกอบการพิจารณาว่าในอินเดีย
โบราณการถือชั้นวรรณะได้เป็นไปอย่างรุนแรงเพียงไร  
 

คนช้ันจัณฑาล 

           คนชั้นจัณฑาล คือ บุคคลที่มีพ่อแม่แต่งงานกันข้ามระบบวรรณะ เช่น คนที่อยู่ใน
วรรณะแพศย์แต่งงานกับคนวรรณะศูทร บุตรที่เกิดมาถือว่าเป็นคนจัณฑาล จะถูกดูหมิ่น
เหยียดหยามและถูกทำร้ายร่างกาย เพียงเพราะเหตุไปปรากฏตัวให้คนชั้นสูงเห็น ดังมี
ตัวอย่างที่คนจัณฑาลหาทางเอาชนะคนที่เหยียบหยามด้วยวิธีบ่งหนามด้วยหนาม กล่าวคือ 
  มีชายคนหนึ่งนามว่า มาตังคะ เป็นคนมีรูปร่างน่าเกลียด อาศัยอยู่ในกระท่อมที่ใช้
หนังสัตว์มามุงบังกันลมแดดนอกพระนคร ชายคนนั้นเกิดในตระกูลจัณฑาล คือ ตระกูลที่พ่อ
แม่หรือบรรพบุรุษเป็นคนต่างวรรณะกัน เช่น ในวรรณะทั้ง 4 คือ กษัตริย์ (นักรบ) พราหมณ์ 
(นักพิธีกรรม) แพศย์ (พ่อค้า) และศูทร (กรรมกร) ผู้เกิดในวรรณะใดวรรณะหนึ่งแล้วไปสมสู่
อยู่กินกับคนในวรรณะอ่ืนที่ต่ำกว่ากษัตริย์หรือพราหมณ์ เกิดบุตรธิดาออกมาก็ถือกันว่าเป็น
คนจัณฑาล เป็นที่ดูหมิ่นเหยียดหยามของคนทั้งหลายและขนาดถือกันว่าเป็นคนเสนียดจัญไร
เพราะเหตุที่เกิดในสกุลจัณฑาลอย่างนั้น นายมาตังคะจึงประกอบอาชีพอะไรไม่ได้นอกจาก
ขอทาน 
 วันหนึ่งมีการประกาศนักขัตฤกษ์ซึ่งจะมีการรื่นเริงดื่มสุรากัน คนที่มั่งมีก็จะเตรียม
อาหารและสุราบรรทุกเกวียนไปเลี้ยงกันอย่างรื่นเริง ธิดาเศรษฐีคนหนึ่ง ชื่อ นางทิฏฐมังคลิกา
ซึ่งมีวรรณะเป็นพราหมณ์มหาศาล (คำว่าพราหมณ์หมาศาล หมายความว่าพราหมณ์ที่เป็น
เศรษฐี) เป็นคนมีรูปร่างงดงามมาก อายุเพ่ิงเจริญวัยได้ประมาณ 15 หรือ 16 ปี สั่งให้เตรียม
เกวียนบรรทุกของเคี้ยวของบริโภคเพ่ือจะไปในงานรื่นเริง ตนเองขึ้นสู่ยานเทียมด้วยม้าขาว
ล้วน ออกเดินทางแวดล้อมด้วยบริวารไปในพระนครมีคนคอยขับไล่คนชั้นต่ำไม่ให้ใกล้กราย
ไปในบริเวณนั้น 
             นายมาตังคะ ซึ่งเป็นคนจัณฑาลก็ถือไม้ที่มีลักษณะคล้ายเกราะสำหรับเคาะให้มี
เสียงดัง เพ่ือเป็นการประกาศให้คนทั้งหลายรู้ว่ากำลังขอทาน ใครมีเมตตาจิตก็จะได้ให้ทาน 
และในขณะเดียวกันก็เป็นการบอกเล่าไปในตัวว่า คนจัณฑาลมาแล้ว ผู้ที่ถือเคร่งที่ไม่เข้าใกล้
คนจัณฑาลก็จะได้ออกห่างหรือไม่ตำหนิว่าไม่บอกกล่าว เดินเข้าไปใกล้เขาทำไมระเบียบสังคม



 

76  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.3 No.2 (July-December 2021) 
 

ของคนในสมัยก่อนเป็นเช่นนั้น คือ คนชั้นต่ำจะต้องพยายามหลบหลีกไม่เข้าไปใกล้คนชั้นสูง
และไม่ไปหยิบจับอะไรของคนอื่น ขณะที่นายมาตังคะกำลังเคาะโปกๆ เดินไปอยู่ก็พอดีขบวน
เกวียนของธิดาเศรษฐีผ่านมา พร้อมด้วยเจ้าหน้าที่ขับไล่คนชั้นต่ำ เผอิญนางเหลือบไปเห็น
นายมาตังคะเข้าก็ถามว่านั่นใคร เมื่อทราบว่าเป็นคนจัณฑาล ทั้งรูปร่างก็น่าเกลียดด้วย 
ประกอบกับนางเป็นคนถือโชคลางในเรื่องเช่นนี้ คือถือว่าเมื่อเห็นคนเสนียดจัญไรแล้วจะไม่มี
ความเจริญ จึงสั่งให้ขบวนเกวียนหันกลับ ไม่ไปในงานนักขัตฤกษ์ตามที่ตั้งใจไว้ พร้อมทั้งได้
เรียกน้ำหอมมาล้างตาแก้เสนียดทันที การกลับของธิดาเศรษฐีเป็นเหตุให้คนเป็นอันมากพลาด
หวัง เพราะตนจะได้ดื่มเหล้ารับประทานอาหารมีรสโดยไม่ต้องเสียเงินทอง เมื่อเจ้ามือกลับ
เสียเช่นนี้ก็เท่ากับนักขัตฤกษ์ไม่มีความหมายอะไรสำหรับพวกตนเลย จึงพากันโกรธแค้นนาย
มาตังคะ ช่วยกันทำร้ายนายมาตังคะด้วยใช้ก้อนดินขว้างจนสลบไปและเข้าใจว่าตายจึง
ช่วยกันหามไปทิ้งที่กองขยะเอาขยะกลบไว้ นายมาตังคะฟ้ืนจากสลบลุกขึ้นสะบัดแขนขาให้
หายงง และนึกทบทวนเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นก็จะได้ว่าตนถูกประชาทัณฑ์เพราะไปปรากฏกาย
ให้ธิดาเศรษฐีซึ่งเป็นคนสกุลพราหมณ์มองเห็นหน้า แต่นายมาตังคะเป็นคนเจ้าเหตุเจ้าผลและ
เป็นตัวของตัวเองคนหนึ่ง จึงคิดว่า จะจัดการเรื่องนี้ให้ได้และให้สาสมกับการที่ตนถูกข่มเหง
โดยไม่มีเหตุผลเพียงพอด้วย จึงไปเที่ยวถามคนทั้งหลายเป็นการแสร้งถามเพ่ือให้เกิดเหตุผล
ขึ้นในหมู่ประชาชนว่า ประตูเมืองนี้ทำให้สำหรับคนในตระกูลพราหมณ์เท่านั้น หรือว่าทำไว้
สำหรับคนทั่วไป คำตอบจากคนท้ังหลายก็เป็นอันเดียวกันว่าทำไว้สำหรับคนทั่วไป 
            พอได้คำตอบอย่างนี้ นายมาตังคะก็ประกาศทันทีว่า ข้าพเจ้ามาขอทานทางประตู
เมืองที่สร้างไว้สำหรับคนทุกคนผ่านเข้าออกได้ แต่ข้าพเจ้าก็ถูกทำร้ายร่างกาย เพียงเพราะ
เหตุที่ธิดาเศรษฐีเห็นข้าพเจ้าแล้วรังเกียจ ขอมหาชนทั้งหลายจงทราบตั้งแต่บัดนี้ไปว่า 
ข้าพเจ้าจะไปนอนขวางประตูบ้านเศรษฐีผู้เป็นพราหมณ์บิดาของนางผู้นั้น ถ้าไม่ได้ธิดาเศรษฐี
มาเป็นภริยา ข้าพเจ้าจะไม่ลุกข้ึน 
            การที่นายมาตังคะตัดสินใจทำเช่นนี้ ก็เพราะตามประเพณีมีอยู่ว่า ถ้าคนจัณฑาลมา
นอนตายที่ประตูเรือนของใคร โดยจงใจอดข้าวอดน้ำให้ตายแล้ว คนที่อยู่ในบ้านเรือนบริเวณ
นั้นโดยรอบนับไปจากบ้านนั้น 7 บ้าน จะต้องเป็นคนจัณฑาลไปด้วยหมด เมื่อนายมาตังคะใช้
วิธีนี้ก็ทำให้คนในบริเวณนั้นทุกทิศที่นับไปได้ 7 บ้านจากบ้านกลาง คือบ้านของเศรษฐีพลอย
เดือดร้อนไปหมด โดยเฉพาะที่บ้านเศรษฐีเองซึ่งเป็นต้นเรื่องเดือดร้อนมากที่สุด 
            ในที่สุดเศรษฐีก็ตกลงใจสั่งคนให้นำทรัพย์ไปให้เป็นสินน้ำใจแก่นายมาตังคะกากณึก
หนึ่ง ซึ่งเป็นจำนวนน้อยมากและสั่งให้บอกว่า จะให้น้ำมันทาตัวแล้วขอให้ไปเสีย ธรรมเนียม



 

           วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่3 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2564) |  77 

 

 

ใช้น้ำมันทาเท้าทาตัวนั้น ในวรรณคดีที่แสดงถึงความเป็นอยู่ของชาวอินเดียโบราณ เช่น เมื่อ
แขกไปใครมาถ้าเป็นการเดินทางมาจากท่ีไกล เจ้าบ้านมักเอาน้ำมันมาต้อนรับให้ใช้ทาเท้าทา
ตัว ไม่เชิงว่าใช้เป็นเครื่องสำอาง แต่อาจเป็นเครื่องช่วยแก้เมื่อยหรือเพ่ือสบายเนื้อสบายตัว
ของคนที่เคยใช้ก็เป็นได้ แม้พระภิกษุในพระพุทธศาสนาเมื่อเดินทางไกลก็ใช้เหมือนกัน  นาย
มาตังคะปฏิเสธยืนคำเดียวว่า ต้องได้ธิดาเศรษฐีจึงจะยอมไป พราหมณ์ผู้เศรษฐีสั่งเพ่ิมทรัพย์
ให้เป็นสองกากณึกจนถึง 1 มาสก (ประมาณ 1 เฟ้ือง) เพ่ิมข้ึนเป็น 1 บาท (5 มาสก) แล้วเพ่ิม
ให้เป็นกึ่งกหาปณะ (2 บาท) แล้วเพ่ิมเป็น 1 กหาปณะ (4 บาท) จนถึง 100 กหาปณะ 
เป็นอันว่าราตรีได้ผ่านไปจนสว่าง นายมาตังคะก็ยังไม่ยอมเปลี่ยนใจ รุ่งเช้าภริยาเศรษฐีมา
อ้อนวอนขอโทษแล้วเพ่ิมเงินให้เป็นพันกหาปณะ (4 พันบาท) ก็ไม่ยอม เพ่ิมขึ้นไปถึงแสน
กหาปณะก็ยังไม่ยอม นายมาตังคะยังคงนอนนิ่งอยู่อย่างนั้น จนกระทั่งล่วงไปถึง 4 วัน คนก็
มาล้อมดูและโจษจันกันต่างๆ กลายเป็นข่าวใหญ่และหลายครอบครัวที่อยู่ใกล้เคียงบ้าน
เศรษฐีผู้นั้นต้องเดือดร้อนแน่ เพราะถ้าหากนายมาตังคะตายไปเมื่อไร คนในบริเวณนั้นก็จะ
กลายเป็นคนจัณฑาลไปหมด ซึ่งถือกันว่าเป็นการสูญเสียที่สำคัญที่สุดในชีวิต 
  บรรดาคนที่ไปรุมล้อมดูนั้น บางคนก็เอาใจช่วยนายมาตังคะก้มลงกระซิบที่หูว่า เขา
อดทนกันตั้งหลายปียังสำเร็จสิ่งประสงค์ได้ แก่อุตส่าห์ทนไปอีก 2-3 วัน ก็คงจะได้ธิดาเศรษฐี
ครั้นล่วงมา 7 วัน ประชาชนที่อยู่ในบ้านใกล้เคียงซึ่งล้วนเป็นคนเกิดในสกุลพราหมณ์ ก็พากัน
ไปบังคับเศรษฐีให้ยอมมอบธิดาให้แก่นายมาตังคะ เพราะการดื้อดึงของเศรษฐีจะพลอยให้
พวกตนถึงความวิบัติไปด้วย เศรษฐีไม่รู้จะทำอย่างไรก็จำเป็นต้องมอบธิดาให้พร้อมทั้งมอบ
ข้าวของให้ออกจากบ้านไปเป็นอันว่า นายมาตังคะ คนจัณฑาลได้ชัยชนะคนชั้นพราหมณ์และ
ได้ธิดาเศรษฐีไปเป็นภริยา จะเห็นได้ว่าความวุ่นวาย เพราะเรื่องถือชั้นวรรณะ (อรรถกถาอัคคิ
ภารทวาชสูตร ภาค 1:234.) 
 

ความหยิ่งในวรรณะของอัมพัฎฐะมาณพ 
   ในอัมพัฏฐสูตรทีฆนิกาย แสดงถึงความเป็นผู้หยิ่งในวรรณะของมาณพคนหนึ่งชื่อ
อัมพัฎฐะ ไปถามพระพุทธเจ้าในเรื่องวรรณะ พระองค์ทรงอาศัยความรู้ทางประวัติศาสตร์ 
ตรัสตอบมาณพผู้นั้นให้เห็นว่า แต่เดิมต้นสกุลของมาณพผู้นั้นเป็นคนใช้ของเจ้าศากยะ 
นอกจากนั้นในข้อที่มาณพผู้นั้นถือว่า ตนเป็นคนเกิดในสกุลพราหมณ์ จึงดูหมิ่นคนที่เกิดใน
สกุลอ่ืนๆนั้น พระพุทธเจ้าทรงพิสูจน์ให้ฟังด้วยเหตุผลว่าทั้งในสายมารดาหรือในสายบิดา 
จารีตประเพณีก็ยังถือว่ากษัตริย์สูงกว่า เช่น ขัตติยกุมารได้กับสตรีสกุลพราหมณ์มีบุตรออกมา 



 

78  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.3 No.2 (July-December 2021) 
 

บุตรนั้นย่อมได้ที่นั่งและได้น้ำดื่มในพวกพราหมณ์ แต่ไม่ได้อภิเษกเป็นกษัตริย์ เพราะยังไม่
บริสุทธิ์ทางฝ่ายมารดา พราหมณ์กุมารได้กับสตรีสกุลกษัตริย์ มีบุตรออกมา บุตรนั้นย่อมได้ที่
นั่งและได้น้ำดื่มในพวกพราหมณ์ แต่ไม่ได้อภิเษกเป็นกษัตริย์ เพราะยังไม่บริสุทธิ์ทางฝ่ายบิดา 
อันสรุปได้ว่าบุตรที่เกิดจากพ่อแม่ผสมวรรณะกัน ระหว่างกษัตริย์กับพราหมณ์นั้นเข้าพวก
พราหมณ์ได้ แต่จะอภิเษกเป็นกษัตริย์ไม่ได้ ต้องบริสุทธิ์ในวงศ์กษัตริย์ล้วนๆ กับอีกข้อหนึ่ง 
ทรงถามให้ตอบว่า พราหมณ์ที่ถูกขับไล่จากหมู่พราหมณ์ ถูกโกนศีรษะประจานแล้ว จะได้ที่
นั่งและดื่มน้ำในพวกพราหมณ์ด้วยกันอีกหรือไม่ อัมพัฏฐะมาณพตอบว่าไม่ได้ จึงตรัสถาม
ต่อไปว่า กษัตริย์ที่ถูกขับออกจากหมู่กษัตริย์ถูกโกนศีรษะประจานแล้วจะได้ที่นั่งและน้ำดื่มใน
พวกพราหมณ์หรือไม่ อัมพัฏฐะตอบว่าได้ ซึ่งเป็นอันยอมรับว่า โดยจารีตประเพณีกษัตริย์ไม่
ถูกรังเกียจเหมือนพวกวรรณะอ่ืน ซึ่งเทียบได้กับพระพุทธองค์ ถึงแม้ว่าจะทรงออกผนวชแล้ว 
แต่ถ้าถือตามระบบวรรณะแล้ว พระองค์ยังคงมีสถานะที่สูงกว่าพราหมณ์ เมื่อพระพุทธเจ้า
ทรงชี้แจงเหตุผลทางวรรณะให้มาณพผู้นั้นคลายทิฏฐิมานะแล้ว จึงทรงแสดงเรื่องวิชชาคือ
ความรู้และจรณะ คือ ความประพฤติที่จะทำให้บุคคลสูงขึ้นได้ โดยไม่ต้องเกรงข้อบกพร่อง
เรื่องชาติชั้นวรรณะและเป็นการเตือนไปในตัวด้วยว่า อัมพัฏฐะมาณพมีความรู้และความ
ประพฤตินั้นแล้วหรือยัง เป็นอันว่าทรงชี้ให้มาณพนั้นสำนึกตัวว่า ครั้งแรกที่ยกตนข่มพระองค์
ในเรื่องชาติชั้นวรรณะ จนกระทั่งพระองค์ทรงพิสูจน์ให้เห็นความรู้ความประพฤติสำคัญกว่า 
เพราะการถือตัวของมาณพนั้น แม้จะพิสูจน์โดยจารีตประเพณี ก็ยังมีจุดอ่อนที่อาจต่ำกว่า
วรรณะอื่นในบางกรณี จากข้อความในสูตรนี้ทำให้ได้สุภาษิตเป็นภาษาบาลีบทหนึ่งว่า ขตฺติโย 
เสฏโฐ ชเนตสฺมึ เย โคตฺตปฺปฏิสาริโน วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน โส เสฏฺโฐ เทวมานุเส. แปลว่า ใน
หมู่คนที่เดือดร้อนเรื่องถือโคตร กษัตริย์นับเป็นผู้ประเสริฐสุด แต่ผู้ที่สมบูรณ์ด้วยความรู้และ
ความประพฤติย่อมเป็นผู้ประเสริฐสุดในเทวดาและมนุษย์ 
  สุภาษิตนี้แสดงว่า ตามจารีตประเพณีในการถือชั้นวรรณะ กษัตริย์ นับว่าเป็นผู้ที่มี
วรรณะสูง แต่ตามหลักความจริง คนที่ประกอบด้วยความรู้ดีและความประพฤติดี ย่อมเป็นผู้
สูงสุดทั้งในเทวดาและในมนุษย์ (แสดงว่าถ้าเทวดาไม่ดี ก็สู้มนุษย์ที่ดีไม่ได้) 
 

เจ้าชายวิฑูฑภะ 
  เป็นเรื่องที่เกี่ยวกับวงศ์ศากยะซึ่งเป็นญาติของพระพุทธเจ้า เพราะเหตุเรื่องการดู
หมิ่นกันเนื่องด้วยระบบวรรณะ มีเรื่องเล่าในอรรถกถาธรรมบทว่า พระเจ้าปเสนทิโกศล ผู้
ครองแคว้นโกศล มีอาณาเขตการปกครองควบคุมไปถึงแคว้นกาสีและแคว้นสักกะด้วย คือ 



 

           วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่3 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2564) |  79 

 

 

แคว้นสักกะซึ่งมีนครหลวงชื่อว่า กบิลพัสดุ์ นั้นอยู่ใต้อำนาจของแคว้นโกศล แต่ตามที่ปรากฏ
ในวรรณคดีบาลีไม่ปรากฏว่า กษัตริย์ทางกบิลพัสดุ์ต้องส่งส่วยอะไรหรือต้องถูกบีบคั้นอย่างไร
บ้าง 
   พระเจ้าปเสนทิโกศล มีความเลื่อมใสในพระพุทธเจ้าและใกล้ชิดถึงขนาดที่ไปเฝ้าใน
บางครั้งก็ไปจับข้อพระบาทของพระพุทธเจ้านวดเฟ้นด้วยความเคารพรักอย่างสนิทพระราช
หฤทัย แต่เพ่ือจะให้สนิทสนมมากกว่าเดิม จึงได้ทรงส่งทูตไปยังกรุงกบิลพัสดุ์ ขอเจ้าหญิงใน
ราชวงศ์ศากยะมาอภิเษกเพ่ือจะได้เป็นทองแผ่นเดียวกันยิ่งขึ้น ซึ่งตามประเพณีอินเดียโบราณ
การมีมเหสีหลายองค์ถือเป็นเรื่องธรรมดา 
            ทางฝ่ายกรุงกบิลพัสดุ์ กษัตริย์วงศ์ศากยะซึ่งมีชื่อเสียงในทางถือตัวเรื่องชาติสกุล
มาก ก็มีการประชุมกันอย่างเคร่งเครียด เพราะไม่ต้องการให้เจ้าหญิงในวงศ์ของตนไปร่วม
สกุลกับพระเจ้าปเสนทิโกศล โดยพยายามหาทางออกอย่างดีที่สุด มีปัญหาว่าถ้าไม่ยอมร่วม
สกุลกับคนอ่ืนแล้วเจ้าศากยะจะทำอย่างไร ตอบว่าเจ้าศากยะก็แต่งงานกันในระหว่างญาติ
ของตน โดยส่วนใหญ่ นอกจากจะผสมกันในวงศ์ศากยะด้วยกันแล้ว ยังมีอีกราชวงศ์หนึ่งที่
แต่งงานสับกันไปสับกันมากับราชวงศ์ศากยะ คือวงศ์โกลิยะ เจ้าศากยะไม่รังเกียจวงศ์นี้ 
เพราะต้นวงศ์เป็นเชฏฐภคินีของพ่ีน้อง 4 คู่ที่มาตั้งวงศ์อยู่ในกรุงกบิลพัสดุ์ คือพ่ีน้องสี่คู่
แต่งงานกันเอง ส่วนพ่ีใหญ่เป็นหญิงได้แต่งงานกับกษัตริย์อีกองค์หนึ่ง ณ กรุงเทวทหะตั้งโกลิ
ยวงศ์สืบมา 
   ในการแก้ปัญหาเรื่องนี้ มหานามศากยะได้เสนอว่า ตนได้หญิงรับใช้เป็นภริยาคน
หนึ่ง มีบุตรชื่อวาสภขัตติยา ควรจะส่งนางวาสภขัตติยาให้ไปเป็นมเหสีของพระเจ้าปเสนทิ
โกศล ซึ่งจะไม่เสียวงศ์ศากยะแต่ประการไร ที่ประชุมเห็นชอบด้วย จึงได้ส่งนางวาสภขัตติยา
ไปเป็นมเหสีของพระเจ้าปเสนทิโกศล โดยบอกว่าเป็นธิดาของมหานามศากยะ นางวาสภขัตติ
ยาได้มีโอรสกับ พระเจ้าปเสนทิโกศล 1 องค์ ชื่อว่า "วิฑูฑภะ" เมื่อโตขึ้นได้เล่าเรียนศิลปวิทยา
และได้รับสถาปนาเป็นขุนพลหรือตำแหน่งเสนาบดีของแคว้นโกศล  ในขณะที่วิฑูฑภะเติบโต
เป็นหนุ่ม ใคร่จะไปเยี่ยมญาติทางมารดา จึงขออนุญาตนางวาสภขัตติยาผู้เป็นมารดา เพื่อการ
นี้นางจึงลอบส่งข่าวไปกรุงกบิลพัสดุ์เพ่ือให้รู้ไว้ล่วงหน้า เพราะในสายตาของราชวงศ์ศากยะ
ทางกรุงกบิลพัสดุ์นั้น วิฑูฑภะเท่ากับเป็นคนชั้นต่ำ ไม่ควรร่วมที่นั่งไม่ควรร่วมวงบริโภคอาหาร
ด้วยทีเดียว 
            จึงมีการประชุมอย่างเคร่งเครียดเกิดขึ้นในกรุงกบิลพัสดุ์ เพื่อเตรียมการรับรองวิฑูฑ
ภะหรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง เพ่ือให้มีปัญหาเรื่องไม่สบายใจน้อยที่สุด ตกลงกันว่าถ้าจะให้เจ้านาย



 

80  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.3 No.2 (July-December 2021) 
 

ที่มีอายุน้อยกว่าวิฑูฑภะอยู่ต้อนรับด้วยก็จะต้องไหว้วิฑูฑภะ ซึ่งเป็นการเสียเกียรติ จึงหาทาง
ส่งเจ้านายอายุน้อยๆไปเสียยังเขตชนบทให้หมด ให้เหลือไว้แต่ที่สูงอายุมากกว่า จะได้เป็น
ฝ่ายรับไหว้อย่างเดียว เมื่อคณะของวิฑูฑภะเข้าเยี่ยม วิฑูฑภะก็พบแต่คนที่มีอาวุโสสูงกว่าตน
ทั้งสิ้น จึงต้องไหว้เขาเรื่อยไปการเยี่ยมเยียนครั้งนี้คงไม่ได้ผลอะไรนัก เพราะฝ่ายต้อนรับคงชา
เย็นและปั้นหน้าเข้าหา ไม่ได้ต้อนรับด้วยความจริงใจแต่ประการได ในที่สุดวิฑูฑภะก็เดินทาง
กลับ พอวิฑูฑภะออกเดินทาง เจ้าศากยะก็เกณฑ์บ่าวไพร่ให้เอาน้ำนมสดมาล้างที่นั่งของวิฑูฑ
ภะ เพ่ือไล่ความเสนียดทันที พวกบ่าวไพร่ล้างไปก็ด่าไปว่า ไม่ควรมาให้ตนลำบากเลย 
นอกจากนั้นยังด่าว่าเป็นลูกทาสีด้วย เผอิญคนของวิฑูฑภะลืมของไว้ จึงย้อนกลับมาเอาของ
คืนไป เมื่อได้เห็นได้ยินเหตุการณ์นั้นเข้า จึงนำเรื่องไปบอกวิฑูฑภะ จึงทำให้วิฑูฑภะเกิดความ
เคียดแค้นเป็นอย่างมาก ถึงกับลั่นวาจาออกมาว่า ถ้าได้เป็นพระเจ้าแผ่นดินเมื่อไร จะยกทัพ
มาฆ่าพวกศากยะให้หมด แล้วจะเชือดคอเอาเลือดล้างแผ่นกระดานที่เคยถูกล้างด้วยน้ำนมสด
นั้นให้จงได้ 
           ต่อมาไม่นานเมื่อวิฑูฑภะได้รับราชสมบัติสมใจนึกก็ยกทัพมา แต่พอพบพระพุทธเจ้า
ระหว่างทางก็ยกทัพกลับด้วยความเคารพในพระพุทธองค์ พระพุทธเจ้าทรงปรากฏพระองค์
ระหว่างทางที่วิฑูฑภะยกทัพผ่านถึงสามครั้ง วิฑูฑภะก็ยกทัพกลับถึงสามครั้ง ในครั้งที่สี่มิได้
เสด็จมาเพราะเห็นว่าเป็นเรื่องของกรรมจะแก้ไขแทนกันไม่ได้ วิฑูฑภะจึงยกทัพไปรบชนะจับ
เจ้าศากยะเชือดคอเอาเลือดในลำคอล้างแผ่นกระดานนั้นได้สมปรารถนา 
           ผลกระทบกระเทือนอันเนื่องมาจากข่าวเรื่องเจ้าศากยะยกธิดาซึ่งเกิดจากทาสี ให้
เป็นมเหสีของพระเจ้าปเสนทิโกศลก็มีอยู่บ้าง ในชั้นแรกพระเจ้าปเสนทิโกศลทรงทราบ ก็ทรง
พระพิโรธสั่งให้ตัดเครื่องราชูปโภคต่างๆที่เคยให้แก่นางวาสภขัตติยาและวิฑูฑภะ คงให้
เครื่องใช้เครื่องบริโภคแบบทาสเท่านั้น 
          ต่อมาเมื่อพระเจ้าปเสนทิโกศลกราบทูลให้พระพุทธเจ้าทรงทราบ พระพุทธองค์จึง
ทรงชี้แจงสกุลทางบิดาสำคัญกว่าทางมารดา โดยทรงนำประวัติศาสตร์เรื่องพระเจ้ากัฏฐ
วาหนะผู้เป็นบุตรหญิงตัดฟืน แต่หญิงนั้นได้เป็นมเหสีของพระเจ้าพาราณสี พระเจ้ากัฏฐ
วาหนะก็ได้ครองราชย์ในกรุงพาราณสี เป็นพระกษัตริย์สำคัญองค์หนึ่งสืบมา เมื่อพระเจ้า 
ปเสนทิโกศลได้สดับแล้วจึงโปรดพระราชทานเครื่องราชูปโภคแก่นางวาสภขัตติยาและวิฑูฑ
ภะดังเดิมและการตั้งวิฑูฑภะให้เป็นเสนาบดีเช่นเดิม ความวุ่นวายอันเกี่ยวกับการถือชั้น
วรรณะที่เกิดแก่ราชวงศ์ศากยะนี้ใกล้กับสมัยปรินิพพานมาก แสดงว่าถ้าราชวงศ์ศากยะเชื่อ



 

           วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่3 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2564) |  81 

 

 

ฟังหลักธรรมของพระพุทธเจ้าและตัดทิฐิมานะให้ลดหย่อนลงไปบ้าง ก็จะไม่ประสบความ
พินาศถึงปานนั้น 
          อนึ่ง จากวรรณคดีทางพระพุทธศาสนา ปรากฏว่าบุคคลต่างชั้นวรรณะกันนี้ มีความรู้
พิเศษในเรื่องชาติชั้นวรรณะของตน ชนิดที่ปกปิดเป็นความลับสืบสกุลกันทีเดียว เช่นคนเกิด
ในตระกูลกษัตริย์ เมื่อตกไปอยู่ในที่ใดก็ตามถ้าจะแสดงตัวว่าเป็นกษัตริย์ บางครั้งก็ต้องใช้
ความรู้ที่เรียกว่าขัตติยมายาหรือที่ใคร่จะใช้คำว่า royal etiquette คือเมื่อพูดกันในระหว่าง
กษัตริย์ด้วยกันก็รู้กันได้ตลอด บางครั้งปรากฏว่า คนเกิดในตระกูลจัณฑาลปลอมตัวไปเป็น
พราหมณ์เล่าเรียนศิลปวิทยาร่วมกับศิษย์อ่ืน แล้วเผลอพูดภาษาพิเศษของคนจัณฑาลออกมา 
พวกเพ่ือนๆฟังไม่รู้เรื่องจึงสงสัย สืบสวนก็จับได้ว่าเป็นคนวรรณะต่ำปลอมตัวมา เป็นต้น 
  จากประวัติและหลักท่ีกล่าวมานี้ จึงเห็นได้อย่างชัดเจนว่าพระพุทธเจ้าได้ทรงยืนหยัด
สู้กับทิฐิมานะ ในเรื่องการแบ่งชั้นวรรณะของคนในครั้งนั้นอย่างไร ทรงพยายามที่จะให้คน
เห็นความสำคัญของความประพฤติตามศีลธรรมว่ามีคุณค่ายิ่งไปกว่าติดในเรื่องชั้นวรรณะ 
พร้อมทั้งได้ทรงทำตัวอย่างให้ดูในพระธรรมวินัยนี้ ใครมาบวชก่อนก็ได้รับความเคารพ ของ
คนมาบวชทีหลัง ผู้แม้เกิดในสกุลสูงกว่า ในปัจจุบันประเทศอินเดียได้ใช้รัฐธรรมนูญที่ให้สิทธิ
แก่คนทุกวรรณะเสมอกัน และได้มีคนที่ถูกเหยียดหยามเพราะเหตุเกิดในวรรณะต่ำหลายแสน
คน ได้มาขอปฏิญาณตนเป็นพุทธศาสนิกชน  เช่น คณะของ ดร.บาบาสาเฮบ อัมเบดการ์ 
(Dr.Babasaheb Bhimrao Ramji Ambedkar) ใน พ.ศ.2499 ที่เมืองนาคปูร์ รัฐมหาราษฎร์ 
ประเทศอินเดีย เพราะเลื่อมใสว่าพระพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่ให้เสรีภาพเรื่องชนชั้นและ
เป็นศาสนาที่ไม่มองข้ามคนชั้นที่ถูกเหยียดยาม แต่ได้ช่วยยกฐานะขึ้นให้สูงเท่าเทียมกับคนใน
วรรณะอ่ืนทั้งๆที่พระพุทธเจ้าทรงเกิดในวรรณะกษัตริย์ ไม่ต้องมีปมด้อยที่จะต่อสู้เพ่ือ
พระองค์เองในเรื่องวรรณะ แต่ก็ทรงชี้แจงสั่งสอนให้คนเห็นความจริงมาแต่ในสมัยของ
พระองค์ในสุนทรพจน์ต่างๆของผู้นำประเทศอินเดีย เรามักจะได้ฟังคำสรรเสริญอยู่เสมอว่า 
พระพุทธเจ้าได้ประทานแสงสว่างให้อินเดียไว้นานมาแล้ว เมื่อการแบ่งชั้นวรรณะ แต่อินเดีย
เพ่ิงจะปฏิบัติได้ในทางนิตินัย เมื่อมีรัฐธรรมนูญนี้เอง ส่วนทางพฤตินัยนั้นใครจะรู้ว่าเมื่อไร
อินเดียจึงจะชำระล้างความยึดถือเก่าแก่นี้ให้หมดไปได้ 
 
 
 



 

82  | MCU UBONRATCHATHANI Journal of Buddhist Studies, Vol.3 No.2 (July-December 2021) 
 

บทสรุป 
  สำหรับในประเทศไทยไม่มีความเชื่อเรื่องวรรณะ ทุกคนเกิดมาเท่าเทียมกัน ทุกคนมี
สิทธิพัฒนาตัวเองและอาจจะได้รับตำแหน่งทางการบริหารสูงสุดของประเทศได้ ถ้ามี
ความสามารถเพียงพอ แต่ในประเทศอินเดียความเชื่อเรื่องวรรณะหรือระบบชนชั้นในสังคม
นั้นมีมาแต่โบราณกาล คนในแต่ละวรรณะถูกจำกัดด้วยกฎข้อบังคับ ความเชื่อหรือแม้แต่คำ
สอนที่มาจากศาสนาเอง จนกระทั่งเมื่อพระพุทธเจ้าทรงอุบัติขึ้นได้ยกเลิกระบบวรรณะที่คน
ในยุคนั้นชื่อถือ พระพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาที่ล้มล้างระบบวรรณะโดยทุกคนมีสิทธิเท่า
เทียมกัน มีศักยภาพสามารถที่จะบรรลุธรรมขั้นสูงสุดได้เท่ากัน แต่ปัจจุบันระบบวรรณะดู
เหมือนจะฝังแน่นในอินเดีย คนอินเดียยังคงมีความเชื่อเรื่องวรรณะมาจนถึงปัจจุบัน แต่ก็เริ่ม
จะบรรเทาเบาบางลงบ้างแล้ว เกี่ยวกับความเชื่อเรื่องวรรณะ พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแรก
ที่สอนให้มนุษย์เลิกดูหมิ่นเหยียดหยามกัน เพราะเรื่องถือชั้นวรรณะ เพราะเหตุชาติและวงศ์
สกุล โดยไม่ตั้งจุดนัดพบกันไว้ที่ศีลธรรม ใครจะเกิดในสกุลต่ำสูง ยากดีมีจนอย่างไรไม่เป็น
ประมาณ ถ้าตั้งอยู่ในศีลธรรมแล้ว ก็ชื่อว่าเป็นคนที่ควรยกย่องสรรเสริญ ถ้าตรงกันข้าม คือ 
ล่วงละเมิดศีลธรรมแล้ว แม้จะเกิดในสกุลสูงกับได้ว่าเป็นคนพาลอันควรตำหนิ  
 

เอกสารอ้างอิง 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539. กรุงเทพฯ:  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏํ 
2500.กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2544). พระไตรปิฏกและอรรถกถาแปล ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  


