
แนวคิดพุทธจริยศาสตร์และเกณฑ์ตัดสินจริยธรรมในการทำมุสาวาท 
 
 

1พระครูสุเขตวุฒิคุณ, 2พระสิริชัย ธมฺมจาโร และ 3อิสระพงษ์ ถนัดค้า 
1Phra Kru Suket Wutthikhun, 2Phra Sirichai Thammajaro and  

3Itsarapong Tanadka 

 
1,2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

3มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูมิ, ประเทศไทย 
1,2Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

3Chaiyaphum Rajabhat University, Thailand. 
 

1Suketwutthikhun@gmail.com 
 

Received  July 25, 2020;   Revised  November 12, 2020;   Accepted December 19, 2020 
 

บทคัดย่อ 
 

  จริยศาสตร์ เป็นศาสตร์ว่าด้วยความดีและศิลปะในการตัดสินใจถ้าพูดถึงจริยธรรม 
คนส่วนมากก็เพ่งเล็งไปถึงศีลกินเพล จำศีลภาวนาไม่ทำอย่างอ่ืนอันจะช่วยให้สังคมก้าวหน้า 
แต่ความเป็นจริงแล้วจริยธรรมหมายถึงความ ประพฤติ การกระทำและความคิดที่ถูกต้อง
เหมาะสม การทำหน้าที่ของตนอย่างถูกต้องสมบูรณ์ เว้นสิ่งที่ควรเว้น กระทำสิ่งที่ควรกระทำ 
ด้วยความฉลาด รอบคอบ รู้เหตุ รู้ผล ถูกต้องตามกาลเทศะและบุคคล จริยธรรมจึงเป็น
สิ่งจำเป็นสำหรับทุกคนในทุกอาชีพทุกสังคม สังคมอยู่รอดได้ก็ด้วยจริยธรรม จะสงบสุขหรือ
วุ่นวายก็ขึ้นกับจริยธรรมที่ปัจเจกชน ครอบครัว หรือสังคมนั้นๆประพฤติได้มากน้อยเพียงใด
พุทธศาสนามีหลักสำหรับให้คนทั่วไปปฏิบัติละเว้นจากการทำชั่วมุ่งทำแต่ความดีแนวปฏิบัติที่
ทำให้คนในสังคมอยู่รวมกันสงบสุข กล่าวคือ การอยู่รวมกันของคนในสังคมโดยตามปกติจะ
ปรารถนาแต่ความสุขมากกว่าความทุกข์ ตามทัศนะของพุทธศาสนาความปรารถนาดังกล่าว

 
1 อาจารย์, สาขาวชิาศาสนา มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตอุบลราชธาน.ี 
2 อาจารย์, สาขาวชิารฐัศาสตร ์มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี. 
3 อาจารย์ ดร.,คณะศิลปะศาสตร์และวิทยาศาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฏชยัภูมิ 

mailto:taveechok1972@gmail.com


 

96  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ของคนในสังคมสามารถประพฤติปฏิบัติ ให้สมปรารถนาได้คือหลักจริยศาสตร์ของ
พระพุทธศาสนา 

 

คำสำคัญ : พุทธจริยศาสตร์; เกณฑ์ตัดสิน; จริยธรรม 

Abstract 
 

 Ethics is a science of virtue and an art in decision-making. When 
ethical behavior is mentioned, most people merely aim at precepts 
observance and meditation practice in temples that scarcely help the society 
in progress. However, ethical behavior actually means appropriate action and 
thought in completely and correctly doing one’s own duty, abstaining from 
things that need to be abstained, acting what one should act with wisdom, 
caution and rationality in the right time and with the right person. Ethical 
behavior is, therefore, necessary for the people in all careers and societies. A 
society will be survived only through ethical behavior of social members. The 
society will be peaceful or confused, it depends on the level of ethical 
behavior of individuals, families and the society. Buddhism offers the 
principles for common people to practice by abstaining from evil deeds but 
committing merit deeds that help the people in society commonly live in 
peace. In other words, common living of the people in society normally wish 
happiness rather than sufferings. According to Buddhism, wishes for happiness 
of the people in society can be attained through behaving the Buddhist 
ethics.          
 
Keywords: Buddhist Ethics; Criteria; Morality (Ethical Behavior) 
 
 
 
 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   97 

 

 

บทนำ 
  

 การทุจริตคดโกงในวงการต่างๆ การเบียดเบียนกันในรูปแบบต่างๆอันเป็นเหตุให้
สังคมเสื่อมโทรมนั้น มีสาเหตุที่แท้จริงมาจากการขาดจริยธรรมทรัพยากรธรรมชาติในโลกนี้
น่าจะพอเลี้ยงคนในโลกนี้ไปได้อีกนาน ถ้าคนมนโลกชวนกันทิ้งความละโมบโลภมากเสีย แล้ว
มีชีวิตอยู่อย่างง่ายๆ และช่วยกันสร้างสรรค์สังคมโดยยึดเอาจริยธรรมเป็นทางดำเนินเป็น
แกนกลาง มิใช่ยึดเอาโลกียธรรม(ลาภ ยศ ความมีหน้าตาในสังคม)เป็นจุดมุ่งหมายถ้าสิ่งนั้นจะ
เกิดขึ้นก็เป็นผลพลอยได้และนำมาใช้เป็นเครื่องมือในการประพฤติกรรม เช่นอาศัยลาภเป็น
เครื่องมือในการบำเพ็ญสาธารณประโยชน์ และอาศัยยศและความมีเกียรติในสังคมเป็น
เครื่องมือในการจูงคนผู้เคารพนับถือตนเข้าหาธรรม (วศิน อินทสระ,2549) 
 มนุษย์เราทั้งหลายไม่ต้องการความทุกข์ ต้องการแต่สุข ความจริงสุขนั้น ก็คือทุกข์
อย่างละเอียดนั้นเอง ส่วนทุกข์ก็คือทุกข์อย่างหยาบ พูดอย่างง่ายๆ สุขและทุกข์นี้
เปรียบเสมือนงูตัวหนึ่ง ทางหัวมันเป็นทุกข์ทางหางมันเป็นสุข เพราะถ้าลูบทางหัวมันมีพิษ 
ทางปากมันมีพิษ ไปใกล้ทางหัวมันมันก็กัดเอา ไปจับหางมันก็เหมือนเป็นสุข แต่ถ้าจับไม่วาง 
มันก็หันกลับมากัดได้เหมือนกันเพราะทั้งหัวงูหางงูมันอยู่ในตัวเดียวกัน (พระโพธิญาณเถร 
(หลวงพ่อชา สุภัทโท),มปป.) 
 คำว่า “จริยธรรม”จริยธรรมในที่นี้ มิใช่หมายถึงจริยธรรมในความหมายแคบๆ 
ตามที่ เราใช้กันปัจจุบันแบบตะวันตก ซึกเน้นที่พฤติกรรมทางสังคม แต่จริยธรรมใน
ความหมายทางพระพุทธศาสนา ได้แก่การดำเนินชีวิต หรือกระบวนการแห่งชีวิตที่ดำเนินไป
ทั้งหมด คือความเป็นอยู่ การแสดงออกความรู้สึกนึกคิด และคุณสมบัติต่างๆ ทั้งจิตใจ ทั้ง
ปัญญาทั้งพฤติกรรม 
  ส่วนคำว่า “มุสาวาท” ถือว่าเป็นประเด็นทางจริยธรรมที่สำคัญประการหนึ่งที่
สามารถพบเห็นได้ทั่วไปจากพฤติกรรมประจำวันของเยาวชน มุสาวาทในทัศนะของพุทธ
ปรัชญาคือ คำพูดที่ไม่จริง ซึ่งครอบคลุมถึงการเขียนหนังสืออันเป็นเท็จด้วย การจะตัดสินว่า 
คำพูดหรือการกระทำใดผิดตามหลักมุสาวาทนั้น ให้พิจารณาตามองค์ประกอบ 4 ประเภทคือ 
1) พูดเรื่องไม่จริง 2) มีเจตนาพูดให้ผิดไปจากความจริง 3) มีความพยายามในการพูด 4) ผู้ฟัง
รู้และเชื่อตามผู้พูด ในเรื่องมุสาวาทนี้มีประเด็นที่ขัดแย้งกับปัญหาทางจริยธรรมที่คนส่วนมาก
เข้าใจว่า หากพูดจริงทำให้สูญเสียอะไรบางอย่างไป กับการพูดเท็จแต่อาจจะนำประโยชน์



 

98  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

อะไรบางอย่างมาให้ ก็ควรจะรักษาผลประโยชน์เอาไว้  จึงเป็นเหตุให้คนพูดอาจพูดเท็จ
มากกว่าความจริง (ณัทธีร์ ศรีดี, 2562:14)  
 

มุนมองแนวคิดพุทธจริยศาสตร์และเกณฑ์การตัดสินทางจริยธรรม 
ในการทำงานมุสาวาท 
 

 การศึกษาวิชาทุกวิชา เราต้องหาคำจำกัดความหรือความหมายของวิชานั้นเสียก่อน
เพ่ือความเข้าใจแจ่มแจ้ง เหมือนเราจะรู้จักคนคนหนึ่ง ถ้าเราได้รู้เรื่องส่วนตัวของเขาบ้างเช่น
ครอบครัวการศึกษา พ่อแม่พ่ีน้อง เป็นต้นของเขา ก็จะก่อให้เกิดประโยชน์แก่ทุกฝ่ายในการ
คบกันสะดวกแก่การให้อภัย และความเห็นใจในความผิดพลาดบกพร่องบางอย่าง เพราะเรารู้
เรื่องของเขา เราจึงเข้าใจเขา “ความเข้าใจทุกอย่าง คือการให้อภัยทุกอย่าง” จริยศาสตร์เป็น
คำสักลนสกฤตแปลตามตัวอักษรว่า “ศาสตร์ที่ว่าด้วยความประพฤติหรือศาสตร์แห่งความ
ประพฤติข้อที่ควรประพฤติปฏิบัติ ตำราหรือวิชาที่ว่าด้วยความประพฤติ”ถือเอาใจความว่า
วิชาหรือตำราอันว่าด้วย “อะไรควรเว้น อะไรควรทำ อะไรผิด อะไรถูก อะไรดี อะไรชั่ว”การ
ที่คนรู้แล้วเว้นสิ่งที่ควรเว้น และทำสิ่งที่ควรทำนั้นเป็นประโยชน์แก่ตนเองและสังคมอย่างใหญ่
หลวง จริยศาสตร์จึงเป็นประโยชน์แก่สังคมอย่างมาก 
 

กฎหมายนอกที่เป็นมาตรฐานแห่งศีลธรรม 
 

ทฤษฎีว่าด้วยมาตรฐานทางศีลธรรม อะไรคือมาตรฐานทางศีลธรรม? เป็นปัญหาที่
น่าคิดมากในทางศาสนา ศาสดาแต่ล่ะศาสนาวางมาตรฐานทางศีลธรรมไว้ไม่เหมือนกัน ที่เป็น
ดังนั้นเข้าใจว่าเพราะความละเอียดประณีตแห่งจิตของศาสดาแต่ละศาสนาไม่เท่าเทียมกัน
ประการหนึ่ง อีกประการหนึ่ง สภาพแวดล้อมในแหล่งที่ศาสนานั้นๆ อุบัติขึ้นแตกต่างกัน 
 กรณีการทำมุวาทที่เป็นตัวอย่างที่เห็นได้ง่ายคือ นักการเมือง ดารา ศาสนาแต่ละ
ศาสนาพูดไว้หยาบละเอียดและกว้างแคบไม่เท่ากัน ศาสนาย่อมพอใจปฏิบัติตามมาตรฐาน
ทางศีลธรรมศาสดาของตนวางไว้ แม้ในศาสนาเดียวกันแต่ต่างนิกายยังมีมาตรฐานทาง
ศีลธรรมที่ไม่เหมือนกัน 
 ในชั้นต้น ดูเหมือนว่าความประพฤติของปัจเจกชนและของชาติดำเนินไปตาม
กฎหมายนอกบัญญัติไว้ เช่น กฎหมาย กฎของสังคม และหลักของศาสนา เวลานั้นคนยังไม่ได้



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   99 

 

 

ใช้ปัญญาไตร่ตรองด้วยตนเอง พระพุทธเจ้าท่านกล่าวไว้ ธรรมะย่อมมีโอชาสำหรับผู้นำพาไป
ปฏิบัติ เวลาฟังธรรมเราจะได้ทบทวนการปฏิบัติ เหมือนได้รับการชี้ให้เห็นปรากฏ การณ์
ต่างๆทางจิตวิญญาณ เราจะได้อย่างนี้ ซึ่งมีความสนุก มีความเริงใจในขณะฟังธรรม เหมือน
คนดูหนังเรื่องเดียวกัน คุยกันก็รู้สึกดีดีและเรื่อง หากไม่เคยดูหนังเรื่องเดียวกันมา เราจะคุย
ให้ให้เขาฟังก็อาจเข้าใจยาก หรือไม่สนใจเลยก็เป็นได้ ฉะนั้นความเจริญก้าวหน้าในทางธรรม 
จะต้องประกอบด้วยการศึกษา ศึกษาแล้วนำมาปฏิบัติ 
 ในการปฏิวัติรัฐประหารแต่ละครั้ง ถ้าไม่มีการยึดกรมประชาสัมพันธ์ การปฏิวัติ
รัฐประหารนั้นจะบรรลุผลสำเร็จ สิ่งที่ต้องยึดก่อน คือยึดกรมประชาสัมพันธ์ เพ่ือป้องกัน
ข้อมูลข่าวสารบิดเบือนหรือป้องกันการตื่นตระหนก ในการปฏิวัติชีวิตก็เช่นเดียวกัน ถ้าจะ
ปรับปรุงเปลี่ยนแปลงตน เราจะต้องยึดปากหรือคุมถ้อยคำของตนให้ได้ก่อนถ้าเราไม่พยายาม
ยึดกุมตรงนี้ให้อยู่ในอำนาจ ให้อยู่ในความสามารถของเรา บอกได้เลยว่า พลังในการปรับปรุง
เปลี่ยนแปลงตนเองจะมีไม่มาก และคนเราบางครั้งกำลังใจมักเสียไปด้วยลมปากที่เรื่อยเปื่อย 
 ในการถือศีลปฏิบัติธรรม เรื่องของถ้อยคำหรือวาจา จึงต้องศึกษาด้วย เพ่ือควบคุม
ปากให้อยู่ในอำนาจ ในความสามารถของตน กระทั่งเราใช้ปาก ไม่ถูกปากใช้เราควบคุมปาก
คุมปากไม่ใช้ถูกปากควบคุม สังเกตดู บ่อยครั้งคนก็เดือดเนื้อร้อนใจ เพราะปากที่พูดเกินไป 
วาจาใดที่พูดไปด้วย โทสะ โลภะ ราคะ ล้วนเป็นวาจาที่เกินไปทั้งสิ้น และมักส่งผลเป็นการ
เบียด เบียนคนเหล่าอื่น...ซึ่งเขาจะไม่ยัดเยียดความทุกข์ส่งคืน น้อยกว่าน้อยนัก 
 ไม่เพียงนั้น วาจาเป็นกรรมที่มีผลระทบสูง ถ้าพูดดีก็ดีมาก ถ้าพูดเสียก็เสียมาก
พระพุทธเจ้าจึงเน้นไว้ในหลักกุศลกรรมบถ 10 ถึง 4 ข้อ คือให้เว้นขาดจากการพูดเท็จ พูดคำ
หยาบ พูดส่อเสียด พูดเพ้อเจ้อ วาจาจึงเป็นเรื่องต้องตระหนักสำรวมสังวรให้ยิ่ง มีถ้อยคำสิริ
มงคลบทหนึ่งกล่าวไว้ดี...มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตเปราะบางแตกร้าวง่าย เมื่อจำต้องขีดเขียนพูด 
สมควรไตร่ตรองกรองคำให้รอบคอบรัดกุม เพราะถ้อยคำเป็นธาตุที่ไม่ธรรมดา นักเขียนบาง
คนยังกล่าวไว้ว่า วาจาแม้เชือดเลือดไม่ไหล แต่บาดใจคนได้ ซึ่งเป็นเช่นนั้นจริง และไม่เพียง
นั้น เช่น วาจาแม้สร้างก่อบันไดไม่ได้ แต่พาคนสูงส่งเติบใหญ่ไปดีได้ 
 ที่นี้ลองมาพิจารณาดูว่าจริงหรือไม่....มีดเชือดเลือดไหล แต่บาดใจคนไม่ได้ส่วนวาจา
แม้เชือดเลือดไม่ไหล แต่บาดใจคนได้ วาจาเป็นอะไรไม่ธรรมดาถ้าเราสามารถไตร่ตรองกรอง
คำ ก่อนกล่าววาจา นั่นเป็นผิดแก่ตนทั้งจะวางเพลิงไว้ในใจคนง่ายๆ และใน 365 วันแทบไม่มี
วันไหนที่เราไม่ได้พูด จะมีก็วันที่ป่วย ต้องนอนพัก แต่ถึงอย่างนั้นก็ต้องพูดบ้างเมื่อมีคนมา



 

100  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

เยี่ยมเยียนถามไถ่ โดยปกติจึงมักต้องพูดอยู่เสมอๆหากไม่ตระหนักสังวรวาจากันเลย เราจะ
สะสมบาปด้วยปากไม่น้อย 
 ทีนี้ เรามาฟังวิบากกรรมของวาจาทุจริตก่อน จากพระไตรปิฎกเล่มที่ 23 ข้อ 130 
วิบากกรรมของการพูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ พูดเพ้อเจ้อ พระพุทธเจ้าท่านกล่าวว่า....
ภิกษุทั้งหลายมุสาวาทหรือการพูดเท็จ เมื่อบุคคลเสพแล้ว กระทำให้มากแล้ว ย่อมยังสัตว์ให้
เป็นไปในนรก ในการกำเนิดสัตว์เดรัจฉาน ในเปรตวิสัย วิบากแห่งมุสาวาทอย่างเบาที่สุด 
ย่อมยังกล่าวตู่ด้วยคำไม่เป็นจริงให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ 
 วิบากของการพูดส่อเสียด ภิกษุทั้งหลาย ปิสุณาวาจา หรือการพูดส่อเสียด เมื่อ
บุคคลเสพแล้ว เจริญแล้ว กระทำให้มากแล้ว ย่อมยังสัตว์ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์
เดรัจฉานในเปรตวิสัย วิบากแห่งปิสุณาวาจาอย่างเบาที่สุด ย่อมยังการแตกจากมิตร ให้
เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ 
 วิบากของการพูดคำหยาบ ภิกษุทั้งหลาย ผรุสวาจาหรือการพูดคำหยาบ เมื่อบุคคล
เสพแล้วเจริญแล้ว กระทำให้มากแล้ว ย่อมยังสัตว์ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์เดรัจฉาน 
ในเปรตวิสัยวิบากแห่งผรุสวาจาอย่างเบาที่สุด ย่อมยังเสียงที่ไม่น่าพอใจให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิด
เป็นมนุษย ์
 วิบากของการพูดเพ้อเจ้อ ภิกษุทั้งหลาย สัมผัปปลาปะ หรือการพูดเพ้อเจ้อ เมื่อ
บุคคลเสพแล้วเจริญแล้ว กระทำให้มากแล้ว ย่อมยังสัตว์ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์
เดรัจฉาน ในเปรตวิสัย วิบากแห่งสัมผัปปลาปะอย่างเบาที่สุด ย่อมยังคำไม่ควรเชื่อถือให้เป็น 
ไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย ์(กรมการศาสนา,2525) 
 คำว่า สัตว์ ตามนัยทางศาสนา หรือพจนานุกรมหมายถึง ผู้ข้อง (ติด) คนที่พูดเท็จ 
พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ พูดเพ้อเจ้อ ทั้งมวลล้วนเป็นผู้ข้อง จะข้องติดหรือข้องใจอยู่ด้วย
โทสะ โลภะ ราคะ หรือโมหะก็ตาม ชื่อว่าเป็นสัตว์ผู้ข้องอยู่ ในวิบากอย่างหนักของวาจาทุจริต 
คือย่อมยังสัตว์ให้เป็นไปในนรก กำเนิดสัตว์เดรัจจฉานเปรตวิสัย ตรงนี้สำหรับเสพแล้ว เจริญ
แล้ว กระทำให้มากแล้ว 
 เสพแล้ว หมายถึงติดรส หรือชอบใจในการโกหกส่อเสียด พูดคำหยาบ และเพ้อเจ้อ 
คือใช้วาจาทุจริตเหล่านี้สนองกิเลส เพราะมีกิเลสในการพูดนั้นแหละ จึงมีรสชาติในการกล่าว
ชั่ว เช่นโกหกเขาแล้ว ทำให้ เขาเสียงเหลี่ยมหรือเสียท่า สมใจที่ ตนปรารถนาจะได้  
ผลประโยชน์จากเขา หรือ ส่อเสียดเขาแล้วสะใจ ในความโกรธเกลียดหมั่นไส้ของเรา หรือด่า
เขาแล้วได้อารมณ์ฮึกเหิมดิบเถื่อน หรือ กล่าวคำหยาบแล้วได้กระตุ้นอารมณ์ราคะ กระทั่ง



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   101 

 

 

สมใจในการเสพกามมากขึ้น หรือเจรจาเพ้อเจ้อ ได้ขำกลิ้งติ๊งต๊อง เสพอารมณ์โมหะ เป็นต้น 
เหล่านี้เรียกว่าเสพแล้ว ส่วนผู้ใดเสพแล้วในวาจาทุจริตบ่อยๆ ไม่มีสติเข้าไปรู้ทุกข์โทษภัย ก็มี
แนวโน้มที่จะติดเป็นจริตนิสัย ในการโกหกส่อเสียด พูดวาจาหยาบคาย หรือพูดจาเพ้อเจ้อ 
และเมื่อคนเราพูดเพ่ือสนองกิเลส ที่เจริญขึ้นก็คือกิเลสเหมือนฝุ่นธุลีได้ลม เช่น ด้วยโทสะขับ
ดันให้ด่าว่า หรือพาให้ส่อเสียดเหน็บแนม โทสะก็เจริญขึ้น ด้วยโลภะขับดันให้ฝันปั้นวิมาน
เศรษฐี หลอกกระทั่ งคนหลงเห็นดี เห็นงานตาม ทั้ งที่ ความเป็นไปได้ไม่มี  แต่ตนมุ่ ง
ผลประโยชน์จากเขา เช่นนี้โลภะก็เจริญขึ้น หรือด้วยราคะขับดันให้จีบเกี้ยว หรือเพ้อเจ้อทำ
ให้คนฝันปั้นวิมานตามกระทั่งยิ้มแก้มปริ ราคะก็เจริญขึ้น แม้โมหะขับดัน ให้เอาใจกันใน
ลักษณะยกยอกระทั่งคนฟังบ้าบอไปตาม แบบว่าดีครับนาย ได้ครับผม เหมาะสมครับท่าน 
เช่นนี้โมหะก็เจริญขึ้น ฉะนั้นคำว่าเจริญแล้วในที่นี้ ก็หมายถึงกิเลสงอกงามไพบูลย์มากขึ้น 
หรือวาจาเท็จ วาจาส่อเสียด วาจาหยาบคาย วาจาเพ้อเจ้อ ติดเป็นจริตนิสัยมากขึ้น 
 ส่วนกระทำให้มากแล้ว ตรงนี้เป็นผลจากตนเสพแล้ว เจริญแล้ว ในวาจาทุจริต มัน
เป็นโมเมนตัมจากทางผิด เหมือนติดกระดุมเม็ดแรกผิด ก็จะผิดตามๆกันไป ฉะนั้นคำว่า
กระทำให้มากแล้ว ในที่นี้หมายถึงกระทำบาปด้วยวาจา จะโดยโกหกมากแล้ว หรือส่อเสียด
มากแล้ว หยาบคายมากแล้ว เพ้อเจ้อมากแล้วแม้เพียงข้อใดก็ตาม 
          ฉะนั้น เมื่อเสพแล้ว เจริญแล้ว กระทำให้มากแล้ว ซึ่งวาจาทุจริต วิบากอย่างหนักคือ 
ย่อมยังสัตว์ให้เป็นไปในนรก กำเนิดสัตว์เดรัจฉาน เปรตวิสัย 
          ทีนี้ต้องทำความเข้าใจก่อนว่า…นรกไม่ได้หมายถึงภพภูมิใต้บาดาล หรือลึกลงไปใน
ดิน…ไม่ใช่ จิตวิญญาณที่รุ่มร้อนด้วยกิเลสงอกงามไพบูลย์ แบบสามนาทีสี่อารมณ์ เดี๋ยวโกรธ 
เดี๋ยวใคร่ เดี๋ยวพอใจอยากได้ หรือชีวิตที่มีแต่คนปองร้าย หมายทำลาย หรือใคร่ๆ ก็เห็นเรา
เป็นทำเลราคะ พากันมาลงทุน โดยตนหมดสิทธิ์ปฏิเสธ  เช่นนี้แหละนรก หรือเกิดมายากจน 
ดิ้นรนมากก็ได้เพียงน้อย  เกิดมาพิกลพิการ เกิดมาถูกข่มแหงทางกาม ซึ่งเป็นที่น้อยใจเสียใจ 
ให้รู้สึกต่ำต้อย แต่ก็หนีได้ไม่พ้นง่ายๆ แม้นี้ก็เป็นนรก ส่วนในกำเนิดสัตว์เดรัจฉาน  ประเด็นนี้
มีความหมาย 2 นัย 3 ไปเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน ซึ่งสัตว์เดรัจฉานเป็นสัตว์ที่เจริญโดยขวาง 
เช่น ไปเกิดเป็นหมา แบบว่าหอนเห่าโอหังมาก หรือไปเกิดเป็นงู จากจริตนิสัยชอบขู่ฟู่ฟู่ ใคร
อ่ืนมาเยอะ หรือไปเกิดเป็นนก เป็นจักจั่น เจื้อยแจ้วเจรจาไปเรื่อยเหมือนคนชอบพูดเพ้อเจ้อ
เรื่อยเปื่อย หรือเป็นสัตว์ที่พูดไม่ได้ จากเคยกล่าวร้อยในเชิงโกหกหรือส่อเสียดมาตลอด 
ธรรมชาติจึงจัดสรรให้หุบปากชะบ้าง  อีกนัยหนึ่ง คือเกิดมาได้ร่างคนนี้แหล่ะ  แต่มีกรรมจริต



 

102  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ติดปากเสียมาด้วย ซึ่งเป็นเรื่องขวางความเจริญ จะโดยชอบพูดโกหกพูดส่อเสียด พูดหยาบ
คาย พูดเพ้อเจ้อ เพราะปากไม่สร้างสรรค์เหล่านี้ หากมีอยู่ในผู้ใดก็ขวางความเจริญของผู้นั้น
ทั้งสิ้น หากกล่าวใส่คนใจไม่เข้มแข็งปัญญาปวกเปียก ก็จะไปขวางความเจริญของเขาด้วย 
อย่างบางคนฟังบางคำแล้วเครียด วิตกกังวลเป็นบ้าไปหรือบางคนฟังคำหลอกลวงแล้วเสียผู้
เสียคนไป หรือบางคนตนนั้นแหละติดปากหวานชอบยกยอ แล้วก็มีคนมาติดยึดผูกพัน 
กระทั่งต้องไปสู่ชีวิตคู่ แล้วก็ชีวิตคู่ๆๆ ซึ่งพาให้เนิ่นช้าต่อการบรรลุคุณงามความดีนี้เรียกว่า 
กำเนิดของสัตว์เดรัจฉานนัยหนึ่งก็คือไปเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉานโดยกาย อีกนัยหนึ่ง คือเกิดมามี
จริตนิสัยหรือปากที่ขวางความเจริญของตน ส่วนคำว่า เปรตวิสัย  ไม่ได้หมายความว่าเกิดมา
สูงยาว ราวเสาชิงช้าหน้าวัดสุทัศน์ แต่หมายถึง เกิดมาแล้ว มีวิสัยโหยหิวโหยหาปรารถนาไม่
รู้จักพอ จะโดยหิวอารมณ์โทสะ หิวสนองโลภะ หิวอารมณ์ราคะ หิวอาหารโมหะ หรือหิว
สนองมานะทิฎฐิมานะอัตตาก็ตาม คือเมื่อใช่วาจาโกหก ส่อเสียด หยาบคาย เพ้อเจ้อ สนอง
กิเลสตัวไหน กิเลสตัวนั้นก็เป็นเหมือนเสือได้เหยื่อ จะเติบโต และกินอาหารจุขึ้น ทั้งพาให้ติด
เสพการโกหก การส่อเสียด การพูดหยาบ การพูดเพ้อเจ้อมากขึ้น เช่น นี้แหล่ะเราเรียกว่า 
เปรตวิสัยหิวอารมณ์ และตอบใช้วาจาสนองกิเลสตัณหา นรก กำเนิดสัตว์เดรัจฉาน เปรตวิสัย 
เหล่านี้เป็นวิบากของการพูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดหยาบคาย พูดเพ้อเจ้อ ส่วนวิบากอย่างเบา  
ของการพูดโกหก ย่อมยังการกล่าวตู่ให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ตรงนี้มี 2 นัยเช่นกัน 1 
มาเกิดได้ร่างเป็นมนุษย์  2 เมื่อตั้งใจใฝ่ดี ใฝ่เจริญก้าวหน้า ซึ่งเป็นฐานะมนุษย์โดยใจ ไม่ใช่
โดยรูป เพราะมนุษย์แปลว่าผู้มีจิตใจสูง จะโดยนัยไหนก็ตาม ก็ต้องมาเจอคนกล่าวตู่ด้วย
ถ้อยคำที่ไม่จริง มาใส่ร้ายป้ายสี มายัดเยียดความผิดให้ ซึ่งเป็นวิบากกรรมจากการโกหก ที่ตน
ต้องยอมรับและชดใช้ เคยกล่าวตู่ เคยโกหกหลอกลวงคนอ่ืนไว้ มาบัดนี้เจอบ้าง คนบางเหล่า
สมัยไม่ตั้งใจใฝ่ดี ก็โกหกไปด้วย โดยไม่มีใครมาโกหกตน เพราะตนรู้เล่ห์เหลี่ยมการ โกหก
อย่างชำนาญและระวังตนได้อย่างดี แต่เมื่อตนล้างปาก ตั้งใจเป็นมนุษย์ หรือเป็นคนดีกับเขา
บ้าง วิบากก็มักตามมา คือมีคนมายัดเยียดความเท็จให้ มากล่าวร้ายป้ายสีให้ อย่างนี้ก็มี และ
จะเจ็บปวดมาก หากใจยังไม่แจ่มแจ้งเรื่องวิบากอย่างแท้จริง  วิบากอย่างเบาของการพูด
ส่อเสียด ย่อมยังการแตกจากมิตรให้เป็นไปแก้ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์แบบว่าจู่ๆ เพ่ือนก็ตีตัวออก
หาง ไม่ค่อยชอบหน้า หรือญาติสนิทคนชิดใกล้อยู่ๆ ก็ไม่ไว้วางใจ แยกทางห่างหายไป ด้วยมี
คนมาพูดให้เขาเหล่านั้นฟัง กระทั่งเขาไม่สนิทสนมเหมือนเก่ากับเราแล้วเหล่านี้เป็นวิบากบาป
จากการส่อเสียด ซึ่งเราทำมาแต่กาลก่อน แม้ในปัจจุบัน หากตนยังไม่เห็นโทษภัยของวาจา
ส่อเสียด ยังปล่อยให้สันดานส่อเสียดครอบงำอยู่เสมอๆ ญาติสนิทมิดสหายหรือคนใกล้ชิด ก็ตี



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   103 

 

 

ตัวออกห่าง เหมือนใครๆไม่อยากอยู่ใกล้ถุงขี้ไม่มีหูรูด เพ่ือหลีกเลี่ยงกลิ่นหมิ่นตืดตนหรือไม่
อยากร่วมซวยไปด้วย วิบากอย่างเบาของการพูดหยาบ คำว่าพูดหยาบ ไม่ได้หมายถึงพูด
หยาบเท่านั้น แต่หมายรวมไปถึงเนื้อหา คำความเนื้อหาที่หยาบคายด้วย ซึ่งวาจาใดที่ถูกขับ
ดันด้วยกิเลสตัณหา ตามนัยศาสนาจัดเป็นพวกพูดหยาบทั้งสิ้น และวาจาเหล่านี้ ย่อมยังเสียง
ที่ไม่น่าพอใจให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ คือเสียงไม่ดีไม่แจ่มใส ไม่เป็นที่ซาบซึ้งใจ หรือ
พูดใดๆ ใครๆ มักรู้สึกว่าไม่น่าฟัง เราลองสังเกตดูแม้ในปัจจุบัน…ด้วยปัญญาแจ่มชัด เสียง
ย่อมก้องกังวาน ด้วยเมตตาเอิบอาบในใจ เสียงย่อมนุ่มนวล แต่ด้วยใจโกรธเกลียดหมั่นไส้ถือ
สาหาเรื่องเสียงย่อมเครือ ขุ่น ห้าว กร้าว ไม่น่าฟัง และด้วยกิเลสตัณหาในใจคับดัน เนื้อหาใน
การพูดยิ่งไม่สมควรฟังเลย วิบากอย่างเบาของการพูดเพ้อเจ้อ ย่อมยังคำที่ไม่ควรเชื่อถือให้
เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ เพ้อเจ้อก็คือพูดเพ้อเจ้อไปเรื่อยหรือในใจหมกมุ่นอยู่กับเรื่องใด 
ก็พูดออกมา โดยไม่รู้จักไตร่ตรองหรือกลั่นกรอง ว่าเหมาะควรแก่กาละ หรือเป็นสาระแก่ผู้ฟัง
หรือไม่ คือคนอยากพูดก็พูดไป คุยอดีตที่ตนหลงปลื้ม หรือคุยโวโอเวอร์ คุยเพ้ออนาคต หรือ
คุยหยอกแหย่กันไปมาเพ่ือเสพอารมณ์สนุกสนาน เหล่านี้เรียกวาจาเพ้อเจ้อ ทำให้เป็นคนที่มี
ถ้อยคำไม่น่าเชื่อถือ 

วาจาจึงเป็นเรื่องที่ศึกษาเรียนรู้ แล้วปรับปรุงไปสู้จริตให้มากข้ึน ทั่วไปเข้าใจว่าศีลข้อ 
4 มุสาวาทา เวรมณี คือเว้นขาดจากการโกหก โดยจริงศีลข้อ 4 ในศีล 8 จะหมายรวมการขัด
เกลาวาจา หรือการเว้นขาดจากคำเท็จ คำส่อเสียด คำหยาบคาย คำเพ้อเจ้อไว้หมด คำว่าเท็จ
ไม่ได้ หมายถึง โกหกหลอกลวงเท่านั้น แต่คำใดกล่าวแล้วไม่เป็นไปเพ่ือเจริญก้าวหน้า คำนั้น
ถือว่าเป็นคำเท็จในระดับอธิศีล ศีลโดยย่นย่อ มีสำคัญอยู่ 2 ระดับ 1 ศีลสามัญตา 2 อริยกัน
ตศีล ศีลสามัญคือรู้ร่วมกันว่าคนนี้มีศีล เป็นศีลในระดับสามัญ ส่วนอริยกันตศีลคือศิลที่ขัด
เกลาลึกซึ้งละเอียดลออกระทั่งศีลนั้นนำพาเราไปสู่ความเป็นอริยบุคคล ก่อนอ่ืนเรามาศึกษา
ศีลที่เป็นสามัญตา พระพุทธเจ้าท่านบอกหลักของการผิดศีล ข้อ 4 ไว้อย่างไร และอย่างไรคือ
พูดโกหก พูดคำหยาบ พูดส่อเสียด พูดเพ้อเจ้อ ท่านบอกว่าความไม่ประพฤติธรรมทางวาจา 
4 อย่างนี้   1 เป็นผู้กล่าวเท็จ  คือบางคนในโลกนี้ ไปในที่ประชุม ในหมู่บ้าน ในหมู่ชน ใน
ท่ามกลางญาติ ท่ามกลางขุนนาง ท่ามกลางราชกุลหรือถูกนำไปเป็นพยาน ถูกถามว่าท่านผู้
เจริญเชิญเถิด ท่านรู้เรื่องใดจงบอกเรื่องนั้น เขาเมื่อไม่รู้ก็บอกว่ารู้ เมื่อรู้ก็บอกว่าไม่รู้ เมื่อไม่
เห็นก็บอกว่าเห็น เมื่อเห็นก็บอกว่าไม่เห็น เป็นผู้กล่าวเท็จทั้งที่รู้อยู่ เพราะเหตุของต้นบ้าง 
เพราะเหตุของคนอ่ืนบ้าง เพราะเหตุเห็นแก่สิ่งเล็กน้อยบ้าง เช่นนี้ชื่อว่าเป็นผู้กล่าวเท็จ   2 



 

104  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

เป็นผู้ส่อเสียด คือได้ฟังเรื่องข้างนี้แล้ว นำไปบอกข้างโน้น เพ่ือทำลายพวกข้างนี้บ้างหรือฟัง
เรื่องข้างโน้นแล้ว นำไปบอกข้างนี้เพ่ือทำลายพวกข้างโน้นบ้าง ยุพวกที่พร้อมเพรียงกันให้แตก
กันไปบ้าง ส่งเสริมพวกที่แตกกันบ้าง ส่งเสริมพวกท่ีแตกกันแล้วบ้าง ชอบใจคนที่แตกกัน เป็น
พวก ยินดีในความแตกกันเป็นพวก ชื่นชมในพวกที่แตกกัน และกล่าววาจาที่ทำให้แตกกัน
เป็นพวก เช่นนี้ชื่อว่าเป็นผู้ส่อเสียด  3 เป็นผู้มีวาจาหยาบ คือกล่าววาจาที่เป็นโทษ หยาบ อัน
เดร้อนแก่ผู้อ่ืน อันขัดใจผู้อ่ืน อันใกล้ต่อความโกรธ ไม่เป็นไปเพ่ือความสงบจิต เช่นนี้ชื่อว่า
เป็นผู้มีวาจาหยาบ  4 เป็นผู้กล่าวคำเพ้อเจ้อ คือผู้พูดในเวลาไม่ควรพูด พูดเรื่องที่ไม่เป็นจริง 
พูดไม่เป็นประโยชน์ พูดไม่เป็นธรรม พูดไม่เป็นวินัย กล่าววาจาไม่มีหลักฐาน ไม่มีข้ออ้าง ไม่มี
ที่สุด ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ โดยการไม่สมควร เช่นนี้ชื่อว่าเป็นผู้กล่าวคำเพ้อเจ้อ… จาก
พระไตรปิฏก ฉบับภาษาไทยฉบับหลวงเล่มที่ 12 สารายกสูตร (กรมการศาสนา,2525) อย่าง
ที่กล่าวแล้วเป็นการผิดศีลข้อ 4ในระดับศีลสามัญญตา ก็คือการโกหกอย่างที่กล่าวแล้ว และ
แม้การหลอกลวงให้คนอ่ืนเข้าใจความจริงหรือเรื่องผิดไป ต่อให้ด้วยเจตนาดี ก็ยังไม่นับว่าเป็น
สิ่งที่ดี เพราะจะไม่เป็นไปเพ่ือพัฒนาปัญญา ไม่เป็นไปเพ่ือพัฒนาการใช้ถ้อยคำให้ดีขึ้น บาง
เรื่องเรายังไม่เห็นควรที่จะเปิดเผย แต่ก็ไม่จำเป็นที่จะต้องโกหก ถ้าเราพยายามลดละกิเลส
หรือหลีกเลี่ยงการโกหก ปัญญาจะถูกใช้และเราจะรู้จักเลือกเฟ้นถ้อยคำนำมาพูด โดยไม่ต้อง
บิดเบือนความจริง ถ้าใครคิดว่าตนเจตนาดีแล้วใช้วิธีโกหก ผู้นั้นก็จะตันปัญญา ไม่ได้
พัฒนาการใช้วาจา การใช้ภาษา ว่าใช้ภาษาไหนแล้ว เขาไม้เสียความรู้สึก เราไม่เสียศีล ทีนี้
ความหมายแท้ของคำว่าเท็จหรือคำโกหก ไม่ได้หมายเพียง รู้แล้วบอกให้รู้ เห็นแล้วบอกว่าไม่
เห็น แต่วาจาใดไม่เป็นไปเพื่อความเจริญขึ้น วาจานั้นอยู่ในโซนเป็นเท็จ 

มีดำรัสของพระพุทธเจ้าที่น่าคิด ท่านบอกว่า กรรมใดลามกคนโกหกท้ังที่รู้จะกระทำ
ไม่ได้...ไม่มี แสดงว่าการโกหกไม่ใช่เรื่องตื่นๆ ถ้าเราเห็นแล้วบอกว่าไม่เห็นด้วยเจตนาดี เพ่ือ
ไม่ให้เกิดความเดือดร้อนกับคนที่ตนเห็น หรือไม่ให้เกิดกรรมเลวกับคนที่มาถามหา ถ้าเราพูด
ด้วยเจตนาดีจะส่งผลให้เราหยาบถึงขนาดไปทำกรรมลามกหรือเปล่า ถ้าไม่ แสดงว่าการพูดใน
ลักษณะนั้นยังไม่ใช่การกล่าวเท็จตามนัยที่พระพุทธเจ้าได้บอกไว้ กรรมใดอันลามก คนโกหก
ทั้งท่ีรู้จะกระทำไม่ได้...ไม่มี 

โดยจริงคำว่า เท็จ หมายถึงวาจาที่หลอกลวง เช่น เรารู้ว่าพูดแล้วเป็นการมอมเมา 
ทำให้เขาหลงติดในสิ่งเลวร้ายหายนะ แต่เราก็โปรโมทหลอกลวงหว่านล้อมไป เหมือนคนที่
เป็นแม่เลี้ยง แม้แม่จริงก็ตาม หากพูดให้ลูกแต่งงานทั้งที่ตนก็พอรู้อยู่ว่ามันทุกข์ แต่อยากให้
พ้นตนไป หรือให้ตนสมใจในสินสอดทองหมั้น หรือต้องการยกระดับชั้นของตนผ่านลูกเขย



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   105 

 

 

ลูกสะใภ้ก็ตาม...รู้นะว่าเขาตกร่วงตกต่ำ แต่ก็ยุยงยัดเยียดไป อย่างนี้แหละเรียกคำเท็จ เราพูด
คำใดก็ตามด้วยเจตนาให้ผู้ฟังตกร่วงตกต่ำ อย่างนี้พูดเท็จ ซึ่งคนพูดจาแบบนี้จะทำกรรมอัน
ชั่วช้าไม่ได้... ไม่มี เพราะขณะที่เราพูดโกหกอย่างที่กล่าวนั้น เรากำลังฆ่าจิตวิญญาณของคน 
เราไม่แคร์ต่อความเป็นมนุษย์ของเขา เราปรารถนาร้อยต่อเขา พูดโน้มน้าวกล่าวชวนให้เขา
ตกร่วงตกต่ำไปอย่างนี้ ถ้าเราฆ่าจิตวิญญาณของมนุษย์ได้ ความชั่งใดๆที่อยู่ในโลกเราก็กล้าที่
จะลงมือทำ 

ฉะนั้น ความหมายของคำเท็จไม่ได้หมายเพียง เห็นแล้วบอกว่าไม่เห็น รู้แล้วบอกว่า
ไม่รู้ ซึ่งเช่นนั้นก็ใช่ในระดับสามัญญตา แต่ในระดับอริยกันตศีลจะละเอียดกว่านั้น อย่างผิดใน
ระดับสามัญญตา เราก็พยายามลดเลิก... ไม่พูด แม้ในที่สุดจะไปยั่วย้อมมอมเมาใครให้ตกต่ำ
ด้วยกามคุณ กามเมถุน หรือยาบ้ายาเสพติดต่างๆก็ตาม... จะไม่พูด ถ้าเราพูดอย่างนั้น แสดง
ว่าวาจาของเราเป็นเท็จเป็นคำโกหกหลอกลวง 

อย่างเรามาปฏิบัติธรรม ถ้าไม่ตระหนักสังวรวาจา มีคำโกหกอยู่เรื่อยๆ  จะด้วย
เจตนา หรือ ไม่ได้เจตนาก็ไม่ดี อย่างบางคนด้วยอุปาทานของความเคยชิน พอใครถามอะไร 
ต้องเปล่าไว้ก่อน (หมายความว่าไม่มีอะไร) ทั้งที่เปล่าแล้วก็อธิบาย อย่างนักบวชบางท่าน พอ
ถูกถามมีอะไรจะเทศน์หรือเปล่า ตอบไม่มีแต่พอส่งไมค์ให้แล้วเทศน์ยาวเลย นี่คือพูดตอบตาม
ความเคยชิน ไม่ได้มีเจตนาโกหก แต่เป็นโมหะในนิรุตติ หรือไม่มีปัญญากรองวาจา เช่นนี้จริง
แล้วเป็นส่วนแห่งเท็จ เป็นคำที่ไม่ดีไม่งาม เรายังไม่ได้ควบคุมถ้อยคำของตนให้อยู่ในกำมือ 
อย่างนี้ยังไม่ดี ศีลข้อ 4 ที่เรียกว่าศีลขาด คือเมื่อใดก็ตามที่เรากล่าวโกหกหลอกลวง นั่นชื่อว่า
ศีลของเราขาดแล้ว เราใช้วาจาทำให้ใครเชื่อถือแล้วเขาตกต่ำไป นั้นถือว่าเป็นคำเท็จ แม้เพียง
แค่เริ่มหลอกลวงเขาจะเชื่อหรือยังไม่เชื่อ ตนก็กล่าววาจาอันเป็นเท็จไปแล้ว นี้เป็นเบื้องต้นที่
นักปฏิบัติธรรมต้องตระหนัก ต้องมีสติไตร่ตรองกรองคำของตน ถ้าเราตรวจจับถ้อยคำของตน 
หรืออ่านวจีสังขารไม่ได้บอกได้เลยว่า เราจะพัฒนาการปฏิบัติธรรมไปถึงขั้นจับจิตได้ยากมาก 
เพราะมโนกรรมเป็นตัวในละเอียดบางเบามาไวไปเร็วเหมือนนินจา... สรุปว่า ... เบื้องต้นต้อง
ตระหนักสังวรวาจาตน ลดละหลีกเลี่ยงการกล่าวเท็จ เมื่อใดก็ตามเมื่อเรากล่าวเท็จ 
หลอกลวงให้คนตกร่วงตกต่ำ นั่นเป็นคำเท็จ เป็นศีลขาด 
           แม้วาจาใดที่เป็นไปในลักษณะบิดเบือนความจริง บิดเบือนสัจจะ เช่น เรากล่าวชม
คนในเรื่องรูปร่าง น้ำเสียง ทั้งที่เขารูปก็ห่วย เสียงก็แหบ หรือแม้จะหุ่นดีเสียงโดน แล้วตนไป
กล่าวชมตอกย้ำความหลงรูปหลงเสียงของเขาให้ยิ่งขึ้น ซึ่งไม่ได้เป็นไปเพ่ือความเจริญก้างหน้า 



 

106  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

แต่เราต้องการยกยอ เอาใจให้เขาปลื้ม หรือหลงติดใจเรา แม้นี้ก็ชื่อว่าคำเท็จ เป็นมุสาวาจา
โดยนัยระเอียด หรือในคนวางตนเป็นผู้รู้ แม้จะรู้ว่าอยู่การบำเรอกิเลสเป็นเรื่องไม่ดี แต่เมื่อตน
ยังลดเลิกไม่ได้ ก็กระจายความคิดแนวเชื่อว่าการบำเรอกิเลสเป็นเรื่องธรรมชาติ เพ่ือตนจะได้
ไม่เสียตำแหน่งผู้รู้ แม้นี้ก็เป็นคำเท็จและมีด้วยที่เอานิยม “ธรรมะคือธรรมชาติ” ไปบิดเบือน 
แล้วโน้มน้าวกล่าวชวนให้คนเชื่อตาม เช่น คำสอนเรื่องเสพกามเป็นธรรมชาติ ซึ่งก็จริงแต่
ไม่ใช่ธรรมมะ ไม่ได้เป็นไปเพ่ือเจริญขึ้น แม้เรื่องกินเนื้อสัตย์ แต่งตัวสวยเข้าสังคม หากคำสอน
ใดทำให้คนเหมือนสบายใจ โดยไม่ได้ลดละ แต่สำคัญว่ามีธรรมะแล้ว คำพูดสอนเช่นนี้ ยั่วย้อม
มอมเมาให้คนหลงติดมากข้ึน และเป็นเท็จ เป็นมุสาวาท หรือศีลขาด ส่วนศีลทะลุ ก็เป็นเรื่อง
ของวาจาอีกเช่นกัน เพียงแต่เลวร้ายไม่ถึงขั้นโกหกหลอกลวง ไม่ถึงขั้นคำเท็จ เป็นแค่ระดับคำ
หยาบ ส่วนใหญ่เข้าใจว่าคำหยาบ คือด่าพ่อล้อแม่คนอ่ืน หรือมีเดรัจฉานเพ่นพ่านออกจาก
ปาก ซึ่งนั่นก็ใช่ แต่ตามนัยอริยกันตศีลไม่ได้หมายเพียงนั้น วาจาใดที่กล่าวออกไปด้วยโทสะ 
นั่นเป็นคำหยาบแล้ว เช่นเราโกรธเกลียดคนอ่ืน แล้วดุวาจาดุด่าว่ากล่าวออกไปด้วยความไม่
ชอบใจ แม้ใช้ภาษาชาวเมือง ฟังพูดเหมือนคนมีการศึกษา แต่ด้วยอารมณ์โกรธ แม้นี้ก็เป็นคำ
หยาบแล้ว หรือเราบอกสอนติงเตือนคนอ่ืน ไม่น่าทำอย่างนี้ ไม่น่าทำอย่านั้น ด้วยแรงดันของ
อารมณ์โกรธ ไม่ชอบใจหมั่นไส้ ถือสา หรือทนไม่ได้ของตน อย่างนี้ก็เชื่อว่าเป็นคำหยาบ 
ระคายหู ชวนเคืองใจ หรือเราพอใจอยากได้ของคนอ่ืน แล้วก็หว่านล้อมฉอเลาะปะเหลาะเอา 
อย่างนี้ก็ชื่อว่าคำหยาบ ไม่สุภาพ แม้พูดแล้วจะชวนเคริบเคลิ้มหลงเหลิงกระทั่งผู้ฟังใจใหญ่ก็
ตาม อีกนัยหนึ่ง เรามีราคะกำหนัด แล้วกล่าววาจาไปด้วยใจกำหนัด แม้ฟังดูเหมือนสุภาพดี มี
น้ำใจ แต่หากเนื้อในของถ้อยคำ คือต้องการทอดสะพานเชื่อมราคะ จะด้วยยกย่องเยินยอ 
หรือขอช่วยรับใช้ใดๆ ก็ตาม แม้นี้ก็เรียกคำหยาบ ซึ่งท่านบอกว่า...ก่อให้เกิดความเผ็ดร้อนแก่
ผู้อื่น ไม่เป็นไปเพื่อความสงบจิต 

คนฟังถ้อยคำที่ถูกขับเร้าหรือแสร้งสร้าง ด้วยโทสะ โลภะราคะฯลฯก็ตาม จิตจะสงบ
เย็นเป็นเรื่องยาก ดังนั้นวาจาหยาบจึงไม่ได้หมายเพียงไปด่า หรือจวกจิ้มทิ่มแทงคนอื่น...ไม่ใช่
แต่วาจาใดที่หลุดออกไปด้วยโทสะ โลภะ ราคะ มานะทิฏฐิ มานะอัตตา แม้นี้ก็เป็นคำหยาบ 
แม้คำชมว่าอร่อย คำชมว่าสวย ถ้าชมไปด้วยใจที่มีกิเลสขับดัน ก็เป็นคำหยาบ เพราะอร่อย -
สวย เป็นบ่วงมารสำหรับคนหลง เราไม่ต้องไปชมให้คนติดยึดในบ่วงมารก็ได้ ถ้าไปชม เขาก็
นิยมติดยึดในบ่วงมารก็ได้ ถ้าไปชม เขาก็นิยมติดยึดในความสวยความอร่อยมากขึ้น เป็นการ
ผิดในระดับศีลทะลุ ต้องศึกษาเรียนรู้ แล้วไตร่ตรองกรองคำที่จะหลุดออกไปด้วยกิเลสขับดัน 
ถ้าเราไม่พยายามศึกษาปฏิบัติอย่างนี้...สติสัมปชัญญะมนสิการของเราก็ยากที่จะแน่นขึ้น แล้ว



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   107 

 

 

การจะจับติดจิตของตนก็เป็นไปไม่ได้ อีกระดับหนึ่งคือ ศีลด่าง ซึ่งหมายถึงการส่อเสียด วาจา
ส่อเสียด ในเบื้องต้นคือ ฟังความจากข้างนี้แล้วไปบอกข้างนั้นให้เขาเกลียดกัน นั่นถือว่าเป็น
การส่อเสียด แต่ส่อเสียดกันตามนัยของอริยกันตศิล ละเอียดขึ้นไปกว่านั้นอีก คือลักษณะชอง
วาจาที่ส่อไปในทางเสียด เสียดทางโทสะ โลภะ ราคะ มานะทิฏฐิ มานะอัตตา แม้จางบางเบา 
หรือพูดกับคนโน้นทีคนนี้ที เพ่ือก่อให้เกิดวิวาท บาดหมาง แยกก๊กแบ่งเหล่า ก็จัดเป็นเป็น
วาจาส่อเสียด ให้นึกถึงคำว่าส่อเสียดสี ซึ่งหมายถึงไม่กระแทกตรงไม่ถึงกับสีตรง แต่แค่เสียด 
ส่อเสียดก็นัยคล้ายกัน คือไม่ได้พูดออกไปด้วยโทสะ โลภะ ราคะ มานะ ทิฎฐิ มานะอัตตา 
แบบตรงๆเต็มๆ แต่ส่อไปทางเสียด(ข้างเคียง)จะด้วยกิเลสตัวไหนก็ตาม 

ถ้าจัดลำดับ...คำเท็จหรือโกหกหลอกลวง ถือว่าเลวร้ายที่สุด คือมีเจตนาหลอกลวงให้
คนเชื่อผิด เข้าใจผิด ตัดสินผิด ทำผิด สรุปผิด หรือตนเอาตัวรอดด้วยวิธีผิดๆรองลงมาคือคำ
หยาบ คำที่หลุดออกไปด้วยโทสะ โลภะ ราคะ แบบว่า อดไม่ได้ต่อโทสะ โลภะ ราคะ ของตน 
แล้วหลุดวาจาออกไป อย่างนี้ชื่อว่าคำหยาบ ส่วนสิอเสียดก็เป็นความหยาบอีกเหมือนกัน แต่
หยาบอย่างมีชั้นเชิงหรือมีเบรกอยู่บ้าง คือเราไม่พูดใดๆออกไปด้วยโทสะแบบตรงๆโต้งๆ แต่มี
เชิงเสียดไปในทาง โทสะ ไม่ถึงขั้นด่า แต่เหน็บแนมประชดประชัน นี่เป็นวาจาส่อเสียดเชิง
โทสะ หรือไม่ถึงขั้นหว่านล้อมหลอกลวงให้สมโลภ แต่ปะเหลาะ พูดเผื่อได้ อย่างนี้ก็เรียกว่า
ส่อเสียดเชิงโลภะ แม้ในเชิงราคะก็เช่นกัน คือเราอาจไม่หลุดวาจาแบบราคะออกไปตรงๆไม่
ถึงขั้นจีบเกี้ยว ถ้าจีบเกี้ยวนั้นเป็นคำหยาบที่ชัดเจน แต่แค่สัพยอกหยอกแย่อ้อล้อต่อสะพาน 
ด้วยชื่นชอบและชื่นชม ซึ่งก็มาจากรูปราคะ อรูปราคะนั่นแหละ คือไม่ได้ตั้งเป้าจะจีบโดยตรง 
แต่หว่านโปรยเลสเล่ห์เสน่หาไป แม้นี้ก็เป็นการส่อเสียดในเชิงราคะ มานะทิฎฐิ มานะอัตตาก็
เช่นกัน คือเราไม่ไปดวลทิฎฐิ หรือเอาตนไปชนกับใครแบบตรงๆ แต่เราก็ถือตัว ถือความเห็น
ของตน ยึดในความเห็นแย้ง ยึดในความเห็นที่ต่าง วางไม่ลงแล้วเราวิเคราะห์วิจัยใครอ่ืนเพ่ือ
สนองมานะทิฎฐิ มานะอัตตาของเรา อย่างนี้ก็ส่อไปในเชิงเสียด เสียดสีเชิงมานะทิฎฐิบ้าง 
เสียดสีเชิงมานะอัตตาบ้าง...เหล่านี้เป็นศีลด่าง เป็นวาจาส่อเสียด ละเอียดนะ ในอริยกันตศีล 
สรุปง่ายๆว่า แต่ละคนจะต้องไตร่ตรองกรองคำ...ตรวจจับแรงขับของวาจาว่าถูกขับด้วยอะไร 
พูดไปในเชิงส่อเสียดหรือไม่ 

ส่วนเพ้อเจ้อยิ่งละเอียดลึกซึ้ง จะละได้ต้องเพียรพยายามอย่างมาก อย่างเพ้อเจ้
อเบื้องต้น คือพูดไม่ประกอบด้วยประโยชน์ ไม่ประกอบด้วยธรรม ไม่ประกอบด้วยวินัย ไม่มี
หลักฐาน ไม่มีที่อ้างแต่เพ้อเจ้อในระดับของอริยกันตศีล คือกล่าววาจาเรื่อยเปื่อยเฉื่อยฉ่ำไป 



 

108  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

เพ้อไป พล่ามไป พล่อยไปจะโดยแรงเร้าจากโทสะที่จางบางเบา อย่างโทสะที่จางบางเบา ก็ไม่
ถึงขั้นที่จะไปส่อเสียดใครอ่ืนแล้ว แต่ขอให้ได้บ่น ขอให้ได้ระบาย วาจาที่ระบาย บ่น เบื่อ 
ซังกะตาย อย่างนี้ก็เป็นวาจาเพ้อเจ้อบางทีแม่บ่นลูก...ลูกเขาไม่ฟังแล้ว แม่ก็ยังบ่นไป ไม่ใช่
สอนนะ สอนกับบ่นนี้ต่างกัน เมื่อไหร่ก็ตามที่เราบ่นออกมา จะบ่นให้เขาฟังก็ตาม บ่นกับ
ตัวเองก็ตาม แม้นี้ก็เรียกว่าวาจาเพ้อเจ้อ คือไม่ถึงขั้นโกรธรุนแรง แต่ไม่ชอบใจอยู่บ้าง แล้วบ่น
ไป แม้ที่สุดบ่นงึมงำๆ คร่ำครวญอยู่กับตัวเอง  ก็เป็นวาจาเพ้อเจ้อ จะโดยแรงเร้าจากโทสะที่
จางบางเบา โลภะ ราคะ หรือมานะทิฎฐิ มานะอัตตาที่จางบางเบาแล้วเร้าให้เราบ่นระบายไป 
ก็จัดเป็นพวกวาจาเพ้อเจ้อ เราไม่ไปหว่านล้อมและเล็มเลียบเคียงเอาวัตถุข้าวของใดๆ จาก
ใครแล้ว แต่บ่นถึง คร่ำครวญถึง วาดสวรรค์ปั้นวิมานให้เพ่ือนฟัง ฉันนะตั้งใจแล้วอีก 3 ปี จะมี
รถสักคัน มีบ้าน 4 ชั้นสักหลัง มีที่ดินเป็นของตังเอง 2 ไร่ก็พอ ฉันไม่เอาอะไรมากแล้ว ไปพร่ำ
เพ้อให้เพ่ือนฟัง อย่างนี้ก็เป็นวาจาเพ้อเจ้อ 
     คนจะพ้นจากวาจาเพ้อเจ้อได้ นั่นหมายความว่าผู้นั้นมีสติจับกุมวจีสังขารของตนได้
โดยสิ้นเชิง ไม่มีคำไหนที่หลุดออกมาเป็นวาจาโดยไม่ผ่านการอนุมัติจากปัญญา คือ ทุกถ้อย
วาจาตนล้วนผ่านการกลั่นกรองด้วยปัญญาทั้งสิ้น หากจู่ๆก็หลุดออกมาเป็นวาจาแบบว่า คิด
เพ้อเรื่องอะไรอยู่หลงนึกเรื่องอะไรอยู่...ไม่รู้ แล้วกล่าวออกมา นี่เรียกวาจาเพ้อเจ้อ 
        คนที่จะสะอาดบริสุทธิ์ในเรื่องวาจา ต้องมีสติไตร่ตรองกรองคำ ศึกษากรรมศึกษา
วิบากในวาจา กระทั่งเกิดปัญญาเห็นโทษในการพูดเท็จ พูดหยาบ พูดส่อเสียด พูดเพ้อเจ้อ 
กระทั่งเกิดปัญญาเห็นคุณค่าการพูดเพ่ือพัฒนา การพูดอย่างสุภาพ การพูดตรงไปตรงมา และ
การพูดด้วยปัญญา มีเจตนา มีป้าหมาย หรือมีหลักฐาน มีที่อ้างอิงได้ 
       ถ้าวันไหนไม่หลุดวาจาที่ไม่ดีออกไปเลย วันนั้นศีลของเราสะอาด  ส่วนศีลจะเป็นไท
นั้นหมายความว่าเราขัดเกลาตนจนอิสรเสรี มีวาจาประชาสัมพันธ์เป็นไปโดยสามารถของตน 
ริอิทธิพลจากโทสะ โลภะ ราคะ มานะทิฏฐิ มานะอัตตาครอบงำ ไม่มีความพร้อย ความด่าง 
ความทะลุหรือขาดทางศีลธรรม โดยเฉพาะเรื่องวาจา ลดมิจฉาสู่สัมมา หรือลดมุสาวาจาอัน
เป็นเท็จต่อสัจจะพัฒนาสัจจะวาจา ถ้าใครทำได้ถึงปานนั้น นั่นแหละคือศีล 4 จึงจะเป็นไท 
คือไม่ต้องคุม ไม่ต้องบังคับบัญชา และแม้ไม่ต้องควบคุมบังคับ ก็ไม่กล่าววาจาที่เป็นเท็จ คำ
หยาบ คำส่อเสียด คำเพ้อเจ้อ ออกมา นั่นแหละชื่อว่าเป็นไท 
           ผู้ที่จะเป็นไท ทางวาจาได้สูงสุด เมื่อจิตของผู้นั้นดีแล้วจริงๆ ถ้าจิตยังไม่ดีจริงๆ วาจา
ก็มักดีเพียงเปลือก เหมือนบางครั้งเราสอนคนด้วยโลภะ ด้วยราคะ  ด้วยโทสะ ด้วยมานะ ที่
สอนนั้นถูกต้อง... ไม่ผิด เป็น อัตถะเป็นธรรมหมด บางทีเอาศีลเอาวินัยเอาหลักจริยธรรมคุณ



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   109 

 

 

งามความดีมาบอกสอนด้วย แต่ความโลภของตนก็มี ด้วยความชอบใจในการสนองราคะก็มี 
หรือไม่ชอบใจก็มี ด้วยมานะหรือความสำคัญตนก็มี อย่างนี้ชื่อว่าไม่สะอาด ศีลข้อ 4 จะ
สะอาดบริสุทธิ์ได้ ต่อเมื่อศีลข้ออ่ืนๆ ของเราดีขึ้น 
           มีคนเข้าใจผิดคิดว่าสังวรวาจาคือ ปิดปากไม่ต้องพูด ซ้ำค้ำยันด้วยคำสวดอีกว่า กิน
น้อย นอนน้อย คือนักปฏิบัติ มีส่วนถูกแต่... ไม่ทั้งหมด โดยจริงจะพูดมากพูดน้อย อยู่ที่เห็น
ควรหรือไม่ควร ถ้ามีปากไม่รู้จักใช้มีไว้ก็เปลืองยาสีฟัน การเงียบมีส่วนดี แต่พูดแล้วมากบารมี
ย่อมสร้างสรรค์ บางคนในบางครั้ง ฟังเสียงทักด้วยเมตตา เขากับเกิดปรารถนาดีมีน้ำใจ อยาก
คืนให้ ด้วยคุณค่านับอเนกอนันต์เมื่อปากสร้างคุณได้ถึงปานนี้ ไฉนไม่ใช้ให้สมคุณค่ากับที่มี
ปาก 

มโนธรรมเป็นมาตรฐานในการตัดสินปัญหาทางจริยธรรม มโนธรรม จัดเป็นเกณฑ์
ตัดสินจริยธรรมทรรศนะหนึ่งของสัมบูรณ์นิยมที่ถือว่า เกณฑ์ตัดสิน ความดี -ชั่ว-ถูก-ผิด ย่อม
แน่นอนตายตัว 

มโนธรรมคืออะไร มโนธรรม (Conscience) คือความรู้สึกระลึกได้  รู้เองว่าอะไร
เป็นความดี อะไรเป็นความชั่ว ในฐานะเป็นมนุษย์โดยไม่มีใครแนะนำสั่งสอน เนื่องจากมนุษย์
เรามีมโนธรรมประจำใจอยู่ทุกคน หรือมีจิตใจสูง รู้ถูก-ผิดได้ด้วยตนเองจึงได้นามว่า มนุษย์ 
คือ ผู้มีจิตใจสูง รู้เหตุ รู้ผล รู้ดี รู้ชั่วได้ บางครั้งไม่จำเป็นต้องพิสูจน์หรือคิดหาเหตุผลมา
ประกอบ เช่น ทำไมมนุษย์เราจึงไม่แต่งงานกับบุคคลในตระกูลเดียวกัน ทำไมบุตรจึงต้อง
เคารพนับถือบิดามารดา เป็นต้น ถ้าให้อธิบายเหตุผลอาจอธิบายไม่ได้ แต่ที่ปฏิบัติเช่นนั้น 
เพราะความรู้สึกว่าเป็นความดี ความงาม ความรู้สึกเช่นนี้เองเรียกว่า มโนธรรม เพราะความมี
มโนธรรมอยู่ในจิตใจดังกล่าว และเป็นเกณฑ์ตายตัวเพียงเกณฑ์เดียวที่ตัดสินความถูก – ผิด 
จึงเรียกลัทธินี้ว่า “ลัทธิมโนธรรมสัมบูรณ์”(กรมการศาสนา,2525) 
           ถ้าจะถามว่า เราจะรู้ได้อย่างไรว่าสิ่งนั้นถูกสิ่งนั้นผิด ดีหรือชั่ว เพราะคุณสมบัติทาง
จริยธรรมเป็นนามธรรม มองเห็นไม่ได้ จับต้องไม่ได้ ชาวมโนธรรมสัมบูรณ์ก็ตอบว่า เราจะ
รู้สึกด้วยจิตหรือวิญญาณเพราะเป็นนามธรรมด้วยกัน อินทรีย์ทางจิตหรือวิญญาณ อันเป็น
ความสามารถรับรู้คุณค่าทางจริยธรรมนี้ เรียกว่า ปัญญา  
  สรุปได้ว่า ในขณะที่เรากล่าววาจา จะเป็นการพูดเล่น พูดสัพยอกหยอกแหย่ แม้นั้น
หากไม่เป็นด้วยรู้ ด้วยเจตนาดี โดยจริงก็ยังเป็นวาจาเพ้อเจ้อ การบ่น การระบายความเบื่อ
หน่าย แม้นี้ก็เป็นวาจาเพ้อเจ้อ ในศีลข้อ 5 หากเราไม่ตระหนักสังวรเรื่องวาจาเพ้อเจ้อ มีสติ



 

110  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ไตร่ตรองกรองคำอยู่เสมอๆ ปรับวาจาตนให้ไปสู่ความเป็นสุภาพชนอยู่เสมอๆแล้ว....ยาก 
หากตระหนักจะใช้จาให้เป็นประโยชน์เป็นค่าต่อคน เราก็จะรักษาศีลข้อ 4 ได้ยากมากๆ 
 ถ้าเราตระหนักที่จะใช้วาจาให้เป็นประโยชน์ตรงนี้จะช่วยให้เราใส่ใจกาละที่ควรพูด
.....แล้วเราก็พูด แล้ววาจา....ถ้าไม่ไตร่ตรองไม่กลั่นกรอง ไม่พยายามใช้ให้เป็นประโยชน์ วาจา
นั้นก็ฆ่าคนได้ มนุษย์ทุกวันนี้ส่วนใหญ่ถูกวางเพลิงไว้ในใจด้วยวาจา บางคนยุให้เราเกลียดคน
นั้น โกรธคนนี้ในขณะใดก็ตามที่เขากล่าวจาชิงชัง ขอให้รู้ไว้เถิดว่า เขาคนนั้นมีเจตนาร้าย 
หรือแม้ไม่เจตนาร้าย เขาก็คือคนพาลคนมืดบอด มาเพ่ือลอบวางเพลิงไว้ในใจเราเพลิงราคะ 
โทสะ โมหะ หรือเพลิงมานะทิฎฐิ ซึ่งไม่พาสร้างสรรค์ใดๆเลย 
 มนุษย์เรามีใจที่เปราะบางถ้าเราจะพูดกับเขา ก็ควรที่จะไตร่ตรองกรองคำ หรือเขา
มาพูดกับเรา ก็ต้องสังเกตว่า เราถูกเขาวางเพลิงไว้ในใจหรือเปล่า ขณะเดียวกัน ผ่านไปแต่ละ
วันๆเราวางเพลิงสุมใส่ใจ คนอื่นหรือเปล่า ?โลกลึกร้อนเป็นไฟมากพออยู่แล้ว บรรยากาศของ
โลกร้อนเกินไปแล้ว เราไม่น่าจะสุมไฟลงใจใครเลย และจะดีมากหากใช้ปากประกอบไปด้วย
เมตตาและปัญญาดับไฟในใจคน ให้เป็นบุญแก่ตน เป็นคุณแก่คนเหล่าอ่ืน หวังว่าเราจะได้
ตระหนักเรื่องศีลข้อ 4 พยายามสังวรให้เกิดความบริสุทธิ์ผุดผ่องในตน กระทั่งได้บรรลุเป็น
อริยบุคคลทุกท่าน...สังเกตุเถอะ....นรก-สวรรค์ ก็ปากเรานั่นแหละ ที่เป็นปากทาง ปากร้าย – 
นรกทันที ปากดี-สวรรค์ทันตา สมกับพุทธภาษิตที่ว่า นิสมฺมกรณํเสยฺโย ขบคิดใคร่ครวญให้
รอบคอบก่อน แล้วจึงทำเป็นดีไม่ว่าจะทำทางกายก็ตาม ทำทางวาจาก็ได้ตระหนักขบคิด
ใคร่ครวญจะดีมาก ควรปฏิบัติตนให้ดีก่อน แล้วค่อยสอนคนอ่ืน บัณฑิตเมื่อทำได้อย่างนี้ จึง
จะไม่สร้างมลทินแก่ตัว (บุญมี แทนแก้ว,2539:156)  

วางตนไว้ในความดีก่อน จึงค่อยสอนใครๆ ในภายหลัง 
 บัณฑิตชนขวนขวายหมายระวัง ไม่พลาดพลั้งเศร้าหมองเรื่องของตน 
 ถ้าตนสอนคนอื่นอย่างไรบ้าง ควรริสร้างตัวให้เหมือนที่เตือนเขา 
 พึงฝึกฝนให้ดีก่อนที่ตัวเรา เพราะตนเราฝึกยากลำบากจริงๆ 
 สอนด้วยการทำตัวอย่างให้ดู วิธีการนี้หมายความว่า ตัวผู้สอนเองต้องการจะสอนเขา
ให้เป็นอย่างไร ตัวเองต้องปฏิบัติให้ได้อย่างนั้นก่อน ที่เรียกว่า ยถาวาที ตถาการี พูดอย่างไร 
ทำอย่างนั้นการทำตัวอย่างให้ดูนับว่าสำคัญมากเพราะคนเราชอบทำตามอย่างกัน หรือ
เลียนแบบกันไม่ว่าจะดีหรือชั่ว โดยไม่คิดพิจารณาให้รอบคอบ ฉะนั้นพระพุทธเจ้าท่านจึง
สรรเสริญ มนุษย์ผู้ฝึกตนดีแล้ว เป็นผู้ประเสริฐ จริยศาสตร์ขั้นพ้ืนฐานได้แก่ ศีล 5 หมายถึง 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   111 

 

 

ธรรมชาติหรือกฎเกณฑ์ในการรักษากายและวาจาให้เป็นปกติ ให้เรียบร้อย ให้มีระเบียบแบบ
แผนที่ดีงาม คันเป็นข้อปฏิบัติในการละเว้นความชั่ว 
 จริยศาสตร์ขั้นกลาง ได้แก่ กุศลกรรมบถ 10 หมายถึง ทางสร้างความดี ทางบำเพ็ญ
กุศลวิถีทางปฏิบัติอย่างฉลาด ทางทำความดีเพ่ือ ไปสู่ความสุข ความเจริญหรือสุคติ ได้แก่  
การประพฤติดีทางกาย 3 อย่าง คือ 1.เว้นฆ่าสัตว์  2. เว้นการลักทรัพย์ 3. เว้นจากการ
ประพฤติผิดในกาม การประพฤติดีทางวาจา 4. อย่าง คือ 4. เว้นจากการพูดเท็จ 5. เว้นจาก
การพูดส่อเสียด 6. เว้นการพูดคำหยาบ 7. เว้นการพูดเพ้อเจ้อ การกระทำดีทางใจ 3 อย่าง 
คือ 8. ไม้โลภอยากได้ของอ่ืน ๙. ไม่มีจิตคิดร้ายต่อผู้ อ่ืน ไม่มีความเห็นผิด โดยมีความ
เห็นชอบ เห็นถูกต้อง  และจริยศาสตร์ชั้นสูง ได้แก่ อริยมรรคมีองค์ 8 หมายถึง ทางอัน
ประเสริฐ (บุญมี แทนแก้ว,2545:58)  
 

บทสรุป 
 
  ในทัศนะของพุทธปรัชญา มุสาวาท ซึ่งจัดว่าเป็นศีลข้อที่ 4 ในศีลทั้ง 5 ข้อ นับได้ว่า
เป็นประเด็นทางจริยธรรมอันหนึ่งที่น่าสนใจ มุสาวาทคือ คำพูดที่ไม่จริง ซึ่งครอบคลุมถึงการ
เขียนหนังสืออันเป็นเท็จด้วย การจะตัดสินว่า คำพูดหรือการกระทำใดผิดตามหลักมุสาวาท
นั้น ให้พิจารณาตามองค์ประกอบ 4 ประเภท 1) พูดเรื่องไม่จริง 2) มีเจตนาพูดให้ผิดไปจาก
ความจริง 3) มีความพยายามในการพูด 4) ผู้ฟังรู้และเชื่อตามผู้พูด ในเรื่องมุสาวาทนี้มีประเด็น
ที่ขัดแย้งกับปัญหาทางจริยธรรมที่คนส่วนมากเข้าใจว่า หากพูดจริงทำให้สูญเสียอะไร
บางอย่างไป กับการพูดเท็จแต่อาจจะนำประโยชน์อะไรบางอย่างมาให้  ก็ควรจะรักษา
ผลประโยชน์เอาไว้ จึงเป็นเหตุให้คนพูดอาจพูดเท็จมากกว่าความจริง คนส่วนมากมักเลือกพูด
เท็จมากกว่าพูดจริง สอดคล้องกับพุทธปรัชญาที่ว่า“สัตว์ผู้งดเว้นจากมุสาวาทมีน้อย โดย
แท้จริงแล้วสัตว์ผู้ไม่งดเว้นจากมุสาวาทมีมากกว่า”คนส่วนมากเข้าใจว่า การละเมิดศีลข้อ
มุสาวาทมีโทษน้อยกว่าการละเมิดศีลข้ออ่ืนๆ แต่พุทธปรัชญาถือว่า มีโทษมากเท่ากัน ดังนั้น 
บุคคลจึงควรรักษาการพูดจริงไว้ยิ่งชีวิต ทั้งนี้ก็เพ่ือประโยชน์สุขสูงสุด คือ นิพพาน 
 

 
 



 

112  | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

กรมการศาสนา. (2525).พระไตรปิฎกภาษาไทย อังคุตตรนิกาย อัฎฐกนิบาต เล่มที่ 23.  
  กรุงเทพฯ  : โรงพิมพ์ การศาสนา. 
ณัทธีร์ ศรีดี.(2562). พฤติกรรมเชิงจริยธรรมเรื่องมุสาวาทของนักเรียนมัธยมศึกษา 
  ตอนปลายโรงเรียนที่ตั้งในเขตเทศบาลอำเภอเมือง จังหวัดนครปฐม.วารสาร 
  มหาจุฬาวิชาการ ปีที่ 6 ฉบับพิเศษ. 
วศิน อินทสระ. (2549). จริยศาสตร์. พิมพ์ครั้งที ่5. กรุงเทพฯ  : บรรณกิจ 1991. 
พระโพธิญาณเถร (หลวงพ่อชา  สุภัทโท). (มปป.).ทางสายกลาง. กรุงเทพฯ  : ธรรมสภา. 
บุญมี แทนแก้ว. (2539). จริยศาสตร์. พิมพ์ครั้งที่ 3 .กรุงเทพฯ  : พิมพ์ที่ โอ. เอส. พริ้นติ้ง 
  เฮ้าส์.  
______. (2545). พุทธปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพฯ  : โอเดียนสโตร์. 
 
 
 
 

 
 


