
การพัฒนาจิตสาธารณะตามแนวทางพุทธศาสนา 
THE PUBLIC MIND DEVELOPMENT BASED  

ON BUDDHIST APPROACHES 
 
 

1พระสุระ ญาณธโร (จันทึก) 2พระมหาวิศิต ธีรวํโส และ3อรพิน ปิยะสกุลเกียรติ 
1Phra Sura Yantharo (Chanthuk), 2Phra Mahawisit Thirawangso 

and 3Orapin Piyasakulkiat 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

 
1taveechok1972@gmail.com 

 
Received  July 25, 2020;   Revised  November 12, 2020;   Accepted December 19, 2020 

 
บทคัดย่อ 

 
 การมีส่วนร่วมในการบำรุงรักษาทรัพย์สินที่เป็นสาธารณะ การมีน้ำใจ รู้จักแบ่งปัน 
ไม่เอาเปรียบผู้อ่ืน รวมไปถึงการรักษาสิ่งแวดล้อมให้เกิดประโยชน์ต่อสังคมโดยรวม เรียกว่า
การเป็นผู้มี “จิตสาธารณะ”  การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมเพ่ือพัฒนาบุคคลให้มีจิต
สาธารณะ ในเบื้องต้นต้องพัฒนาตนเองให้มีความพร้อมตามหลักภาวนา 4 เพ่ือให้เป็นผู้ที่มี
ร่างกายแข็งแรงสมบูรณ์และมีจิตใจที่เบิกบาน ผ่องใจมีคุณธรรม ดำเนินชีวิตที่ดีงาม จากนั้น
นำหลักสังคหวัตถุ 4 มาใช้เพ่ือในการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนโดยการสงเคราะห์กันและกัน มีความ
ปรารถนาดีต่อผู้อ่ืนให้มีความสุข พ้นจากทุกข์ และการประยุกต์ใช้หลักอปริหานิยธรรมมาใช้
เพ่ือรวมพลังเป็นหนึ่งเดียว เกิดเป็นความรัก ความสามัคคีในการพัฒนาและสร้างสรรค์สังคม

 
1 อาจารย์ ดร, คณะสังคมศาสตร์  มหาวทิยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วิทยาเขตสุรินทร์. 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร., คณะสงัคมศาสตร์  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตสรุินทร.์ 
3 อาจารย์ ดร, บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลยัเกษมบัณฑิต. 

mailto:taveechok1972@gmail.com


 

80   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ให้มีความเจริญก้าวหน้า หากผู้สังคมใดมีสมาชิกที่พัฒนาจิตสาธารณะที่เป็นไปตามหลักธรรม
ดังกล่าวจะก่อให้เกิดประโยชน์ต่อท้ังตนเอง ผู้อื่น และสังคมโดยรวมสืบไป 

คำสำคัญ : จิตสาธารณะ 

Abstract 
 

 The participation of public property maintenance, kindness, sharing, very 
generous, including environmental protection to utility of social was called “public 
mind person”. The application of Buddhist principles to public mind human 
development, initial self-development by the four Bhavanas for good physical 
good emotional, good behavior and good intellectual development as the 
indicators of human development. The four Sanghahavatthus for solidarity, bases 
of sympathy, acts of doing favors, principle of service. Aparihaniyadhamma which 
were applied in conciliation, cooperation and teamwork, harmony for sharing the 
highest benefits and great value to themselves others and the sustainable social. 
 
Keywords : Public mind Person 
 

บทนำ 
 

 การพัฒนาประเทศในช่วงหลายทศวรรษท่ีผ่านมามุ่งเน้นความเจริญทางด้านวัตถุท่ีให้
ความสำคัญกับการแสวงหาเงินทองและอำนาจมากกว่าให้ความสำคัญด้านจิตใจ สังคมเป็นไป
แบบต่างคนต่างอยู่ คำนึงถึงแต่ประโยชน์แห่งตนเท่านั้น ส่งผลให้สังคมมีความอ่อนแอ ยิ่งนาน
ไปก็มีแต่เสื่อมทรุดลง เพราะคนในชุมชนมองปัญหาของตัวเองเป็นเรื่องใหญ่ ขาดการใส่ใจต่อ
สภาพแวดล้อมและสังคมโดยรวม นำไปสู่ปัญหาสังคมด้านต่างๆมากมาย ซึ่งส่งผลกระทบต่อ
วิถีการดำเนินชีวิตที่เปลี่ยนแปลงไปนำไปสู่โรคภัยไข้เจ็บในมนุษย์ในเวลาต่อมา สาเหตุที่เกิด
ปัญหาดังกล่าวเกิดจากการขาดความตระหนักถึงความรับผิดชอบต่อสังคมส่วนรวมเป็นสำคัญ 
การแก้ปัญหาดังกล่าวหากมีการปลูกฝังจิตใจให้บุคคลมี “จิตสำนึกสาธารณะ” แสดงออกทาง
พฤติกรรมที่เกิดจากจิตสำนึกที่มีความรับผิดชอบต่อตนเองและส่วนรวม จะก่อให้เกิด
ประโยชน์ในการพัฒนาสังคมโดยรวม สำหรับแนวทางพระพุทธศาสนา หลักธรรมที่พระพุทธ



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   81 

 

 

องค์ทรงมุ่งเน้นเป็นเรื่องการพัฒนาจิตควบคู่ไปกับการพัฒนาทางด้านพฤติกรรมที่ก่อให้เกิด
ประโยชน์ส่วนตน ประโยชน์ผู้ อ่ืน และประโยชน์ต่อส่วนรวม นำไปสู่สันติภาพและความ
เจริญรุ่งเรืองในสังคมอย่างยั่งยืน 
 

จิตสาธารณะ 
 

  จิตสาธารณะ (Public Mind) หรือจิตสำนึกสาธารณะ (Public Consciousness) 
เมื่อแยกพิจารณาในคำศัพท์จะพบว่า   

  “จิต” (mind) หมายถึง ใจ สิ่งที่มีหน้าที่รู้ คิดและนึก 
 “จิต” ในทางพระพุทธศาสนา มีความหมายในเชิงนามธรรมที่มาจากภาษาบาลีว่า 
จิตฺตํ ซึ่งมาจาก จิต ธาตุ แปลว่า คิด หมายถึง ธรรมชาติที่รู้อารมณ์ สภาพที่นึกถึง ความคิด 
ใจ วิณญาณ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2548: 280)  
  “จิต”ยังหมายถึง จิตที่เป็นธรรมชาติรู้อารมณ์มี 3 แบบ คือ  

  1.   การรับรู้แบบสัญญารู้ คือ การรู้โดยอาศัยการกำหนดจดจำเอาไว้ เช่น 
สีดำ สีขาว ผู้หญิง ผู้ชาย 
   2.   การรู้แบบปัญญารู้ คือ การรู้แบบมีตุมีผลตามความเป็นจริง เช่น รู้ดี รู้
ชั่ว รู้บุญ รู้บาป เป็นต้น 
   3.   การรู้แบบวิญญาณรู้ คือ การรับรู้อยู่เสมอตามทวารต่าง เช่น การ
มองเห็น การได้ยิน การได้กลิ่น การรับรสชาติอาหาร การรู้ร้อน รู้หนาว เป็นต้น (วรรณสิทธิ 
ไวทยะเสวี, 2551: 20-21)  
   “จิตสำนึก” (Conscious) หมายถึง การตระหนักรู้ตัว หรือเป็นจิตส่วนที่รู้ตัว รู้ว่า
ทำอะไร อยู่ที่ไหน เป็นอย่างไรขณะที่ตื่นอยู่นั่นเอง  
   ส่วนคำว่า สาธารณะ (Public) เป็นการแสดงออกเพ่ือสังคมส่วนรวม เป็นการ
บริการชุมชน การทำประโยชน์เพื่อสังคม ถ้าเป็นสิ่งของก็ต้องใช้ประโยชน์ร่วมกัน  
   เมื่อนำสองคำมารวมกัน “จิตสาธารณะ” หมายถึง การตระหนักรู้ตน ที่จะทำสิ่งใด
เพ่ือเห็นแก่ประโยชน์ส่วนรวม 
  ราชบัณฑิตยสถาน ได้ให้ความหมายของ จิตสำนึกทางสังคม หรือจิตสำนึก
สาธารณะว่า  คือ การตระหนักรู้และคำนึงถึงส่วนรวมร่วมกัน หรือการคำนึงถึงผู้อ่ืนที่ร่วม
สัมพันธ์เป็นกลุ่มเดียวกัน 



 

82   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

           สำนักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ ได้ให้ความหมายว่า การรู้จักเอาใจใส่เป็นธุระ
และเข้าร่วมในเรื่องของส่วนรวมที่เป็นประโยชน์ต่อประเทศชาติ  มีความสำนึกและยึดมั่นใน
ระบบคุณธรรม และจริยธรรมที่ดีงาม ละอายต่อสิ่งผิด เน้นความเรียบร้อย ประหยัดและมี
ความสมดุลระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ 
   ในประเทศไทย ได้กล่าวถึง การคำนึงถึงการอยู่ร่วมกันในช่วงพุทธศักราช 2500 
และเริ่มแสดงออกอย่างเป็นรูปธรรมมากขึ้นหลังเหตุการณ์ 14 ตุลาคม พ.ศ. 2516 ก่อนหน้า
นั้นเป็นกิจกรรมช่วยเหลือสังคม เสริมสร้างงานบำบัดทุกข์บำรุงสุขของภาครัฐ ปฏิบัติโดย
สถาบันทางศาสนา มูลนิธิต่างๆที่ช่วยเหลือคนในภูมิภาค และเชื้อชาติเดียวกันเป็นลักษณะผู้
ให้กับผู้รับ (ธีรยุทธ บุญมี , 2536: 27)  ต่อมามีแนวคิดเกี่ยวกับการกระจายอำนาจทาง
การเมืองการปกครองสู่ท้องถิ่นและการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในช่วงแผนพัฒนาเศรษฐกิจ
และสังคมแห่งชาติฉบับที่ 8 จนถึงปัจจุบัน ที่มีจุดมุ่งหมายหลักเน้นเรื่องการพัฒนาทรัพยากร
มนุษย์ มีการวางแผนพัฒนาแบบองค์รวมในการบูรณาการระหว่างเศรษฐกิจกับสังคมเข้า
ด้วยกัน โดยให้ความสำคัญกับความเป็นไทย มีคนเป็นศูนย์กลางการพัฒนานำไปสู่สังคมอยู่
เย็นเป็นสุขร่วมกัน (Green and Happiness Society) ส่งเสริมการใช้คุณธรรมนำความรอบ
รู้ เพ่ือให้รู้เท่าทันโลก การสร้างครอบครัวที่อบอุ่น ชุมชนเข้มแข็ง สังคมสันติสุข สิ่งแวดล้อมมี
คุณภาพและมีความยั่งยืน ด้วยการสนับสนุนการมีส่วนร่วมของประชาชนให้ตระหนักถึง 
“อรรถประโยชน์ของส่วนรวม”เป็นสำคัญ  
  “จิตสาธารณะ” จึงมีความสำคัญต่อการพัฒนาประเทศ โดยการส่งเสริมให้
ประชาชนเป็นความสำนึกรับผิดชอบต่อสังคมที่แสดงออกทางพฤติกรรมโดยการอุทิศตน
ทำงานเพ่ือสังคม ช่วยกันรักษาสมบัติของส่วนรวม มีน้ำใจ รู้จักแบ่งปัน ไม่เอาเปรียบผู้อ่ืน 
การทำประโยชน์โดยไม่หวังผลตอบแทน สามารถแบ งออกเป็น 4 พฤติกรรม คือ 1) การ
ให้/ป น โดยการช่วยเหลือ หรือให้ผู้อ่ืนด้านทรัพย์ สิ่งของความรู และแรงงาน 2) ความมี
น้ำใจ โดยการแสดงความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืนในด้านการพูดและการกระทำ โดยให้กำลังใจ
และแสดงความเห็นใจผู้ อ่ืน 3) การไม เอาเปรียบผู้อ่ืน โดยการสละทรัพย์สิ่งของ และ
แรงงานของตนเท่ากันหรือมากกว่าผู้อ่ืน และ 4) เพ่ือสังคมและส่วนรวม ร่วมมือกันรักษา
สมบัติของส่วนรวม ไม ทำลายทรัพย์ของส่วนรวม  การใช้ สาธารณสมบัติอย่างมีความ
รับผิดชอบ โดยการหลีกเลี่ยงการใช้หรือการกระทำที่เกิดความชำรุดเสียหายต่อสาธารณ
สมบัตินั้นๆ รวมไปถึงการถือเป็นหน้าที่ที่จะมีส่วนร่วมในการดูแลสาธารณสมบัติในวิสัยที่
สามารถทำได้ และการเคารพสิทธิในการใช้สาธารณสมบัติของผู้อ่ืน โดยคำนึงอยู่เสมอว่าผู้อื่น



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   83 

 

 

มีสิทธิใช้เช่นเดียวกัน ดังนั้น จะต้องไม่ยึดสาธารณสมบัตินั้นไว้เป็นของส่วนตัวและไม้ปิดกั้น
โอกาสการใช้ประโยชน์ของผู้ อ่ืน (ชาย โพธิสิตา, 2541) การมีจิตสำนึกสาธารณะยังให้
ความสำคัญกับสิ่งของที่ต้องใช้ร่วมกันหรือมีผลกระทบร่วมกันในชุมชน เช่น ป่าไม้ ความสงบ
สุขของชุมชน (ศักดิ์ชัย นิรัญทวี,2541: 57) 
 

แนวคิดเกี่ยวกับจิตสาธารณะด้านต่างๆ 
 

 จิตสาธารณะตามแนวคิดของนักวิชาการด้านพฤติกรรมศาสตร์และด้านจิตวิทยามอง
เป็นเรื่องเกี่ยวกับพฤติกรรมภายในจากความคิด ความรู้สึก แสดงออกมาเป็นพฤติกรรม
ภายนอกโดยการกระทำ เมื่อใช้หลักการยอมรับทางสังคมมาจัดประเภทของพฤติกรรม จิต
สาธารณะจึงเป็นพฤติกรรมที่พึงประสงค์ (Desirable Behavior) ที่สังคมยกย่องว่าดีและควร
กระทำ หากพิจารณาด้านการบริหารงานภาครัฐจะมองเป็นเรื่องเกี่ยวกับการมีส่วนร่วม 
   แนวคิดและรูปแบบการพัฒนาตามแบบพฤติกรรมศาสตร์ เป็นแนวคิดที่กล่าวถึง 
การมองปรากฏการณ์ระหว่างตัวแปรต่างๆ และมีวัตถุประสงค์ที่จะอธิบายและพยากรณ์
ปรากฏการณ์นั้นๆ เช่น พฤติกรรมที่กล่าวถึงในแง่ที่เป็นระบบประกอบด้วยความสัมพันธ์
เกี่ยวเนื่องกันระหว่างปัจจัยต่างๆที่เป็นตัวกำหนดพฤติกรรมที่เป็นตัวกำหนดพฤติกรรม 
กระบวนการพัฒนาพฤติกรรมและผลผลิตที่ได้รับทั้งจากตัวปัจจัย และกระบวนการ ทฤษฎี
ทางพฤติกรรมศาสตร์จึงสามารถอธิบายและพยากรณ์ปัจจัยที่ กระบวนการ และผลที่เกิดข้ึนมี
ลักษณะเช่นไรดังนั้น การพิจารณาปัญหาของพฤติกรรมต่างๆในสังคม เกี่ยวกับปรากฏการณ์
ต่างๆเพ่ือทำความเข้าใจและหาแนวทางป้องกันจึงไม่สามารถทำได้ทันที 
  แนวคิด และรูปแบบการพัฒนาตามแนวทางจิตวิทยา หลักการสำคัญๆของจิตวิทยา 
คือ การอธิบายและคาดคะเนถึงพฤติกรรมของแต่ละบุคคลโดยเน้นที่ความแตกต่างระหว่าง
บุคคล เช่น การรับรู้ การจูงใจ เจตคติ ที่จะช่วยอธิบายถึงการตอบสนองที่แตกต่างกันต่อ
สภาพการณ์หรือตัวกระตุ้นที่ คล้ายคลึงกันของแต่ละบุคคล นอกจากนี้ยังศึกษาถึง
สภาพแวดล้อมและสาเหตุที่แต่ละคนมีความแตกต่างกัน โดยเน้นศึกษาถึงอิทธิพลของ
พันธุกรรม ที่เป็นมาแต่กำเนิด และอิทธิพลที่ถูกสร้างจากสภาพแวดล้อม ตามแนวคิดด้าน
จิตวิทยาที่มุ่ งเน้นด้านกระบวนทัศน์  (Paradigm) ของการเกิดพฤติกรรม โดยอธิบาย
ความสัมพันธ์ของตัวแปรที่เกี่ยวข้อง ของพฤติกรรมหรือการตอบสนองผ่านตัวแปร ดังนี้ คือ 
สิ่งเร้าภายนอก (Stimulus Variable) หรือที่ตัวแปรสถานการณ์ (Situational Variable) 



 

84   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

อินทรีย์  (Organism) และการตอบสนองภายนอก  (Response variable) หรือตัวแปร
พฤติกรรม (Behavioral variable) ซึ่งมีความสัมพันธ์ของของตัวแปรทั้ง 3 ตัวแปร โดย
นักจิตวิทยาจะสนใจว่าถ้าสิ่งเร้าภายนอกเปลี่ยนไป พฤติกรรมจะเปลี่ยนไปอย่างไร   
 แนวทางที่สำคัญในการสร้างจิตสาธารณะในการบริหารงานภาครัฐตามแนวทาง
ประชาธิปไตย เกิดจากการสร้างวินัยในตนเอง ตระหนักถึงการมีส่วนร่วมในระบบ
ประชาธิปไตย รู้ถึงสิทธิของเขตของสิทธิ เสรีภาพหน้าที่ ความรับผิดชอบของตนเองต่อสังคม 
โดยให้ความสำคัญต่อสิ่งแวดล้อม ตระหนักเสมอว่าตนเอง คือ ส่วนหนึ่งของสังคม ต้องมี
ความรับผิดชอบในการรักษาสิ่งแวดล้อม ซึ่งเป็นเรื่องของส่วนรวม ทั้งต่อประเทศชาติ และ
โลกใบนี้ ตระหนักถึงปัญหาและผลกระทบที่เกิดขึ้นกับสังคม ให้ ถือว่าเป็นปัญหาของตนเอง
เช่นกันอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ต้องช่วยกันแก้ไข เช่น ช่วยกันสร้างบ่อพักน้ำทิ้งก่อนปล่อยลงสู่
แหล่งน้ำสาธารณะ การมีวินัยในตนเองโดยยึดหลักธรรมในการดำเนินชีวิต เพราะว่าธรรม
หรือคำสั่งสอนในทุกศาสนาที่นับถือ สอนให้คนทำความดีทั้งสิ้น ถ้าปฏิบัติได้จะทำให้ตนเองมี
ความสุข นอกจากนี้ยังก่อให้เกิดประโยชน์ต่อผู้อื่น และทำให้เราอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข
ด้วย จิตสาธารณะยังสะท้อนคุณค่าความเป็นคนในการดำเนินชีวิตอย่างมีอิสระในระดับ
ปัจเจกบุคคลร่วมกับผู้ อ่ืนอย่างสร้างสรรค์และเอ้ืออาทร โดยเรียกว่า “ Collective 
Individuals” ในทางตรงกันข้ามภายใต้ภูมิทัศน์ใหม่ของโลกหากในระดับปัจเจกบุคคลไม่มีจิต
สาธารณะก็จะเกิด “Contra-Individuals” ที่แต่ละคนคิดแต่ เรื่องของตนเองมากกว่า
ส่วนรวม สังคมเช่นนี้มีความเปราะบางก่อให้เกิดความเสื่อมถอยและความแตกแยกในสังคม  
คุณค่าสาธารณะปลูกฝังด้วยการสร้างความไว้วางใจซึ่งกันและกัน  (Trusting) การเกื้อกูล
แบ่ งปั น  (Sharing) ก าร เอ า ใจ ใส่ ดู แ ล กั น  (Caring) แ ล ะค วาม ร่ ว ม มื อ ร่ ว ม ใจกั น 
(Collaborating) (สุวิทย์ เมษิณทรีย์, 2556: 182-183)  
 

จิตสาธารณะตามแนวทางพระพุทธศาสนา 
 

หลักธรรมในพระพุทธศาสนากล่าวถึงจิตที่เป็นกุศล เป็นจิตที่ดีงาม มีเจตนาที่งาม ไม่
เห็นแก่ตัว นำไปสู่การปฏิบัติที่ถือเป็นภารกิจหลักที่ต้องช่วยเหลือมนุษย์และสังคม ดังพุทธ
ดำรัสที่ตรัสไว้กับพุทธสาวกตอนหนึ่งว่า 

“ภิกษุทั้ งหลายพวกเธอจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์สุขแก่คนจำนวนมาก เพ่ือ
อนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพ และมวลมนุษย์ อย่าไปโดย



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   85 

 

 

ทางเดียวกันโดยสองรูป จงแสดงธรรมที่มีความงามเป็นเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และ
มีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะ บริสุทธิ์ บริบูรณ์
ครบถ้วน สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อย มีอยู่ย่อมเสื่อมเพราะได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม ภิกษุ
ทั้งหลาย แม้เราจักไปยังตำบลอุรุเวลาเสนานิคมเพ่ือแสดงธรรม”  

พระพุทธดำรัสข้างต้น แสดงถึงการบำเพ็ญประโยชน์ตามแนวจิตสาธารณะแก่
ชาวโลก หลังจากท่ีพระอรหันต์ชุดแรก 60 องค์ได้พัฒนาตนถึงความสมบูรณ์พร้อมแล้ว ถือว่า
เป็นพระดำรัสอย่างเป็นทางการที่ทรงรับสั่งให้พระอรหันต์ชุดดังกล่าวออกไปบำเพ็ญ
ประโยชน์บนฐานแนวคิดเรื่องจิตสาธารณะ สะท้อนให้เห็นแนวทางการดำเนินชีวิตของชาว
พุทธที่เป็นไปเพ่ือผู้อื่นอย่างแท้จริง (วิ.ม.ไทย4/32/40.)  
  จิตยังถูกปรุงแต่งด้วยเจตสิกให้รู้อารมณ์เป็นไปต่างๆ ตามลักษณะสภาพของเจตสิก 
เช่น ขณะที่จิตกำลังเห็นรูป ถ้ามีโลภเจตสิกประกอบก็จะเกิดความยินดีพอในใจรูป หากเกิด
โทสเจตสิกประกอบก็จะเกิดความไม่พอใจเกิดเป็นความโกรธขึ้นมาทันที แสดงว่าเจตสิกที่
ประกอบกับจิตย่อมปรุงแต่งจิตให้รู้อารมณ์เป็นไปตามสภาพแห่งตน (วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี , 
2549: 35-40) เจตสิกที่เข้าไปปรุงแต่งจิตเป็นทั้งกุศล และอกุศล การทำงานของจิตที่อุปมา
เหมือนน้ำที่ใสบริสุทธิ์ไม่มีสี แต่เมื่อนำสีแดงใส่ลงไปในน้ำนั้นก็จะกลายเป็นน้ำสีแดงที่เปรียบ
เหมือนเจตสิก หากนำอกุศลเจตสิก คือ เจตสิกฝ่ายไม่ดีเข้าประกอบกับจิตจะทำให้จิตนั้นเป็น
จิตที่ชั่วหยาบ มีจิตที่เป็นบาป แต่ถ้าหากนำกุศลเจตสิก คือ เจตสิกฝ่ายดีเข้าประกอบกับจิต
แล้ว จะทำให้จิตนั้นเป็นจิตที่ดี มีเมตตา กรุณา มีศรัทธา เป็นต้น (ทองสุข ทองกระจ่าง, 
2550: 1) ด้วยเหตุนี้ธรรมชาติแล้วเจตสิกจะเกิดขึ้นพร้อมกับจิตอยู่เสมอเมื่อประกอบกันแล้ว
จะทำให้จิตเป็นกุศลหรืออกุสลขึ้นอยู่กับเจตสิก การที่บุคคลที่มีจิตเป็นกุศล เป็นจิตที่ดีงามไม่
เห็นแก่ตัว มุ่งไปในทางการทำบุญทำกุศล เป็นประโยชน์ต่อตนเอง ต่อผู้อื่น และสังคมโดยรวม 
เป็นจิตที่ต้องการช่วยเหลือผู้อ่ืนคำนึงถึงส่วนรวมอยู่เสมอ แสดงออกด้วยการกระทำ โดยไม่
หวังสิ่งตอบแทน ปรารถนาที่จะเห็นความสุข ความสำเร็จของผู้ อ่ืน ปรารถนาที่จะเห็น
ความสุขของส่วนรวมจากการกระทำในสิ่งที่ดีๆ มีจิตใจที่แน่วแน่มั่นคง โดยคำนึงถึงกิจกรรมที่
ตนกระทำนั้นจะก่อให้เกิดประโยชน์สุขแก่สังคม โดยถือว่าบุคคลเหล่านี้เป็นผู้ที่มีจิตสาธารณะ 

 

 



 

86   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

จิตสาธารณะเพื่อประโยชน์ร่วมกัน 
 พระพุทธศาสนามีวัตถุประสงค์ให้สังคมมีความสงบสุข และเกิดสันติภาพในการอยู่
ร่วมกัน เป้าหมายเพ่ือการพัฒนาสมาชิกในสังคมให้เป็นผู้มีจิตสาธารณะ  ให้สังคมเกิด
สันติภาพโดยขจัดความเห็นแก่ตัว เพ่ือให้ทุกฝ่ายได้รับประโยชน์ ได้แก่ ประโยชน์ตน 
ประโยชน์ผู้อ่ืน ประโยชน์ทั้งสองฝ่าย ต้องทำหน้าที่หรือปฏิบัติให้ถูกต้องตามกฎของธรรมชาติ 
ที่เรียกว่าความจริง หรือสัจจะเกี่ยวกับธรรมชาติ โดยคนต้องทำหน้าที่ที่ถูกต้องตามกฎของ
ธรรมชาตินั้นโดยให้เกิดผลดี เพราะการทำตามหน้าที่ตามกฎธรรมชาตินั้นทำให้มนุษย์
ดำรงชีวิตได้อย่างสงบสุข จะเกิดผลประโยชน์ 3 ประการ (พุทธทาสภิกขุ, 2551: 39 – 40) 
ได้แก่  
   1. ประโยชน์ส่วนตน (อัตตัตถะ) คือ การบรรลุจุดหมายแห่งชีวิตตน ได้แก่ประโยชน์
ที่เก่ียวข้องกับตนเอง ซึ่งเป็นผลที่เกิดขึ้นกับตนเองโดยเฉพาะการได้ประโยชน์ในทุกระดับโดย
ไม่เป็นภาระต่อผู้และความเป็นผู้พร้อมที่จะช่วยเหลือผู้อ่ืน ในเบื้องต้นของประโยชน์คือสิ่งที่
ตามองเห็น ด้วยการมีสุขภาพดี มีร่างกายที่แข็งแรงมีอาชีพที่เป็นหลักฐานมีความสัมพันธ์ที่ดี
กับเพ่ือนมนุษย์และการที่มีครอบครัวที่ดีมีความสุข โดยประโยชน์ส่วนตนดังกล่าว เป็น
ประโยชน์สุขระดับต้นที่แบ่งออกเป็น 3 ระดับ ได้แก่ ประโยชน์ในปัจจุบันที่มองเห็นเกี่ยวกับ
ชีวิตประจำวันที่มุ่งหมาย ได้แก่ ลาภ ยศ สรรเสริญ ทรัพย์สิน เกียรติ ฐานะ เป็นต้น ซึ่งรวมถึง
การแสวงหาสิ่งเหล่านี้โดยชอบธรรม การปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านี้โดยถูกต้อง การใช้สิ่งเหล่านี้ทำ
ตน และคนที่เกี่ยวข้องให้มีความสุข การอยู่ร่วมกันด้วยดี ประโยชน์เบื้องหน้าด้านประโยชน์ 
คุณค่าของชีวิตที่เป็นหลักประกันชีวิตเมื่อละโลกนี้ไป เพ่ือความเจริญแห่งชีวิตจิตใจด้วย
คุณธรรม ใฝ่ใจในทางศีลธรรม รักความดีงามเพ่ือความสงบของจิตใจ ประโยชน์ที่เป็นสาระ
แท้จริงของชีวิต ได้แก่การรู้แจ้งแห่งสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง อยู่อย่างไร้ทุกข์ 
ประจักษ์แจ้งความสุข รู้เท่าทันคติธรรมดา และสังขารธรรม ด้วยความสงบโดยสมบูรณ์ 
เรียกว่าวิมุตติ และนิพพาน ประโยชน์ทุกระดับเหล่านี้ สัมพันธ์กับความเป็นอยู่ การครองชีพ 
และสภาพแวดล้อม บุคคลทุกคนควรดำเนินชีวิตอย่างน้อย 2 ระดับจะถูกยกย่องว่าเป็น
บัณฑิต แปลว่าผู้ดำเนินชีวิตด้วยปัญญา 
  2. ประโยชน์ต่อผู้ อ่ืน (ปรัตถะ) คือ การช่วยเหลือเกื้อกูลผู้ อ่ืน ให้บรรลุประโยชน์ 
หรือถึงจุดหมายแห่งชีวิตในระดับต่าง ช่วยเหลือให้เขาสามารถพ่ึงตนเองได้ หมายถึง
ประโยชน์ที่เกี่ยวข้องกับคนอ่ืน ที่มีคุณธรรมเป็นแกนนำ การทำหน้าที่บำเพ็ญคุณธรรมต่างๆ
ของกัลยาณมิตร เช่น การแบ่งปัน การพูดด้วยสิ่งที่เป็นประโยชน์ การช่วยเหลือในกิจการงาน



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   87 

 

 

ต่างๆ การมีความประพฤติที่เสมอต้นเสมอปลาย เพ่ือประโยชน์ต่อสาธารณะชนทั่วไป โดยมี
จุดมุ่งหมายที่เกิดประโยชน์ในปัจจุบันในขั้นตาเห็น คือ การมีสุขภาพร่างกายที่แข็งแรงมี
อาชีพสุจริตสามารถพ่ึงตนเองได้ มีสถานสภาพดีเป็นที่ยอมรับในสังคม มีครอบครัวที่มี
ความสุขเป็นที่นับถือ ประโยชน์ในอนาคต คือมีความอบอุ่นใจ มีหลักยึดเหนี่ยวในจิตในให้มี
ความเข้มแข็งด้วยศรัทธา มีความภาคภูมิใจในชีวิตที่ได้ประพฤติแต่ความสุจริต ดีงามมีปัญญา
ในการแก้ปัญหาต่างๆ คลายกังวลเนื่องจากมีทุนประกันในภพใหม่เนื่องจากกรรมดีที่ทำ 
ส่งผลให้เกิดประโยชน์สูงสุด คือ การไม่ยึดมั่นถือมั่น มีจิตโล่งสบาย มีอิสระ เบิกบาน สด ใสที่
รู้เท่าทันตามเหตุปัจจัย ชีวิตหมดจด เป็นอยู่ด้วยปัญญา 
  3. ประโยชน์ร่วมกัน (อุภยัตถะ) เป็นประโยชน์ที่เป็นผลแก่ตนเองและผู้อ่ืน หรือแก่
สังคม แก่ชุมชนอันเป็นส่วนรวม โดยเฉพาะสภาพแวดล้อมความเป็นอยู่อันเอ้ืออำนวยทั้ง
ประโยชน์ส่วนตน ประโยชน์ผู้อ่ืน และประโยชน์ส่วนรวม คุณธรรมที่เป็นแกนนำให้บรรลุ
จุดหมายคือ วินัย และสามัคคีธรรม 
 

หลักพุทธธรรมที่ส่งเสริมการพัฒนาจิตสาธารณะ 
 

 พระพุทธศาสนามุ่งเน้นการพัฒนาจิตเป็นสำคัญ เนื่องจากจิตเป็นเรื่องที่ควบคุมได้
ยาก เปลี่ยนแปลงง่าย ชอบใฝ่หาแต่อารมณ์ที่ปรารถนา หากจิตที่ฝึกดีแล้วย่อมนำความสุขมา
ให้ ผู้มีปัญญาควรรักษาจิตที่เห็นได้ยาก ละเอียดยิ่ง เพราะจิตที่คุ้มครองด้วยความดีแล้ว ย่อม
นำสุขมาให้ หลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับจิตสาธารณะมีมากมาย ณ ที่นี้ผู้เขียนได้นำหลักธรรมที่
นำมาใช้ในการพัฒนาจิตสาธารณะ ดังนี้ 
 การพัฒนาตนเองด้วยหลักภาวนา 4  
 การพัฒนาจิตสาธารณะในเบื้องต้นต้องพัฒนาตนเองก่อน หลักภาวนา 4 ที่กล่าวถึง
การพัฒนาตนเอง 4 ประการ กล่าวคือ การพัฒนาจิต การพัฒนากาย พัฒนาพฤติกรรม และ
พัฒนาความคิด ที่ต้องพัฒนาไปพร้อมๆกัน ดังนี้  
     กายภาวนา: เป็นการพัฒนาร่างกายให้มีความสัมพันธ์ที่สมดุลกับสิ่งแวดล้อม
ในทางที่เกื้อกูลกัน เป็นคุณไม่เกิดโทษ เช่น การรู้จักบริโภคปัจจัย 4 อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ยา
รักษาโรค และที่อยู่อาศัยให้ตรงตามคุณค่าที่แท้จริง ไม่บริโภคตามค่านิยม ความโก้หรู อาจ
ส่งผลเสียเป็นอันตรายต่อสุขภาพ นอกจากนี้ยังรู้จักฝึกอินทรีย์ คือ ตา หู ลิ้น กาย ใจ ในการ



 

88   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ติดต่อสื่อสาร หรือใช้สอยอุปกรณ์เทคโนโลยีเพ่ือการศึกษาเรียนรู้เป็นหลัก มิใช่เสพเพ่ือความ
สนุกสนาน   
      ศีลภาวนา: แป้นการพัฒนาทางด้านพฤติกรรมให้เกิดความเกื้อกูลกับเพื่อนมนุษย์
ในสังคม โดยเฉพาะการประพฤติ ปฏิบัติจนความเคยชินที่ไม่เบียดเบียนหรือก่อให้เกิดความ
เดือดร้อนแก่ผู้อื่นกลายเป็นวินัยในตนเอง 
      จิตภาวนา: เป็นการพัฒนาทางจิตใจให้มีจิตที่สมบูรณ์ด้วยด้วยคุณธรรม มีความ
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ ด้วยความเมตตา กรุณา มีความอ่อนน้อม กตัญญูกตเวที เสียสละ มี
หิริโอตตัปปะละอายต่อการกระทำบาป ส่งผลให้มีสุขภาพจิตที่ดี มีจิตใจผ่องใส จิตใจสงบ 
เจริญงอกงามด้วยคุณธรรมทั้งหลาย  
      ปัญญาภาวนา: เป็นการพัฒนาสติปัญญาให้เป็นผู้ที่มีเหตุผลมองทุกสิ่งให้เป็นไป
ตามเหตุปัจจัย ไม่มีอคติ ปราศจากการครอบงำของกิเลส รู้เท่าทันความเหตุการณ์ของโลก 
ชีวิตตามสภาพตามความเป็นจริง สามารถแก้ปัญหาอย่างมีประสิทธิภาพ พัฒนาส่วนรวมให้มี
ความสงบมีความเสมอภาค (จำนง อดิวัฒนสิทธิ์, 2549: 99) 
  การพัฒนาตนเองเพ่ือให้มีคุณสมบัติที่ดี 4 ด้าน คือ การพัฒนากายให้มีความแข็งแรง 
มีสุขภาพดี มีสัมพันธภาพที่ดีกับสิ่งแวดล้อม การพัฒนาพฤติกรรมในการอยู่ร่วมกันในสังคม
ด้วยดี มีการดำเนินชีวิตที่ดี การพัฒนาจิตที่พร้อมสมบูรณ์ด้วยคุณธรรมมีความคิดที่ดี มีสติ มี
ความมั่นคง มีจิตใจที่เป็นสุข สงบ ผ่องใส  และการพัฒนาปัญญา ให้มีความรู้ ความเข้าใจ
อย่างถูกต้องตามความเป็นจริง รู้วิธีการแก้ไขปัญหา สร้างสรรค์ความสำเร็จที่ทำให้พัฒนาตน 
พัฒนาชีวิตและสังคมให้เจริญดีงามยิ่งขึ้น  
 หลักพรหมวิหารธรรม: ธรรมประจำใจและกำกับความประพฤติ 
  พรหมวิหารธรรม เป็นธรรมที่ทุกคนควรมีไว้ประจำใจเพ่ือกำกับความประพฤติ ให้
ดำเนินชีวิตโดยชอบต่อตน ต่อ เพื่อนมนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย การมีจิตสาธารณะต้องประพฤติ 
ปฏิบัติตนด้วยปัญญา ด้วยเจตนาที่ดีบนฐานแห่งจิตใจที่มีคุณธรรม มีความรับผิดชอบสังคม 
อภิบาลสังคม ประพฤติตนตามหลักธรรมที่เรียกว่า พรหมวิหารธรรม 4 ประการ คือ 
   เมตตา:  เป็นผู้ที่มีความรักใคร่ ปรารถนาดีต่อผู้อ่ืนอยากให้เขามีความสุข มี
จิตอันแผ่ไมตรีและคิดทำประโยชน์แก่มนุษย์สัตว์ทั่วหน้า 
              กรุณา: เป็นผู้ที่มีความสงสารผู้อ่ืน คิดช่วยให้พ้นทุกข์ ใฝ่ใจในอันจะปลด
เปลื้องบำบัดความทุกข์ยากเดือดร้อนของปวงสัตว์  



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   89 

 

 

              มุทิตา:  เป็นผู้มีความยินดีเมื่อผู้อ่ืนอยู่ดีมีสุข มีจิตผ่องใสบันเทิง กอปรด้วย
อาการแช่มชื่นเบิกบานอยู่เสมอ ต่อสัตว์ทั้งหลายผู้ดำรงในปกติสุข พลอยยินดีด้วยเมื่อเขาได้ดี
มีสุข เจริญงอกงามยิ่งข้ึนไป  
             อุเบกขา:  เป็นผู้มีใจเป็นกลาง อันจะให้ดำรงอยู่ในธรรมตามที่พิจารณาเห็น
ด้วยปัญญา คือ มีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชั่ง ไม่เอนเอียงด้วยรักและชัง พิจารณาเห็น
กรรมที่สัตว์ทั้งหลายกระทำแล้ว อันควรได้รับผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุอันตนประกอบ 
พร้อมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตามธรรม รวมทั้งรู้จักวางเฉยสงบใจมองดู ในเมื่อไม่มีกิจที่
ควรทำ เพราะเขารับผิดชอบตนได้ดีแล้ว เขาสมควรรับผิดชอบตนเอง หรือเขาควรได้รับผล
อันสมกับความรับผิดชอบของตน 
 หลักพรหมวิหารธรรมเป็นพ้ืนฐาน 4 ประการที่แสดงออกต่อผู้อ่ืนตามสถานการณ์ที่
เกิดข้ึน ดังเช่น 
 สถานการณ์ที่ 1 เมื่อคนอ่ืนเขาอยู่เป็นปกติ เรามีเมตตา คือ มีความหวังดี มีความรัก 
มีความเป็นมิตร 
 สถานการณ์ที่ 2  เมื่อบุคคลอ่ืนนั้นตกต่ำ คือ เขาเดือดร้อนเป็นทุกข์ ประสบปัญหา 
เราก็มีกรุณา คือ พลอยไหวหวั่น สะเทือนใจไปกับความทุกข์ของเขา อยากจะช่วยบำบัดทุกข์
นั้น หรือยกเขาขึ้นมาจากทุกข์นั้น  
 สถานการณ์ที่ 3 เมื่อบุคคลอ่ืนนั้นเปลี่ยนจากปกติ และตกต่ำเป็นสูงขึ้น คือ ประสบ
ความสำเร็จ มีความสุขทำอะไรๆได้ดี หรือก้าวหน้าไปในทางดีงาม เราก็มุทิตา คือ พลอยยินดี
ด้วยในความดีงามและความสุข ความสำเร็จของเราพร้อมที่จะสนับสนุนส่งเสริม 
 สถานการณ์ที่ 4 ซึ่งสำคัญที่สุดที่จะรักษาสังคมไว้ได้ คือ เมื่อบุคคลอ่ืนนั้นละเมิด
ธรรม หรือสมควรรับผิดชอบต่อธรรม เราก็มีอุเบกขา คือ วางใจเป็นกลางไม่ขวนขวาย
ช่วยเหลือที่จะทำให้เสียธรรม โดยวางเฉยต่อบุคคลนั้นให้เขารับผิดชอบต่อธรรมและตาม
ธรรม ดำรงอยู่ในความสมเหตุสมผล เพราะฉะนั้น สังคมจึงต้องมีพรหมวิหารธรรมให้ครบ 
และให้เหมาะสมพอดี  ถ้าปฏิบัติได้ถูกต้องแล้ว สังคมจะมีดุลยภาพ โดยเริ่มตั้งแต่สังคมเล็ก
สุด คือครอบครัว (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2550: 82-84) 
 หลักสังคหวัตถุ 4 เพื่อการสงเคราะห์กันและกัน 



 

90   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

 การพัฒนาจิตสาธารณะต้องผูกสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน มีการยึดเหนี่ยวจิตใจกันและกัน 
การผูกไมตรี เอ้ือเฟ้ือ เกื้อกูล เป็นหลักสงเคราะห์ซึ่งกันและกัน ตามหลักสังคหวัตถุธรรม มี
อยู่ 4 ประการ ได้แก่ 
  ทาน เป็นการพัฒนาจิตสาธารณะตามหลักการให้เป็นการการอนุเคราะห์ด้วย
ความเมตตา ปรานีให้เพ่ือยึดเหนี่ยวน้ำใจ หรือให้เพ่ือเป็นการบุญกุศลโดยไม่หวังผลตอบแทน
ก็ได้การให้เป็นการสร้างไมตรีไว้ต่อกัน เป็นการเอ้ือเฟ้ือ เผื่อแผ่แก่กัน เสียสละแบ่งปัน
ช่วยเหลือกันด้วยสิ่งของ รวมไปถึงการให้ความรู้และแนะนำสั่งสอน ทานนี้ถือว่าเป็นคุณธรรม
เบื้องต้นข้อแรกที่มีอานุภาพมากในการที่จะผูกมัดใจของผู้อ่ืนได้อย่างดียิ่ง ดังพระพุทธพจน์
ที่ว่า “ททํ ปิโย โหติ ภชนฺติ นํ พหู นรชนผู้ไม่ตระหนี่ให้ทานย่อมเป็นที่รัก ชนเป็นอันมากย่อม
คบหานรชนนั้นซึ่งจะเห็นได้ว่า การให้ทาน คือ แบ่งปัน เสียสละส่วนตนให้กับผู้ อ่ืน หรือ
ส่วนรวมยิ่งให้มาเท่าไหร่ก็ยิ่งเพ่ิมความสำคัญให้กับตนเองในฐานะผู้ช่วยเหลือสังคมให้เกิดการ
เป็นอยู่อย่างมีความสุข อย่างไรก็ตามการให้ก็ย่อมจะต้องมีขอบเขตจำกัดเพราะหากมีการให้
ที่มากเกิดความจำเป็นและไม่ตรงกับความปรารถนาของผู้อ่ืนย่อมไม่นำมาซึ่งความยินดีต่อสิ่ง
นั้น ควรที่จะศึกษาความต้องการของชุมชนให้ถ่องแท้เสียก่อนจึงค่อยดำเนินการ  
  ปิยวาจา การพัฒนาจิตสาธารณะด้วย ปิยวาจา เป็นการให้คำแนะนำหรือ
ตักเตือนเพ่ือให้เกิดประโยชน์ต่อส่วนรวม ต้องอาศัยหลักการพูดถ้อยคำที่น่าฟัง เป็นการ
เจรจาอ่อนหวาน เจรจาด้วยวาจาที่ดีในเชิงปฏิบัติ  ปิยวาจา คือ เจรจาถ้อยคำอันเป็นที่รัก 
ไพเราะพูดให้เกิดความเข้าใจตรงกัน เกิดประโยชน์และเกิดความพึงพอใจ พูดถ้อยคำเป็นที่
นำมาซึ่งความรัก ความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน ไม่เป็นคำที่หยาบคาย การมีจิตสาธารณะใช้หลัก
ของการพูดให้กำลังใจ การพูดให้ผู้อ่ืนเข้าใจ เกิดความอ่ิมเอม และสุขใจ เกิดความสบายใจ จูง
ใจในการให้ความร่วมมือกระทำเพ่ือประโยชน์ต่อส่วนรวม 
  อัตถจริยา การพัฒนาจิตสาธารณะตามหลักอัตถจริยา เป็นการกล่าวถึงการ
ประพฤติตนให้เกิดประโยชน์ต่อส่วนรวม หลักธรรมข้อนี้มุ่งสอนตน 2 ด้าน คือ การทำตนให้
เป็นประโยชน์และการทำในสิ่งที่เป็นประโยชน์ตลอดถึงช่วยแก้ไขปรับปรุงส่งเสริมในทาง
จริยธรรม ได้แก่ 1) การทำตนให้เป็นประโยชน์หมายถึง ทำตนให้มีคุณค่าในสังคมที่ตนอาศัย
อยู่ ด้วยการตั้งใจ ฝึกฝนอบรมตนให้เป็นคนเจริญด้วยความรู้ ความสามารถมีคุณธรรม เป็น
บุตรที่ดีของบิดามารดา เป็นศิษย์ที่ดีของครูอาจารย์เป็นนักเรียนที่ดีของสถานศึกษา เป็น
พลเมืองที่ดีของประเทศชาติ ตลอดจนเป็นศาสนิกชนที่ดีของพระพุทธศาสนาตลอดไป และ2) 
การทำในสิ่งที่ เป็นประโยชน์คือ เมื่อทำตนให้เป็นประโยชน์แล้วก็ต้องสร้างตนให้เป็น



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   91 

 

 

ประโยชน์กับผู้ อ่ืนด้วยการให้ความช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ไม่นิ่งดูดาย มีน้ำใจไมตรีต่อกัน 
บำเพ็ญสาธารณประโยชน์ตามสติกำลังความสามารถ ซึ่งจะเห็นได้ว่า การพัฒนาจิตสาธารณะ 
ตามหลักอัตถจริยาจะเป็นการทำงานเพื่อให้เกิดประโยชน์สุขต่อผู้อื่นในสังคม  
  สมานัตตตา การพัฒนาจิตสาธารณะตามหลักสมานัตตตา คือ การทำตน
เสมอต้นเสมอปลาย ตลอดถึงวางตนเหมาะสมแก่ฐานะภาวะ บุคคล เหตุการณ์และ
สิ่งแวดล้อมที่มุ่งให้เกิด 1) การวางตนให้เหมาะสมกับฐานะที่ตนมีอยู่ในสังคม เช่น เป็น
หัวหน้าครอบครัวเป็นบิดามารดา เป็นครูอาจารย์ เป็นเพื่อนบ้าน เป็นต้น ตนอยู่ในฐานะอะไร
ก็วางตนให้เหมาะสมกับฐานะที่เป็นอยู่ และทำอย่างเสมอต้นเสมอปลาย และ 2) ปฏิบัติตน
อย่างสม่ำเสมอต่อคนทั้งหลาย ให้ความเสมอภาค ไม่เอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืน เสมอในสุขและ
ทุกข์ คือ ร่วมสุขร่วมทุกข์กัน ร่วมรับรู้ปัญหา และร่วมแก้ปัญหาเพ่ือประโยชน์ของสังคม 
ดังนั้น บุคคลที่วางตนเองให้สามารถเข้ากับผู้อื่นได้ ไม่ถือยศ ไม่มองผู้อื่นเป็นต่ำกว่าตนเอง ไม่
ดูถูกดูแคลนผู้อ่ืน เพราะวางตนเองในมีความเสมอต้นเสมอปลายจะทำให้ได้รับความรัก ความ
เคารพศรัทธาเป็นที่สุด ได้รับการไว้วางใจในสังคม 
 หลักอปริหานิยธรรม: การนำไปสู่สันติภาพของมนุษย์และสังคม 
  หลักอปริหารนิยธรรมเป็นหลักธรรมที่นำไปสู่สันติภาพของมนุษย์และสังคมที่อาศัย
อยู่ร่วมกันที่นำความเจริญมาให้ ด้วยการที่จะให้จะความสามัคคีที่เกิดจากการมีส่วนร่วมซึ่ง
สอดคล้องกับการมีจิตสาธารณะ ที่สามารถนำประโยชน์ให้กับตนเอง ผู้อ่ืน และประโยชน์ต่อ
ส่วนรวม การสร้างความสันติสุขตามความต้องการของท้องถิ่นไทยทีนำไปสู่ความรักความ
สามัคคีกันในชุมชน เพราะหลักอปริหานิยธรรม เป็นหลักธรรมอันไม่เป็นที่ตั้งแห่งความเสื่อม 
เป็นไปเพ่ือความเจริญฝ่ายเดียว สำหรับหมู่ชนหรือผู้บริหารบ้านเมือง ประกอบด้วยหลัก 7 
ประการ ได้แก่ 
  1. การหมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ หมายถึง การอยู่ร่วมกันในสังคมต้องมีการพบปะ 
พูดคุยกันเพ่ือแก้ไขปัญหา และแลกเปลี่ยนความคิดเห็นซึ่งกันและกัน มีเหตุผลที่ถูกต้องเป็น
ประโยชน์กัน เข้าใจกันดี 
  2. ความพร้อมเพรียงกันประชุมและเลิกประชุม เป็นกระทำกิจที่ควรทำเพ่ือเกิด
ความยุติธรรมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ความอยู่พร้อมกันเพ่ือทุกคนจะได้เห็นพ้อง หรือยอมรับ
ในสิ่งที่กระทำลงไปด้วยความเต็มใจ 



 

92   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

  3. ไม่บัญญัติสิ่งที่ยังมิได้บัญญัติ และไม่ล้มเลิกสิ่งที่บัญญัติไว้แล้ว การที่สังคมจะสงบ
สุขทุกคนต้องปฏิบัติตามกฎระเบียบที่วางไว้ โดยไม่ละเมิดกฎ ระเบียบของสังคมตามความพึง
พอใจของตน 
  4. การเคารพนับถือเชื่อฟังปราชญ์ ผู้รู้ ผู้นำ เป็นการเรียนรู้จากประสบการณ์จาก
ท่านเหล่านั้นมาใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อส่วนรวม 
  5. การให้เกียรติและยกย่องสตรี เป็นการสร้างความเท่าเทียมในสังคม โดยไม่เหยียด
เพศ หรือแบ่งสถานะในสังคม 
  6. การรักษาขนบธรรมเนียมประเพณี และปูชนียสถานที่ควรเคารพ เป็นการให้
ความสำคัญกับวัตถุที่มีคุณค่าทางจิตใจ เป็นศูนย์รวมของจิตใจ การรักษาขนบธรรมเนียม
ประเพณีให้ดำรงไว้สืบไปต้องอาศัยความร่วมมือของทุกฝ่าย 
  7. ให้การอารักขาคุ้มครองกับผู้ทรงศีล ทรงธรรม เป็นการส่งเสริมคนดีให้มีอยู่ใน
สังคมยิ่งขึ้น เพราะผู้ที่ประพฤติดี ปฏิบัติชอบสมควรได้รับการยกย่องให้เป็นผู้ที่มีคุณค่าใน
สังคม 
  กล่าวได้ว่า การพัฒนาจิตสาธารณะตามหลักธรรมที่กล่าวมาข้างต้นนั้น อันดับแรก 
ต้องพัฒนาตนเองให้พร้อมเป็นผู้ที่มีร่างกายแข็งแรงสมบูรณ์และมีจิตใจที่เบิกบาน ผ่องใจมี
คุณธรรมดำเนินชีวิตที่ดีงาม อันดับที่สอง ต้องมีความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืนปรารถนาที่จะให้
ผู้อื่นมีความสุข พ้นจากทุกข์ อันดับที่สามต้องมีความเสียสละสงเคราะห์ แบ่งปันซึ่งกันและกัน 
และอันดับสุดท้ายต้องรวมพลังเป็นหนึ่งเดียวเพ่ือ หากผู้ใดนำไปประพฤติ ปฏิบัติตามจะ
สามารถนำไปพัฒนาจิตสาธารณะเพ่ือให้เกิดประโยชน์ต่อทั้งตนเอง ผู้อ่ืน และสังคมโดยรวม
สืบไป 

 

บทสรุป  
 

   การแสวงหาเงินทองและอำนาจมากกว่าให้ความสำคัญด้านจิตใจ ส่งผลให้สังคมขาด
การใส่ใจต่อสภาพแวดล้อมและสังคมโดยรวม นำไปสู่ปัญหาสังคมด้านต่างๆมากมาย การนำ
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาส่งเสริมการพัฒนาบุคคลในสังคมให้มีจิตสาธารณะ มี
พฤติกรรมที่เกิดประโยชน์ต่อตนเอง ผู้อ่ืน และส่วนรวม ก่อนอ่ืนต้องพัฒนาตนเองให้มีความ
พร้อมทั้งกายและจิตด้วยหลักภาวนา 4 ด้วยการพัฒนาจิตให้มีความสมบูรณ์ด้วยคุณธรรม



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   93 

 

 

ควบคู่ไปกับการพัฒนากาย พฤติกรรม และสติปัญญา เมื่อมีจิตที่เป็นกุศลเกิดความสงบ สุข 
สดชื่น จะส่งผลให้การดำรงชีวิตที่ดี มีสุขภาพดี มีความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมอย่างถูกต้องดี
งามเกิดคุณประโยชน์ต่อสังคม เมื่อมีจิตที่ดีมีคุณธรรมย่อมสร้างความสัมพันธ์กับผู้อ่ืนได้ไม่
ยาก เพราะจิตที่ดีเป็นฐานความคิดจะนำพาให้เกิดความคิดที่ดีงาม มองโลกในแง่บวก มีความ
ปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน โดยเป็นไปตามหลักตามแนวทางพรหมวิหารธรรมที่น้อมนำมาไว้ประจำ
ใจและกำกับความประพฤติตนเองในการแสดงออกต่อผู้อ่ืน จะเป็นผู้ที่ปรารถนาให้ผู้อ่ืนมี
ความสุข อยากให้พ้นทุกข์ ชื่นชม ยินดีในสุขนั้นและมีจิตใจที่เที่ยงตรงไม่อคติเอนเอียง อีกทั้ง
ต้องการที่จะผูกมิตรไมตรีกับผู้อ่ืน ส่งผลให้เกิดความรัก สามัคคีกันในสังคม และยังสามารถ
สร้างความผูกพันห่วงใยกันตามแนวทางหลักสังคหวัตถุธรรมที่นำมาใช้เป็นเครื่องยึดเหนี่ยว
จิตใจกันและกัน ด้วยการเสียสละ แบ่งปัน ช่วยเหลือกัน การสื่อสารที่สร้างคุณประโยชน์ 
เข้าใจไปในแนวทางเดียวกัน และทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อผู้อ่ืนอย่างเสมอต้นเสมอปลาย และ
การพัฒนาจิตสาธารณะ ตามหลักอปริหานิยธรรมอันเป็นธรรมนำมาสู่ความเจริญรุ่งเรือง เกิด
สันติภาพจากความรักความสามัคคี จากการมีส่วนร่วมเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน   
 

เอกสารอ้างอิง 
 
จำนง อดิวัฒนสิทธิ์. (2549). จริยธรรมสำหรับผู้นำ. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
ชาย โพธิสิตา. (2541). “จิตสํานึกต อสาธารณะสมบัติ: ศึกษารายกรณีกรุงเทพมหานคร ”.  

รายงานการวิจัย. สถาบันวิจัยประชากรและสังคม มหาวิทยาลัยมหิดล. 
ชัยวัฒน์ ถิระพันธุ์.(2542). ทฤษฎีไร้ระเบียบ (Chaos Theory) กับทางแพร่งของสังคม  
 สยาม. กรุงเทพฯ :สถาบันการเรียนรู้และพัฒนาประชาสังคม 
พระเทพเวที ป.อ.ปยุต.โต.(2536). การศึกษา: เครื่องพัฒนาที่ยังต้องพัฒนา. พิมพ์ครั้งที่ 4.  
  ปัตตานี: สงขลานครินทร์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).(2548). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม.  

พิมพ์ครั้งที ่13. กรุงเทพฯ : อาร์เอส พริ๊นติ้ง แมสโพรดักส์ จำกัด. 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2550). พระไตรปิฏก ภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬา  
 เตปิฎก.ํ กรุงเทพฯ :  โรงพิมพ์หาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



 

94   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี.(2551). คู่มือการศึกษาพระพุทธศาสนาพื้นฐาน. นครปฐม: มูลนิธิ 
 แนบมหานีรานนท์ 
______. (2549). คู่มือการศึกษาพระอภิธัทมัตถะสังคหะ ปริจเฉทท่ี 1 จิตปรมัตถ์.  
 นครปฐม: มูลนิธิแนบมหานีรานนท์. 
ศักดิ์ชัย นิรัญทวี. (2541). บทบาทของมหาวิทยาลัยกับการศึกษาเพ่ือความเป็นประชา  
 สังคมSAHIL Thailand Journal. วารสารวชิาการ ปีที่ 52 ฉบับที่ 69. (มีนาคม).  
สุวิทย์ เมษินทรีย์. (2556). โลกเปลี่ยน ไทยปรับ. กรุงเทพฯ : กรุงเทพธุรกจิ 


