
พระในบ้านท่ีมักถูกลืม 
THE PARENTS AS ARAHANT AT HOME  

WHO HAVE OFTEN FORGOTTEN  
 
 

1มณทิรา สะแกทอง, 2อิสรพงษ ์ไกรสินธุ์ และ 3สมคิด สุขจิต 
1Montira Sakaethong, 2Isarapong Kraisin and 3Somkid Sukchit 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

 
1Montira@gmail.com 

 

Received July 25, 2020; Revised November 12, 2020; Accepted December 19,2020 

บทคัดย่อ 
 

วันเกิดเป็นวันสำคัญของชีวิต เมื่อวันคล้ายวันเกิดเวียนมาครบรอบ สำหรับชาวพุทธ
มีความเชื่อว่าการทำบุญจะเพ่ิมความเป็นสิริมงคล ทำให้ชีวิตยืนยาว และเจริญรุ่งเรือง ยังเป็น
การเริ่มต้นสำหรับอายุปีต่อไปด้วย การทำบุญวันเกิดเริ่มตั้งแต่สมัยพุทธกาล มีพราหมณ์ 2 
สามีภรรยา พาลูกไปหาเพ่ือนพราหมณ์ในป่า และบอกว่าลูกจะเสียชีวิตใน ๗วัน จึงแนะนำให้
ไปกราบพระพุทธเจ้า ซึ่งพระองค์ได้แนะ ให้นิมนต์พระสงฆ์ สวดพระปริตรตลอด 7 วัน ในวัน
สุดท้าย พระพุทธองค์ทรงเสด็จ ด้วยพระองค์เอง เด็กฟังพระปริตรครบ 7 วัน  ก็อยู่รอด
ปลอดภัยมีอายุถึง 120 ปีสำหรับประเทศไทยเริ่มในสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 เมื่อครั้งยังผนวชอยู่ โดยทรงมีพระราชดำริว่า การที่คนเรามีอายุวนมา
บรรจบครบรอบอีกครั้ง โดยไม่ตายไปเสียก่อน ถือเป็นลาภอันประเสริฐจึงควรยินดี และ
บำเพ็ญกุศล ที่เป็นประโยชน์ต่อตนเองและผู้อื่น จึงทำให้เกิดการทำบุญวันเกิดที่เรียกว่า เฉลิม
พระชนมพรรษา ขึ้น โดยมีการสวดมนต์เลี้ยงพระจำนวน 10 รูป และถวายสิ่งของแก่พระสงฆ์ 

 
1 อาจารย์, คณะครุศาสตร์  มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาลยัสงฆ์บุรรีัมย ์
2 อาจารย์, คณะครุศาสตร์  มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาลยัสงฆ์บุรรีัมย์ 
3 อาจารย์, คณะครุศาสตร์  มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาลยัสงฆ์บุรรีัมย ์



 

62   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

สืบทอดต่อเนื่องมาจนถึงปัจจุบันวิธีปฏิบัติ ในการทำบุญวันเกิด นั้น ถ้าจะได้อานิสงส์ เริ่มต้น
จากการ ทำใจกายให้เบิกบาน แจ่มใส ถือศีล 5 สวดมนต์ภาวนา ใส่บาตรพระหรือทำบุญเลี้ยง
พระ ถวายสังฆทาน (ตามอายุบวก 1 หรือตามกำลังศรัทธา) อุทิศส่วนกุศลให้บรรพบุรุษ เจ้า
กรรมนายเวร การให้ชีวิตร่วมบุญไถ่ชีวิตโคกระบือ ปล่อยปลาโดยเฉพาะปลาที่เขากำลังจะฆ่า
จะได้อานิสงส์มาก ร่วมบุญเพ่ือสาธารณประโยชน์ ใช้แรงงานของตนเองเพ่ือส่วนรวม สิ่ง
สำคัญที่สุดคือกราบขอพรบิดามารดา เป็นมงคลอันสูงสุด 
 
คำสำคัญ : วันเกิด, ทำบุญ 
 

Abstract 

 

Birthdays are important days of lives. When the time of the birthdays 
comes. The Buddhists so believe that philanthropy will increase prosperity, makes 
the life get longer and give the new age thriving. Birthday’s ceremony has started 
from the Buddha period which two Brahmin of husband and wife took their child 
to a friend in the forest. Their friend told that the child will be died within seven 
days, then had suggested the two Brahmin husband and wife going to the Buddha 
for the help. The Buddha gave them an advice to invite the monks to pray 
phraparit chanting throughout the seven days until the last day the Buddha come 
to them by himself. Towards the time of chanting, the child had listened to the 
phraprarit chanting, finally the child had survived up to 120 years old. In Thailand, 
it began the birthday ceremony in the reign of king Rama 4  when he was in 
ordination. In his royal thought when the birthday came once again, the people 
still alive, it is very good luck and suit for making merit to oneself and others. So 
the result of this ceremony as called Royal Birthday Anniversary by making the 
philanthropy that invited Ten monks to pray chanting and blessing. In the end, the 
owner of birthday gave the offerings to the monks which kept going on this 
traditional culture then and now. The way to practice the birthday ceremony 
begins with purifying the mind, preserving the five precepts, pray chanting and 
practicing meditation, offering food to the monks, dedicating merit to forefather 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |    63 

 

 

who passed away and person with previous deeds on each other, letting the cows 
free from killing and releasing fish, donating something for public, and as 
importantly bowing the parents and blessing from the ultimate prosperity of lives. 
 
Keywords : Birthday, Make merit 
 

บทนำ 
 

ประเทศต่างๆ ที่เจริญแล้วในโลก ล้วนแต่มีวัฒนธรรมอันดีงามประจำชาติของตน
ทั้งสิ้น ไม่ว่าประเทศนั้นจะอยู่ส่วนใดของโลก สำหรับชาติไทยเราก็มีวัฒนธรรมและระเบียบ
อันดีงามอยู่หลายประการ เช่น ความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่  ความมีใจกว้าง ความยิ้มแย้มแจ่มใส 
ความกตัญญูกตเวที ความอ่อนน้อมถ่อมตน การเคารพต่อผู้ใหญ่ และการบำรุงเลี้ยงดูพ่อแม่ 
เป็นต้น 
  “พระ”หมายถึงผู้ประเสริฐ ผู้ยอดเยี่ยม เพราะเป็นผู้มีคุณสมบัติดีอยู่ในตัว และทำ
ความดีต่อผู้อ่ืน โดยมิได้มุ่งหวังสิ่งตอบแทน ทำด้วยดวงใจอันเปี่ยมล้นด้วยความรัก  ความ
ปรารถนาดีและความสงสารเป็นที่ตั้ง หากผู้ใดทำได้ดังนี้ ไม่ว่าผู้นั้นจะครองเพศแบบไหน และ
อยู่ในวัยไหน ชาวโลกย่อมแซ่ซ้องสรรเสริญ  ผู้นั้นว่าเป็น “พระ” ในสายตาของเขา และ
พร้อมที่ยกมือทั้งสองขึ้นไหว้บูชา ยอมก้มศีรษะ หรือยอมน้อมกายหมอบราบกราบกรานด้วย
ความเต็มใจ มิได้ตะขิดตะขวงหรือลังเลใจเลยแม้สักน้อย เพราะมาเห็นแล้วว่าผู้นั้น คือ เนื้อ
นาบุญอันหาได้ยากของเขาอย่างแท้จริง “ความเป็นพระ” อย่างที่ว่ามานั้น มิได้จะเป็นเฉพาะ
กับนักบวชในศาสนาใดศาสนาหนึ่งตามความเข้าใจของคนทั่วไปเท่านั้น ความจริงเราท่านทุก
คนต่างก็เคยประสบพระหรือมีพระประกอบด้วยคุณงามความดีดังกล่าวมาแล้วทุกคน ทั้งมิได้
พบที่ในป่า ถ้ำ ลำเนาเขา หรือแดนบุญสถานนักบวชอ่ืนใดเลย หากพบกันอยู่ที่บ้านมีอยู่แล้ว
ในบ้านของเรานั่นเอง มิพักต้องไปหาที่อ่ืนเสียให้บาก เพราะพระดังกล่าวนี้หาได้ในบ้าน จึง
เรียกในที่นี้ว่า “พระในบ้าน”  

คำถามที่ถามต่อไปว่าแล้วพระในบ้านคือใคร “พระในบ้าน” นั้นคือ “พ่อ” กับ “แม่” 
หรือพระที่อาศัยอยู่ในบ้านและยังมีลมหายใจ คงไม่มีใครคัดค้านหรือกล้าปฏิเสธว่า ท่านทั้ง
สองได้นามว่าเป็นพระนั้น เพราะท่านมี “ความเป็นพระ” คือคุณงามความดีอยู่ในตัว และได้
ปฏิบัติภารกิจอันเป็นหน้าที่ของตัวอย่างครบถ้วนบริบูรณ์  ทั้งในด้านจิตใจก็เปี่ยมล้นด้วย 



 

64   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ความรัก ความปรารถนาดีและความสงสาร อันเป็นเหตุชักจูงให้ท่านได้เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ 
เสียสละยอมเป็น “ผู้ให้” อยู่ตลอดมา ตามปกติเรามักจะแสวงหาพระนอกบ้าน ไปกราบไหว้
พระกันตามวัด ตามถ้ำ ตามป่า หรือแม้อยู่บนยอดเขาก็ยอมไปกันด้วยความมุ่งมั่นว่าจะเป็น
มงคลแก่ตัว แม้จะไปค้างอ้างแรมกัน หรือใช้เวลาเดินทางไปเป็นวันๆ เราก็ยังทนหอบสังขาร
ไปจนกระทั่งถึงท่านจนได้ พอได้เห็นท่าน ได้กราบไหว้บูชาท่านแล้วก็กลับ เท่านี้ก็เกิดความ
อ่ิมใจหายเหน็ดเหนื่อย โอกาสหน้าก็แวะเวียนไปหาท่านบ่อยๆ เล่าทุกข์สุขให้ท่านฟัง ท่าน
ช่วยแก้ปัญหาชีวิตซึ่งมันคับอกคับใจให้ เป็นต้น “พระนอกบ้าน” ที่ว่ามานี้เราไปหาได้ บูชาได้
และทำได้บ่อย ๆ เสียด้วยซ้ำไป แต่เราทั้งหลายนี้ จะมีสักกี่คนเล่าที่นึกถึง “พระในบ้าน” กัน 
พระในบ้านที่ใจจดใจจ่อรอท่านบรรดาลูกๆ จะมาหา มากราบไหว้บูชาหรืออย่างน้อย ๆ มาให้
ท่านเห็นหน้าก็ดีใจแล้ว 

  

บุญกิริยาวัตถุ 
 

การบำรุงเลี้ยงดูพ่อแม่ ซึ่งเป็นคุณธรรมที่ปฏิบัติกันอยู่ในหมู่ประชาชนชาวไทย เป็น
วัฒนธรรมประเพณีอันดีงาม ซึ่งลูกหลานไทยทุกคนควรรักษาและเทิดทูนไว้ให้คงอยู่กับชาติ
ไทยของเราต่อไป เพราะการบำรุงเลี้ยงดูพ่อแม่ 

คำว่า บุญ นั้น เป็นนามธรรม หมายถึง การชำระหรือเครื่องชำระ ชำระจิตชำระใจให้
สะอาด แล้วผลที่ได้คือความสุข ส่วนคำว่าการทำบุญ นั้นแปลว่า การกระทำหรือปฏิบัติซึ่ง
สามารถให้ผลบุญแก่ผู้กระทำ ในทางพระพุทธศาสนาเรียกเป็นศัพท์เฉพาะว่า บุญกิริยาวัตถุ 
10 ซึ่งมีด้วยกัน 10 วิธี (กัลยาธรรม,ออนไลน์) คือ 

1. ทานมัย หมายถึง การทำทานทำให้ได้บุญ ทาน คือ การให้ การสละทรัพย์สินเงิน
ทอง ความรู้ ความช่วยเหลือ ฯลฯ ให้แก่ผู้อ่ืนย่อมทำให้ได้ผลตามที่ได้ให้นั้น ให้ทานอย่างไร
ย่อมได้ผลทานอย่างนั้น เราจึงควรตั้งใจให้สิ่งที่มีคุณ สิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ผู้รับ 

2. ศีลมัย หมายถึง การรักษาศีลทำให้ได้บุญ การรักษาศีล หมายถึง การควบคุม
ความประพฤติทางกาย วาจา ให้เป็นปกติ ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ไม่ประพฤติร้ายต่อผู้อื่น ย่อมจัด
ว่าเป็นการกระทำท่ีดี เป็นกุศลกรรมจึงทำให้ได้รับผลดี 

3. ภาวนามัย หมายถึง การเจริญภาวนาย่อมทำให้ได้บุญ ภาวนา คือ การลงมือ
ปฏิบัติ เพื่อการขจัดกิเลสอาสวะให้หมดสิ้นไป การบำเพ็ญภาวนาเป็นทางที่ทำให้หลุดพ้นจาก
ทุกข์ได้จริง จึงจัดเป็นบุญขั้นสูงสุด 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |    65 

 

 

4. อปจายนมัย (อ่านว่า อะปะจายะนะมัย) หมายถึง บุญที่เกิดจากการประพฤติตน
เป็นคนอ่อนน้อม ไม่กระด้าง ไม่ถือดี คนที่เป็นคนอ่อนน้อมย่อมเป็นที่เมตตาของผู้ที่รู้จักและ
ได้พบเห็น ความเมตตานั้นย่อมส่งผลให้ได้รับแต่สิ่งที่ดีงาม จึงจัดเป็นบุญอย่างหนึ่ง 

5. เวยยาวัจจมัย หมายถึง บุญซึ่งได้จากการขวนขวายช่วยกิจการงานของผู้อ่ืน ญาติ
พ่ีน้อง เพ่ือนบ้านใกล้เคียงมีกิจการงานอะไรที่พอช่วยได้ ไม่ว่าจะเป็นงานแต่งงาน งานขึ้น
บ้านใหม่ งานศพ หรืองานอ่ืน ๆ ถ้าเราช่วยด้วยความเต็มใจ ก็จะทำให้เกิดความรักใคร่ 
สามัคคีกัน เกิดความเป็นมิตรต่อกัน เมื่อเรามีความเดือดร้อน มิตรก็จะช่วยเหลือเรา นับเป็น
บุญอย่างหนึ่ง 

6. ปัตติทานมัย หมายถึง บุญที่สร้างด้วยการให้ส่วนบุญของตนแก่ผู้อ่ืน เช่น เวลาที่
เราถวายทานแด่พระสงฆ์ เราจะอุทิศส่วนบุญที่เราทำนั้นให้แก่ญาติที่ล่วงลับไปแล้ว ให้แก่เจ้า
กรรมนายเวร ให้แก่เทวดาและสัตว์ทั้งหลาย เป็นต้น การแผ่ส่วนกุศลของตนให้แก่ผู้อ่ืนดังนี้
นับเป็นบุญอย่างหนึ่ง 

7. ปัตตานุโมทนามัย หมายถึง บุญเกิดได้ด้วยการอนุโมทนา คือ การยินดีในบุญที่
ผู้อื่น เผื่อแผ่มาให้เรา เป็นการยอมรับในการทำดีของผู้อื่น ยอมรับน้ำใจที่ผู้อ่ืนเผื่อแผ่มาให้เรา 
การอนุโมทนาเม่ือมีผู้ตั้งใจแบ่งส่วนบุญให้เรา จึงจัดว่าเป็นบุญด้วย 

8. ธัมมัสสวนมัย (อ่านว่า ธัม-มัต-สะวะนะมัย) หมายถึง บุญสำเร็จได้ด้วยการฟัง
ธรรม ด้วยการหมั่นศึกษาหาความรู้ในทางธรรมะของพระพุทธเจ้า และปฏิบัติตนตามพระ
ธรรม คำสั่งสอนนั้น การฟังธรรมทำให้ได้บุญอย่างหนึ่ง 

9. ธัมมเทสนามัย หมายถึง บุญที่ได้ด้วยการสั่งสอนธรรมะ สอนความรู้ที่มีอยู่ให้ผู้อื่น
ได้รู้ด้วย ยิ่งมีผู้รู้ธรรมะปฏิบัติธรรมะมากขึ้นเท่าไร โลกก็จะมีแต่คนดี มีแต่คนที่ไม่เบียดเบียน
กัน ดังนั้น โลกก็จะเป็นโลกที่สงบสุขยิ่ง การสั่งสอนธรรมะให้ผู้อ่ืนจึงจัดว่าเป็นบุญอย่างหนึ่ง 

10. ทิฏฐุชุกรรม หมายถึง บุญที่เกิดจากการที่คิดให้ถูกให้ตรงตามหลักคำสอนของ
พระพุทธศาสนา การที่ไม่ทำนอกรีตนอกรอย นอกแบบพระพุทธศาสนาย่อมได้บุญ แม้คนที่
นับถือศาสนาอ่ืน ถ้าเราช่วยเหลือ ไม่เบียดเบียนทำร้ายเขาก็ถือว่า เป็นการกระทำที่ก่อให้เกิด
บุญได้เช่นเดียวกัน  
  จากข้างต้น สามารถกล่าวโดยสรุปได้ว่า วิธีการทำบุญ ซึ่งสามารถนำไปใช้ นำไป
ปฏิบัติในการทำบุญวันเกิดหรือทำบุญเนื่องในวันและโอกาสต่าง ๆ อย่างคร่าว ๆ ให้เข้าใจง่าย
ขึ้น จาก 10 วิธี เป็น 4 วิธี ดังนี้ 



 

66   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

1. การสละทรัพย์อย่างฉลาด เช่น การถวายสังฆทานก็เป็นสิ่งที่คนไทยคุ้นเคย หรือ
การบริจาคเงินเพ่ือช่วยเหลือเด็กกำพร้า หรือช่วยเหลือสงเคราะห์สัตว์พิการ เป็นต้น 

2. การทำชีวิตให้โปร่งเบา คือเรื่องเกี่ยวกับการบริโภคโดยตรง เพราะสมัยนี้เป็นยุค
บริโภคนิยมบางครั้ง ก็ไปคิดว่าการบริโภคมากเท่าไหร่ยิ่งมีความสุข แต่ที่จริงตามหลัก
พระพุทธศาสนา ถ้าเราบริโภคน้อยชีวิตเราก็จะเบาและเย็น เย็นแล้วก็มีความสุข เช่นการ
ลดละอบายมุขห่างไกลจากอบายมุขหรือการรักษาศีลไม่ไปเบียดเบียนใคร ชีวิตเราก็จะโปร่ง
เบา 

3. การเกื้อกูลด้วยแรงกาย หมายความว่าช่วยเหลือเอ้ือเฟ้ือผู้อ่ืนเช่นไปเป็นครู เป็น
อาสาสมัครสอนเด็ก หรือไปอุ้มเด็กที่ป่วยในโรงพยาบาล หรือเป็นอาสาสมัครบ้านพักคนชรา 
หรือช่วยเหลือชุมชนเช่นการช่วยเหลือสิ่งแวดล้อมในหมู่บ้านของเรา เกื้อกูลด้วยแรงกาย 

4. การฝึกจิตชำระใจ เช่นการทำสมาธิ การแผ่เมตตา การฟังธรรม การสนทนาธรรม 
ทั้งหมดนี้ถือเป็นการทำบุญทั้งนั้น คนไทยเราควรจะทำความเข้าใจและถือปฏิบัติใน
ชีวิตประจำวัน 

ดังนั้นคำว่าการทำบุญวันเกิด ก็คือ การกระทำหรือปฏิบัติเพ่ือให้เกิดการชำระจิตใจ
ให้สะอาด เนื่องในวันคล้ายวันเกิด หรือวันครบรอบวันเกิด โดยยังผลให้เกิดความสุขแก่
ผู้กระทำ นั่นเอง 
  ทั้งนี้การทำบุญนั้น คนไทยเรานิยมกระทำกันมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน แต่พิธีการ
ทำบุญคล้ายวันเกิด หรือการทำบุญครบรอบวันเกิดนั้น เริ่มมีปรากฏมาตั้งแต่ในรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว หรือรัชกาลที่ 4 เมื่อครั้งที่พระองค์ยังทรงผนวชอยู่ 
โดยเรียกการทำบุญวันเกิดในครั้งนั้นว่า เฉลิมพระชนมพรรษา และได้มีการยึดถือปฏิบัติมา
จนถึงยุคสมัยปัจจุบัน จริง ๆ แล้ว เราทุกคนมีวันเกิดเพียงวันเดียวเท่านั้น และวันนั้นก็คือ
วันที่เราคลอดออกมาจากครรภ์มารดา ไม่มีวันอ่ืนอีกแล้ว ฉะนั้นไม่ว่าที่ไหน เมื่อไหร่ ปีไหน 
เดือนอะไร จะวันนี้หรือวันไหน จะเวลานี้หรือเวลาใด เราทุกคนก็สามารถทำบุญได้ โดยไม่
จำเป็นต้องรอเพ่ือทำบุญในวันคล้ายวันเกิด หรือทำบุญในวันครบรอบวันเกิด ดังเนื้อหาในบท
เพลงค่าน้ำนม (DLTV มูลนิธิการศึกษาทางไกลผ่านดาวเทียม,ออนไลน์) 

แม่นี้มีบุญคุณอันใหญ่หลวง 
ที่เฝ้าหวงห่วงลูกแต่หลังเมื่อยังนอนเปล 
แม่เราเฝ้าโอละเห่ กล่อมลูกน้อยนอนเปล มิห่างหันเห ไปจนไกล 
เมื่อเล็กจนโตโอ้แม่ถนอม 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |    67 

 

 

แม่ผ่ายผอมย่อมเกิดจากรักลูกปักดวงใจ 
เติบโตโอ้เล็กจนใหญ่ นี้แหละหนาอะไร มิใช่ใดหนา เพราะ ค่า น้ำนม 
ควรคิดพินิจให้ดี ค่าน้ำนมแม่นี้จะมีอะไรเหมาะสม 
โอ้ว่า แม่จ๋าลูกคิดถึงค่าน้ำนม 
เลือดในอกผสมกลั่นเป็นน้ำนมให้ลูกดื่มกิน 
ค่าน้ำนมควรชวนให้ลูกฝัน 
แต่เมื่อหลังเปรียบดังผืนฟ้าหนักกว่าแผ่นดิน 
บวชเรียนพากเพียรจนสิ้น 
หยดหนึ่งน้ำนมกินทดแทนไม่สิ้น พระคุณแม่เอย 

เชื่อว่าลูก ๆ ทั้งหลายคงจะจำเพลงนี้ได้ “เพลงค่าน้ำนม” เป็นเพลงที่สะท้อนให้เห็น
ถึงความรักของแม่ ที่เฝ้าดูแลลูก ๆ ไม่ห่างกายนับตั้งแต่วันที่ลืมตาดูโลก ตั้งแต่วันแรกที่แม่รู้
ว่ามีใครอีกคนอยู่ในตัวของแม่ แม่ก็เฝ้าทะนุถนอม จะกินก็สรรหาแต่ของดีมีประโยชน์ ของที่
เคยชอบ เคยอร่อยแต่ไม่มีประโยชน์ก็จำต้องงดอดกินเสีย จะเดินจะนั่งก็ต้องค่อย ๆ เพราะ
กลัวจะกระเทือนถึงลูกน้อยในท้อง แม่ต้องทนลำบากอุ้มท้อง ประคบประหงมอยู่นานนับ 10 
เดือน จนวันแรกที่ลูกน้อยลืมตาขึ้นดูโลกและได้เห็นว่าลูกน้อย  มีร่างกายแข็งแรงสมบูรณ์ แม่
ก็เหมือนยกภูเขาออกจากอก เฝ้าประคบประหงมเลี้ยงดู ชนิดริ้นไม่ให้ไต่ไรไม่ให้ตอมจนลูก
น้อยเติบใหญ่ด้วยความยากลำบาก แต่ก็ยังมีลูกอีกหลายคนที่ยังไม่เคยสำนึกถึงพระคุณของ
แม่ วันเกิดทีไรแทนที่จะให้เป็นวันทบทวนบุญคุณแต่กลับเที่ยวสำมะเลเทเมา ไม่เคยคิดถึงคน
ที่รอลูกอยู่ที่บ้านด้วยความเป็นห่วง ลูกหลายคนพอถึงวันคล้ายวันเกิดก็เที่ยวตะลอน ๆ ไป
ทำบุญวันเกิด โดยลืมไปว่ายังมีพระอรหันต์อยู่ที่บ้าน การทำบุญนั้นก็เป็นเรื่องดีแต่จะมี
ประโยชน์อะไรหากลูก ๆ ลืมตอบแทนคุณแม่ วันเกิดปีนี้ก่อนจะออกไปทำบุญวันเกิดที่ไหน 
ลองตื่นแต่เช้ามาทำตัวเป็นลูกที่ดี ซื้อพวงมาลัยมะลิมากราบท่าน สำนึกในบุญคุณท่าน หรือ
จะพาท่านไปทำบุญวันเกิดด้วยกัน ก็เชื่อได้ว่ากุศลของการสำนึกในบุญคุณของบุพการี จะ
ส่งผลให้กับลูกๆ ทั้งหลายมีความสุข ความเจริญได้ไม่ต่างจากการออกไปทำบุญวันเกิดนอก
บ้าน 
 
 
 



 

68   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ความกตัญญู 
ความกตัญญูเป็นธรรมบรรจุในมงคลที่ 25 ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสไว้โดยมุ่งประเด็น

ให้นำไปพัฒนาคุณสมบัติของคนดี ให้ตระหนักเป็นนิจอยู่เสมอถึงความดีหรือประโยชน์ที่ผู้อ่ืน
มาปฏิบัติต่อเราหรือเป็นการพัฒนามนุษย์ให้กลายเป็นบุคคลที่ผู้รู้คุณคน ซึ่งการรู้บุญคุณคน
หรือรู้อุปการะคุณที่ผู้อ่ืนทำให้ตนเองนับถือ เป็นหลักแห่งความเป็นธรรมอย่างหนึ่งในสังคม
มนุษย์ เพราะเป็นการสอดคล้องกับหลักคำสอนว่า “การทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว” ตามที่
พระพุทธเจ้าทรงสอนไว้ มีคนทำดีให้กับเราและเราได้รับผลประโยชน์จากการทำดี ของเขา 
เป็นต้นว่า ได้ลาภ ยศ สรรเสริญ และความสุข แต่เรารับรู้เพียงผลประโยชน์ที่เกิดขึ้นแก่ตน 
ไม่รับรู้คุณความดีของเขาย่อมก่อให้เกิดความไม่ยุติธรรมต่อกัน ความกตัญญูเป็นหลักธรรมที่
พระพุทธศาสนาสอนให้คนเป็นคนดี ก่อให้เกิดความเมตตาเอ้ืออาทรกันในสังคม ซึ่งเป็นที่
ปรารถนาที่ต้องการในทุกชุมชน ทุกองค์กร และทุกสังคมที่ทุกแห่งในทุกยุคทุกสมัย คนที่มี
คุณสมบัติของความกตัญญูจะผลักดันทำความเจริญรุ่งเรืองให้ครอบครัว โรงเรียน ชุมชน 
สังคมและประเทศชาติเจริญ คนดีอยู่ในครอบครัว โรงเรียน องค์กร ชุมชน สังคม ประเทศใด 
แหล่งพื้นที่แห่งนั้น ๆ ย่อมมีความสุข ความกตัญญูจึงเป็นคุณสมบัติและสัญลักษณ์ของคนดีซึ่ง
เป็นบุคคลย่อมมีชีวิตประสบแต่ความก้าวหน้าเจริญรุ่งเรือง เป็นหลักถือปฏิบัติในการดำเนิน
ชีวิตของสัตบุรุษ ในสังคมชาวพุทธคนมีกตัญญูกตเวทีย่อมเป็นผู้ควรค่าแก่ ความรัก เกียรติ 
ศักดิ์ศรี และการยกย่องสรรเสริญจากผู้อื่น เนื่องด้วยการได้ปฏิบัติธรรมอันถือเป็นมงคลอย่าง
ที่สุด ในขณะที่ความคิดและความเชื่อตามวัฒนธรรมไทย ที่สรรเสริญ ผู้มีความกตัญญู และ
ตำหนิ ผู้ที่ไม่รู้จักบุญคุณคนอ่ืนเป็นอย่างมาก คนไทยมีความเชื่อว่าผู้ที่มีความกตัญญูต่อพ่อแม่ 
ครูอาจารย์ จะมีความเจริญรุ่งเรืองประสบความสำเร็จในชีวิต ในทางตรงกันข้ามผู้ที่ไม่มีความ
กตัญญูหรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่าคนเนรคุณจะไม่ประสบความสำเร็จในชีวิตและไม่เป็นที่
ยอมรับของสังคม อย่างที่มีการเปรียบเทียบว่าคนที่เนรคุณเป็นคนไม่มีศิลปะในการดำเนิน
ชีวิต จิตใจขาดน้ำหล่อเลี้ยง หยาบกระด้าง ไม่เอาใจเขามาใส่ใจเราขาดความเห็นอกเห็นใจ
ผู้อื่น และไม่มีความเมตตาเอ้ืออาทรต่อผู้อ่ืน (บุษกร วัฒนบุตร, ม.ป.ป.) 

ดังนั้นความกตัญญูจึงเป็นลักษณะของการรู้สึกสำนึกในคุณ ด้วยแสดงความเคารพ 
นับถือ เชื่อฟัง การทำให้ผู้อื่นสบายใจ และช่วยเหลือในกิจการงานต่าง ๆ การกระทำลักษณะ
นี้ ย่อมนำมาซึ่งความสุข ความสบายใจ ความเจริญ และเป็นสิริมงคลแก่ ชีวิตและหน้าที่ การ
งาน ดังนั้นความกตัญญูเป็นสัญลักษณ์หรือเครื่องหมายของคนดี ด้วยการเริ่มจากการที่
เยาวชนไทยได้รับการปลูกฝังคุณลักษณะที่ดีในเรื่องของความกตัญญูต่อผู้มีพระคุณถือเป็น



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |    69 

 

 

เรื่องที่ดี เป็นการสร้างภูมิคุ้มกันให้สังคม การเลี้ยงดูของครอบครัว การกล่อมเกลาทางสังคม 
เป็นสิ่งสำคัญที่จะช่วยอบรมและส่งเสริมพฤติกรรมของเด็กและเยาวชนให้มีคุณลักษณะของ
การเป็นคนมีความกตัญญู ความตระหนักรู้ในคุณของบุคคล สัตว์ และสิ่งแวดล้อมที่มีผลต่อ
ตนเองทั้งโดยตรงและโดยอ้อม เพ่ือการเจริญเติบโตเป็นผู้ใหญ่  ผู้นำ ผู้บริหารองค์กร 
หน่วยงาน ประเทศได้อย่างแข็งแรง มั่นคง และยั่งยืน เป็นการประคองโลกให้เป็นอยู่ได้ และ
อยู่ได้ด้วยความสงบสุข(Buddhadhaspikkhu, 1993) 
 

ความหมายของความกตัญญู 
ความกตัญญูมาจากคำว่า กะตัน เป็นคำนาม (ผู้) รู้อุปการะที่ท่านทําให้ (ผู้) รู้คุณ

ท่าน เป็นคําคู่กับกับ กตเวที. [ป. กต ว่า (อุปการคุณ) ที่ท่านทำแล้ว และ ญู  ว่า ผู้รู้ . 
(พจนานุกรมแปล ไทย-ไทย ราชบัณฑิตยสถาน) เป็นการรู้สึกสำนึกในคุณ เป็นผู้รู้คุณที่คนอ่ืน
ทำให้แก่ตน ซึ่งความกตัญญูจะเป็นความดีที่เป็นพ้ืนฐานของคนดี เมื่อคนดีมีความกตัญญูเป็น
พ้ืนฐานแล้ว ความดีทั้งหลายก็ไหลไปอยู่กับคนดี เปรียบเสมือนลำธารทุกสายไหลลงสู่แม่ น้ำ
ใหญ่ และสร้างความมีประโยชน์ให้แก่ คน สัตว์ สิ่งของและแม้แต่สิ่งแวดล้อม ซึ่งการเป็นคนดี
ที่คิดทำดีต่อและสนองดีตอบ (Cheewarattaphat, 1997) มีอยู่ 2 จำพวก คือ 

1. คนดีแบบมีเง่ือนไข ซึ่งเป็นลักษณะที่เป็นคนดีไม่บริสุทธิ์ เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน 
2. คนดีแบบไม่มีเงื่อนไข ซึ่งเป็นลักษณะที่เป็นคนดีบริสุทธิ์ ไม่หวังผลตอบแทน 
พ้ืนฐานที่ดีของมนุษย์ คือความกตัญญู อันเป็นศิลปะในการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคม 

เนื่องจากมนุษย์เป็นสัตว์สังคม มีความสัมพันธ์กับผู้อื่นและสิ่งอ่ืนอยู่อย่างเป็นพลวัต นับตั้งแต่
เกิดก็มีบุพพการีเลี้ยงดู เข้าโรงเรียนก็มีครูบาอาจารย์สั่งสอน เข้าปฏิบัติงานก็มีผู้บริหารอบรม
การปฏิบัติงานที่ถูกต้อง มีเพ่ือนร่วมงานช่วยกันทำงานเป็นทีมเพ่ือส่งผลให้งานประสบ
ความสำเร็จ รวมทั้งอาศัยปัจจัย 4 เพ่ือการดำรงชีวิต มนุษย์จึงจำเป็นต้องเข้าใจความหมาย
ของกตัญญูซึ่งเป็นคุณสมบัติของคนดีดังกล่าวมาข้างต้น 
 

ลักษณะของความกตัญญู 
ปัจจุบันมีกระแสความเจริญทางเทคโนโลยีอย่างไร้ขีดจำกัด สิ่งยั่วยุตามกระแสโลกที่

มีความพลวัตต่าง ๆ อาจจะก่อให้เกิดความพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ของเด็กเยาวชน 
ตลอดจนการสร้างการพัฒนาความเจริญทางวัตถุมากกว่าคำนึงถึงการพัฒนาความเจริญ



 

70   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ทางด้านจิตใจ ตลอดจนความต้องการทางด้านวัตถุเพ่ือมาสนองความต้องการทางกาย ทางใจ
ในการดำรงชีวิตประจำวันของสมาชิกในสังคมทำให้ เกิดการแย่งชิงโอกาส เพ่ือการ
ประกอบการเลี้ยงชีพ โดยบกพร่องในการคำนึงเรื่องคุณธรรมและจริยธรรมในจิตใจ ขาดการ
คำนึงถึงวิถีชีวิตแบบดั้งเดิมของคนไทยที่มีความกตัญญู รู้จักตอบแทนบุญคุณ ซึ่งความกตัญญู
เป็นคุณธรรมที่สำคัญอย่างยิ่งที่ จะช่วยรักษาและประคับคองสังคมไทย ผู้ที่มีความกตัญญูมี
จิตสำนึกในคุณท่านและคิดตอบแทน ส่วนผู้ที่ไม่มีความกตัญญูคือคนอกตัญญู ไม่รู้คุณ ย่อม
ถูกมองว่าเป็นคนไม่ดี ไม่น่าคบหา ความกตัญญูเป็นคุณธรรมพ้ืนฐานของมนุษย์ ในสังคม
มนุษย์ต้องเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับผู้อ่ืนและสิ่งอ่ืน ชีวิตด้านกายภาพดำรงอยู่ได้เพราะได้รับการ
อุปการะเลี้ยงดูจากบุคคลต่าง ๆ มีพ่อแม่ ครูอาจารย์ ญาติพ่ีน้อง เป็นต้น ความกตัญญูนี้เป็น
คุณธรรมที่มนุษย์ควรปฏิบัติไม่เฉพาะต่อมนุษย์ด้วยกันเท่านั้น แต่รวมไปถึงต่อสัตว์และพืช
ด้วย ผู้ที่มีความกตัญญูย่อมจะทำตนเองให้มีความสุขและทำผู้อ่ืนให้มีความสุขด้วย ลักษณะ
ของคนมีความกตัญญูตามหลักพระพุทธศาสนา มี 2 ลักษณะ ได้แก่  

กตัญญูชั้นสามัญ เป็นกตัญญูอย่างสามัญทั่วไปเป็นการรู้อุปการะคุณที่บุคคลอ่ืนทำ
ให้เรา ซึ่งเป็นเหตุให้เกิดกตเวที เป็นการตอบแทนคุณ ซึ่งเด็กและเยาวชนจะยอมรับว่าใครมี
คุณก็ต่อเมื่อเขาทำอะไรให้กับ 
ตนเท่านั้น เช่น การยอมรับว่าพ่อแม่มีพระคุณเพราะได้เลี้ยงดูมา ยอมรับว่าครูมีพระคุณ 
เพราะได้อบรมสั่งสอน ยอมรับว่าญาติพ่ีน้องมีบุญคุณ เพราะเคยให้ข้าวให้ขนม  

กตัญญูชั้นสัตบุรุษ เป็นความกตัญญูชั้นสูง ได้แก่การรู้จักคุณธรรมความดีที่มีอยู่ใน
ตัวบุคคลอ่ืน ใครมีความดีก็รู้ว่าเขาเป็นคนดี ไม่ว่าจะทำอะไรให้เราหรือไม่ก็ตาม ไม่ยึดเอา
ตัวเองเป็นเครื่องวัดความดีของคนอ่ืน เป็นการตัดสินความดีด้วยความดี และรู้จนกระทั่งว่า
ธรรมทั้งหลายมีคุณค่าอย่างไร และพยายามถ่ายทอดคุณลักษณะที่ดีนั้นมาใส่ตัวเรา เพ่ือจะได้
ทำความดีเป็นแบบอย่างที่ดีเหมือนเขา โดยที่ลักษณะความกตัญญูที่จะต้องแสดงออกให้
ปรากฏนั้นมีอยู่ 3 ประเด็น คือ 

1. กตัญญูต่อบุคคล เช่น ลูกกตัญญู ศิษย์กตัญญู พลเมืองกตัญญู และศาสนิกชนมี
ความกตัญญ ู

2. กตัญญูต่อสัตว์ สัตว์ที่มีคุณต่อมนุษย์นั้นมี ช้าง ม้า วัว ควาย เป็นต้น ที่ใช้เป็น
พาหนะ ลากซุง เทียมเกวียนและไถนา เป็นต้น คนกตัญญู ย่อมรู้คุณของสัตว์เหล่านี้ 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |    71 

 

 

3. กตัญญูต่อสิ่งที่ไม่มีวิญญาณ บรรดาสิ่งของเครื่องใช้ที่เป็นคุณประโยชน์แก่ตน 
หรือสิ่งที่ป้องกันภัยอันตรายได้ในเวลาอับจนมาแล้ว คนกตัญญูย่อมรู้สึกรักใคร่ไม่อยากให้ใคร
เอาไปได้หรือเอาไปทำลายเสีย  
บางทีถึงต้องเปล่งวาจาว่าสิ่งนี้คู่ชีวิตทีเดียว ตัวอย่างเช่น ไม้คานที่ใช้หาบของขาย เมื่อเจ้าตั้ง
ตัวได้เป็นคนมั่งมีศรีสุขขึ้น คิดถึงคุณของไม้คานได้ เลี่ยมทองเก็บไว้เป็นที่ระลึก เป็นต้น 

ลักษณะของคนท่ีกตัญญูรู้คุณ ควรมีลักษณะดังนี้ 
1. มีความซื่อสัตย์ 
2. จงรัก และภักดี 
3. อ่อนน้อมถ่อมตน 
4. มีสติระลึกได้อยู่เสมอ 
5. ไม่ประทุษภัยต่อคน สัตว์ และสิ่งของ 
6. ไม่ลบหลู่ดูหมิ่นผู้มีคุณ 
7. มีเมตตาจิต คิดเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ 
8. รักเกียรติและศักดิ์ศรีของตน 
9. เป็นที่รักของคนท่ัวไป 
10. ชีวิตมีแต่ความสุข และสมหวัง 

สังคมมนุษย์จะอยู่ด้วยกันด้วยความมั่นคง ยั่งยืนและรอดปลอดภัยได้ด้วยความ
กตัญญู ซึ่งเป็นบ่อเกิดความรักและความผูกพัน เช่น พ่อ-แม่-ลูก ครูกับศิษย์ ฯลฯ ความ
กตัญญูช่วยให้เกิดความเคารพนับถือ เมื่อมีคนเคารพนับถือแล้ว ก็มีแต่ความเบิกบานสำราญ
ใจ เกิดความสุข ความสบายใจ เกิดปัญญาที่จะนำมาใช้ในการส่งเสริมการใช้ชีวิตให้มีความ
เจริญก้าวหน้ายิ่งๆ ขึ้นไป ส่วนการแสดงออกต่อผู้มีพระคุณมีลักษณะ ดังนี้  

พ่อแม่ เป็นผู้ให้กำเนิดแก่ลูก เลี้ยงดูป้องกันและรักษาพ่อแม่ที่เป็นพ่อแม่จริง ๆ เมื่อ
ให้กำเนิดลูกแล้วจะไม่ทอดทิ้ง ถึงแม้จะประสบความลำบากยากจน ลำเค็ญสักเพียงใดก็ตาม 
ก็จะไม่ทอดทิ้งลูก กลับคอยป้องกันภัยอันตรายต่าง ๆ ไม่ให้เกิดแก่ลูก เมื่อมีเหตุสุดวิสัยที่จะ
ป้องกันได้ เช่น ต้องประสบภัยคือความเจ็บไข้ได้ป่วย พ่อแม่ก็ไม่ทอดทิ้งพยายามรักษา 
พยาบาลด้วยตัวเองบ้าง หาหมอมารักษาบ้าง บางครั้งพ่อแม่ต้องทำงานหนัก อาบเหงื่อต่างน้ำ 
ยอมอด ยอมทนเพ่ือลูก ต้องการให้ลูกได้ศึกษาเล่าเรียน มีความรู้ ความฉลาดเท่าทันคนอ่ืน 
พ่อแม่  นอกจากจะให้กำเนิด เลี้ยงดู  ป้องกันรักษาลูกแล้ว ท่านทั้ งสองยังมีจิตใจที่



 

72   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ประกอบด้วยคุณธรรม คือ พรหมวิหารธรรม 4 ประการ อันได้แก่ เมตตา ความรักใคร่สนิท
สนม กรุณา ความปรานีสงสารในเมื่อมีความทุกข์ยากเดือดร้อน มุทิตา พลอยยินดีใน
ความสำเร็จของลูกด้วยความจริงใจ และ อุเบกขา ความวางเฉยในเมื่อลูกมีการงานทำ 
สามารถเลี้ยงตนและครอบครัวได้ พ่อแม่ได้เลี้ยงดู จึงต้องเลี้ยงท่านตอบแทน ช่วยทำการงาน
ของท่าน รักษาวงศ์สกุลไว้ ประพฤติตนให้เป็นผู้ควรรับมรดก เมื่อท่านล่วงลับไปแล้ว ควร
ทำบุญอุทิศส่วนบุญส่วนกุศลไปให้ ดังนั้น พ่อแม่จึงเป็นผู้มีคุณแก่ลูกท้ังหลาย 

ครูอาจารย์ เป็นผู้ประสิทธิ์ประสาทความรู้ให้ ไม่ว่าจะเป็นระดับไหน ชั้นไหนก็ตาม 
เรียกว่าท่านสอนให้เรามีความรู้ ความสามารถ ประกอบด้วยคุณธรรม จริยธรรม นำคุณธรรม
และจริยธรรมไปใช้เป็นเครื่องมือป้องกันตัวเอง นำความรู้ความสามารถไปใช้เป็นเครื่องมือใน
การประกอบอาชีพการงาน ครูอาจารย์นับได้ว่า เป็นครูคนที่สองรองจากพ่อแม่ ครูอาจารย์ 
ได้อบรมสั่งสอน จึงต้องต้อนรับด้วยความเต็มใจ เมื่ออยู่ร่วมกับท่าน ต้องเข้าไปคอยอุปัฏฐาก
รับใช้ เมื่อไม่ได้รับใช้ใกล้ชิดท่าน เวลาท่านมีกิจเรียกใช้ ก็ยินดีรับใช้ เชื่อฟังคำสอนของท่าน 
และตั้งใจศึกษาเล่าเรียน ดังนั้น ครูอาจารย์จึงเป็นผู้มีคุณแก่ ศิษย์ทั้งหลาย 

พระมหากษัตริย์ พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว พระองค์ผู้ทรงเป็นพระประมุขของ
ประเทศ สืบเชื้อสายมาจากกษัตริย์องค์ก่อน ๆ ซึ่งได้รักษาเอกราชของประเทศมา ไม่ต้องตก
เป็นเมืองขึ้นของชาติอ่ืน มอบมรดกคือเอกราชและอธิปไตยไว้ให้แก่ประชาชน แม้ทุกวันนี้
พระองค์ทรงเป็นศูนย์รวมแห่งจิตใจของชนชาติไทย ทรงสละความสุขส่วนพระองค์เพ่ือ
ความสุขของพสกนิกร โดยไม่เลือกชั้นวรรณะ แม้จะอยู่ในถิ่นทุรกันดารไกลแสนไกลเพียงใด 
พระองค์ก็เสด็จไปบำบัดทุกข์ บำรุงสุข ช่วยเหลือและให้กำลังใจเสมอ พระมหากษัตริย์ จึง
เป็นผู้มีคุณแก่พสกนิกรทั้งหลาย สมควรที่บุคคลผู้อาศัยอยู่ใต้ร่มพระบารมีต้องประพฤติตน
เป็นพลเมืองดี เคารพเชื่อฟังในพระบรมราโชวาทท่ีตรัสสอน 

ด้วยเหตุที่พ่อแม่ ครูอาจารย์ และพระมหากษัตริย์ ได้สร้างสิ่งที่เป็นประโยชน์ให้แก่
ลูก จึงนับว่าเป็นผู้มีคุณ และสมควรอย่างยิ่งที่ทุก ๆ คนควรที่จะตอบแทนคุณ คือ สร้างสิ่งที่
เป็นประโยชน์ให้แก่ท่านเหล่านั้นบ้าง ตามสมควรแก่ความสามารถและโอกาสอำนวยในการ
ประกาศคุณท่าน คือ การประกาศว่า  ผู้มีพระคุณของเราดีอย่างไรบ้าง เช่น ถ้าผู้มีพระคุณ
เป็นพ่อแม่ ทำโดยพูดถึงพ่อแม่ให้คนอ่ืนฟังได้ว่า ท่านดีกับเราอย่างไร กิจกรรมที่นิยมทำกัน
มากคือ การทำบัตรอวยพรวันพ่อและวันแม่ แต่วิธีที่ดีที่สุดคือ ประกาศที่ตัวเอง เพราะเป็นลูก
และได้รับการอบรมมาจากพ่อแม่ ฉะนั้น ความประพฤติของเด็กจะเป็นตัวประกาศคุณพ่อแม่
ไม่ว่าจะตั้งใจหรือไม่ก็ตาม ตอบแทนคุณท่าน คือ เมื่อรู้ว่าท่านมีคุณหรือมีอุปการะ ต้องตอบ



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |    73 

 

 

แทน เช่น ถ้าผู้มีพระคุณเป็นพ่อแม่ ลูกสามารถตอบแทนได้โดย เป็นเด็กดี ช่วยงานบ้านง่าย ๆ 
ประพฤติตนเป็นลูกท่ีดี 

ความกตัญญู ทำให้สถาบันครอบครัวและสังคมมั่นคง ซึ่งนับว่าเป็นหลักธรรมพ้ืนฐาน
ที่ทำให้มนุษย์รู้จักการกระทำหน้าที่อันเหมาะสมของตนเอง โดยเริ่มจากความรับผิดชอบต่อ
ตนเอง ความรับผิดชอบต่อหน้าที่ในสถาบันครอบครัว โดยบิดามารดาทำหน้าที่ในฐานะ
บุพการี และบุตรธิดาปฏิบัติหน้าที่ต่อบิดามารดา ในฐานะผู้มีความกตัญญูกตเวที อันจะขยาย
ผลในระดับสังคมที่กว้างออกไป ความกตัญญูช่วยให้โลกอยู่รอดไม่มีปัญหา ปัญหาคนชราไม่มี
คนเลี้ยง ปัญหาสงคราม ปัญหาความโหดร้ายทารุณ ปัญหาการเมือง ปัญหาเศรษฐกิจ ฯลฯ ก็
จะหมดไป สภาวะสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติจะสมดุลไม่ถูกทำลาย คนมีความกตัญญูย่อม
ระลึกถึงบุญคุณของป่าไม้ ทุ่งนา แม่น้ำ ลำธาร ถนนหนทาง และสิ่งสาธารณประโยชน์ อ่ืน ๆ 
ฯลฯ ช่วยกันอนุรักษ์ บำรุง รักษาให้สิ่งเหล่านั้นคงอยู่ร่วมกับมนุษย์อย่างสมดุลและกลมกลืน  

แนวทางการจัดกิจกรรมของพ่อแม่ที่ช่วยส่งเสริมความกตัญญู ที่เป็นวัฒนธรรมที่ดี
งามตามขนบธรรมเนียมประเพณีและวัฒนธรรมไทยได้สอดแทรกความกตัญญูกตเวทีไว้เกือบ
ทุกเรื่อง เช่น การทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้กับผู้ตาย การบวช วันขึ้นปีใหม่ วันสงกรานต์ วัน
ลอยกระทง การทำบุญวันคล้ายวันเกิด เป็นต้น เป็นเรื่องที่ไม่ยากถ้าพ่อแม่ให้การเลี้ยงดูเอาใจ
ใส่ และเป็นแบบอย่างที่ดีให้กับลูกในการสร้างพฤติกรรม ดังนี้ กิจกรรมทางตรง คือ การ
ส่งเสริมให้ลูกได้ปฏิบัติและทำกิจกรรมที่เป็นการปลูกฝังให้เกิดความกตัญญู  เช่น สอนให้ลูก
ช่วยยกน้ำดื่มมาให้พ่อแม่ เมื่อกลับมาจากทำงาน การช่วยถือของเล็ก ๆ น้อย ๆ เมื่อต้องไป
ซื้อของ หรือการที่ลูกช่วยงานบ้านง่าย ๆ พ่อแม่ควรชื่นชม และเน้นถึงความสำคัญของ
พฤติกรรมว่าลูกได้แสดงออกถึงความกตัญญูต่อพ่อแม่แล้ว และกิจกรรมทางอ้อม คือ การเป็น
แบบอย่างที่ดี พ่อแม่ต้องแสดงพฤติกรรมความกตัญญูให้ลูกเห็น เช่น การซื้อของหรือการ
ทำอาหารให้คุณปู่ คุณย่า คุณตา คุณยาย หรือญาติผู้ใหญ่ที่มีพระคุณ ให้ลูกได้มีส่วนร่วมใน
การมอบสิ่งของ หรืออธิบายสาเหตุที่ต้องแสดงความกตัญญูต่อท่านเหล่านั้นว่า ท่านมีบุญคุณ
อย่างไรต่อเรา ถ้าไม่ท่านเหล่านั้น เราจะเป็นอย่างไร และให้ลูกวิเคราะห์ผลของการทำ
กิจกรรมนั้น ไม่ว่าจะเป็นทางกาย หรือความรู้สึกอ่ิมเอมทางจิตใจ เมื่อได้แสดงความกตัญญู
ต่อผู้อื่น 
 
 



 

74   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ความกตัญญูตามแนวพระพุทธศาสนา 
 

นิมิตฺตํ สาธุรูปานํ กตญฺญูกตเวทิตา อ่านว่า นิ-มิด-ตัง-สา-ทุ-รู-ปา-นัง-กะ-ตัน-ยู-กะ-
ตะ-เว-ทิ-ตา ความกตัญญู รู้คุณ เป็นเครื่องหมายของคนดี ที่สอนให้บุคคลผู้รู้คุณของคนอ่ืน 
บุคคลผู้รู้คุณที่คนอ่ืนกระทำแล้วและทำตอบแทน บุคคลที่มีคุณและสร้างสิ่งที่เป็นประโยชน์
แก่เรานั้นมีมากมาย ยกตัวอย่างเช่น พ่อแม่ ครูอาจารย์ พระมหากษัตริย์ เป็นต้น ซึ่งในมงคล 
38 มีเรื่องความกตัญญูบรรจุที่มงคล 25 ดังนี้ 

กตัญญู   รู้บุญ   คุณพ่อแม ่
คนเฒ่าแก ่ แลอาจารย์  ท่านทรงศีล 
จอมมุนินทร์  ปิ่นเกล้า  เจ้าธานี 
หาวิธี    แทนคุณ   สมดุลกัน  

แสดงให้เห็นถึงการรู้คุณ และตอบแทนท่านผู้นั้น บุญคุณที่ว่านี้มิใช่ว่าตอบแทนกัน
แล้วก็หายกัน แต่หมายถึงการรำลึกถึงพระคุณที่เคยให้ความอุปการะแก่เราด้วยความเคารพ
ยิ่ง ท่านว่าสิ่งของหรือผู้ที่ควรกตัญญูนั้นมีดังนี้ 

1. กตัญญูต่อบุคคล บุคคลที่ ควรกตัญญูก็คือใครก็ตามที่มีบุญคุณควรระลึกถึงและ
ตอบแทนพระคุณ เช่น บิดา มารดา อาจารย์ เป็นต้น 

2. กตัญญูต่อสัตว์ ได้แก่ สัตว์ที่มีคุณต่อเราช่วยทำงานให้เรา เราก็ควรเลี้ยงดูให้ดีเช่น
ช้าง ม้า วัว ควาย หรือสุนัขที่ช่วยเฝ้าบ้าน เป็นต้น 

3. กตัญญูต่อสิ่งของ ได้แก่ สิ่งของทุกอย่างที่มีคุณต่อเราเช่น หนังสือที่ให้ความรู้แก่
เรา อุปกรณ์ทำมาหากินต่าง ๆ เราไม่ควรทิ้งคว้าง หรือทำลายโดยไม่เห็นคุณค่า  

เพราะฉะนั้นความกตัญญูทำได้ไม่ยาก เพียงแค่มีจิตใจที่บริสุทธิ์และจริงใจ สร้างสิ่งที่
เป็นประโยชน์ให้แก่ท่านเหล่านั้น ตามสมควรแก่ความสามารถและโอกาสอำนวย และที่
สำคัญควรมีจิตใจที่เมตตาอารี คอยช่วยเหลือผู้อ่ืนเหมือนที่ผู้อื่นคอยช่วยเหลือเรา แล้วผลบุญ
นั้นจะส่งผลดีให้แก่เราไม่วันนี้ก็วันข้างหน้า ซึ่งในทางพระพุทธศาสนากล่าวได้ว่าผู้ที่เราควร
ปฏิบัติให้ถูกต้องตามหน้าที่ มีด้วยกัน 6 อย่างคือ ทิศทั้ง 6 ในทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ 

1. ทิศเบื้องหน้า ได้แก่ มารดา บิดา 
2. ทิศเบื้องขวา ได้แก่ ครู อาจารย์ 
3. ทิศเบื้องหลัง ได้แก่ บุตร ภรรยา 
4. ทิศเบื้องซ้าย ได้แก่ มิตร สหาย 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |    75 

 

 

5. ทิศเบื้องต่ำ ได้แก่ บ่าว ไพร่ ผู้อยู่ใต้บังคับบัญชา 
6. ทิศเบื้องบน ได้แก่ พระสงฆ์ สมณะพราหมณ์ หรือ นักบวช 

ในครั้งสมัยพุทธกาลเมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเสด็จอยู่ในกรุงราชคฤห์ เช้าวันหนึ่ง 
ขณะพระองค์กำลังเสด็จรับบิณฑบาตได้ทอดพระเนตรเห็นมาณพหรือผู้ชายคนหนึ่ง ชื่อ สิงคา
ละ กำลังประนมมือน้อมนมัสการทิศทั้งหกนั้น ซึ่งหมายถึง ทิศตะวันออก ทิศตะวันตก ฯลฯ 
เป็นต้น เพ่ือสกัดกั้นอันตรายอันจะมีมาแต่ทิศนั้น ๆ เขาซึ่งเคารพเชื่อฟังคำพูดของพ่อ จึงทำ
เช่นนั้น พระพุทธองค์จึงตรัสบอกว่า ทิศทั้งหก นี้ ในพุทธศาสนาไม่ได้สอนให้ไหว้กันลักษณะ
นั้ น  แล้ วท รงแสด งวิ ธี ไห ว้ ทิ ศทั้ งห ก  ใน พ ระพุ ท ธศาสน าให้ ช ายผู้ นั้ น ฟั ง  ( Phra 
Brahmagunabhorn P.A. Payutto, 2000) 

ทิศ 6 มีความสำคัญต่อมวลมนุษยชาติ และเป็นที่มาของนิสัยใจคอ เป็นที่มาของ 
ความเก่งความดี เป็นที่มาของความสุขความเจริญ ทั้งชาตินี้และชาติหน้า สิ่งเหล่านี้ไม่ใช่ว่า
ใคร จะได้มาง่ายๆ ต้องขึ้นอยู่กับการปฏิบัติหน้าที่อย่างสมบูรณ์ของทิศ 6 ดังนี้  

ประการที่ 1 ผู้ที่อยู่ตรงกลางปฏิบัติตัวตามหน้าที่ที่มีประจำทิศได้ครบถ้วน 
  ประการที่ 2 ทิศทั้ง 6 ที่อยู่รอบข้างต่างก็ปฏิบัติตัวได้เหมาะสม ตามหน้าที่

ประจำทิศของตน  
ส่วนวิธีที่จะปฏิบัติตัวตามหน้าที่ประจำทิศ ให้ได้อย่างสมบูรณ์ เราต้องรู้เสียก่อนว่า 

หน้าที่ประจำ ของแต่ละทิศตามที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงกำหนดไว้นั้น พระองค์ทรงแทรก
ศีลธรรมเอาไว้อย่างไรบ้าง ในเบื้องต้นหากพิจารณาทิศใหญ่ คือ ทิศเบื้องหน้า ทิศเบื้องขวา 
และทิศเบื้องบน ซึ่งจัดว่าเป็นทิศที่สำคัญ เพราะคนเราจะมีนิสัยใจคอที่ดี มีความเก่งความดี มี
ความสุขความเจริญ ก็เพราะได้มาจาก 6 ทิศนี้ กรณีบุคคลใน 3 ทิศใหญ่นี้ ปฏิบัติหน้าที่ไม่
สมบูรณ์ ก็เป็นการยากที่บุคคลจะได้นิสัยใจคอที่ดี ๆ ได้ความเก่งความดี ความมีศักยภาพ 
รวมทั้งความสุขความเจริญ อีกทั้งโอกาสที่จะทำให้เราพลาดพลั้ง ไปทำบาปอกุศล จนต้อง
ไปสู่อบาย ได้รับทุกข์ทรมาน แสนสาหัส ก็มีมากขึ้น อันเนื่องด้วยเพราะหน้าที่ประจำของ
บุคคลในแต่ละทิศนั้น พระพุทธองค์ทรงแฝงศีลธรรม ทรงแฝงวิธีกำจัด อวิชชา หรือความไม่รู้
เอาไว้ด้วย จึงมีผลทำให้ผู้ที่ถูกหล่อหลอมจากทิศ 6 ที่ดีเกิดความสำนึกใน การรับผิดชอบดังนี้ 

1. มีความสำนึกรับผิดชอบต่อตัวเอง  
2. มีความสำนึกรับผิดชอบต่อสังคม 
3. มีความสำนึกรับผิดชอบต่อศีลธรรมทางเศรษฐกิจ 



 

76   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

4. มีความสำนึกรับผิดชอบต่อสิ่งแวดล้อม 
ด้วยเหตุดังกล่าวที่เขียนมาข้างต้นหน้าที่ประจำทิศ 6 จึงเป็นบทฝึกคนที่ทำให้เกิด

ความสำนึกในการรับผิดชอบร่วมกัน ซึ่งตรงนี้เองที่สามารถนำไปใช้ในการประเมินศีลธรรม
ด้านความกตัญญู ว่าตัวของเราและทิศ 6 ได้ทำหน้าที่ของตนสมบูรณ์อย่างไร 
 

บทสรุป 
 

 ชาวพุทธเรามีความเชื่อเรื่องบาป-บุญ และวันเกิดนั้นก็เป็นอีกหนึ่งวันที่ชาวพุทธมี
ความเชื่อว่าจะเป็นวันที่เริ่มทำในสิ่งดี ๆ ดังนั้นเมื่อถึงวันคล้ายวันเกิด คนส่วนใหญ่จึงนิยม
ทำบุญวันเกิดกัน จริง ๆ แล้วการทำบุญ หรือว่าทำบุญวันเกิดนั้นทำได้ง่าย ๆ หากเรามีใจ
ศรัทธา ไม่ว่าเราจะทำที่ไหนก็ย่อมได้ผลบุญ  ไม่ว่าจะเป็นการปล่อยนก ปล่อยปลา ตักบาตร
ตอนเช้าในวันเกิด หรือแม้แต่การถวายสังฆทานแก่พระสงฆ์องค์เจ้า แต่วิธีการทำบุญวันเกิดที่
เชื่อกันว่าได้บุญมากที่สุดนั้นคือ “การถวายสังฆทาน” ทำไมถึงบอกว่าการถวายสังฆทาน
ได้ผลบุญมากที่สุด ทั้งนี้เพราะว่าการถวายสังฆทานนั้นเป็นการทำบุญกับพระสงฆ์โดยไม่
เฉพาะเจาะจง คือเมื่อถวายไปแล้วของที่เราถวายนั้นจะเป็นของกองกลางของวัด ดังนั้นเมื่อ
เรามีจิตที่คิดอยากจะทำบุญวันเกิด เรานำของที่มีประโยชน์ไปถวายพระสงฆ์เพียงรูปเดียวไม่
เจาะจงว่าจะเป็นรูปไหน แต่ของเหล่านั้นยังเป็นประโยชน์ต่อพระรูปอ่ืน ๆ ด้วย หลายคน
เข้าใจผิดคิดว่าของที่จะถวายสังฆทานนั้นจะต้องเป็นเฉพาะไทยธรรม ไตรจีวร หรือของจ
จะต้องจัดในถังหรือภาชนะสีเหลือง แต่จริง ๆ แล้วของที่เราจะนำไปถวายสังฆทานในวันเกิด
นั้นจะเป็นอะไรก็ได้ที่เราคิดว่าจะมีประโยชน์ต่อพระสงฆ์ ไม่ว่าจะเป็นยารักษาโรค น้ำชา 
ปัจจัย หรือถ้าจะให้เข้ายุคเข้าสมัยบางท่านก็นำหน้ากากอนามัย เจลล้างมือไปถวายท่านก็มี 
 แต่ทั้งนี้ทั้งนั้นการทำบุญวันเกิดที่ได้อานิสงค์ที่สุดก็คือการทำบุญกับพระอรหันต์ใน
บ้าน นั่นก็คือ คุณพ่อ คุณแม่ของเรา โดยการสำนึกในบุญคุณของท่าน เชื่อฟังคำสั่งสอน และ
ไม่ทำให้ท่านไม่สบายใจ เพียงเท่านี้ ไม่ว่าวันไหนๆ ก็จะมีอานิสงค์ส่งผลให้ เรามีความ
เจริญรุ่งเรืองตลอดไป 
 
 
 
 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |    77 

 

 

เอกสารอ้างอิง 
 

กัลยาธรรม.บุญกิริยาวัตถุ 10. สืบค้นจาก http://www.kanlayanatam.com › sara ›  
บุษกร วัฒนบุตร. “คนดีที่มีความกตัญญูบนพื้นฐานพระพุทธศาสนา”, วารสารสันติศึกษา 
 ปริทรรศน์ มจร. ปีที่ 5 (ฉบับพิเศษ) : 79-85. 
Buddhadhaspikkhu. (1993). Gratitude is guardian of the world. Bangkok : 

Dhammasapha. 
Cheewarattaphat, S. (1997). Propitios and quality of life. (3rd ed.). Bangkok :  
  Nanaprint. 
DLTV มูลนิธิการศึกษาทางไกลผ่านดาวเทียม.เพลงค่าน้ำนม.สืบค้นจาก  
  https://www.dltv.ac.th/teachplan/episode/983 
PhraBrahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2000). The Buddhist’s Discipline.  
 Bangkok : Pimsuay.  
PhraDhammapidok (P.A. Payutto). (1996). The culture development in  

Thai people. Bangkok : Mahachulalongkornrajavidyalaya University  
press. 

PhraDhammapidok (P.A. Payutto). (1999). Bhudadhamma (Revised and  
Adjusted edition). (8th ed.). Bangkok :Mahachulalongkornrajavidyalaya  
University press. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

78   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 


