
มารดาและบิดาเป็นผู้มอีุปการคุณมากต่อบุตรและธดิาในสังคมปัจจุบัน 
THE MOTHER AND THE FATHER ARE THE BENEFACTORS  OF  

THE SONS AND THE DAUGHTERSIN  SOCIETY OF TODAY  
 
 

1พระครูสิริสุตาภรณ์ และ 2ตะวัน จำปาโพธิ์ 
1Phrakhru Sirisutaporn and 2Tawan chumpapho 

 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

2มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูมิ, ประเทศไทย 
1Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

2Chaiyaphum Rajabhat University, Thailand. 
 

2chumpapho@hotmail.com 
 

Received  July 25, 2020;   Revised  November 12, 2020;   Accepted December 19, 2020 

บทคัดย่อ 

 

  มารดาและบิดาเป็นผู้มีอุปการะคุณมากต่อบุตรและธิดา ในสังคมปัจจุบัน บุตรและ
ธิดาจะตอบบุญ แทนคุณมารดา และบิดานั้นได้ไม่หมด ต้องแนะนำสั่งสอนมารดาบิดา ให้
ทำบุญให้ทาน  รักษาศีล เจริญภาวนา ให้มีศรัทธา ในพระพุทธศาสนา ให้ เคารพในพระพุทธ 
พระธรรม และพระสงฆ์ เชื่อกรรม เชื่อผลของกรรมในพระพุทธศาสนา และบวชแทนคุณ
มารดาและบิดา มารดามีอยู่ 12 คุณ   บิดามีอยู่ 21 คุณ   เราจะยกเอาแผ่นดิน แผ่นฟ้า 
แม่น้ำมหาสมุทรมาเปรียบเทียบกับบุญคุณของมารดาและบิดาไม่ได้ ท่านเรียกมารดา บิดาว่า
เป็น พระพรหม เป็นปุพพเทพ  เป็นปุพพาจริยา เป็นอาหุไนยยบุคคลของบุตร และหน้าที่ของ
มารดาและบิดาที่จะอนุเคราะห์บุตร ธิดาคือ มารดาและบิดา ต้องแนะนำ สั่งสอนให้บุตร ธิดา 
มิให้ทำความชั่วทั้งปวง แนะนำ อบรมสั่งสอนให้ตั้งอยู่ในคุณงามความดี  ให้ศึกษาศิลปวิทยา

 
1 อาจารย์ ดร, สาขาวิชาพระพทุธศาสนา  มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วทิยาเขตอุบลราชธานี 
2 อาจารย์ ดร.,คณะศิลปะศาสตร์และวิทยาศาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฏชยัภูมิ 

mailto:2chumpapho@hotmail.com


 

30   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ต่างๆทั้งทางธรรมและทางโลก หาคู่ครองที่สมควรให้แก่บุตร ธิดา และมอบทรัพย์สมบัติให้แก่
บุตรและธิดา ในสมัยอันสมควร  และ หน้าที่ของบุตร ธิดา ที่มีต่อมารดา และบิดา คือ  ท่าน
เลี้ยงเรามาแล้ว เราต้องเลี้ยงท่านตอบ  เราต้องช่วยเหลือกิจการงานของท่านให้เต็มที่ เราจัก
ดำรงวงศ์สกุลของท่าน เราจักประพฤติ ปฏิบัติตัวให้สมควรรับทรัพย์มรดกของท่าน  และเมื่อ
มารดา บิดาถึงแก่กรรมล่วงลับดับขันธ์ไปแล้ว ลูกๆต้องทำการฌาปนกิจศพของท่านให้ถูกต้อง 
เรียบร้อยดีงามและทำบุญอุทิศ หยาดน้ำส่งบุญไปหา ให้ท่านทั้ง 2 ได้รับส่วนบุญนี้ แล้วไปเกิด
ดีถึงสุข โดยไปเกิดในวิมานทองบนสวรรค์ เสวยอาหาร เครื่องดื่มทิพย์ เครื่องนุ่งห่มทิพย์ ฟัง
เสียงดนตรีทิพย์ อยู่สุขสบายตลอดกาลนานเทอญ 
 

คำสำคัญ :  มารดาและบิดา, ผู้มีอุปการคุณต่อบุตรและธิดา, สังคมปัจจุบัน 
 

Abstract 

 

  The Mother and The fathers  are  The benefactors  of The sons and The 
daughters  The sons and  The daughters will  have  shown  gvatitude  to   of a mother 
and father do not be finished  if we are the  Buddhist   priest  must  troin  advise  
instruct  a mother  and  a father make merit  donate Observe  the  precepts  practice  
the dharma  have  beline  in the Buddhism  respect  in BuddhaDharma  and  the 
Buddhist   priest  believe  in  karma   believe in  of  karma   in the Buddhism And  ordain   
show gratitude  to  of  mother   and   mother  there  is  12   the benefactors  a fater  
there is  21  benefactors we will  life to take  land   sky  a  river in the  ocean  to can not 
compaer with favor  or service  performed of a mother  and a father no. He have  call  a  
mother  and  a father that  be  the  Brahma  be  onomatopoeia from  the sound  
produced  when striking  a god   be  onomatopoeia  from  the sound  produced   when  
striking  take  the  behave  and  spinning  wheel  person  uncle  of  sons   and  the  duty  
will of a  mother  and a  fater  to  will help  to  beild to  sons and   daughter  be  a 
mother  and  A  father   will  must  advise  instruct  give   a  sons  and  daughter  not 
give  do  the  maliganance  whole  advise  train  instruct  give  in  the  virtue  give study  
religion science  knowledge  precept  differs  with  both  religion of  and  secular  
procure  befitting  spouse  to a  sons  and  gaugther   and   commit  the property  to  a 
sons and daughter  inbefitting  tim However  the  duty  of  sons and  daughter  who 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   31 

 

 

have build to  a   mother  and  a father Bea a  mother and father   have  fed  us  already  
we  must feed you shows  gratitude  to  we must help your  work   we  will  maintain  
your  lineage  we  will  behave  give  befitting  take heritage  your  assete  and  a  
mother   and  a  father  have  died   already   a sons  and  daughter must  to  your   
cremation  are  correct  the  orderly   the  good  and make  merit  dedicate  a  drop  
leads  sen to  the  ment  gaes  to  give   testimony   2   both  that  of  by  give  
testimony both of 2  that  receive  portion  of merit  this  merit  already  go  to  born  in  
gold Heaven  paradise  eatdivine  food  beverage  is  divine  the  clothing   is  divine  
listen  sound  of   divine  music  stay  physical  wellbeing  the  fine  long  a  go  forever  
a  particle  used  in  a  more  poetic  context  at  the  end. 
 
Keywords:A mother a father,The benefactors of the sons and daughters, Society of today 
 

บทนำ 

 

  มารดาบิดา เป็นบุพการี คือ ผู้ที่กระทำอุปการะแก่บุตรมาก่อน เป็นผู้ประเสริฐของ
บุตร เป็นผู้ที่เอาใจใส่เลี้ยงดูบุตรให้เจริญเติบโตอย่างปลอดภัย โดยไม่เห็นแก่ความเหน็ด
เหนื่อย ท่านเป็นผู้พร่ำสอนให้บุตรออกจากความชั่ว แล้วให้ตั้งอยู่ในความดีสอนให้รู้ว่าอะไร
ควรทำ อะไรไม่ควรทำ พร้อมทั้งให้ศึกษาศิลปวิทยา วิชาชีพต่างๆ เพ่ือให้บุตรมีความรู้ติดตัว
อันจะเป็นบ่อเกิดแห่งการงานประการต่างๆ ซึ่งจะทำให้ชีวิตของบุตรดำเนินไปด้วยความไม่
เดือดร้อนในภายภาคหน้า เป็นต้นนี้คือ พระคุณของท่านซึ่งนำมากล่าวเป็นบางส่วน เพราะ
แท้ท่ีจริงแล้ว พระคุณของท่านทั้งสองมีมาก ไม่สามารถพรรณนาให้หมดสิ้นได้ และในคำสอน
ทางพระพุทธศาสนา พระผู้มีพระภาคเจ้า ก็ทรงแสดงถึงพระคุณที่มารดาบิดามีต่อบุตรไว้
มากมาย และเป็นบุคคลที่บุตรจะตอบแทนพระคุณท่านอย่างสมบูรณ์นั้นเป็นไปได้ยาก เพราะ
ท่านทั้งสองมีพระคุณต่อบุตรเป็นอย่างมาก เป็นผู้มีอุปการะมาก บำรุงเลี้ยง แสดงโลกนี้ แก่
บุตรทั้งหลาย (พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ชาดก ชนสันธชาดก) 
 มารดา และบิดา เป็นผู้มีอุปการคุณมากต่อบุตรและธิดา ในสังคมปัจจุบัน  คำว่า  
มารดา  แปลว่า  ผู้ยังบุตรให้เกิดขึ้น  คำว่า บิดา  แปลว่า ผู้ยังบุตรให้เกิดขึ้น เหมือนกัน ถึง
อย่างไรก็ตาม  เมื่อบิดา และมารดาได้ทำการวิวาหมงคลสมรสกันแล้ว  และได้อยู่กินกันฉันท์
สามีภรรยา ได้อยู่ร่วมสังวาสกันแล้ว  ก็ยังบุตรให้เกิดขึ้น ตามธรรมชาติของมนุษย์   ใน



 

32   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

บรรดามารดา และบิดานั้น  มารดาเท่านั้น เป็นผู้มีปกติกระทำกรรมอันบุคคลกระทำได้โดย
ยากลำบาก  เพราะฉะนั้น  พระผู้มีพระภาคเจ้า เมื่อเป็นดาบสชื่อว่าโสณบัณฑิต เมื่อจะ
ประกาศความที่แห่งมารดา เป็นผู้มีปกติกระทำกรรมอันบุคคลกระทำได้โดยยากลำบาก แก่
พระราชาแห่งชาวชมพูทวีปทั้งสิ้น ทั้งหลาย   จึงตรัสพระคาถาเหล่านี้  ในโสณนันทชาดก ใน
สั ตตติ นิ บ าต  (คณ ะกรรมการแผนกตำรา  มห ามกุ ฏ ราชวิท ยาลั ย  ในพ ระบ รม
ราชูปถัมภ์.,2538:196-197) ว่า  

มารดา หวังอยู่ซึ่งผลคือบุตร  จึงนอบน้อมต่อเทวดา 
ย่อมถามถึงนักขัตตฤกษ์ทั้งหลาย  และถามถึงฤดูและปีทั้งหลาย 
เมื่อมารดาอาบน้ำแล้วในเพราะฤดู สัตว์เกิดในครรภ์ย่อมก้าวลง 

 เพราะเหตุนั้น มารดา ท่านจึงเรียกว่า โทหฬินี  คือหญิงแพ้ท้อง 
เพราะเหตุนั้น ท่านจึงเรียกว่า สุหทา  คือหญิงเป็นผู้มีใจดี 
มารดานั้นก็ถนอมครรภ์           ในปีหนึ่งหรือหย่อนหนึ่งปี 
ชนยันตี  ชเนตตี              คือผู้ยังบุตรให้เกิดข้ึน ดังนี้ 
มารดาปลอบโยนบุตรผู้ร้องให้   ด้วยน้ำนมและเพลงขับกล่อม 
และด้วยเครื่องกกคืออวัยวะ       เพราะเหตุนั้น ท่านจึงเรียกว่า 
โตเสนตีคือผู้ยังบุตรให้ยินดี     จากนั้น เมื่อลมและแดดแรงกล้า 

มารดาทำความหวั่นใจ                ก็คอยแลดูบุตรผู้ยังเป็นทารก 
ผู้ไม่รู้เดียงสาคือไม่รู้ความอะไร    เพราะเหตุนั้น ท่านจึงเรียกว่า 
โปเสนตี คือผู้เลี้ยงดูเอาใจใส่       และทรัพย์ของมารดาอ่ืนใดมีอยู่ 
และทรัพย์ของบิดาอ่ืนใดมีอยู่     มารดาย่อมคุ้มครองทรัพย์นั้น 

      แม้ท้ัง 2 นั้นไว้เพ่ือบุตรนั้น           ด้วยความหวังว่า ทรัพย์ทั้งหมดนี้ 
      ควรเป็นของบุตรของเราเท่านั้น    หาเป็นของคนอ่ืนๆไม่เลย 

มารดาเมื่อให้บุตรศึกษาว่า          อย่างนี้นะลูก อย่างโน้นนะลูก 
ดังนี้เป็นต้น  ย่อมเดือดร้อน        ด้วยประการฉะนี้ 
เมื่อบุตรถึงความเป็นหนุ่มแล้ว     มารดาก็รู้ว่าบุตรมัวเมา 

        มีความสนใจในภรรยาของผู้อื่น     ในเวลาค่ำคืนไม่กลับมา 
       ในเวลาเย็นย่อมเดือดร้อน          เพราะห่วงใยคิดถึงลูกตลอดเวลา 
 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   33 

 

 

บิดามารดาเป็นพรหมของบุตร 
 มารดาและบิดา เหล่านั้น แม้ทั้ง 2  ท่านเรียกว่าพรหม ปุพพเทพปุพพาจริยา  อาหุ
ไนยบุคคลของบุตร ดังนี้  การที่ท่านเรียกมารดา และบิดาว่า พระพรหม นั้น เพราะว่าท่าน
เป็นผู้ไม่ละภาวนาทั้ง 4  คือ มีเมตตา  ความรักใคร่  ปรารถนาให้คนอ่ืน  สัตว์อ่ืนเป็นสุขกาย 
สบายใจ   มีความกรุณา ได้แก่สงสารคนและสัตว์ ปรารถนาให้เขาพ้นทุกข์ยาก ลำบากกาย 
และใจ  มีมุทิตา   ความพลอยยินดี เมื่อเห็นคนอ่ืนได้ดี มีเงิน ทอง ของใช้ ผ้าผ่อนแพรพรรณ 
มีตำแหน่ง หน้าที่การงานดี  มียศฐาน์ บรรดาศักดิ์ ก็ยินดีกับเขาด้วย ไม่ริษยาตาร้อนนอนเป็น
ทุกข์ กายใจ และมีอุเปกขา  ความวางเฉย วางตัวเป็นกลาง ไม่เข้าใคร  ออกใคร  ใครดีก็ว่าดี  
ใครชั่วก็ว่าชั่ว  ใครทำผิด ก็เห็นตามความผิด  ใครทำถูกต้อง ก็ว่าไปตามความถูกต้องนั่นเอง
ไม่มีความลำเอียงแต่ประการใด 
 ในกรณีมารดา บิดา มีภาวนาทั้ง 4  ในบุตรทั้งหลายนั้น กล่าวคือ  ในเมื่อบุตรอยู่ใน
ท้อง เมตตาจิตของมารดา บิดา  ย่อมเกิดขึ้นว่า  เมื่อไรหนอแล พวกเราจักมองเห็นบุตรน้อยผู้
ไม่มีโรคอะไรๆ ก็ในคราวใด บุตรน้อยยังอ่อน นอนหงายอยู่ เขาถูกสัตว์ทั้งหลายมี เลือด เล็น
เป็นต้น กัดแล้ว เป็นผู้อันทุกข์เบียดเบียน นอนเป็นทุกข์อยู่ ย่อมร้องให้ ในคราวนั้นแหละ 
ความการุญของมารดา บิดา ย่อมเกิดขึ้น เพราะได้ฟังเสียงร้องของบุตรน้อยนั้น ก็ในเวลาบุตร
น้อยวิ่งไป วิ่งมาแล้วเล่นอยู่ มารดา บิดาก็มองดูอยู่เสมอและเวลา บุตรเจริญเติบโตใหญ่ 
ตั้งอยู่ในวัยอันสวยงาม  มารดา บิดา ก็มองดู  และจิตอันเป็นมุทิตา พลอยยินดีของมารดา
และบิดาก็เกิดขึ้น แก่บุตรนั้น  ความบันเทิงจิต บันเทิงใจ รื่นเริง เบิกบานใจย่อมเกิดขึ้น  แก่
มารดาบิดานั้น ในคราวนั้น มารดา และบิดา  ก็ย่อมมีมุทิตาจิตยินดีต่อลูกนั้นๆ  ก็ในคราวใด 
บุตรนั้น ได้เข้าวิวาหมงคลสมรสแล้ว  ทำการเลี้ยงภรรยาแล้ว  แยกเรือนออกจากมารดา บิดา
แล้ว ไปอยู่ครอบครองเรือนคนละหลังต่างหาก    
 ความที่มารดา บิดานั้น ย่อมมีความคิดเป็นกลางเกิดขึ้นว่า ในกาลบัดนี้  บุตรของเรา  
ย่อมสามารถเพ่ือยังชีวิตของตนให้เป็นไปโดยธรรมดา ในคราวนั้น มารดา บิดาย่อมได้ความ
เป็นอุเปกขา  วางตัวเป็นกลาง และอีกประการหนึ่งภาวนา 4 อย่างของมารดาบิดานั้นก็คือ  
กายภาวนา การเจริญทางกาย  เวทนาภาวนา การเจริญทางเวทนา  จิตภาวนา  การเจริญ
ทางจิตใจ และธรรมภาวนา  การเจริญทางธรรมะคือว่า การทำให้เกิดให้มีขึ้นในทางที่ดีงาม 
ทางกาย  การทำให้เกิดให้มีขึ้นทางเวทนา ทางเสวยอารมณ์ที่ปรารถนา และไม่ปรารถนา  
การทำให้เกิดให้มีขึ้นในทางทางจิตใจ ทำให้ใจปกติ เป็นสมาธิ สงบนิ่ง ไม่เอนเอียง ไม่หวั่นไหว



 

34   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ไปในอารมณ์ต่างๆทั้งดีและร้าย เป็นใจแบบสมถกรรมฐานแล้ว  และการทำให้เกิดให้มีข้ึนทาง
ธรรมารมณ์ด้วยใจ กล่าวคือทำให้ ใจเป็นธรรม เป็นกลาง เป็นบุญ เป็นกุศลนั่นเอง
(คณะกรรมการแผนกตำรา,2538:200-307)               
  (1) มารดา บิดา บัณฑิต เรียกว่า พระพรหม ปุพพเทพ ปุพพาจาริยาและ
อาหุเนยยบุคคลของบุตร 
                 การนำเสนอ เรื่อง มารดา บิดา บัณฑิต เรียกว่า พระพรหม ปุพพเทพ ปุพพา
จาริยา และอาหุเนยยบุคคลของบุตรต่อผู้อ่าน ดังนี้ คือ  มารดา บิดา บัณฑิตเรียกว่า เป็น
พระพรหมของบุตร เพราะว่า เมื่อมารดาบิดาได้พรหมวิหารธรรมแม้ทั้ง 4 อย่าง ในบุตร
ทั้งหลายเหล่านั้น ตามกาลด้วยประการฉะนี้แล้ว บัณฑิต ย่อมเรียกว่า เป็นพระพรหมของ
บุตร  ที่ว่าเช่นนั้น เพราะว่าท่านทั้ง 2 เป็นผู้ประพฤติเพียงดังว่าพระพรหม กล่าวคือ มีพรหม
วิหารธรรม 4 ประการอยู่ในตัว ได้แก่ มีเมตตาธรรม รักใคร่ผู้อ่ืน กรุณาธรรม สงสารผู้อ่ืน 
มุทิตาธรรม พลอยยินดีต่อผู้อ่ืนเมื่อเขาได้ดี และ อุเปกขาธรรม วางตัวเป็นกลาง เฉยไม่ยุ่ง
เกี่ยวกับเรื่องต่างๆของผู้อ่ืน ใครทำถูกก็ว่าถูก  ใครทำผิดก็ว่าไปตามผิด ไม่มีอคติลำเอียงไป
อย่างอ่ืนนั่นเอง 
 มารดา บิดาบัณฑิตเรียกว่า เป็นปุพพเทพของบุตร กล่าวคือ เป็นเทวดาคนแรก
ของบุตร  เหมือนอย่างที่วิสุทธิเทพ กล่าวคือ พระขีณาสพ ผู้มีอาสาวะกิเลสสิ้นแล้ว โดยไม่
คำนึงถึงความผิดพลาดที่พวกชนพาลทำแล้ว  หวังอยู่แต่ความเสื่อมไปแห่งความพินาศฉิบ
หาย และมีความหวังถึงความเกิดขึ้นแห่งความเจริญ อย่างเดียว ปฏิบัติเพ่ือประโยชน์สุขแก่
พวกเขาโดยส่วนเดียวเท่านั้นและย่อมนำมาซึ่งความที่สักการะทั้งหลายของพวกเขาที่มี
อานิสงส์มาก เพราะเป็นทักขิไณยบุคคล ฉันใด ส่วนมารดา บิดา ก็ฉันนั้น เหมือนกัน กล่าวคือ 
ท่านทั้ง 2 ไม่คำนึงถึงความผิดพลาดของบุตรทั้งหลาย ที่ทำไปแล้ว โดยรู้เท่าไม่ถึงการณ์ แต่
ปฏิบัติประโยชน์สุขแก่บุตรทั้งหลาย เหล่านั้น โดยส่วนเดียวเท่านั้น และเป็นผู้สมควรแก่
ทักษิณา นำความที่สักการะของบุตรเหล่านั้นที่ เขาทำแล้วแก่ตนซึ่ งมีผลานิสงส์มาก 
เพราะฉะนั้น  มารดา บิดานั้น จึงชื่อว่าเทพ เพราะว่าท่านเป็นผู้มีความประพฤติเพียงดังเทพ
นั่นเอง  ส่วนสมมติเทพ  อุปัตติเทพ และวิสุทธิเทพ เหล่าอ่ืน ท่านเรียกว่า ปัจฉาเทพ  เพระ
เป็นเทพในภายหลัง  ส่วนมารดา บิดาท่านเรียกว่าปุพพเทพ เพราะว่าท่านเป็นผู้มีอุปการะ
ก่อนกว่าเทพทั้งปวง 
 มารดา บิดา บัณฑิตเรียกว่า เป็นปุพพาจารย์ของบุตร กล่าวคือ มารดา บิดา เป็น
อาจารย์คนแรกของบุตร เป็นอาจารย์ก่อนกว่าใครทั้งปวง มารดา บิดา สอนบุตรแบบโบราณ 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   35 

 

 

ในสมัยก่อน ใช้บ้านเป็นโรงเรียน สอนแบบไม่มีตารางสอน ว่างเมื่อไรก็สอนเมื่อนั้น  คิดได้
เรื่องอันใดดีงาม ก็สอนตามนั้น ตามโอกาสที่เหมาะสม  และอีกประการหนึ่ง มารดา บิดานั้น 
ยังบุตรให้ยึดถือให้ศึกษาอยู่ จำเดิมแต่เวลาที่บุตรเกิดมาที่รู้เดียงสา รู้ความแล้วว่า  ลูกจงนั่ง
อย่างนี้  จงยืนอย่างนี้ จึงไม่ล้มลง และว่าต่อไปอีกว่า คนนี้ ต้องเรียกว่าพ่อ คนนี้ ต้องเรียกว่า
แม่  คนนี้ต้องเรียกว่า ปู่ ย่า ตา ยาย คนนี้ต้องเรียกว่า คุณลุง คุณป้า  คุณน้า  คุณอาว  คุณ
อา  และต่อมาภายหลัง อาจารย์เหล่าอ่ืน จึงให้ศึกษาเล่าเรียนในเรื่องศิลปะท้ังหลาย  มีศิลปะ
ในเพราะช้าง ม้า เป็นต้น  อาจารย์เหล่าอ่ืนให้สรณะและศีล  อาจารย์เหล่าอ่ืนให้บรรพชา 
อาจารย์เหล่าอ่ืนให้ศึกษาเล่าเรียนพุทธวจนะ  อาจารย์เหล่าอ่ืนให้ศึกษาเล่าเรียน เรื่องการ
บรรลุ มรรค ผล   อาจารย์เหล่านั้น แม้ทั้งหมด ชื่อว่าปัจฉาจารย์ เพราะว่าเป็นอาจารย์มา
สอนภายหลังมารดา บิดา  เพราะฉะนั้น  มารดา บิดา ท่านบัณฑิตจึงเรียกว่าปุพพาจารย์  
เพราะท่านเป็นอาจารย์ก่อนกว่าอาจารย์ทั้งหมด 
 มารดา บิดา บัณฑิตเรียกว่าเป็นอาหุไนยบุคคลของบุตร กล่าวคือ มารดา บิดา 
เป็นผู้สมควรซึ่งวัตถุทั้งหลายมีข้าวและน้ำ สิ่งของอ่ืนๆเป็นต้นที่บุตรทั้งหลายนำมา เพ่ือ
สักการบูชา ต้อนรับ จัดตกแต่งไว้ให้ กล่าวคือ เป็นผู้สมควรเพ่ือรับข้าว น้ำ สิ่งของต่างๆเป็น
ต้นนั้น ฉะนั้น มารดา บิดาท่านจึงเรียกว่า อาหุไนยบุคคลของบุตร 
 เพราะเหตุนั้น  พระผู้มีพระภาคเจ้า จึงตรัสไว้ในสพรหมสูตร ในติกนิบาต และใน
จตุกฺกนิบาต อังคุตตรนิกายว่า  ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย  คำว่าพรหมนั้น เป็นชื่อของมารดา บิดา   
คำว่า ปุพพเทพ เป็นชื่อของมารดา บิดา  คำว่า ปุพพาจารย์  เป็นชื่อของมารดา บิดา  คำว่า 
อาหุไนยบุคคลนั้น เป็นชื่อของมารดา บิดา  มีคำถามสอดเข้ามาว่า  ข้อนั้นเป็นเพราะเหตุไร ?  
ตอบว่า ข้อนั้น เป็นเพราะเหตุนี้ว่า  ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เพราะว่ามารดา บิดา เป็นผู้มี
อุปการะคุณมากต่อบุตร กล่าวคือ ได้บำรุงเลี้ยงดูบุตร ได้แสดงเรื่องของโลกนี้ให้แก่บุตร ธิดา
ทั้งหลาย ได้ดู ได้ทราบและให้ปฏิบัติตามในสิ่งที่ดีงาม ที่เป็นประโยชน์แก่ตนเอง 

(2) การทำปฏิการตอบแทนบุญคุณแก่มารดาและบิดาของบุตร 
 ข้าพเจ้าขอนำเสนอเรื่อง การทำปฏิการตอบแทนบุญคุณแก่มารดาและบิดาของ
บุตรดังนี้ คือ บุตร ธิดาควรทำปฏิการตอบแทนแก่มารดา บิดา เพราะว่าท่านมีอุปการคุณ
มากต่อบุตรธิดา  การที่มารดา บิดานั้น เป็นผู้มีอุปการคุณมาก เพราะว่า พระผู้มีพระภาคเจ้า 
ได้ทรงแสดงว่า ท่านทั้งสอง เป็นเหตุแห่งความเป็นพระพรหม เป็นเหตุที่บุตรไม่สามารถทำ
การตอบแทนบุญคุณแก่มารดาบิดานั้นได้ ให้สิ้นสุดโดยประการต่างๆ ด้วยอุปการคุณที่เป็น



 

36   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

โลกิยะนั้น  เมื่อเป็นเช่นนี้ บุตรธิดา จะทำการตอบแทนบุญคุณของมารดา และธิดาได้อย่างไร 
จริงอยู่  ถ้าบุตรวางมารดาไว้บนจะงอยบ่าข้างขวา วางบิดาไว้บนจะงอยบ่าข้างซ้าย โดยมี
วัตถุประสงค์ว่า เราจักทำการตอบแทนบุญคุณของมารดาและบิดา พึงประคับประครอง ใน
อวัยวะทั้งปวง ทำการบำรุงท่านทั้งสอง อยู่บนจะงอยบ่าทั้งสองนั้นนั่นแล ด้วยกิจมีการอบ
กลิ่นเป็นต้น   แม้ว่าให้มารดา และบิดานั้น พึงนั่งถ่ายปัสสาวะ และถ่ายอุจจาระลงบนจะงอย
บ่าทั้งสอง ของบุตรนั้น  แม้บุตรนั้น แม้ทำอยู่อย่างนั้นตลอด  100 ปีก็ไม่สามารถที่จะทำตอบ
แทนบุญคุณของท่านทั้งสองนั้นได้เลย  แม้ถ้าว่า  บุตรพึงสถาปนาบิดาไว้ในตำแหน่งความเป็น
พระเจ้าจักรพรรดิ์ก็ดี  สถาปนามารดาไว้ในตำแหน่งแห่งความเป็นพระอัครมเหสีของพระเจ้า
จักรพรรดิไซร้ แม้ทำอย่างนั้นอยู่ถึง 100 ปี ก็ไม่สามารถจะทำการตอบแทนบุญคุณของท่าน
ทั้งสองได้เหมือนกัน 
  (3) การที่บุตรธิดาจะทำการตอบแทนบุญคุณของมารดา และบิดาได้ต้องทำ
อย่างนี้ 
 การขอนำเสนอเรื่อง การที่บุตร ธิดาจะทำการตอบแทนบุญคุณของมารดาและ
บิดาได้ ต้องทำให้ถูกต้องตามทำนองครองธรรม ต่อผู้อ่านต่อไปดังนี้ คือ การที่บุตร ธิดาจะทำ
การตอบแทนบุญคุณของมารดาและบิดาได้นั้น ต้องทำอย่างนี้คือ ส่วนบุตรคนใดตั้งมารดา 
บิดา ผู้ถึงพร้อมด้วยอธรรม คือไม่มีธรรมะในตัวนั่นเอง เป็นผู้ไม่มีศรัทธา ไม่มีศีล ไม่มีการ
บริจาคทาน  ไม่มีการเจริญภาวนา ไม่มีการฟังธรรม  ไม่เชื่อกรรม ไม่เชื่อผลของกรรมเป็นต้น
ไว้ในธรรมทั้งหลาย มีการให้ถึงพร้อมด้วยธรรมะ ให้มีศรัทธา ให้มีศีล ให้มีการบริจาคทาน ให้
มีการเจริญภาวนา ให้มีการฟังธรรม ให้เชื่อกรรมว่า ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว เป็นต้น  บุตรนั้น 
ชื่อว่าสามารถทำตอบแทนบุญคุณของมารดา บิดาได้ ด้วยเหตุมีประมาณเท่านี้  เพราะเหตุ
นั้น  พระผู้มีพระภาคเจ้า จึงตรัสได้ ในมาตาปิตุคุณสูตร ในทุกนิบาต  อังคุตตรนิกายว่า  
ภิกษุทั้งหลาย  เราไม่กล่าวการทำการตอบแทนได้ง่ายแก่มารดา บิดานั้น  ท่านทั้งสองเป็น
ไฉน  ท่านทั้งสอง คือ มารดา และบิดาบุตรพึงประคับประครองมารดาด้วยบ่าข้างหนึ่ง  พึง
ประคับประครองบิดาด้วยบ่าอีกข้างหนึ่ง  เขามีอายุ 100 ปีเป็นอยู่  มีชีวิตอยู่ 100 ปี และเขา
พึงทำการบำรุงมารดา บิดานั้น ด้วยการอบกลิ่น การนวดร่างกาย มือ เท้า แข้ง ขา  การให้
อาบน้ำและการดัด และท่านทั้งสองนั้น พึงถ่ายปัสสาวะ ถ่ายอุจจาระลงบนบ่าทั้งสองนั้น นั่น
แล 
  ภิกษุทั้งหลาย กิจที่ทำอย่างนั้น  ยังไม่เป็นกิจอันบุตรทำแล้ว หรือทำตอบแทนแล้ว  
แก่มารดาและบิดาเลย อีกประการหนึ่ง  ภิกษุทั้งหลาย  บุตรพึงสถาปนามารดา และบิดาไว้ 



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   37 

 

 

ในราชสมบัติ อันเป็นอิสสราธิปัตย์แห่งแผ่นดินใหญ่นี้ อันมีรัตนแก้ว  7 ประการ มากมาย 
ภิกษุทั้งหลาย  กิจอย่างนั้น ยังไม่เป็นกิจที่บุตรทำแล้ว หรือ ทำตอบแทนแล้ว แก่มารดาและ
บิดาเลย  มีคำถามสอดเข้ามาว่า  ข้อนั้นเป็นเพราะอะไร ?  ตอบว่า  ภิกษุทั้งหลาย  เพราะว่า 
มารดา และบิดานั้นเป็นผู้มีอุปการคุณมากต่อบุตร ธิดา   คือ เป็นผู้อุปการะเลี้ยงดูบุตร แสดง
โลกนี้ให้แก่บุตรทั้งหลายดูคือแสดงเรื่อง เหตุการณ์ต่างๆให้ลูกดู เล่าเรื่องต่างๆให้ลูกฟัง   
 ภิ กษุ ทั้ งห ลาย   ก็บุ ต รคน ใดแล  ยั งม ารดา บิ ดาผู้ ไม่ มี ศรัท ธาเลื่ อม ใส ใน
พระพุทธศาสนา ให้สมาทาน ดำรงตั้งอยู่ในสัทธาสัมปทา คือให้ถึงพร้อมด้วยศรัทธา  ยัง
มารดา และบิดาผู้ทุศีล ให้สมาทาน ดำรงตั้งอยู่ในสีลสัมปทา คือ ให้ถึงพร้อมด้วยศีล ยัง
มารดา บิดา ผู้มีความตระหนี่เหนียวแน่น ให้สมาทาน ดำรงตั้งอยู่ในจาคสัมปทา คือให้ถึง
พร้อมด้วยการบริจาคทาน แบ่งปันวัตถุสิ่งของที่สมควรให้แบ่งปันแก่คนอ่ืนๆ  ยังมารดา และ
บิดา ผู้มีปัญญาทราม ให้สมาทาน ดำรงตั้งอยู่ในปัญญาสัมปทา คือ ให้ถึงพร้อมด้วยปัญญา 
ได้แก่ให้มีปัญญามากๆ  ภิกษุท้ังหลาย  ด้วยเหตุมีประมาณเท่านี้แล  กิจการนั้น จึงชื่อว่าเป็น
อันบุตรทำแล้ว ทำตอบแทนแล้ว และทำยิ่งแล้ว แก่มารดา และบิดานั้น 
 (4) เรื่องภิกษุผู้เลี้ยงมารดาและบิดาในสมัยพุทธกาล 
 การนำเสนอ เรื่องภิกษุผู้เลี้ยงมารดาและบิดาต่อผู้อ่านดังต่อไปนี้คือ ได้ยินมาว่า 
บุตรเศรษฐีคนหนึ่ง  ในกรุงสาวัตถี ประเทศอินเดีย ฟังพระธรรมเทศนาของพระศาสดาแล้ว 
ได้บรรพชาและอุปสมบทแล้ว เล่าเรียนธรรม 5ปีแล้ว เรียนกรรมฐาน ในสำนักของพระ
อุปัชฌาย์  ออกจากพระเชตวันแล้ว ไปยังปัจจันตคาม  อาศัยบ้านนั้น  อยู่ในป่า สมัยก่อนนั้น 
พระเมื่อบวชแล้ว ต้องไปอยู่ในป่าไม้ เจริญกรรมฐานในที่นั่น  ส่วนมารดา บิดาของเขาก็อยู่
บ้านต่อไป จำเดิมแต่เวลาที่เธอบวชแล้ว ทรัพย์สมบัติก็ร่อยหรอลงไปโดยลำดับ  ถึงความเป็น
ผู้น่าสงสารอย่างยิ่ง มีมือถือภาชนะเท่ียวขอทาน อาศัยฝาเรือนของชนอ่ืนอยู่ 
 ก็ในกาลต่อมา ภิกษุนั้น  ได้สดับว่า มารดา บิดาของตนประสพกับความทุกข์
ยากลำบากมาก จึงคิดว่า เราแม้พยายามอยู่ในป่าไม้สิ้น 12 ปี ก็ไม่สามารถจะบรรลุมรรค
ผลได้ เราเป็นคนอาภัพ เราจะต้องการอะไรด้วยการบรรพชา เราจะเป็นคฤหัสถ์จะไม่ดีกว่า
หรือ แล้วเลี้ยงมารดา และบิดา และให้ทาน ก็จักเป็นผู้มีสวรรค์เป็นที่ไปในเบื้องหน้า  หรือ
ตายแล้วก็จักไปเกิดบนสวรรค์แน่นอน ดังนี้แล้ว ก็ออกจากป่าไป  ไปถึงกรุงสาวัตถี โดยลำดับ
และคิดว่า วันนี้ เราจะไปเฝ้าพระศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้า  ฟังธรรมแล้ว พรุ่งนี้ จักไปเยี่ยม
มารดาและบิดา แต่เช้าตรู่ ดังนี้แล้ว ก็เข้าไปยังพระเชตะวัน 



 

38   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

 ก็ในวันนั้น พระบรมศาสดา ทรงตรวจดูอยู่ซึ่งสัตว์โลก ในเวลาใกล้รุ่ง ทรงเห็น
อุปนิสัยแห่งปฐมมรรคของภิกษุนั้นแล้ว เมื่อเธอมานั่งแล้ว ทรงพรรณนาคุณของมารดาและ
บิดาด้วยมาตาปิตุสูตร เธอฟังพระสูตรนั้นแล้ว คิดว่าเรามาด้วยตั้งใจว่า จักเป็นคฤหัสถ์แล้วไป
เลี้ยงมารดาและบิดา แต่พระศาสดาตรัสว่า  บุคคลเป็นบรรพชิต ก็ชื่อว่า อุปการะเลี้ยงดู
มารดาและบิดาได้เหมือนกัน  ถ้าเราไม่มาเฝ้าพระศาสดาแล้วไปเสียที่อ่ืน  พึงเสื่อมจากการ
บรรพชาแน่แท้ ก็บัดนี้ เราจักเลี้ยงมารดาและบิดานั้น  โดยที่เรายังเป็นบรรพชิตอยู่  ใน
วันรุ่งขึ้น เธอก็ถือเอาสลากยาคู และสลากภัตต์อันถึงแล้วแก่ตน คือที่ตนเองได้มาแล้ว เข้าไป
ในบ้าน ถือเอายาคูและภัตต์ไปให้แก่มารดาและบิดา เมืองอินเดียนิยมกินข้าวยาคูเป็นประจำ 
และภัตต์อ่ืนที่เป็นอาหารของชาวอินเดีย  ส่วนตนเองก็เที่ยวไปบิณฑบาต  เมื่อทำภัตตกิจ
เสร็จแล้ว ทำที่อยู่อาศัย สำหรับมารดา และบิดานั้น เขาทำเช่นนี้ ถือว่าได้บุญกุศล เป็นการ
สร้างคุณงามความดีนั่นเอง 
          จำเดิมแต่นั้นไป เขาก็ปรนนิบัติแก่มารดาและบิดา ตลอดกาลเป็นนิตย์ทีเดียว  ก็เธอ
ให้ปักขิกภัตต์เป็นต้น ที่ตนได้แล้วแก่มารดาและบิดาแล้ว ส่วนตนเองก็เที่ยวบิณฑบาตเป็น
กิจวัตรประจำวันมิได้ขาด  เมื่อได้บิณฑบาตมาของแต่ละวันนั้น ก็บริโภค เมื่อไม่ได้ก็ไม่บริโภค 
ก็วันที่ได้ภิกษาของท่านมีน้อย วันที่ไม่ได้ภิกษามีมากกว่า เธอได้ผ้าวัสสาวาสิก คือผ้าจำนำ
พรรษา หรือผ้าชนิดใดชนิดหนึ่ง อ่ืนอีก ก็เอาให้แก่มารดาและบิดานั้นนั่นแล  และทำการปะ
ผ้าท่อนเก่าที่มารดาและบิดาใช้สอยแล้ว  ย้อมแล้วใช้สอยเอง และท่านถูกความกังวลในการ
อุปัฏฐาก เลี้ยงดู มารดาและบิดาบีบคั้นแล้ว อย่างนั้น อ่อนเพลีย เหนื่อยตามร่างกาย ได้เป็น
ผู้ซูบผอมลง มีผิวพรรณหม่นหมองไม่ผ่องใสแล้ว  
 ภิกษุทั้งหลายพบเธอแล้ว จึงสอบถามเขาแล้ว  ทราบความนั้นทั้งหมดแล้ว ติเตียน
เธอแล้ว กราบทูลแด่พระศาสดาแล้วว่า  และพระศาสดาทราบความทั้งหมดนั้นแล้ว  รับสั่งให้
เรียกเธอมาเข้าเฝ้าแล้ว ทั้งทรงทราบความนั้นแม้ทั้งหมด ก็รับสั่งให้ทูลความนั้น แล้วประทาน
สาธุการแก่เธอ โดยมีวัตถุประสงค์จะทรงประกาศปุพพจริยาในปางก่อนของพระองค์  จึงตรัส
ถามเธอว่า  ดูก่อนภิกษุ  คนทั้งหลายที่เธออุปัฎฐากเลี้ยงดูนั้น เป็นอะไรกับเธอ  ภิกษุทูลว่า 
คนทั้งหลายที่กระผมอุปัฏฐากเลี้ยงดูนั้นเป็นมารดาและบิดาของกระผมเอง  พระเจ้าข้า ดังนี้ 
 ครั้งนั้น  พระศาสดา ประทานสาธุการแล้ว 3 ครั้งแก่เธอว่า  สาธุ สาธุ สาธุ  ดังนี้
แล้วจึงตรัสว่า เธอตั้งอยู่ในหนทางที่เราดำเนินไปดีแล้ว  แม้เรา เมื่อประพฤติปุพพจริยา ใน
ปางก่อนนั้น ก็เลี้ยงมารดาและบิดาแล้ว ดังนี้ แล้วจึงตรัสสุวรรณสามชาดก ในมหานิบาตแล้ว 
ตรัสว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย  ชื่อว่าการเลี้ยงมารดาและบิดานั้น เป็นวงศ์ของบัณฑิตทั้งหลาย  



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   39 

 

 

ดังนี้แล้ว  ทรงประกาศสัจจะทั้งหลาย ในเวลาเป็นที่จบลงของสัจจะแล้ว  ภิกษุนั้น ได้เป็น
พระโสดาบันแล้ว  
  (5) ผู้บำรุงมารดาและบิดา ย่อมพ้นจากภัย 

 ข้าพเจ้าขอนำเสนอ ผู้บำรุงมารดาและบิดา ย่อมพ้นจากภัยทั้งสิ้น ต่อผู้อ่านดังนี้ 
คือ ก็ธรรมดา บุคคลผู้บำรุงมารดาและบิดา แม้ประสพทุกข์ ย่อมพ้นจากทุกข์ เพราะบุญคุณ
ของมารดาและบิดาคุ้มครองให้ หรือ แม้ถูกยิงด้วยลูกศรที่ทาอาบด้วยยาพิษที่เจ็บปวดอย่าง
มากก็ตาม ย่อมพ้นจากทุกขเวทนาได้ ได้แก่พ้นจากความตายได้นั่นเอง  เหมือนสุวรรณสาม
โพธิสัตว์ แม้ไปสู่สำนักของยักษ์ ย่อมพ้นจากทุกข์ได้ คือพ้นจากความตายได้ ดุจพระโพธิสัตว์
ผู้เข็ญใจที่ชื่อว่าสุตนะ แม้ดำรงอยู่ในสถานที่อันเขารักษาดีแล้ว  ย่อมพ้นจากทุกข์ได้ คือพ้น
จากความตายได้  ดุจพระโพธิสัตว์ ผู้เป็นเนื้อชื่อว่านันทิยะ  แม้ไปติดบ่วงของนายพรานก็พ้น
จากความทุกข์ได้ คือพ้นจากความตายได้ ดุจพระโพธิสัตว์ผู้ เป็นพระยาแร้ง และพระยานก
แขกเต้า แม้ถูกผูกด้วยเครื่องผูกมัด ย่อมพ้นจากทุกข์ คือความตายได้ เหมือนพระโพธิสัตว์ผู้
เป็นพระยาช้าง เป็นต้น ในข้อนั้น มีเรื่องเหล่านี้ เป็นอุทาหรณ์ 
 (6) เรื่อง สุวรรณสามดาบส 
 ข้าพเจ้าขอนำเสนอ เรื่อง สุวรรณสามดาบส ซึ่งเป็นเรื่ องนิทานที่มีคติธรรม
สอนใจดีมาก โดยจะเล่าต่อไปดังนี้นี้คือ ดังได้ยินมาว่า ในอดีตกาล พระโพธิสัตว์ เป็นดาบสชื่อ
ว่าสุวรรณสาม อยู่ในอาศรมที่ท้าวสักกะประทานให้  ไกล้ฝั่งแม่น้ำชื่อว่ามิคสัมมตา ในกรุง
พาราณสี ประเทศอินเดีย โดยที่เขาได้ปรนนิบัติมารดา และบิดาของตน ผู้มีจักษุบอด โดย
เคารพ  ในกาลนั้น พระราชา มีพระนามว่าปิลยักษ์ ในกรุงพาราณสี ทรงมอบราชสมบัติแก่
พระมารดา เพราะความโลภในเนื้อมฤค  พระองค์เดียวเท่านั้น ไม่มีเพ่ือนฝูง ก็เสด็จไปสู่ป่าหิม
พานต์ ทรงฆ่าเนื้อทั้งหลายแล้ว เสวยเนื้อพลาง  เสด็จเที่ยวไป ถึงที่นั้นทรงพบรอยเท้าเนื้อที่
ท่าตักน้ำดื่มของสามดาบส ทรงทำซุ้มด้วยกิ่งไม้ แล้วหลบซ่อนพระองค์อยู่แล้ว  ทรงเห็นสาม
ดาบส อันหมู่มฤคเนื้อกวางแวดล้อมแล้ว เดินทางมาอาบน้ำ แล้วกลับไปในเวลาเย็น จึงยิง
ด้วยลูกศรอันทาอาบด้วยยาพิษ ในขณะนั้น พระโพธิสัตว์ถูกลูกศรที่ทาอาบด้วยยาพิษแล้วล้ม
ลงบนพ้ืนดินที่นั่น นอนมองหาบุคคลผู้ที่ทำผิดที่ยิงตัวเอง ได้กล่าววาจาอย่างอ่อนหวาน ทั้งๆ
ที่เจ็บปวดอยู่ 
 พระราชา ทรงสดับฟังเสียงวาจานั้นแล้ว  ทรงดำริว่า  คนผู้นี้แม้ถูกเรายิง ด้วยลูกศร
ที่อาบด้วยยาพิษ ล้มลงบนพ้ืนดินแล้ว  ยังไม่ด่า ไม่บริภาสเรา  กลับร้องเรียกหาด้วยถ้อยคำ 



 

40   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

อันน่ารัก  ดังนี้แล้ว  ก็เสด็จไปยังที่ใกล้แห่งสามดาบสนั้น  เห็นดาบสนั้นแล้ว  ประสพทุกข์
แล้ว  พระองค์ทรงกันแสง เศร้าโศก เสียใจ ไม่น้อยทีเดียว  ข้าพเจ้าเห็นว่า การทำเช่นนี้ ของ
พระราชานี้ เป็นการทำแบบไม่พิจารณาถี่ถ้วน  ไม่รอบครอบ ว่าใครเป็นใคร เป็นการทำแบบ
บันดาลโทสะมากกว่า  มุ่งเอาแต่ได้ ฝ่ายเดียว ไม่มีเมตตา รักใคร่ ผู้อ่ืน สัตว์อ่ืน ไม่มีกรุณา 
สงสารผู้อ่ืน สัตว์อ่ืนไม่มีมุทิตา ยินดีต่อผู้อ่ืน สัตว์อ่ืนในเมื่อเขาเป็นอยู่ อย่างนั้น  เป็นคนไม่มี
ศีลธรรมในตัวเอง คนเราควรเป็นคนพิจารณาให้ละเอียดก่อนที่จะทำอะไรลงไป 
 ในกาลนั้น เทพธิดา ผู้อยู่ประจำเขาคันธมาทน์ ชื่อว่าวสุนธรี  เคยเป็นมารดาของพระ
มหาสัตว์ในอัตตภาพที่ 7  รู้เหตุนั้นแล้ว  คิดว่า ถ้าว่าเราจักไม่ไป ณ ที่นั้นไซร้ พ่อสามบุตร
ของเราจักตาย  เมื่อเขาตายแล้ว  บิดา มารดาของพ่อสามก็จักไม่มีอาหารกิน ก็จักซูบผอม
ตาย แม้พระราชาก็จักมีพระราชหฤทัยแตกสวรรคต  แต่เมื่อเราไปแล้ว  พระราชาจักเสด็จ
ไปสู่อาศรม แล้วนำบิดา มารดาของพ่อสามมา  บิดาและมารดาของพ่อสามนั้นมาแล้วจักทำ
สัจจกิริยา  แม้เราก็จักทำ สัจจกิริยาเช่นกัน  บุตรของเราจักได้ชีวิตด้วยอาการอย่างนี้  แม้
บิดา มารดาของเขาก็จักกลับได้จักษุ  แม้พระราชาทรงสดับเทศนาของพ่อสามแล้ว  เสด็จ
ไปสู่พระนคร ทรงทำบุญทั้งหลายมีทานเป็นต้น  ครองราชสมบัติโดยธรรมแล้ว จักไปเกิดบน
สวรรค์ เมื่อสวรรคตแล้ว ดังนี้แล้ว  ก็ไป ณ ที่นั้น  มีกายไม่ปรากฏ  ยืนอยู่บนอากาศแล้ว 
กล่าวว่า   มหาราชเจ้า พระองค์ทรงเลี้ยงบิดา มารดา ของพ่อสาม  ทั้งสองผู้มีจักษุบอดนั้น 
เหมือนพ่อสามเถิด เมื่อเป็นอย่างนี้พระองค์จักไปสู่สุคติ  
 พระราชาทรงสดับคำนั้นแล้ว  เสด็จไปยังอาศรม เพ่ือบำรุงบิดามารดาของสามดาบส
นั้น ตรัสบอกเรื่องราวนั้นทั้งหมด  เมื่อบิดา มารดาของพ่อสามทูลว่ามหาราชเจ้า ถ้าอย่างนั้น 
ขอพระองค์โปรดนำข้าพเจ้าทั้ง 2 ไป ในที่นั้น ดังนี้ ได้ทรงทำอย่างนั้นแล้ว บิดามารดาของ
สามดาบสนั้นมาแล้ว ได้ทำสัจจะกิริยา ด้วย 7 คาถา มีเป็นต้นว่า พ่อสามนี้ ได้เป็นผู้มีปกติ 
ประพฤติธรรม ในกาลก่อน ด้วยสัจจะใด  ด้วยการกล่าวสัจจะนั้น ขอยาพิษในกาย ของพ่อ
สาม  จงหายไปดังนี้  สามดาบส นอนพลิกตัวแล้ว  ลำดับนั้น แม้เทวดา ก็ได้ทำสัจจะกิริยา
ด้วย 2 คาถาว่า แม่อยู่ที่เขาคันธมาทน์นี้สิ้นกาลนาน ใครๆอ่ืน ผู้เป็นที่รักกว่าลูกสามดาบส
ของแม่  ไม่มีเลย   ด้วยการกล่าวสัจจะนั่น ขอยาพิษในกาย ของลูกสามดาบสนั้น    จง
หายไป ดังนี้ในเวลาจบสัจจะกิริยาของเทวดานั้น  สามดาบสเป็นผู้หายโรค ลุกขึ้นแล้ว ความ
อัศจรรย์ทั้งปวงคือ ความไม่มีโรค 1.  การกลับได้จักษุแห่งบิดาและมารดา  1. อรุณขึ้น  1. 
ความที่แห่งชนทั้ง 4นั้น ปรากฎในอาศรม ด้วยอานุภาพแห่งเทวดา 1.  ได้มีแล้ว ใน
ขณะเดียวกันนั่นเอง  ด้วยประการฉะนี้   



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   41 

 

 

 (7) หน้าที่ของมารดา และบิดาที่มีต่อบุตรและธิดา  
                ข้าพเจ้าขอนำเสนอ หน้าที่ของมารดา และบิดาที่มีต่อบุตรและธิดา ดังนี้ คือ  
  1. ห้ามมิให้บุตร ธิดาทำความชั่วทั้งปวง 
  2. แนะนำ อบรม สั่งสอนบุตร ธิดาให้ตั้งอยู่ในคุณงามความดี 
                     3.ให้บุตร ธดิาศึกษาศิลปวิทยาความรู้ 
                     4. หาคู่ครองที่สมควรให้แก่บุตร ธิดา 
                     5. มอบทรัพย์สมบัติให้แก่บุตร ธิดาในสมัยที่สมควร 
  (8) หน้าที่ของบุตรและ ธิดาที่มีต่อมารดาและบิดา 
 ข้าพเจ้าขอนำเสนอ หน้าที่ของบุตรและธิดาที่มีต่อมารดาและบิดาดังนี้ คือ 

  1. ท่านทั้งสองได้เลี้ยงเรามาแล้ว ต้องเลี้ยงท่านตอบแทนคุณ 
                 2. ต้องช่วยเหลือทำกิจของท่าน 
                  3. เราจักดำรงวงศ์สกุลของท่าน 
  4. เราจักปฏิบัติซึ่งความเป็นผู้รับทรัพย์มรดกของท่าน 
                  5. เมื่อท่านทั้งสอง ถึงแก่กรรมล่วงลับไปแล้ว  เราจักทำบุญกุศลให้ท่าน 
แล้วอุทิศ หยาดน้ำส่งบุญไปให้และจักตามเพ่ิมให้ซึ่งทักษิณา 

การบำรุงบิดามารดาก็คือ การระลึกรู้และยอมรับรู้ในบุญคุณของผู้อ่ืนที่มีอยู่เหนือ
ตนเรียกว่ากตัญญุตา(กตัญญู) การพยายามทำตอบแทนบุญคุณนั้นๆเรียกว่ากตเวทิตา 
(กตเวท)ี คนที่รู้บุญคุณ เรียกว่าคนกตัญญู  คนที่ทำตอบแทนเรียกว่าคนกตเวที กตัญญู
กตเวทิตา หมายถึง ความรู้บุญคุณท่านแล้ว ทำตอบให้ปรากฏนี้ เป็นธรรมประคองโลกให้
เป็นอยู่ได้และอยู่ได้ด้วยความสงบสุข (พุทธทาสภิกขุ,  2536)  
  บุคคลใดเลี้ยงมารดาและบิดาโดยธรรม เพราะการบำรุงมารดาและบิดานั่นแล
บัณฑิตย่อมสรรเสริญบุคคลนั้นในโลกนี้ทีเดียว บุคคลนั้นละจากโลกนี้ไปแล้วย่อมบันเทิงใน
สวรรค์ (พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค เล่ม 1 ภาค 2 หน้า 294) 
 ผู้ไม่เลี้ยงดูมารดาบิดา ย่อมเดือดร้อนในภายหลังว่า เราสามารถพอท่ีจะเลี้ยงดูมารดา
และบิดาผู้แก่เฒ่าชราได้ ก็มิได้เลี้ยงดูท่าน (พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ชาดก เล่ม 3 ภาค 
6หน้า 160) 
  การตอบแทนพระคุณท่านอย่างสูงสุด คือ ให้ท่านทั้งสองดำรงตั้งมั่นใน ศรัทธา ศีล 
จาคะ (การสละวัตถุสิ่งของ, สละความตระหนี่) และ ปัญญา กล่าวคือ ให้ดำรงตั้งมั่นในกุศล



 

42   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

ธรรมทั้งหลายนั่นเอง เมื่อเป็นเช่นนี้ สำหรับบุตรธิดาทุกคนแล้ว ทุกๆ วันจึงเป็นโอกาสของ
การทำความดี ไม่จำกัดเฉพาะวันใดวันหนึ่งเท่านั้น ควรน้อมระลึกถึงพระคุณของท่านและ
กระทำตอบแทน บุคคลมีความกตัญญูกตเวที (รู้อุปการที่ผู้อ่ืนกระทำให้แล้ว กระทำตอบ
แทน) เป็นผู้ที่บัณฑิตทั้งหลาย มีพระพุทธเจ้า เป็นต้นทรงสรรเสริญแล้ว และมงคล คือ ความ
เจริญก็เกิดขึ้นแก่ผู้นั้นแล้ว ถ้าหากบุตรธิดาคนใดได้มีโอกาสศึกษาพระธรรม ฟังพระธรรม 
และมีความเข้าใจธรรม แล้ว คอยเกื้อกูลให้บิดามารดาได้ฟัง ได้ศึกษาด้วยนั้น ยิ่งจะเป็นการ
ตอบแทนพระคุณของท่านได้ดีอย่างยิ่งทีเดียว เพราะจะเป็นไปเพ่ือความเจริญขึ้นของปัญญา
ซึ่งจะเป็นที่พ่ึงในชีวิตของท่านได้อย่างแท้จริง 
  ความกตัญญูกตเวทีนั้นเป็นคุณธรรมประการหนึ่งที่ควรจะอบรมเจริญให้มีขึ้น 
ถึงแม้ว่าบุตรธิดาจะยังไม่สามารถกระทำตอบแทนมารดาบิดาได้อย่างสูงที่สุดก็ตาม แต่การที่
ได้รู้ว่า ท่านทั้งสองนั้นเป็นผู้ที่มีพระคุณเลี้ยงดูเรามาแล้ว ทำการเลี้ยงท่านเป็นการตอบแทน 
กระทำในสิ่งที่ถูกต้องเหมาะสม อีกท้ังดำรงตนอยู่ในความถูกต้องดีงาม ย่อมเป็นสิ่งที่บุตรธิดา
จะพึงกระทำ เมื่อมีโอกาสแล้ว ไม่ควรปล่อยโอกาสอันดีงามนี้ให้ผ่านไป ควรตั้งใจทำหน้าที่
ของบุตรธิดาให้ดีที่สุด เท่าที่จะกระทำได้ ไม่มีคำว่ายาก และไม่มีคำว่าสาย ถ้าหากว่าเป็นผู้ที่มี
ความจริงใจและมีความตั้งใจอย่างมั่นคงที่จะน้อมประพฤติในสิ่งที่ดีงาม กล่าวคือ ความเป็นผู้
กตัญญูกตเวทีต่อมารดาบิดา (เป็นต้น) ไม่ควรเลยที่จะทำให้ตนเองต้องเดือดร้อนใจใน
ภายหลัง เพราะมีโอกาสแล้ว สามารถจะเลี้ยงดู หรือ กระทำในสิ่งที่ดีงามตอบแทนมารดา
บิดาได้ แต่ก็ไม่ได้กระทำ ดังข้อความในพระไตรปิฎกที่ได้ยกมา ซึ่งควรค่าแก่การศึกษาและ
พิจารณาเป็นอย่างยิ่ง (มูลนิธิศึกษาและเผยแพร่พระพุทธศาสนา,ออนไลน์) 
 

บทสรุป  
  มารดาและบิดา เป็นผู้มีอุปการะคุณมากต่อบุตรและธิดา บุตรและธิดาจะตอบบุญ 
แทนคุณมารดา และบิดานั้นได้ไม่หมด ต้องอบรมสั่งสอนมารดาบิดา ให้ทำบุญให้ทาน  รักษา
ศีล เจริญภาวนา ให้มีศรัทธา ในพระพุทธศาสนา  เคารพในพระพุทธ พระธรรม ในพระสงฆ์ 
เชื่อกรรม เชื่อผลของกรรมในพระพุทธศาสนา และบวชแทนคุณมารดาและบิดา มารดามี 12 
คุณ บิดามี 21 คุณจะยกเอาแผ่นดิน แผ่นฟ้า แม่น้ำมหาสมุทรมาเปรียบเทียบไม่ได้ ท่านเรียก
มารดา บิดาว่าเป็น พระพรหม เป็นปุพพเทพ  เป็นปุพพาจริยา เป็นอาหุไนยยบุคคลของบุตร 
และหน้าที่ของมารดาและบิดาที่จะอนุเคราะห์บุตร ธิดาคือ มารดาและบิดา  ต้องแนะนำ สั่ง
สอนให้บุตร ธิดา มิให้ทำความชั่วทั้งปวง แนะนำ อบรมสั่งสอนให้ตั้งอยู่ในคุณงามความดี  ให้



 

          วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563) |   43 

 

 

ศึกษาศิลปวิทยาต่างๆทั้งทางธรรมและทางโลก หาคู่ครองที่สมควรให้แก่บุตร ธิดา  และมอบ
ทรัพย์สมบัติให้แก่บุตรและธิดา ในสมัยอันสมควร และหน้าที่ของบุตรธิดา ที่มีต่อมารดา และ
บิดา คือ ท่านเลี้ยงเราแล้ว ต้องเลี้ยงท่านตอบ ต้องช่วยเหลือกิจการงานของท่านให้เต็มที่  
เราจักดำรงวงศ์สกุลของท่านเราจักประพฤติ ปฏิบัติตัวให้สมควรรับทรัพย์มรดกของท่าน  
และเมื่อมารดา บิดาถึงแก่กรรมล่วงลับดับขันธ์ไปแล้ว ลูกๆต้องทำการฌาปนกิจศพของท่าน
ให้ถูกต้อง เรียบร้อยดีงาม และทำบุญอุทิศ หยาดน้ำส่งบุญไปหา ให้ท่านทั้ง 2 ได้รับส่วนบุญนี้ 
แล้วไปเกิดดีถึงสุข ไปเกิดบนวิมานทองบนสวรรค์  เสวยอาหาร เครื่องดื่มทิพย์  เครื่องนุ่งห่ม
ทิพย์ ฟังเสียงดนตรีทิพย์ อยู่สุขสบายตลอดกาลนานเทอญ 
 

เอกสารอ้างอิง 
 
คณะกรรมการแผนกตำรา มหามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์. (2538).มงคลทีปนี  
           แปล เล่มที่ 2, กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ชาดก ชนสันธชาดก.กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราช  

วิทยาลัย. 
พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ชาดก เล่ม 3.กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค เล่ม 1.กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราช 

วิทยาลัย.  
พุทธทาสภิกขุ. (2536). กตัญญูกตเวทีเป็นร่มโพธิ์ร่มไทรของโลก. กรุงเทพฯ : ธรรมสภา. 
มูลนิธิศึกษาและเผยแพร่พระพุทธศาสนา.(ออนไลน์). บิดามารดาเป็นพรหมของบุตร. 
  สืบค้นจาก https://www.dhammahome.com/webboard/topic/28115 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

44   | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.2 (July-December 2020) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

    
 
 


