
วิเคราะห์พระพุทธศาสนาในฐานะวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ 
AN ANALYSIS OF BUDDHISM AS A PURE SCIENCE  

 
 

1พระวิมาน คมฺภีรปญฺโญ (ตรีกมล) 
1Phraviman Kamperapanyo (Trikamon) 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

 

Phraviman_ka@gmail.com 
 

Received :January 20, 2020;  Revised :February 12, 2020;  Accepted :June 2, 2020 
 

บทคัดย่อ 
 

  พระพุทธศาสนาเป็นกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ ที่เกิดจากการเข้าใจความจริง
แท้ทางธรรมชาติ จนไม่มีปัจจัยใดปรุงแต่งจิตได้ ทำให้สภาวะจิตมีความบริสุทธิ์ หลักธรรมคำ
สอนทางพระพุทธศาสนาจึงมีลักษณะเป็นวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์  เช่น นิยาม 5 คือ กฎ
ธรรมชาติบริสุทธิ์ , อนัตตา คือ สภาวะการบรรลุถึงธรรมชาติของความจริงแท้บริสุทธิ์ , 
ปฏิจจสมุปบาท คือ กระบวนการแห่งเหตุปัจจัยบริสุทธิ์, ธาตุ 4 คือ สสารที่เป็นส่วนประกอบ
ของสรรพสิ่ง และอนิจจัง คือ สภาวะทางธรรมชาติที่มีความเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ซึ่งแสดงให้
เห็นว่าพระพุทธศาสนามีลักษณะเป็นวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ 
 
คำสำคัญ : พระพุทธศาสนา/วิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ 

 
 
 
 

 
1 อาจารย์ ดร., มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วิทยาลยัสงฆ์มหาสารคาม 

mailto:taveechok1972@gmail.com


 

56    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

Abstract 
 

  Buddhism is a scientific process derived from understanding the truth 
of nature that there is no other factors deviating the mind.  This makes the 
condition of the mind pure. Dhamma teachings in Buddhism is, therefore, 
characterized as a pure science for example: Niyama 5 or the five aspects of 
natural law; Anattata that is the attainment of the nature of truth; Paticca-
samuppada that is the process of the dependent origination; Dhatu 4 that is 
the matters as the elements of all creations; impermanency that is the ever 
changeability of the condition of nature. These indicate that Buddhism has its 
characteristics as a pure science.   
 

Keywords: Buddhism, Pure Science  
 

บทนำ 
 

   ในสังคมโลกปัจจุบันที่มีความหลายหลายทางพหุวัฒนธรรม ก่อให้เกิดแนวคิดความ
เชื่อและทัศนคติที่แตกต่างหลายหลาย และความเจริญทางโลกวัตถุ ทำให้คนในสังคมมีวิถี
ชีวิตที่ยึดติดกับวัตถุนิยม ในขณะเดียวกันก็มีความเจริญทางด้านวิทยาศาสตร์ จนกระทั่ง
นักวิทยาศาสตร์และคนรุ่นใหม่จำนวนมากไม่เชื่อในคำสอนทางศาสนาและยังนำกระบวนการ
ทางวิทยาศาสตร์มาเป็นเครื่องมือพิสูจน์ความจริงในคำสอนทางศาสนา ทำให้เกิดประเด็นที่
ท้าทายศาสนามากยิ่งขึ้นและในส่วนของพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นศาสนาที่จัดอยู่ในกลุ่มอเทวนิ
ยม และหลักธรรมคำสอนเป็นอกาลิโก คือ ความจริงแท้ที่สามารถพิสูจน์ได้ทุกยุคสมัย ก็ถูก
นำไปพิสูจน์ความจริงตามกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ด้วย จึงเกิดคำถามตามมาว่า
พระพุทธศาสนาขัดกับหลักวิทยาศาสตร์หรือไม่ และหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาเป็น
วิทยาศาสตร์หรือไม่ เพราะวิทยาศาสตร์จำแนกออกเป็น 2 ประเภทใหญ่ๆ คือ วิทยาศาสตร์
บริสุทธิ์  (Pure Science ) ซึ่ งว่าด้วยกฎและทฤษฎีความจริงแท้บริสุทธิ์  ซึ่งยังไม่ผ่าน
กระบวนการประยุกต์ใช้เพ่ือสนองความต้องการของมนุษย์ และวิทยาศาสตร์ประยุกต์ 
(Applied Science) ซึ่งว่าด้วยการนำวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์มาประยุกต์ใช้เพ่ือสนองความ



 

            วารสารพุทธศาสตร์ มจร. อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     57 

 

 

ต้องการของมนุษย์ จึงทำให้ผู้เขียนมีความสนใจที่จะศึกษาและเขียนบทความในเชิงวิเคราะห์
เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาในฐานะวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ ดังจะได้กล่าวถึงต่อไปนี้      
 

ความหมายของวิทยาศาสตร์ 
 

 คำว่า “วิทยาศาสตร์” เป็นศัพท์บัญญัติที่มีความหมายตามอักษรว่า“ระบบวิชา
ความรู้” ภาษาอังกฤษว่า“science” ซึ่งมาจากภาษาลาตินว่า“scientia” แปลว่า “ความรู้” 
อย่างไรก็ตามวิทยาศาสตร์ไม่ใช่ระบบความรู้ธรรมดาที่ทุกคนก็มีได้ วิทยาศาสตร์เป็นความรู้
พิเศษที่เกิดจากการสังเกต และพิสูจน์ทดลองแล้วตั้งเป็นกฎหรือหลักการขึ้นมา (พระเทพ
โสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2545 :25) 
 วิทยาศาสตร์ (science) หมายถึง ความรู้ เกี่ยวกับสิ่งต่างๆ ในธรรมชาติ และ
กระบวนการค้นคว้าหาความรู้ที่มีขั้นตอนมีระเบียบแบบแผน 
 วิทยาศาสตร์ (science) หมายถึง ระบบความรู้ จึงใกล้เคียงกับความหมายของคำว่า 
“philosophy” (ปรัชญา) ที่หมายถึงความรักในความรู้ ที่เป็นเช่นนี้เพราะวิทยาศาสตร์และ
ปรัชญามีจุดกำเนิดเดียวกัน นั่นคือนักปรัชญากรีกสมัยโบราณเป็นผู้ให้กำเนิดวิทยาศาสตร์ใน
ตะวันตก พวกเขาจัดวิทยาศาสตร์เป็นสาขาหนึ่งของปรัชญา และตั้งชื่อว่าปรัชญาธรรมชาติ 
(Natural Philosophy) วิทยาศาสตร์เติบโตในนามของปรัชญาธรรมชาติ 2,000 ปี จึงได้แยก
ออกเป็นวิทยาศาสตร์ เมื่อวิทยาศาสตร์แยกตัวออกมาจากปรัชญาแล้วจึงได้มีการพัฒนา
กระบวนการและเครื่องมือแสวงหาองค์ความรู้อย่างเป็นระบบมากยิ่งขึ้น เพ่ือให้เข้าถึงความ
จริงในธรรมชาติ และนำความจริงที่ค้นพบมาประยุกต์ใช้ในรูปแบบต่างๆ   
 ดังนั้น วิทยาศาสตร์ จึงหมายถึง กระบวนการแสวงหาความรู้เกี่ยวกับสิ่งต่างๆ ที่มีอยู่
ในธรรมชาติหรือสิ่งที่อยู่เบื้องหลังปรากฏการณ์อย่างเป็นระบบและมีขั้นตอน  ซึ่งสามารถ
พิสูจน์ความจริงนั้นได้ด้วยกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ที่ผ่านการ
พิสูจน์แล้วจะได้รับการยอมรับจากคนส่วนใหญ่ เพราะองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์เป็นความ
จริงสากล  
 
 
 
 
 
 
 



 

58    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ประเภทของวิทยาศาสตร์ 
 

 การจำแนกประเภทของวิทยาศาสตร์มีการจัดแบ่งหลายระบบ แต่ละระบบมี
เหตุผลและหลักเกณฑ์ต่างกัน ในช่วงแรกแบ่งออกเป็น 2 สาขา คือ วิทยาศาสตร์ธรรมชาติ 
(Natural Science) และวิทยาศาสตร์สังคม (Social Science) ดังต่อไปนี้  (สมปรารถนา  
วงศ์บุญหนัก,2560) 

 1. วิทยาศาสตร์ธรรมชาติ เป็นส่วนที่อธิบายถึงความรู้ในเรื่องวัตถุที่มีอยู่ใน
ธรรมชาติ เช่น ฟิสิกส์ (Physics) เป็นความรู้ในเรื่องพลังงานและสมบัติต่างๆ ภายนอกวัตถุ 
เคมี (Chemistry) เป็นความรู้ในเรื่องสมบัติภายในเนื้อของวัตถุ ศึกษาส่วนประกอบและ
โครงสร้าง ชีววิทยา (Biology) เป็นวิทยาศาสตร์ธรรมชาติที่รวบรวมความรู้ที่เกี่ยวกับชีวิต 
และความเป็นอยู่ของสิ่งมีชีวิต ดาราศาสตร์ (Astronomy) เป็นวิทยาศาสตร์ที่บรรยายถึง
ความรู้ที่เก่ียวกับเทหวัตถุบนท้องฟ้า 
 2. วิทยาศาสตร์สังคม เป็นวิทยาศาสตร์ที่กล่าวถึงสิ่งมีชีวิตเกี่ยวข้องกับทางสังคม
ต่างๆ เช่น จิตวิทยา รัฐศาสตร์ สังคมวิทยาฯลฯ และมีการจำแนกตามธรรมชาติของวิชา 
แบ่งเป็น 3 สาขา คือ วิทยาศาสตร์กายภาพ วิทยาศาสตร์ชีวภาพ และวิทยาศาสตร์สห
สาขาวิชา (1) วิทยาศาสตร์กายภาพ เป็นวิทยาศาสตร์ที่ เกี่ยวข้องกับธรรมชาติและ
ปรากฏการณ์ต่างๆ ของทุกสิ่งในโลกและจักรวาลในด้านสิ่งไม่มีชีวิต (2) วิทยาศาสตร์ชีวภาพ 
เป็นวิทยาศาสตร์ที่ เกี่ยวข้องกับธรรมชาติและปรากฏการณ์ต่างๆ ของทุกสิ่งในโลกและ
จักรวาลในด้านสิ่งมีชีวิต (3) วิทยาศาสตร์สหสาขาวิชา ในวิชาวิทยาศาสตร์จะมีสหสาขาวิชา
อยู่หลายวิชา 
 ในระยะต่อมาได้มีการจัดกลุ่มประเภทของวิทยาศาสตร์ออกเป็น 2 ประเภท คือ  
 1) วิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ (Pure Science ) คือ ความรู้ขั้นพื้นฐาน ซึ่งประกอบด้วย 
กฎ และ ทฤษฎีต่างๆ ตลอดจนความจริง ความคิดรวบยอด ที่มาจากการค้นคว้าหาความรู้
ของนักวิทยาศาสตร์เนื่องจากความต้องการที่จะหาความรู้ต่างๆ 
 2) วิทยาศาสตร์ประยุกต์ (Applied Science) คือ การนำความรู้ขั้นมูลฐานใน
วิทยาศาสตร์ไปคิดประดิษฐ์สิ่งต่างๆ ที่เป็นประโยชน์โดยตรงต่อมนุษย์โดยมุ่งหวังให้เกิด
ประโยชน์แก่สังคมโดยตรง 
 ในกรณีที่นักวิทยาศาสตร์ค้นพบหลักวิทยาศาสตร์เกี่ยวกับความร้อนไว้ว่า สสารเกิด
จากการรวมตัวของอะตอมหรือปรมาณูที่เคลื่อนที่ตลอดเวลา การเคลื่อนที่ของอะตอมนี้เองที่



 

            วารสารพุทธศาสตร์ มจร. อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     59 

 

 

ทำให้รู้สึกว่าเป็นความร้อน เมื่อนักวิทยาศาสตร์ค้นพบวิธีการสร้างความร้อน 3 วิธี คือ การ
เผาไหม้ กระแสไฟฟ้า และการเสียดสี เขาก็สามารถสร้างแหล่งให้พลังงานความร้อนขึ้นมา
ด้วยวิธีการดังกล่าว ในกรณีค้นพบเรื่องความร้อนและวิธีการสร้างความร้อนจัดเป็น
วิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ ส่วนการนำเอาความรู้หลักการนี้ไปใช้สร้างเครื่องผลิตพลังงานความร้อน
จัดเป็นวิทยาศาสตร์ประยุกต์ วิทยาศาสตร์จึงมี 2 ประเภท คือ วิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ (pure 
science) ที่มุ่ งแสวงหาความจริงเกี่ยวกับความเป็นเหตุ เป็นผลของสิ่ งทั้ งหลาย และ
วิทยาศาสตร์ประยุกต์ (applied science) ที่มุ่งนำความรู้และการค้นพบทางวิทยาศาสตร์ไป
ใช้พัฒนาเทคโนโลยี ดังนั้น ความเจริญทางวัตถุและสิ่งอำนวยความสะดวกหรือสิ่งที่ถูกสร้าง
ขึ้นมาเพ่ือสนองความต้องการของมนุษย์ เป็นกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ ทั้งหลักการ 
วิธีการแสวงหาความรู้ การผลิต การตรวจสอบผลผลิต วิธีการใช้งาน และคุณภาพของการ
ผลิต ซึ่งเป็นกระบวนการของวิทยาศาสตร์ประยุกต์ ที่ยกระดับองค์ความรู้มาจากวิทยาศาสตร์
บริสุทธิ์   
 

วิธีการแสวงหาความรู้ทางวิทยาศาสตร์ 
 

 เพลโตกล่าวว่า“ปรัชญาเริ่มต้นที่ความใฝ่รู้”คำกล่าวนี้ใช้ได้กับวิทยาศาสตร์ที่เริ่มต้น
ด้วยความสงสัย ประหลาดใจใคร่จะรู้ความจริงเกี่ยวกับโลกและจักรวาลเช่นเดียวกัน ทั้ง
ปรัชญาและวิทยาศาสตร์ต่างก็มุ่งศึกษาหาความจริง แต่ใช้วิธีการแสวงหาความจริงต่างกัน 
ปรัชญาใช้วิธีการคิดตามหลักตรรกศาสตร์ ส่วนวิทยาศาสตร์ใช้วิธีการสังเกตและทดลอง 
วิธีการทางวิทยาศาสตร์มีภาคปฏิบัติเกี่ยวข้องด้วย ขณะที่วิธีการทางปรัชญาไม่เน้นการปฏิบัติ 
โดยวิธีการทางปรัชญาจะใช้การคิดค้นหาเหตุผลเป็นหลัก ส่วนวิทยาศาสตร์ใช้กระบวนการ
สังเกต ทดลองและพิสูจน์ความจริงหลายครั้ง ถ้าหากมีผลลัพธ์ออกมาเหมือนเดิม จึงจะ
กำหนดให้เป็นความรู้ทางวิทยาศาสตร์ 
 จุดกำเนิดของวิทยาศาสตร์คือความใฝ่รู้ในความจริงของธรรมชาติ คำตอบนี้
นักวิทยาศาสตร์ก็ยอมรับ ที่แท้มันเป็นคำตอบทางวิทยาศาสตร์ด้วยซ้ำ ความใฝ่รู้ต่อความจริง
ของธรรมชาติ เป็นความคิดหมายใฝ่ฝันอยู่ในใจ พร้อมทั้งความเชื่อว่าในธรรมชาติมีกฎเกณฑ์
แห่งความเป็นเหตุเป็นผลที่สม่ำเสมอแน่นอน ซึ่งเป็นฐานให้นักวิทยาศาสตร์เริ่มประกอบ
กิจกรรมในการค้นคว้าศึกษาหาความรู้ที่อยู่เบื้องหลังธรรมชาติ เพราะฉะนั้น จุดกำเนิดของ
ของวิทยาศาสตร์จึงอยู่ที่จิตใจของมนุษย์ อยู่ที่ความใฝ่รู้และศรัทธาหรือความเชื่อ ถ้า



 

60    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ปราศจากคุณสมบัติของจิตใจอย่างนี้แล้ว วิทยาศาสตร์จะไม่เกิดขึ้นและไม่เจริญงอกงาม 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2557:21) นักวิทยาศาสตร์มีความสนใจสิ่งใดก็จะก็จะ
พยายามค้นหาความจริงในสิ่งนั้น การแสวงหาความจริงทางวิทยาศาสตร์เริ่มจากจิตใจที่สงสัย
ใคร่รู้ หลังจากนั้นจึงนำไปสู่กระบวนการและวิธีการแสวงหาความรู้อย่างเป็นระบบ 
 นักวิทยาศาสตร์จำนวนมากให้ทัศนะเกี่ยวกับการแสวงหาความจริงทาง
วิทยาศาสตร์ เช่น อัลเบิร์ต ไอน์สไตน์ กล่าวว่า“ความจริงคือประสบการณ์ที่ได้จากการ
ทดสอบ” (ศักดิ์ บวร, แปล, ไอน์สไตน์กับพุทธะ,2558:42) ทัศนะลักษณะนี้สะท้อนให้เห็น
วิธีการแสวงหาความจริงทางวิทยาศาสตร์ของไอน์สไตน์ว่าจะต้องมาจากวิธีการทดสอบด้วย
ประสบการณ์ของตนเอง ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของแม็กซ์ พลังซ์ ที่กล่าวว่า “วิธีการเรียนรู้
ศาสตร์ทุกชนิด โดยเฉพาะวิทยาศาสตร์ ต้องเป็นการเรียนรู้จากประสบการณ์ของเรา” 
ในขณะที่เวอร์เนอร์ ไฮเซ็นเบิร์ก กล่าวว่า “วิทยาศาสตร์คือศาสตร์ที่ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของ
ประสบการณ์ส่วนตนหรือบนประสบการณ์ของผู้ อ่ืน” ในทัศนะนี้สะท้อนให้ เห็นว่า
ประสบการณ์ของผู้อ่ืนที่ได้รับการพิสูจน์มาแล้วก็ถือว่าเป็นวิธีการแสวงหาความจริงทาง
วิทยาศาสตร์ได้เช่นเดียวกัน วิทยาศาสตร์นำความรู้จากประสบการณ์มาตรวจสอบด้วย
เครื่องมือสมัยใหม่ เพ่ือยืนยันความจริงของความรู้เหล่านั้น ความจริงทางวิทยาศาสตร์
บางอย่างเป็นการค้นพบ ซึ่งเรียกว่าวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ แต่ความจริงทางวิทยาศาสตร์
บางอย่างเป็นการนำมาใช้ประโยชน์ เรียกว่าวิทยาศาตร์ประยุกต์  
 วิธีการทางวิทยาศาสตร์ให้ความสำคัญกับการปฏิบัติ มีส่วนที่คล้ายกับวิธีการ
แก้ปัญหาแบบอริยสัจในพระพุทธศาสนา จึงเรียกวิธีการแก้ปัญหาตามแบบอริยสัจ 4 ว่า 
วิธีการทางวิทยาศาสตร์ (scientific method) ดังต่อไปนี้ 
 1. กำหนดปัญหาให้ถูกต้อง (Location of Problems) คือ นักวิทยาศาสตร์
กำหนดขอบเขตให้ชัดเจนว่าปัญหาอยู่ตรงไหน ปัญหานั้นน่าจะมีสาเหตุมาจากอะไร 
 2. การตั้งสมมติฐาน (Setting of Hypothesis) คือ นักวิทยาศาสตร์ใช้ข้อมูล
เท่าที่มีอยู่ในขณะนั้นเป็นรากฐานในการตั้งสมมติฐาน เพ่ือใช้อธิบายถึงสาเหตุของปัญหาและ
เสนอคำตอบหรือทางออกสำหรับปัญหา 
 3. การสังเกตและการทดลอง (Observation and Experimentation) คือ การ
สังเกตและทดลอง เป็นขั้นตอนสำคัญที่สุดของการศึกษาหาความรู้ทางวิทยาศาสตร์ เพราะถ้า
ขาดข้ันตอนนี้ วิธีการศึกษาหาความจริงทางวิทยาศาสตร์จะไม่ต่างจากวิธีการทางปรัชญา 



 

            วารสารพุทธศาสตร์ มจร. อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     61 

 

 

 4. ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล (Analysis of Data) คือ ข้อมูลที่ได้จากการสังเกตและ
ทดลองมีจำนวนมาก นักวิทยาศาสตร์ต้องพิจารณาแยกแยะข้อมูลเหล่านั้น พร้อมจัดระเบียบ
ข้อมูลเป็นหมวดหมู่ และหาความสัมพันธ์ระหว่างข้อมูลต่างๆ  
 5. สรุปผล (Conclusion) คือ การสรุปผลค้นคว้า นักวิทยาศาสตร์อาจใช้ภาษา
ธรรมดาเขียนกฎหรือหลักการทางวิทยาศาสตร์ออกมา บางครั้งนักวิทยาศาสตร์จำเป็นต้อง
สรุปผลด้วยคณิตศาสตร์ 
 ลักษณะของการแสวงหาความจริงทางวิทยาศาสตร์ เป็นเรื่องของการสืบสาวหา
ความรู้ในความจริงอย่างค่อยเป็นค่อยไป ไม่จำเป็นจะต้องตอบทันที และเป็นเรื่องของบุคคล
ที่มีความสนใจ ไม่เป็นเรื่องของหมู่ชนหรือสังคมทั้งหมด เพราะฉะนั้น อาจมีปัจเจกชนหรือ
กลุ่มผู้สนใจเฉพาะกลุ่ม พยายามศึกษาเรื่องนี้ต่อกันมา โดยใช้วิธีหาความรู้และพิสูจน์ความ
จริงได้ เรียกว่าวิธีทางวิทยาศาสตร์ นี่คือความแตกต่างระหว่างศาสนากับวิทยาศาสตร์ ส่วน
ใหญ่ศาสนามักจะมีคำตอบได้ทุกเรื่อง ส่วนวิทยาศาสตร์จะมีคำตอบได้เฉพาะเรื่องที่ได้ผ่าน
การพิสูจน์มาแล้วเท่านั้น พรมแดนความรู้ทางวิทยาศาสตร์จะต้องมีเครื่องมือเข้ามาช่วย
พิสูจน์ความรู้แท้ ส่วนศาสนาใช้ความศรัทธาและการปฏิบัติทางจิตเพ่ือบรรลุถึง วิธีการ
แสวงหาความรู้ทางวิทยาศาสตร์จึงเริ่มต้นอย่างมีขั้นตอน จากข้ันกำหนดปัญหาให้ถูกต้อง ขั้น
การตั้งสมมติฐาน ขั้นการสังเกตและการทดลอง ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล และขั้นการสรุปผล เมื่อ
ได้รับการพิสูจน์แล้วองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์จะถูกตั้งเป็นทฤษฎีและเผยแผ่องค์ความรู้
ต่อไป  
 
 

วิธีการแสวงหาความรู้ทางพระพุทธศาสนา 
 

 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้กล่าวว่า“จุดกำเนิดของพระพุทธศาสนาคือ
ทุกข์ และต้นเหตุของความทุกข์คือความไม่รู้เหตุปัจจัยของทุกข์นั้น หรือความไม่รู้ไม่เข้าใจกฎ
ของธรรมชาติ ซึ่งเป็นกระบวนการแห่งความเป็นไปตามเหตุปัจจัยนั่นเอง” พระพุทธศาสนา
มองว่าสิ่งต่างๆ เป็นปัจจัยซึ่งกันและกัน ไม่มีสิ่งใดเกิดขึ้นโดยไม่อิงอาศัยสิ่งอ่ืน กระบวนการ
แสวงหาความรู้ทางพระพุทธศาสนาจึงเป็นเหตุปัจจัยต่อกันหรือมีความสัมพันธ์กัน โดย
พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) ได้กล่าวถึงการแสวงหาความรู้ทางพระพุทธศาสนาแบบ
อริยสัจ 4 ไว้ในหนังสือพระพุทธศาสนากับวิทยาการโลกยุคใหม่ ดังมีข้ันตอนต่อไปนี้ 



 

62    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

 1. ขั้นกำหนดทุกข์ คือ อริยสัจข้อ 1 คือ ปริญญา กำหนดรู้ทุกข์หรือปัญหาว่าคือ
อะไร มีขอบเขตแค่ไหน หน้าที่ที่ควรทำขั้นแรกคือการเผชิญหน้ากับปัญหา แล้วกำหนดสภาพ
และขอบเขตของปัญหาให้ได้ หน้าที่ขั้นนี้เหมือนกับหมอตรวจอาการของคนไข้ เพ่ือให้รู้ว่า
เป็นโรคอะไร ส่วนใดของร่างกายลุกลามไปมากน้อยเพียงใด เช่น ในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร
ที่ว่า “เกิดเป็นทุกข์ แก่เป็นทุกข์ ตายเป็นทุกข์... ปรารถนาสิ่งใดไม่ได้สิ่งนั้นก็เป็นทุกข์ เมื่อว่า
โดยย่ออุปาทานขันธ์ 5 เป็นทุกข์” ตรงกับข้อที่ 1 ของวิทยาศาสตร์ 
 2. ขั้นสืบสาวหาสมุทัย คือ ค้นหาเหตุของความทุกข์หรือเหตุของปัญหา แล้ว
จัดการปหาน คือ กำจัดให้หมดไป เหมือนกับหมอวินิจฉัยสมุฏฐานของโรคก่อนลงมือรักษา 
สาเหตุของปัญหาพระพุทธเจ้าแสดงไว้ คือ ตัณหา 3 ประการ โดยขั้นนี้ยังอยู่ ในวิธี
วิทยาศาสตร์ข้อที่ 1 
 3. ขั้นเก็งนิโรธ คือ อริยสัจข้อที่ 3 ได้แก่ ความดับทุกข์ หรือสภาพที่ไร้ปัญหา ซึ่ง
เรามีหน้าที่สัจฉิกิริยา คือ ทำให้สำเร็จเป็นความจริงขึ้นมา ในขั้นนี้ต้องตั้งสมมติฐานว่าสภาพ
ไร้ปัญหาคืออะไร เข้าถึงได้หรือไม่ โดยวิธีการใด เหมือนกับที่หมอคาดว่าโรคนี้จะให้หายขาด
ได้หรือไม่ ใช้เวลารักษานานเท่าไร เช่น นิพพานคือการดับทุกข์ทั้งปวง เป็นสิ่งที่เราสามารถ
บรรลุได้ในชาตินี้ด้วยการเจริญสติ พัฒนาปัญญา เพ่ือตัดอวิชชาและดับตัณหา ตรงกับวิธีการ
ทางวิทยาศาสตร์ข้อที่ 2 คือ การตั้งสมมติฐาน 
 4. ขั้นเจริญมรรค อริยสัจข้อที่ 4 คือ ทางดับทุกข์หรือวิธีการแก้ปัญหา ซึ่งเรามี
หน้าที่ภาวนา  คือ ปฏิบัติหรือลงมือทำเหมือนกับการที่หมอลงมือรักษาคนไข้ด้วยวิธีการและ
ขั้นตอนที่เหมาะควรแก่การรักษาโรค จำแนกออกเป็น 3 ขั้นตอนย่อย ดังนี้ 
  4.1 มรรคขั้นที่ 1 เป็นการแสวงหาและทดลองวิธีการต่างๆ เพ่ือค้นหา
วิธีการที่เหมาะสมที่สุด มรรคข้อนี้ตรงกับวิทยาศาสตร์ขั้นที่ 3 คือ สังเกตและทดลอง เช่น ใน
กรณีท่ีเจ้าชายสิทธัตถะสังเกตและทดลองปฏิบัติกับอาฬารดาบสและอุทกดาบส 
  4.2 มรรคขั้นที่ 2 เป็นการวิเคราะห์ผลการสังเกตและทดลองที่ได้ปฏิบัติ
มาแล้วเลือกเฉพาะวิธีการที่เหมาะสมที่สุด เช่น ในกรณีที่เจ้าชายสิทธัตถะไม่เลือกทางสุดโต่ง 
2 เส้น แล้วเลือกมัชฌิมาปฏิปทาเป็นมรรควิธีไปสู่ความดับทุกข์ 
  4.3 มรรคขั้นที่ 3 เป็นการสรุปผลของการสังเกตและทดลอง เพ่ือให้ได้ความ
จริงเกี่ยวกับเรื่องนั้น ตรงกับวิธีการทางวิทยาศาสตร์ข้อที่ 5  
 ส่วนพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวถึงการนำวิธีการแบบอริยสัจ 4 มา
แก้ปัญหาด้วยปัญญาของมนุษย์ ได้แก่ 1) ทุกข์ คือ เริ่มด้วยปัญหา ต้องรู้ปัญหาก่อน 2) 



 

            วารสารพุทธศาสตร์ มจร. อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     63 

 

 

สมุทัย คือ สืบสาวหาสาเหตุของปัญหา 3) นิโรธ คือ กำหนดจุดหมายที่จะดับปัญหา 4) มรรค 
คือ ปฏิบัติตามวิธีการให้ถึงความดับปัญหาได้ อริยสัจ 4 จึงเป็นวิทยาศาสตร์เชิงพุทธที่ว่าด้วย
กระบวนการแสวงหาความรู้และความจริงที่กำหนดขั้นตอนไว้อย่างเป็นระบบ  
 

จุดยืน : พระพุทธเจ้าไม่สอนสิ่งที่ไม่เป็นวิทยาศาสตร์ 
 

 มีการถกเถียงกันในวงวิชาการมากมายว่าพระพุทธเจ้าทรงสอนอะไร และไม่ทรง
สอนอะไร คำตอบคือ พระพุทธเจ้าทรงสอนให้เข้าถึงธรรมชาติแท้ ทั้งธรรมชาติทางวัตถุและ
ธรรมชาติทางจิตใจ โดยไม่มีความสำคัญมั่นหมายหรือยึดมั่นถือมั่นในตัวตน การศึกษาสาเหตุ
ของธรรมชาติจึงเป็นลักษณะสำคัญของพระพุทธศาสนา และเป็นไปเพ่ือความหลุดพ้นจาก
ความทุกข์ พระพุทธจึงทรงสอนสิ่งที่เป็นวิทยาศาสตร์ ให้เข้าใจกระบวนการทางธรรมชาติ 
ด้วยประสบการณ์ตรงตามวิธีการทางวิทยาศาสตร์ แสดงให้เห็นว่าพระพุทธเจ้าทรงสอนให้
เชื่อในเหตุปัจจัยที่ผ่านการพิสูจน์จากประสบการณ์ ส่วนสิ่งใดที่พิสูจน์ไม่ได้และไม่เป็นไปเพ่ือ
ความดับทุกข์ สิ่งนั้นไม่ใช่คำสอนทางพระพุทธศาสนา โดยพระพุทธเจ้าทรงแสดงคำสอนที่
ไม่ใช่ศาสนาไว้ 3 ประเภท ดังต่อไปนี้  
 1. ปุพเพกตวาท คือ ลัทธิที่ถือว่าสิ่งที่เคยเกิดหรือเคยทำไว้ในอดีตเป็นตัวกำหนด
ความเป็นไปในปัจจุบัน ไม่มีทางหลีกเลี่ยง เข้าลักษณะที่เรียกว่ากรรมลิขิต 
 2. อิสสรนิมมานวาท คือ ลัทธิที่ถือว่าพระเจ้าหรือพระพรหมสร้างโลกและมนุษย์ 
พร้อมกับกำหนดอนาคตของโลกและโชคชะตาของมนุษย์ไว้ล่วงหน้า ในลักษณะที่เรียกว่า
พรหมลิขิต 
 3. อเหตุอปัจจยวาท คือ ลัทธิที่ถือว่าสิ่งต่างๆ เกิดขึ้นลอยๆ ไม่มีเหตุปัจจัย ไม่มี
ใครสร้าง ไม่มีระเบียบกฎเกณฑ์ใดๆ ทั้งสิ้น โลกนี้เป็นเอกภพไร้ระเบียบ   
 แนวทางดังกล่าวถือว่าขัดหลักพระพุทธศาสนา เพราะความเชื่อแบบปุพเพกต
วาท ทำให้ขาดความมุ่งมั่นพัฒนาอย่างสร้างสรรค์ ไม่ว่าจะทำดีเพียงใดก็ไม่ได้ดี เพราะกรรม
ในอดีตได้ขีดเส้นให้เป็นไปตามนั้นแล้ว ไม่สามารถเปลี่ยนแปลงอะไรได้ ส่วนอิสสรนิมมานวาท 
เป็นความเชื่อที่ลดทอนศักยภาพของมนุษย์ ทำให้มนุษย์ไม่เชื่อมั่นในศักยภาพของตนเอง ทำ
ให้ไม่สามารถกำหนดวิถีชีวิตของตนเองได้ ในขณะที่อเหตุอปัจจยวาท ทำให้ไม่เชื่อมั่นในการ
กระทำ และเชื่อว่าสิ่งต่างๆ เกิดขึ้นเพราะความบังเอิญ ซึ่งเป็นความเชื่อที่ขัดกับหลัก
วิทยาศาสตร์ ดังนั้น พระพุทธศาสนาเห็นว่าการกระทำในอดีตมีผลต่อปัจจุบัน และการ



 

64    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

กระทำในปัจจุบันมีผลต่ออนาคต สอดคล้องกับทัศนะของหลวงพ่อพุทธทาส ที่ว่า “อยากให้
ศึกษาพระพุทธศาสนาในลักษณะที่เป็นวิทยาศาสตร์ แล้วจะเข้าใจพระพุทธศาสนาอย่าง
แท้จริง” และนักวิทยาศาสตร์ชื่อดังอย่างไอน์สไตน์ ยังได้ยืนยันความเป็นวิทยาศาสตร์ของ
พระพุทธศาสนาว่า “ศาสนาในอนาคตเป็นศาสนาสากลที่ข้ามพ้นเรื่องพระเจ้าที่เป็นตัวตน ทั้ง
หลีกเลี่ยงการยึดติดในคัมภีร์ และเทววิทยา คือ เป็นศาสนาที่รวมเอาเรื่องธรรมชาติและจิต
วิญญาณไว้ด้วยกัน และตั้งอยู่บนจิตสำนึกทางศาสนาที่เกิดจากประสบการณ์เกี่ยวกับสรรพสิ่ง 
ทั้ งที่ เป็นธรรมชาติและจิตวิญญาณ  (natural and spiritual) ว่ าเป็ น เอกภพ เปี่ ยม
ความหมาย พระพุทธศาสนาเข้ากันได้กับลักษณะที่กล่าวมา ถ้ามีศาสนาใดศาสนาหนึ่งที่
ตอบสนองความต้องการของวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ได้ ศาสนานั้นได้แก่พระพุทธศาสนา 
 

ความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ 
 

 คนส่วนใหญ่มองว่าศาสนาเป็นเรื่องของความเชื่อ ซึ่งมีลักษณะเด่นทางนามธรรม 
ส่วนวิทยาศาสตร์เป็นเรื่องของความจริงทางวัตถุ เน้นการพิสูจน์ทราบความจริงของธรรมชาติ
ทางกายภาพ เพราะเครื่องมือทางวิทยาศาสตร์ยังไม่สามารถพิสูจน์นามธรรมได้ “แม้ว่าโดย
ตัวของอาณาจักรศาสนากับวิทยาศาสตร์จะเป็นอาณาจักรที่แตกต่างกันอย่างชัดเจน แต่
เป้าหมายสูงสุดหรือจุดหมายปลายทางของการเรียนรู้ของทั้งสองศาสตร์นี้ล้วนมีประเด็นที่
เข้มแข็งเหมือนกัน สองประเด็นช่วยกันรองรับ นั่นคือความสัมพันธ์และการพ่ึงพากันและกัน
... วิทยาศาสตร์ที่ ขาดศาสนาจะเซื่องซึมหงอยเหงา ศาสนาที่ ขาดวิทยาศาสตร์จะ
เปรียบเสมือนคนตาบอด” ทั้งศาสนาและวิทยาศาสตร์จึงจำเป็นต้องพ่ึงพาอาศัยกัน “สำนึก
ทางศาสนาที่หยั่งโยงสรรพสิ่งทั่วสากลนี้ เป็นแรงจูงใจที่แรงกล้า และประเสริฐที่สุดสำหรับ
การค้นคว้าวิจัยทางวิทยาศาสตร์” ปัญหาคือการนำความรู้ทางวิทยาศาสตร์ไปใช้ผิดๆ ตลอด
ถึงการเอาเทคโนโลยีมาใช้เพ่ือให้เกิดประโยชน์ เอาเทคโนโลยีไปใช้เพ่ือแสวงหาประโยชน์หรือ
แม้แต่เอาไปใช้เป็นเครื่องมือทำลายกัน ซึ่งเป็นปัญหาที่เกิดจากมนุษย์ทั้งสิ้น “เมื่อปัญหาเกิด
จากมนุษย์ก็มาลงที่จริยธรรมหรือศีลธรรม วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีก็จะถูกใช้ในทางที่เป็น
คุณ เพ่ือเสริมสร้างประโยชน์สุขแก่ชีวิตและโลกทั้งหมด แม้จะมีโทษที่ เกิดจากการ
รู้ เท่าไม่ถึ งการณ์บ้ าง การป้องกันและแก้ไขก็จะเป็นไปอย่างดีที่ สุด” โดยปกติแล้ว
พระพุทธศาสนาจะเน้นเมตตาธรรมและการอยู่ร่วมกับธรรมชาติ นอกจากการเข้าถึง
ธรรมชาติในเชิงสภาวธรรมแล้ว พระพุทธศาสนายังปฏิสัมพันธ์กับสิ่งต่างๆ ด้วยเมตตาธรรม 



 

            วารสารพุทธศาสตร์ มจร. อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     65 

 

 

การปฏิสัมพันธ์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ด้วยการเข้าใจสภาวธรรม “ความใฝ่ปรารถนา
ต้องการจะรู้ความจริงที่อยู่เบื้องหลังความเป็นไปของธรรมชาติ ซึ่งเป็นจุดร่วมที่เริ่มกำเนิดทั้ง
ของศาสนาและวิทยาศาสตร์” การปฏิสัมพันธ์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ประยุกต์ด้วยเมตตา
ธรรม นำความรู้ทางวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์มาประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์สร้างสรรค์ ไม่มีเจตนา
ร้าย แต่ถ้าหากมีผลร้ายเกิดข้ึนก็จะพยายามหาทางแก้ไขอย่างสร้างสรรค์ 
 สรุปว่า พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์จึงมีความสัมพันธ์กัน 4 ลักษณะ ดังต่อไปนี้ 
1) ความสัมพันธ์ในความเป็นจริง คือ ความจริงแท้ของพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ คือ 
ความจริงทางธรรมชาติ ซึ่งเป็นความจริงที่บริสุทธิ์  2) ความสัมพันธ์ทางสภาวะ  คือ 
วิทยาศาสตร์ค้นพบสภาวะทางธรรมชาติ พระพุทธศาสนาบรรลุถึงสภาวะทางธรรมชาติ สิ่งที่
เหมือนกันคือความจริงทางสภาวะ 3) ความสัมพันธ์ทางปฏิสัมพันธ์และความเกื้อกูลกัน คือ มี
ความเกื้อกูลกัน เมื่อจะนำความรู้ ไปประยุกต์ ใช้  วิทยาศาสตร์จะมุ่ งประโยชน์และ
พระพุทธศาสนาจะมีหลักศีลธรรมกำหนดทิศทางให้ใช้ประโยชน์อย่างสร้างสรรค์ เกื้อกูลต่อ
ชีวิต สังคม สิ่งแวดล้อมและเกื้อกูลต่อโลก 4) ความสัมพันธ์ทางวิธีการแสวงหาความรู้ คือ 
กระบวนการแสวงหาความรู้ทางวิทยาศาสตร์และกระบวนการแสวงหาความรู้แบบอริยสัจ 4 
มีความสอดคล้องสัมพันธ์กัน 
 

พระพุทธศาสนาในฐานะวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ 
 

 วิทยาศาสตร์จำแนกออกเป็น 2 ส่วนใหญ่ ๆ คือ วิทยาศาสตร์บริสุทธิ์และ
วิทยาศาสตร์ประยุกต์ ส่วนคำสอนทางพระพุทธศาสนาเป็นทั้งหลักปฏิบัติและสภาวธรรม ซึ่ง
สามารถนำมาบูรณาการและประยุกต์ใช้ได้อย่างเหมาะสมกับทุกสภาพการณ์ ในสถานการณ์
ที่ประยุกต์ใช้หลักธรรมกับบริบทต่างๆ จะเป็นหลักธรรมประยุกต์ ในสถานการณ์ที่นำ
หลักธรรมไปปฏิบัติก็จะเป็นวิถีธรรม ในขณะที่เข้าถึงสภาวะของธรรมชาติแท้ เป็นสภาวธรรม
บริสุทธิ์  
  พระพุทธเจ้าทรงเห็นว่าความจริงก็คือธรรมะ พระองค์ไม่ใช่เจ้าของธรรมะ ใครก็
สามารถเข้าถึงธรรมะนั้น อันที่จริงธรรมะเป็นของกลางที่มีอยู่แล้วตามธรรมชาติ พระพุทธเจ้า
เป็นแต่เพียงผู้ค้นพบแล้วนำมาประกาศเปิดเผย เช่นเดียวกับกฎวิทยาศาสตร์เรื่องแรงโน้มถ่วง
เป็นสิ่งที่มีอยู่ก่อนแล้ว นักวิทยาศาตร์อย่างนิวตันค้นพบภายหลัง การค้นพบธรรมชาติเป็น



 

66    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

การค้นพบธรรมะ ธรรมะจึงเป็นสิ่งสากลที่ดำรงอยู่เองตามธรรมชาติ เพียงแต่พระพุทธเจ้า
ทรงค้นพบแล้วนำมาสั่งสอน ความหลุดพ้นเป็นการค้นพบและเข้าถึงธรรมชาติบริสุทธิ์ จนเห็น
ความเป็นจริงตามกระบวนการทางธรรมชาติ จนสามารถยุติความยึดมั่นถือมั่นได้ “ที่จริงแล้ว
วิทยาศาสตร์ก็คือการศึกษาธรรมชาติ อยู่ด้วยกันมากับธรรมชาติ” การค้นพบหลักธรรมของ
พระพุทธเจ้าเป็นสิ่งที่บริสุทธิ์ ไม่สามารถปรุงแต่งสภาวธรรมได้ เพราะเป็นเหตุปัจจัยที่เกิดขึ้น
ทางธรรมชาติ ดังข้อความที่ว่า “พระตถาตถท้ังหลายจะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตาม หลักนั้นก็ยังคง
มีอยู่ เป็นธรรมฐิติ เป็นธรรมนิยาม (กฎธรรมชาติ) คือ หลักอิทัปปัจยตา พระตถาคตตรัสรู้ 
เข้าถึงหลักนั้นแล้ว จึงบอกแสดง วางเป็นแบบ ตั้งเป็นหลัก เปิดเผย แจกแจง ทำให้เข้าใจง่าย 
แล้วจึงทรงตรัสว่าจงดูสิ” โดยตัวอย่างหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่มีลักษณะเป็น
วิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ ดังจะได้ยกตัวอย่างต่อไปนี้ 
 1. นิยาม : กฎธรรมชาติ 
 พระพุทธศาสนามีหลักธรรมชาติบริสุทธิ์ ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ทรงค้นพบกฎธรรมชาติ
บริสุทธิ์ โดยจำแนกออกเป็น 5 ส่วน ดังต่อไปนี้ 
  1) อุตุนิยาม (Physical Laws) ได้แก่ กฎธรรมชาติที่ครอบคลุม ความ
เป็นไปของปรากฏการณ์ในธรรมชาติฝ่ายวัตถุที่ไร้ชีวิตทุกชนิด เช่น ปรากฏการณ์ฝนตก ฟ้า
ร้อง แม้กระท่ังการเกิดและการดับสลายของโลกก็เป็นไปตามกฎธรรมชาติข้อนี้ 
  2) พีชนิยาม (Biological Laws) ได้แก่ ธรรมชาติที่ครอบคลุมความเป็นไป
ของสิ่งมีชีวิตทั้งพืชและสัตว์ กฎธรรมชาตินี้ทำให้มะม่วงออกลูกเป็นมะม่วง ลิงคลอดลูก
ออกมาเป็นลิง นี่เป็นกฎพันธุกรรมนั่นเอง ทฤฎีวิวัฒนาการของชาลส์ ดาร์วิน เกี่ยวข้องกับกฎ
ข้อนี้ 
  3) จิตนิยาม (Psychic Laws) ได้แก่ กฎธรรมชาติที่ครอบคลุมความเป็นไป
ของจิต เช่น กฎนี้อธิบายว่าการรับรู้ของจิตแต่ละครั้งมีกระบวนการทำงานอย่างไร 
นักจิตวิทยามุ่งศึกษาจิตตนิยาม คัมภีร์อภิธรรมปิฎกเต็มไปด้วยเรื่องราวเกี่ยวกับจิตนิยาม ผู้ที่
ต้องการศึกษาจิตวิทยาในพระพุทธศาสนาจำเป็นต้องอ่านอภิธรรมปิฎก 
  4) กรรมนิยาม (Karmic Laws) ได้แก่ กฎธรรมชาติที่ครอบคลุมความ
เป็นไปของชีวิตมนุษย์โดยรวม นั่นคือ ชีวิตจะดีหรือชั่ว สุขหรือทุกข์ ขึ้นอยู่กับกรรมหรือการ
ตั้งใจกระทำ การทำดีย่อมให้ผลดี การทำชั่วย่อมให้ผลชั่ว นี่คือกฎแห่งกรรม 
  5) ธรรมนิยาม (General Laws) ได้แก่ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับความเป็น
เหตุเป็นผลของสิ่งทั้งหลาย เป็นกฎสากลที่ครอบคลุมความเป็นไปของฝ่ายจิตและฝ่ายวัตถุ มี



 

            วารสารพุทธศาสตร์ มจร. อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     67 

 

 

ขอบเขตครอบคลุมกว้างขวางที่สุด กฎ 4 ข้อข้างต้นสรุปรวมลงในกฎข้อนี้ เพราะเป็นอาการที่
เป็นเหตุเป็นผลของสิ่งทั้งหลาย เป็นไปตามธรรมดา ไม่ปรุงแต่งให้เกิดขึ้นและเป็นไปตาม
เจตจำนงของใคร และไม่มีใครที่มีอิทธิพลอยู่เหนือธรรมชาติ “อุปฺปาทา วา ภิกฺขเว ตถาคตานํ 
อนุปฺปาทา วา ตถาคตานํ พระพุทธเจ้าทั้งหลายจะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตาม มันก็เป็นหลักยืนตัว
อยู่เป็นธรรมดา” ซึ่งเป็นหลักธรรมนิยามหรือกฎธรรมชาติ โดยกฎธรรมชาติของสิ่งทั้งหลายที่
เกิดมาจากเหตุปัจจัย ล้วนแต่ไม่คงที่ ไม่คงตัว ไม่เป็นตัว “ไม่คงที่ คือ เกิดดับๆ เกิดขึ้นแล้ว
สลายไปๆ ตลอดเวลา ไม่คงตัว คือ คงสภาพเดิมอยู่ไม่ได้ ไม่เป็นตัว คือ มันไม่เป็นตัวของ
ตัวเอง เป็นไปตามเหตุปัจจัย ขึ้นต่อเหตุปัจจัย ปรากฏรูปร่างอย่างไรก็เป็นไปตามเหตุปัจจัย นี่
คือหลักของความเป็นไปตามเหตุปัจจัย” 
 ปรากฏการณ์อย่างเดียวกันอาจเกิดจากเหตุปัจจัยในกฎธรรมชาติคนละอย่างและ
ปรากฏการณ์บางอย่างอาจเกิดจากเหตุปัจจัยในกฎธรรมชาติหลายอย่างทำงานอิงอาศัยกัน 
เช่น บุคคลหนึ่งน้ำตาไหลอาจเกิดจากควันไฟรม (อุตุนิยาม) อาจเกิดจากความดีใจหรือเสียใจ
มาก (จิตตนิยาม) อาจเป็นเพราะปรุงแต่งความคิดในทางหวนละห้อยบีบคั้นใจตนเอง (กรรม
นิยาม) บุคคลหนึ่งปวดศีรษะมาก อาจเกิดเนื้องอกในสมอง (พีชนิยาม) อาจเนื่องจากอยู่ในที่
อากาศไม่พอหรือร้อนเกิดไป (อุตุนิยาม) หรืออาจเป็นเพราะกลุ้มใจกังวล (กรรมนิยาม) ดังนั้น 
นิยาม 5 จึงเป็นหลักธรรมที่ว่าด้วยกฎเกณฑ์ของวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ 
 2. อนัตตา :  สภาวะการบรรลุถึงความจริงแท้ของวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ 
 อนัตตา หมายถึง เป็นของไม่ใช่ตัวตน โดยความหมายอนัตตามี 2 นัย คือ 1) ไม่มี
อัตตาหรือวิญญาณอมตะภายในตัวบุคคล 2) ไม่มีสิ่งคงที่ถาวรอยู่ในสรรพสิ่งในโลก คือ ไม่มี
อะตอมที่แบ่งแยกไม่ได้ ความก้าวหน้าของทฤษฎีอะตอมในวิทยาศาสตร์ปัจจุบัน ได้สนับสนุน
คำสอนเรื่องอนัตตาในประเด็นที่ 2 ทฤษฎีเก่าที่ว่ามีอะตอมอยู่ในสรรพสิ่งขัดแย้งกับคำสอน
เรื่องอนัตตา เพราะทฤษฎีเก่าถือว่าอะตอมเป็นสิ่งที่ตัดแบ่งไม่ได้ นั่นแสดงว่าอะตอมเป็นสิ่ง
เที่ยงแท้ถาวร ตั้งอยู่ได้ตามลำพังตนเองโดยไม่พ่ึงพิงสิ่งอ่ืน เมื่อว่าตามนัยนี้อะตอมก็เป็นอัตตา 
การถือว่าอะตอมเป็นของเที่ยงแท้ก็ขัดกับคำสอนเรื่องอนิจจัง และการที่อะตอมอยู่ได้ตาม
ลำพังตนเองก็ขัดแย้งกับคำสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาท 
 นักวิทยาศาสตร์ชื่อ เจ.โรเบิร์ต ออปเปนไฮเมอร์ กล่าวว่า หากมีใครถามเราว่า
ตำแหน่งของอิเล็กตรอนเหมือนเดิมหรือไม่ เราต้องตอบว่าไม่ หากมีใครถามเราว่าตำแหน่ง
ของอิเล็กตรอนจะเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลาหรือไม่ เราตอบว่าไม่ หากมีใครถามเราว่า



 

68    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

อิเล็กตรอนอยู่นิ่งๆ หรือไม่ เราตอบว่าไม่ หากมีใครถามเราว่าอิเล็กตรอนเคลื่อนไหวหรือไม่ 
เราตอบว่าไม่  อิเล็กตรอนเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง มีการแปรสภาพไปอยู่เสมอ ไม่คงทนถาวร และ
อิเล็กตรอนไม่มีตัวตน ซึ่งเป็นไปตามกระบวนการทางธรรมชาติภายใต้กฎของไตรลักษณ์ 
สรรพสิ่งเป็นธรรมธาตุ ไม่มีสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา และไม่มีความยึดมั่นถือมั่นในสิ่ง
ทั้งหลาย ดังนั้น จึงเป็นเพียงธรรมชาติบริสุทธิ์ที่ เป็นไปตามเหตุปัจจัยของธรรมชาติ 
พระพุทธเจ้าทรงค้นพบธรรมชาติบริสุทธิ์นั้น แล้วจึงนำมาเปิดเผยและถ่ายทอดให้กับชาวโลก 
และพระพุทธเจ้าก็ไม่ทรงยึดมั่นว่าสิ่งที่ทรงค้นพบเป็นทฤษฎีความรู้ทางพระพุทธศาสนา
เท่านั้น เพราะธรรมะบริสุทธิ์เป็นสิ่งสากล การเข้าถึงสภาวะที่พระพุทธศาสนาเรียกว่าอนัตตา 
จึงเป็นการเข้าถึงสภาวะความจริงทางวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ 
 3. ปฏิจจสมุปบาท : กระบวนการแห่งเหตุปัจจัยทางวิทยาศาสตร์เชิงพุทธ 
 พระพุทธเจ้าตรัสว่าสิ่งต่างๆ เกิดขึ้นโดยไม่มีพระเจ้าเป็นผู้สร้างหรือผู้กำหนดชะตา
ชีวิต แต่ก็ไม่ได้หมายความว่าสิ่งทั้งหลายเกิดขึ้นเองลอยๆ โดยไม่มีเหตุปัจจัย พระพุทธเจ้า
ประกาศหลักคำสอนสำคัญทางพระพุทธศาสนาเรียกว่าอิทัปปัจยตา (การที่สิ่งต่างๆ เกิดมี 
เพราะสิ่งนี้ๆ เป็นปัจจัย) และหลักปฏิจจสมุปบาทยืนยันว่าโลกและมนุษย์เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับ
ไป เพราะความประชุมพร้อมแห่งเหตุปัจจัย ซึ่งมีความสัมพันธ์กัน ดังพุทธพจน์ที่ว่า 
  อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ   อิมสฺมึ อสติ อิทํ น โหติ 
  อิมสฺสุปฺปาทา อิทํ อุปฺปชฺชติ  อิมสฺส นิโรธา อิทํ นิรุชฺฌติ 
  เมื่ออันนี้มี อันนี้จึงมี   เมื่ออันนี้ไม่มี อันนี้จึงไม่มี 
  เพราะอันนี้เกิด อันนี้จึงเกิด เพราะอันนี้ดับ อันนี้จึงดับ 
 พระพุทธศาสนาเห็นว่าสรรพสิ่งเป็นเหตุปัจจัยของกันและกัน พระพุทธเจ้าตรัส
ถึงปฏิจจสมุปบาทในเชิงสภาวธรรมว่า“ผู้ใดเห็นปฏิจจสมุปบาท ผู้นั้นชื่อว่าเห็นธรรม ผู้ใดเห็น
ธรรม ผู้นั้นชื่อว่าเห็นปฏิจจสมุปบาท”เพราะการเห็นความจริงของสิ่งที่มีปัจจัยปรุงแต่ง และ
เห็นว่าสิ่ งหนึ่ งจะมีผลไปสู่สิ่ งหนึ่ ง ไม่มีสิ่ งใดเกิดโดยปราศจากเหตุปัจจัยจากสิ่ ง อ่ืน 
หลักปฏิจจสมุปบาทจึงเป็นกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ธรรมชาติ ยกตัวอย่างเช่น “ถ้าเม็ด
มะม่วงไม่มีดิน ไม่มีออกซิเจน ไม่มีน้ำ ไม่มีอุณหภูมิที่เหมาะสมแล้ว เม็ดมะม่วงก็ไม่สามารถท่ี
จะแตกออกเป็นต้นมะม่วงและเจริญเติบโตเป็นต้นมะม่วงได้ ไม่ว่าคุณจะมีเม็ดมะม่วงแล้วก็
ตาม มันก็ไม่สามารถกลายเป็นต้นมะม่วงได้ สิ่งที่น่าสนใจมากสำหรับหลักการอันนี้ คือ ถ้า
ต้องการไม่ให้สิ่งใดสิ่งหนึ่งเกิดขึ้น คุณมีทางเลือก 2 ทาง คือ กำจัดเหตุหรือกำจัดเงื่อนไข เมื่อ
ทำได้อย่างนี้ สิ่งนั้นจะไม่เกิด” 



 

            วารสารพุทธศาสตร์ มจร. อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     69 

 

 

 ดังนั้น หลักปฏิจจสมุปบาทจึงเป็นกระบวนการวิทยาศาสตร์ที่เป็นเหตุปัจจัยต่อ
กัน ทั้งเหตุปัจจัยในทางบวกและเหตุปัจจัยในทางลบ เพราะสรรพสิ่งมีเหตุปัจจัยหลายอย่าง
ผสมกันจึงทำให้เกิดสิ่งอ่ืน และสิ่งอ่ืนก็จะเป็นเหตุปัจจัยให้เกิดสิ่งอ่ืนอีก ยกตัวอย่างเช่น เมื่อ
น้ำโดนความร้อนจากแสงอาทิตย์จนทำให้น้ำระเหยกลายเป็นไอน้ำลอยขึ้นไปในอากาศ เมื่อ
ไอน้ำรวมตัวกันในอากาศก็จะเกิดละอองน้ำเล็กๆ เมื่อปริมาณละอองน้ำมีมากขึ้นก็รวมตัวกัน
เป็นเมฆ เมื่ออากาศไม่สามารถพยุงละอองน้ำไว้ได้ ก็จะหล่นลงมายังโลก เรียกว่าฝนตก เมื่อ
ฝนตกทำให้พ้ืนดินชุ่มชื้น ทำให้เกิดเชื้อรา อินทรีย์วัตถุและสิ่งมีชีวิตต่างๆ แปรไปเป็นแร่ธาตุ
และอาหารของพืชและสัตว์ เมื่อพืชและสัตว์บริโภคอาหารเข้าไปก็จะทำให้เจริญเติบโตและ
เปลี่ยนแปลงรูปร่าง ซึ่งจะทำให้มีทั้งสสารและพลังงานด้วย ซึ่งสิ่งเหล่านี้เป็นระบบของเหตุ
ปัจจัยที่มีเก้ือหนุนกัน  
  4. วทิยาศาสตร์ตามทัศนะของพระพุทธศาสนา 

พระพุทธศาสนาจำแนกโลกออกเป็น 3 ประเภท คือ (ระวี ภาวิไล,2543:23) 
  1) สังขารโลก คือ โลกที่บัญญัติขึ้นโดยอาศัยรากฐานของปรมัตถธรรม

ประเภทที่เป็นสังขตธรรม คือ มีปัจจัยปรุงแต่ง ได้แก่ รูปธรรม นามธรรม หรือรูปปรมัตถ์ จิต
ปรมัตถ์ และเจตสิกปรมัตถ ์

  2) โอกาสโลก คือ โลกที่บัญญัติขึ้นโดยอาศัยรากฐานของรูปปรมัตถ์ 
ประเภทที่ไม่มีใจครอง เป็นโลกแห่งกาลบัญญัติและทิสาหรือเทศะบัญญัติ ตรงกับโลกแห่ง
กาลและอวกาศ ซึ่งได้ชื่อเรียกในทางดาราศาสตร์ว่า เอกภพ (universe) หรือจักรวาล 
(cosmos) คำว่าโอกาสเป็นที่มาของอวกาศนั่นเอง 

  3) สัตว์โลก คือ หมู่สัตว์ ได้แก่ สมมติบัญญัติของความเป็นตัวตน สัตว์ 
บุคคล เข้าเสพเสวยสุขหรือทุกข์ในระดับชีวิตจิตใจต่างๆ   

 ดังนั้น โลกทัศน์และชีวทัศน์ของพระพุทธศาสนาที่มีต่อโลก โดยครอบคลุมทั้ง 3 
โลก ในส่วนโลกทัศน์และชีวทัศน์ของวิทยาศาสตร์มีขอบเขตจำกัดเพียงโอกาสโลก ส่วน
พระพุทธศาสนายังกล่าวถึงโลกในฐานะปัจจัยปรุงแต่ง และโลกในฐานะที่เป็นสรรพสัตว์ที่ยัง
เวียนว่ายตายเกิดและยังวนเวียนอยู่ในสังสารวัฏด้วยอำนาจของกิเลสและตัณหา จนกว่าจะ
พัฒนาตนเองถึงความหลุดพ้นได้  

 
 



 

70    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

5. ทฤษฎีว่าด้วยการกำเนิดโลก ชีวิต และวิวัฒนาการทางสังคม 
ในอัคคัญญสูตรพระพุทธเจ้าทรงเล่าตัดตอนช่วงสังวัฏฏกัป คือ ช่วงที่โลกเสื่อมครั้ง

สุดท้ายว่า เมื่อโลกก่อนโลกนี้เสื่อมลงจนสลายไป สัตว์โลกส่วนมากได้ไปเกิดในอาภัสรพรห
มโลก มีสภาพเป็นกายทิพย์ มีฤทธิ์ทางใจ มีปีติเป็นอาหาร มีรัศมีซ่านออกจากร่างกายเที่ยว
สัญจรอยู่อากาศ สถิตอยู่ในวิมานอันงดงามนานแสนนาน จากนั้นมีวิวัฒนาการของโลกในช่วง
วิวัฏฏกัป คือ ช่วงที่โลกกลับก่อตัวขึ้นใหม่ เริ่มจากสภาพที่เป็นน้ำแผ่เต็มอวกาศอันเวิ้งว้างว่าง
เปล่า ไม่มีดวงจันทร์ ดวงอาทิตย์และดวงดาวใดๆ มีแต่ความมืดมิด โลกค่อยๆ แข็งตัวขึ้น มี
พืชพรรณเกิดขึ้นตามลำดับ ได้แก่ (1) ง้วนดิน คือ โอชะดิน มีลักษณะเหมือนน้ำนมที่เคี่ยวจน
แห้งและทำให้เย็นสนิท จับเป็นฝาอยู่ข้างบน ลอยอยู่บนผิวน้ำ (2) สะเก็ดดิน คือ เกล็ดดิน มี
ลักษณะเหมือนดอกเห็ด (3) เครือดิน คือ มีลักษณะเป็นเหมือนเถาผักบุ้ง (4) ข้าวสาลีเกิดเอง
ตามธรรมชาติ (ไม่ต้องไถหว่าน มีลักษณะพิเศษ คือ ไม่มีแกลบ ไม่มีรำ เป็นข้าวบริสุทธิ์ มีกลิ่น
หอม มีเมล็ดเป็นข้าวสารสุก กินได้เลยไม่ต้องหุง) จากนั้นทรงตรัสถึงวิวัฒนาการของมนุษย์
และสังคมว่า ได้เกิดสังคมมนุษย์ มีกษัตริย์ พราหมณ์ แพทย์ ศูทร ซึ่งแบ่งตามหน้าที่ คือ 
กษัตริย์เป็นผู้ปกครอง พราหมณ์เป็นผู้สอนศีลธรรมและพิธีกรรมทางศาสนา แพศย์ผู้ทำ
เกษตรกรรม ศูทรเป็นผู้ทำงานที่ต่ำกว่าแพศย์ เช่น กรรมกร ไม่ทรงกล่าวถึงท้าวมหาพรหม
เป็นผู้สร้างโลก การเกิดขึ้นของโลกเป็นกระบวนการทางธรรมชาติล้วนๆ (อดิศักดิ์ ทองบุญ.
2552:39) 

ทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์ ในเรื่องการกำเนิดโลกจึงไม่ขัดแย้งกับทัศนะของ
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะมีความสอดคล้องกันอย่างยิ่ งกับหลักปฏิจจสมุปบาท 
“พระพุทธศาสนาสอนว่าโลกและจักรวาลเกิดขึ้นตามเหตุปัจจัย ไม่มีผู้สร้าง เป็นไปตาม
หลักปฏิจจสมุปบาทที่ว่า สิ่งต่างๆ อาศัยกันและกันเกิดขึ้น” สอดคล้องกับนักวิทยาศาสตร์ที่
กล่าวถึงทฤษีการระเบิดครั้งใหญ่ (Big Bang Theory) ซึ่งเป็นที่ยอมรับของนักวิทยาศาสตร์
ส่วนใหญ่ โดยพระพุทธศาสนากล่าวว่าเป็นการเสื่อมของโลกครั้งสุดท้าย จากนั้นจึงมีการก่อ
ตัวกันขึ้นมาใหม่ โดยอาศัยเหตุปัจจัยที่หลากหลายประกอบกัน ทั้งฝุ่นละออง ความชื้น 
อากาศ แรงดึงดูด แรงผลัก แรงหมุน เป็นต้น จากนั้นจึงขยายตัวออกไปจนกลายมาเป็นกลุ่ม
ก้อนขนาดใหญ่เรียกว่า “โลก” ซึ่งพระพุทธศาสนากล่าวว่าโลกเกิดจากการรวมตัวกันของธาตุ 
4 อย่าง เป็นปัจจัยให้เกิดโลกและสรรพสิ่ง    
 นอกจากนี้ยังมีคำสอนเรื่องธาตุ 4 โดยในพระไตรปิฎกและเรื่องธาตุ 109 ใน
วิทยาศาสตร์สมัยปัจจุบันมีความคล้อายกัน คำว่าธาตุในพระพุทธศาสนาให้คำจำกัดความว่า 



 

            วารสารพุทธศาสตร์ มจร. อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     71 

 

 

“สิ่งที่ทรงสภาพของตนไว้” (อตฺตโน สภาวํ ธาเรนตีติ ธาตุโย) หมายความว่า ดิน น้ำ ลม ไฟ 
ล้วนเป็นเช่นนั้นเองตามเหตุปัจจัย ไม่ใช่ชีวะหรืออาตมัน ไม่ใช่สัตว์หรือบุคคล (ธาตูติ นิชฺ
ชีวมตฺตสฺเสตํ อธิวจนํ) สสารทั้งหลายในโลกเกิดจากการรวมตัวกันของธาตุ 4 ไม่มีแก่นสารที่
ควรยึดมั่นว่าเป็นตัวตนหรือของของตน ส่วนคำว่าธาตุ (element) ในวิทยาศาสตร์มีคำจำกัด
ความว่า “สสารที่ไม่อาจแยกย่อยให้เป็นสารอื่นที่เล็กกว่า” หมายความว่าธาตุต่างๆ เช่น ทอง 
เหล็ก เป็นสิ่งที่ไม่อาจลดทอนลงไปเป็นธาตุอ่ืนๆ เช่น ออกซิเจนหรือไฮโดรเจน ธาตุทั้งหลาย
เป็นเช่นนั้นเอง ถ้าแบ่งย่อยหาส่วนประกอบของแต่ละธาตุเราก็จะได้อะตอมหรือปรมาณู 
แสดงว่าธาตุในทางวิทยาศาสตร์ล้วนเป็นเช่นนั้นเองตามเหตุปัจจัย ไม่มีชีวะหรืออาตมัน ไม่ใช่
สัตว์หรือบุคคล เช่นเดียวกับธาตุในพระพุทธศาสนา เราจึงสามารถนำธาตุ 109 มา
ประกอบการสอนให้คนละความยึดมั่น ใน อัตตาหรือตัวตนได้  ตรงกับคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาที่ว่า “รูปนี้ไม่มีใครสร้าง อัตภาพนี้ไม่มีใครสร้าง รูปเกิดขึ้นเพราะอาศัยเหตุ 
ดับไปเพราะเหตุดับ”เวอร์เนอร์ ไฮเซนเบิร์ก ซึ่งเป็นนักฟิสิกส์ทฤษฎีชาวเยอรมันซึ่งเป็นหนึ่ง
ในผู้วางหลักการพ้ืนฐานของกลศาสตร์ควอนตัม มีชื่อเสียงเป็นที่รู้จักในฐานะผู้คิดค้นหลัก
ความไม่แน่นอนของทฤษฎีควอนตัม มีความเห็นสอดคล้องกับหลักอนัตตาในพระพุทธศาสนา
ว่า “อวกาศและเวลา เป็นเพียงถ้อยคำธรรมดาๆ ที่นำมาใช้เพ่ือแสดงให้เห็นโครงสร้างของ
อวกาศและเวลา ซึ่งแท้จริงแล้วเป็นเพียงความนึกคิดที่ช่วยให้มันมีความหมายชัดเจนมากขึ้น
โดยไม่จำเป็น” ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของท่าน ดี.ที.ซูซูกิ ได้อธิบายความเป็นเหตุปัจจัยต่อ
กันของสิ่งทั้งหลายว่า “ไม่มีอะไรที่เรียกได้ว่ามีความเป็นอิสระ หรือมีธรรมชาติอยู่ได้อย่างโดด
เดี่ยวด้วยตัวมันเอง ทุกสิ่งทุกอย่างในโลกนี้ล้วนเป็นความว่างเปล่าต่อให้สิ่งนั้นๆ มีคุณสมบัติที่
แท้จริงตามธรรมชาติ คุณสมบัติดังกล่าวนั้นก็ไม่ได้เป็นอะไรมากไปกว่าความว่างเปล่า” จาก
ข้อความดังกล่าวสะท้อนให้เห็นว่าทุกสิ่งเป็นเหตุปัจจัยต่อกัน แต่ในความเป็นเหตุปัจจัยก็ว่าง
เปล่า เพราะทรงอยู่ ในสภาพไร้ตัวตน ซึ่ งเป็นคำสอนเรื่องสุญญตาและอนัตตาของ
พระพุทธศาสนา  
 6. อนิจจัง : ทฤษฎีวิวัฒนาการ 
 ทฤษฎีวิวัฒนาการไม่มีผลกระทบในทางลบต่อพระพุทธศาสนา เพราะคำสอน
พระพุทธศาสนาเรื่องกำเนิดโลกและมนุษย์ ไม่มีพระเจ้าเข้ามาเกี่ยวข้อง ทฤษฎีวิวัฒนาการ
เข้าได้กับหลักปฏิจจสมุปบาทที่ว่าสิ่ งทั้ งหลายอาศัยกันและกันเกิดขึ้น โลกเกิดขึ้นมี
วิวัฒนาการและดับไปตามเหตุปัจจัยที่เหมาะสม การปรับตัวในธรรมชาติก็เป็นไปเพราะอาศัย



 

72    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ปัจจัยและเงื่อนไขต่างๆ มาเป็นอุปการะ การเปลี่ยนแปลงที่ เกิดขึ้นในกระบวนการ
วิวัฒนาการก็เป็นไปตามหลักอนิจจัง หลักคำสอนเรื่องอนิจจังจึงเป็นทฤษฎีวิวัฒนาการของ
พระพุทธศาสนา เพราะทุกสิ่งไม่มีอะไรคงที่เสมอไปโดยไม่มีความเปลี่ยนแปลง เมื่อเป็นการ
เปลี่ยนแปลงที่พึงประสงค์มนุษย์ก็จะเรียกว่าวิวัฒนาการ โดยความเป็นจริงแล้ว ถ้าหากไม่เอา
ความต้องการของมนุษย์เป็นศูนย์กลางแล้ว สรรพสิ่งที่ไม่คงที่มันก็เป็นวิวัฒนาการอีกลักษณะ
หนึ่ง ท่านดีที.ซูซูกิ กล่าวว่า “อดีตและอนาคตเป็นเพียงภาพลวงตาที่ม้วนตัวอยู่ในปัจจุบัน 
ในขณะที่เวลา ณ ปัจจุบัน ก็ไม่ใช่สิ่งที่สามารถรวบเอาสิ่งต่างๆ เข้ามาได้หมด เพราะมัน
จะต้องเคลื่อนต่อไปอย่างไม่หยุดยั้ง ซึ่งสรรพสิ่งมีความเปลี่ยนแปลงไปทุกขณะ เพียงแต่
ประสาทสัมผัสเรามองไม่เห็นว่ามันมีความเปลี่ยนแปลง เพราะมันเปลี่ยนแปลงแบบค่อยเป็น
ค่อยไปตามหลักอนิจจัง 
 

บทสรุป 
 

 วิทยาศาสตร์เป็นความรู้ที่เข้าใจความจริงแท้ทางธรรมชาติ ซึ่งมีความสัมพันธ์กับ
พระพุทธศาสนาที่เห็นว่าการเข้าใจความจริงแท้ทางธรรมชาติคือความไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง ทำ
ให้สภาวะจิตมีความบริสุทธิ์ เพราะไม่มีปัจจัยอะไรสามารถปรุงแต่งได้ ซึ่งเป็นการเข้าถึงความ
จริงแท้ของวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ หลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนาจึงมีลักษณะเป็น
วิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ ยกตัวอย่างเช่น นิยาม 5 คือ กฎของธรรมชาติบริสุทธิ์, อนัตตา คือ 
สภาวะการบรรลุถึงธรรมชาติของความจริงแท้บริสุทธิ์ จนไม่มีอะไรปรุงแต่งจิตได้, ปฏิจฺจสมุป
บาท คือ กระบวนการแห่งเหตุปัจจัยที่บริสุทธิ์, ธาตุ 4 คือ สสารที่เป็นส่วนประกอบของสรรพ
สิ่ง เมื่อประกอบกันเข้าก็จะทำให้เกิดพลังงานธรรมชาติ รวมทั้งพลังงานของสิ่งมีชีวิตด้วย, 
และอนิจจัง คือ สภาวะของความไม่คงที่ตลอดเวลา มีความเปลี่ยนแปลงอยู่ เสมอ ซึ่ง
สอดคล้องกับทฤษฎีวิวัฒนาการ ซึ่งหลักธรรมเหล่านี้ล้วนมีลักษณะเป็นวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์  
 

เอกสารอ้างอิง 
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
 



 

            วารสารพุทธศาสตร์ มจร. อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     73 

 

 

พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2545). พระพุทธศาสนากับวิทยาการโลกยุคใหม่.  
 กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2548). พระพุทธศาสนกับโลกธุรกิจ : การใช้หลักพุทธ 
 ธรรมในการทำธุรกิจ.พิมพ์ครั้งที่ 4, กรุงเทพฯ : ธรรมสภาล. 
______. (2557). พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์. พิมพ์ครั้งที่ 12.  
 นนทบุรี : สำนักพิมพ์กรีน ปัญญาญาณ, 2557. 
พุทธทาส ภิกขุ. (2557). กรรมเห็นๆ เป็นวิทยาศาสตร์. กรุงเทพฯ : ตถาตา. 
ระวี ภาวิไล, ศ.ดร.(2543).  โลกทัศน์ ชีวทัศน์ เปรียบเทียบวิทยาศาสตร์กับพุทธศาสนา.  
 บริษัทสหธรรมิก จำกัด. 
ศักดิ์ บวร, แปล, (2558). ไอน์สไตน์กับพุทธะ, พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ :ศูนย์การพิมพ์ 
 แก่นจันทร์. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ. (2552).. วิเคราะห์อภิปรัชญาในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ :  
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Albert Einstein, (1954) Ideas and Opinions, New York : Bonanza Books,  
Science-news, ความหมายของวิทยาศาสตร์, [ออนไลน์] 
 แหล่งข้อมูล :http://www.neutron.rmutphysics.com/science-
news/index.php?option=com_content&task=view&id=1252&Itemid=4 

 [15 มิถุนายน 2560]. 
สมปรารถนา วงศ์บุญหนัก, เอกสารประกอบการสอน SWU 142 กระบวนการคิดทาง 

 วิทยาศาสตร์, [ออนไลน์] แหล่งข้อมูล :  
 http://ilc2.swu.ac.th/Portals/127/Documents/swu142/  
 กระบวนการคิดทาง  วิทยาศาสตร์. [15 มิถุนายน  2560]. 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.neutron.rmutphysics/
http://ilc2.swu.ac.th/Portals/127/Documents/swu142/%20กระบวนการคิดทาง%20%20วิทยาศาสตร์.%20%5b15
http://ilc2.swu.ac.th/Portals/127/Documents/swu142/%20กระบวนการคิดทาง%20%20วิทยาศาสตร์.%20%5b15


 

74    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

   
 
 
 
 
 

 
 
 


