
โลกแห่งสามัญวสิัยมุมมองจากพระพุทธศาสนาเถรวาท 
OBJECTIVE WORLD IN THE PERSPECTIVE  

OF THERAVADA BUDDHISM 
 

 

1นคร จันทราช, 2ปรสิทธิ์ แสวงวงศ์ และ 3กิตติพัฒน์ ทาวงศ์ษา 
1Nakhorn Chantarach 2Parasit Sawaengwong and 3Kittiphat Thawongsa 

 
1,2 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

3มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ประเทศไทย 
1,2Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

3Mahamakut Buddhist University, Thailand. 
 

3kittiphat2016@gmail.com 
 

Received :January 20, 2020;  Revised  :February 12, 2020;  Accepted :June 2, 2020 
 

บทคัดย่อ 

 

  โลกแห่งสามัญวิสัยในพระพุทธศาสนาเถรวาทเป็นโลกที่บริสุทธิ์ปราศจากความหมาย
เป็นเพียงที่รวมตัวของธาตุ 4 อันได้แก่ ดิน น้ำ ลม และไฟ ที่มนุษย์สามารถรับรู้การมีอยู่ของ
โลกแห่งสามัญวิสัยโดยอาศัยประสาทสัมผัสผ่านองค์ประกอบ 3 อย่างคือ 1) อายตนะ
ภายนอก 2) อายตน ภายะใน และ 3) วิญญาณ ที่สร้างความสุขและความทุกข์แก่มนุษย์
โดยตรง หากมนุษย์รับรู้ไม่ตรงตามความเป็นจริงทำให้เกิดความยึดมั่นถือมั่นกลายเป็นความ
ทุกข์ หากมีความรับรู้ตามความเป็นจริงของโลกทำให้รู้เท่าทันโลกตามความเป็นจริงและเอ้ือ
ต่อเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนาเถรวาทคือการพ้นทุกข์ 
 
คำสำคัญ :โลกแห่งสามัญวิสัย,พระพุทธศาสนาเถรวาท 

 
1 อาจารย์ ดร., บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตอบุลราชธานี. 
2 อาจารย์, สาขาวชิาพระพทุธศาสนา มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี. 
3 อาจารย์, คณะศกึษาศาสตร์ มหาวทิยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลยั วิทยาเขตศรีลานช้าง 



 

38     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

Abstract 
 

Objective world in Theravada Buddhism is a pure world without meaning. 
It is only the combination of 4 elements including earth, water, air and fire. These 
are acknowledged by the sense-spheres of human beings through the 3 
components including: 1) external sense-spheres; 2) internal sense-spheres; and 3) 
sense-awareness. These directly cause happiness and suffering to human beings. If 
human beings do not acknowledge the truth, it will lead to attachment and 
become suffering. In the other way round, if they acknowledge according to the 
truth, they will keep up with the truth that facilitates themselves towards the 
highest goal of Theravada Buddhism that is the end of suffering. 
 
Keywords: Objective World, Theravada Buddhism 

 

บทนำ 
 

   โลกแห่งสามัญวิสัยโดยเรียกว่าอีกอย่างว่า“โลกภายนอก”ตามหลักพระพุทธศาสนา
เถรวาทนั้นโลกภายนอกจัดเป็นโลกที่มีอยู่ตามธรรมชาติ มันมีธรรมชาติอย่างไร มันก็มีอยู่
อย่างนั้นเป็นโลกที่เรารู้เราเห็นอยู่ตามปกติธรรมดาทุกๆวัน (สุนทร ณ รังษี, 2535:49) มนุษย์
เป็นแค่เพียงสิ่งหนึ่งในบรรดาสิ่งที่มีชีวิตอยู่บนโลกใบนี้ โดยที่มนุษย์นั้นสามารถรับรู้การมีอยู่
ของโลกโดยอาศัยประสาทสัมผัส แม้มนุษย์จะมีอยู่หรือไม่มีอยู่ก็ตาม แต่ก็ไม่กระทบกระเทือน
ถึง“การมีอยู่”ของโลก ที่เป็นเช่นนี้เพราะการมีอยู่ของโลกแห่งสามัญวิสัยนี้ไม่ขึ้นอยู่กับการมี
อยู่ของมนุษย์ แม้กระนั้นก็ซึ่งมีพระพุทธพจน์จำนวนชุดหนึ่งที่พระพุทธเจ้าตรัสถึงโลกแห่ง
สามัญวิสัยขึ้นอยู่กับการรับรู้ของมนุษย์สมดังพุทธพจน์ที่ปรากฏในพระสูตรต่างที่และต่าง
วาระกันดังนี้  

“ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จด้วยใจ ถ้าคนมีใจชั่ว ก็จะพูดชั่ว
หรือทำชั่วตามไปด้วย เพราะความชั่วนั้น ทุกข์ย่อมติดตามเขาไป เหมือนล้อหมุนตามรอยเท้า
โคท่ีลากเกวียนไป ฉะนั้น” (ขุ.ขุ. (ไทย) 24/1/23) 

“ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ พระองค์ตรัสว่า‘โลก โลก’ ด้วยเหตุเพียง เท่าไรหนอจึงชื่อ
ว่าโลกหรือการบัญญัติว่าโลก”“สมิทธิ จักขุ รูป จักขุวิญญาณ ธรรมที่พึงรู้แจ้งทางจักขุ



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     39 

 

 

วิญญาณมีอยู่ในที่ใดโลกหรือการบัญญัติว่าโลกก็มีอยู่ในที่นั้น ชิวหา มโน ธรรมารมณ์ มโน
วิญญาณ ธรรมที่พึงรู้แจ้งทางมโนวิญญาณ มีอยู่ในที่ใดโลกหรือการบัญญัติว่าโลกก็มีอยู่ในที่
นั้น สมิทธิ ส่วน จักขุ รูป จักขุวิญญาณ ธรรมที่พึงรู้แจ้งทางจักขุวิญญาณไม่มีในที่ใด โลกหรือ
การบัญญัติว่าโลกก็ไม่มีในที่นั้น ชิวหาฯลฯ มโน ธรรมารมณ์ มโนวิญญาณ ธรรมที่พึงรู้แจ้ง
ทางมโนวิญญาณไม่มีในที่ใดโลกหรือการบัญญัติว่าโลกก็ไม่มีในที่นั้น” 
 จากพระพุทธพจน์ข้างต้นสะท้อนให้เห็นว่า โลกภายนอกตามหลักพระพุทธศาสนา
เถรวาทนั้น มนุษย์มีอายตนะที่สามารถรับรู้โลกภายนอกได้ เนื่องด้วยมนุษย์มีอายตนะที่
สามารถรับรู้โลกภายนอกได้และในบางครั้งการรับรู้โลกภายนอกนั้นก่อให้เกิดความทุกข์กับ
มนุษย์เมื่อเป็นเช่นนี้ก็จำเป็นที่เราจะต้องทำความเข้าใจตัวเรา และโลกที่เราต้องเข้าไป
เกี่ยวข้องด้วยทางอายตนะให้ชัดเจนและทำความเข้าใจเกี่ยวกับความเป็นจริงของโลกทั้ง 2 
อย่างไปพร้อมๆกัน แม้โลกภายนอกจะปราศจากความหมายใดๆ แต่ก็มีความสมพันธ์ต่อ
ความสุข ความทุกข์ของมนุษย์โดยตรงและมีความสำคัญต่อการทำความเข้าใจในความหมาย
ชีวิต ด้วยเหตุนี้การที่จะเข้าใจปัญหาเรื่องความทุกข์และการดับทุกข์ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของ
หลักคำสอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท บทความนี้ผู้เขียนจึงมีความสนใจในประเด็นปัญหา 
คือ มนุษย์รับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยได้อย่างไร โดยมีอะไรเป็นจุดเชื่อมต่อระหว่างมนุษย์กับการ
รับรู้โลกภายนอก และหากมนุษย์จะแก้ปัญหาเรื่องความทุกข์นี้ที่ เกิดจากการรับรู้หรือ
ความสัมพันธ์กับโลกภายนอกมนุษย์จะแก้ปัญหาเรื่องทุกข์นี้อย่างไรต่อไป 
 

มนุษย์กับโลกแห่งสามัญวสิัย 
 

  มนุษย์ตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทมีองค์ประกอบสำคัญที่จัดเป็น“หมวด”หรือ
“กอง”(พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9 , ราชบัณฑิต), 2550 :205) เรียกว่าเบญจ
ขันธ์หรือขันธ์ 5 (The Five Aggregates) ที่ประชุมกันเข้ามีองค์ประกอบสำคัญอยู่ 2 ส่วน 
คือ กายกับจิต หรือรูปกับนาม รูปคือ รูปขันธ์ ได้แก่ร่างกายของมนุษย์ที่ประกอบด้วยธาตุทั้ง 
4 คือ ดิน น้ำ ลม และไฟ ส่วนนาม คือ จิตหรือวิญญาณและสิ่งที่เกี่ยวเนื่องกับจิต (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553:15) หากพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างกายกับจิตผ่าน
มุมมองพระพุทธศาสนาเถรวาท ขันธ์ 5 มีความเกี่ยวข้องกันและสัมพันธ์กันที่ไม่สามารถแยก
ออกจากกันได้ เพราะขันธ์ 5 เป็นกองแห่งรูปธรรมและนามธรรมที่ประชุมกันเข้าเป็นชีวิต



 

40     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ประกอบด้วย รูปขันธ์ เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์และวิญญาณขันธ์ (ประยงค์ จันทร์แดง, 
2556:44) จากองค์ประกอบทั้ง 5 เป็นส่วนสำคัญที่ทำให้ความเป็นสิ่งมีชีวิตนั้นเกิดความ
สมบูรณ์ในด้านรูปธรรม คือ ร่างกาย และในด้านนามธรรม คือ จิตใจ องค์ประกอบเหล่านี้จะ
เป็นเหตุและปัจจัยทำให้มนุษย์เกิดการรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยได้โดยมีรายละเอียดของแต่ละ
ขันธ์ตามลำดับดังนี้ 
  1. รูปขันธ์ (Corporeality) คือ ลักษณะของสิ่งที่เป็นกายภาพ (Physical body) 
ของสรรพสิ่งเป็นโครงสร้างของสิ่งต่างๆที่เป็นวัตถุรูปประกอบด้วยธาตุ 4 คือ ดิน น้ำ ลม และ
ไฟ และส่วนที่เป็นร่างกายและพฤติกรรมตลอดจนคุณสมบัติต่างๆของส่วนประกอบฝ่าย
รูปธรรมทั้งหมด 
  2. เวทนาขันธ์ (Feeling or Sensation) คือ ความรู้สึกทางใจ ความสุขและความทุกข์
หรือเฉยๆ ความเสวยอารมณ์ กริยาเสวยอารมณ์กันเกิดแต่จิตสัมผัส หรือ กองเวทนา ในส่วนของ
เวทนาขันธ์นี้เป็นส่วนที่ชีวิตเกิดการรับรู้ เป็นการเสวยรสอารมณ์ ความรู้สึก สุข ทุกข์หรือเฉยๆ 
กล่าวคือ เวทนาขันธ์นั้นคือธาตุรู้หรือจิต ซึ่งอยู่ในส่วนของความสัมพันธ์ของกายกับจิต ในรูปแบบ
ของความสัมพันธ์ในเชิงจิตภาพ ในภาคส่วนของการรับรู้ และการทำงานของร่างกาย เช่น เมื่อ
รับรู้แล้ว เกิดความพอใจ มนุษย์เรียกว่า สุข เกิดความไม่พอใจเรียกว่า ทุกข์ หรือเมื่อรับรู้แล้วไม่
ทุกข์และไม่สุข เรียกว่า เฉยๆ  
  3. สัญญาขันธ์ (Perception) หมายถึง ความจำได้ กิริยาที่จำได้ ภาวะที่จำได้ หรือ 
ความจำได้หมายรู้ เป็นการกำหนดอาการหรือลักษณะของอารมณ์ที่เกิดการกระทบสัมผัสใน
แต่ละครั้งในแต่ละสภาวการณ์ เมื่อเหตุการณ์หรือสภาวการณ์เกิดขึ้นหลายๆครั้งก็เกิดการ
แยกแยะในส่วนของรายละเอียด ความแตกต่างของอารมณ์ที่ได้รับรู้และนำมาซึ่งการบันทึก
ความจำของข้อมูลนั้นๆ ทำให้เกิดเป็นความกำหนดหมายให้จำอารมณ์นั้นๆได้ เช่น เสียงดัง 
รูปสาย กลิ่นหอม รสหวาน ร้อน ดีใจ และเสียใจ เป็นต้น และยังรวมถึงลักษณะทรวดทรง สี 
สัณฐาน ตลอดจนชื่อเรียกและสมมติบัญญัติต่างๆ ที่ใช้เป็นสัญลักษณ์ หรือเป็นเครื่องหมาย
บ่งชี้ถึงความเป็นตัวตน รูปแบบ ขนาด และความแตกต่างเฉพาะของทุกๆสรรพสิ่งในโลกนี้ 
ล้วนแล้วแต่เป็นการจำได้ของทางแห่งการรับรู้ของสัญญา หรือทางอายตนะภายนอก สัญญา
สามารถแยกตามลักษณะของทางแห่งการรับรู้ได้มี 6 ทาง คือ (ขุ.ป. (ไทย) 31/3/10.) 
    1 รูปสัญญา    คือ การจำรูปหรือสิ่งที่ตนเห็นได้  
     2. สัททสัญญา   คือ การจำเสียงที่หูได้ยินได้ 
    3. คันธสัญญา   คือ การจำกลิ่นที่รับรู้ทางจมูกได้ 



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     41 

 

 

    4. รสสัญญา   คือ การจำรสที่รับรู้ทางลิ้นได้ 
    5. โผฏฐัพพสัญญา  คือ การจำสิ่งที่รับรู้ทางกายได้ 
    6. ธัมมสัญญา   คือ การจำสิ่งที่ใจรับรู้ได้โดยตรงได้ 
  จากสัญญา 6 ประการข้างต้นจะเห็นว่า หน้าที่ของจิตในระดับสัญญานี้ สิ่งที่เป็น
อารมณ์ของสัญญาคือสิ่งที่เป็นอารมณ์ของจิตและจิตจะมีบทบาทในเรื่องของความจำและการ
บันทึกข้อมูลอารมณ์และความรู้สึกนั้นๆตามช่องทางการรับรู้ต่างๆของสัญญาต่อไป 
  4. สังขารขันธ์ (Mental Formations or Volitional Activities) คือ สภาวธรรมที่
ไม่เป็นรูปซึ่งอิงอาศัยกันเกิดขึ้น หรือเรียกว่า “กองสังขาร” เป็นอำนาจที่คอยควบคุมจิตหรือ
ปรุงแต่งจิตให้เกิด“การหักเห”ทางความคิดกล่าวคือทำให้จิต “คิดดี”“คิดชั่ว”หรือ“เป็น
กลางๆ”คุณสมบัติต่างๆของจิตมีเจตนาเป็นตัวนำ ที่ปรุงแต่งคุณภาพของจิตให้เป็น“กุศล”
และ“อกุศล”หรือ“อัพยากฤต”จากสภาวะการเปลี่ยนแปลงที่มีผลทางจิต ให้จิตคิดไปใน
ทิศทางที่ถูกต้อง คิดไปในทิศทางที่ไม่ถูกต้องหรือคิดเป็นกลางๆ ซึ่งตรงนี้ชี้ให้เห็นว่า ในระดับ
สังขารขันธ์นี้ จิตเริ่มมีการถูกควบคุมโดยอำนาจจากแรงขับภายในอันมีผลต่อความรู้สึก นึก
คิด การพูดและการกระทำ ให้เกิดกรรมทางกาย วาจาและใจ โดยมีศรัทธา สติ เมตตา กรุณา 
ปัญญาโลภะ โทสะ เจตนา สมาธิ เป็นองค์ประกอบที่มีอิทธิพลต่อความรู้สึก นึกคิด การพูด 
และการกระทำ อันจะนำมาซึ่งผลดี ผลชั่วหรือความเป็นกลางๆได้ 
  5. วิญญาณขันธ์ (Consciousness) คือ การรู้แจ้งอารมณ์ เป็นอาการของจิตที่
ออกมารับรู้อารมณ์ทางอายตนะภายใน 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ การรับรู้ของ
วิญญาณขันธ์เป็นความรู้จำเพราะของสิ่งที่ได้รับรู้ในเบื้องต้นเท่านั้น และยังไม่ได้มีปัจจัยปรุง
แต่งจิตให้เข้าถึงในรายละเอียดของสิ่งที่ได้รู้ ได้เห็น ได้ยิน ได้กลิ่น ได้สัมผัส คือเป็นลักษณะ
ของอาการ สักแต่ว่ารู้อย่างเดียว ยังไม่ได้มีการจดจำหรือ การจำได้หมายรู้ในสิ่งที่รับรู้มา 
กล่าวคือ การรู้เพียงแค่โครงสร้างพ้ืนผิวที่ประสาทสัมผัสทั้ง 6 รับรู้ในช่วงแรกที่เกิดการ
กระทบสัมผัสกัน เท่าที่มีข้อมูลในขณะนั้น เช่น รูปร่าง รูปทรง ลักษณะอาการ สีสัน รสชาติ 
และเสียง เป็นต้น 
 จากองค์ประกอบหรือเบญจขันธ์ข้างต้นสะท้อนให้เห็นภาพรวมของมนุษย์อย่าง
ชัดเจนว่า มนุษย์คือ“องค์รวม”หรือ“ชุดสำเร็จรูป”ของกลุ่มก้อนที่เป็น “หน่วยย่อย”ของธาตุ
ต่างๆที่สามารถย่อลงได้ 2 อย่าง คือ รูปกับนาม (ฐานิสรา ประธานราษฎร์นิกร, 2552:109) 
ในส่วนของรูปนั้นเป็นองค์ประกอบหนึ่งของมนุษย์ที่สมบูรณ์นั้นมีเพียงเศษหนึ่งส่วนห้าของ



 

42     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

องค์ประกอบทั้งหมดที่กล่าวถึงลักษณะทางกายภาพหรือลักษณะที่เป็นสสาร เป็นวัตถุนั่นคือ
ส่วนขององค์ประกอบที่หนึ่งคือรูปขันธ์ และเป็นส่วนที่ไม่สามารถรับรู้อารมณ์ได้ในส่วน
องค์ประกอบอ่ืนๆไม่ว่าจะเป็น เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ และวิญญาณขันธ์ทั้ง 4 
อย่างนี้เรียกว่า “เจตสิก” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2548:205) มีทั้งฝ่ายดี ฝ่าย
เลว และฝ่ายเป็นกลาง (พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต),2556:40) ทั้ง 4 องค์ประกอบ
หลักของมนุษย์นั้นเป็นเรื่องของนามธรรม โดยเฉพาะในเรื่องของการรับรู้ ความรู้สึก ซึ่งเป็น
ตัว“ผลักดัน”การทำงานของร่างกาย เป็นเรื่องของจิต ซึ่งมีลักษณะนามธรรม เป็นอสสาร ไม่
มีตัวตน จิตทำหน้าที่สำคัญเป็น“ศูนย์บังคับบัญชาการ”ของร่างกาย จิตมีหน้าที่“รับรู้”และ 
“เข้าใจ”ตลอดจน“แปรข้อมูล” ที่ส่งผ่านร่างกายมนุษย์ ทั้งหมดจัดเป็นกระบวนการที่มีจิตทำ
หน้าที่ใน“การรวบรวมข้อมูล”ทำการประเมินด้วย“การวิเคราะห์”และ “สังเคราะห์”เรียกว่า
“สังขาร” (เสถียร โพธินันทะ, 2543:49) เพ่ือ“สั่งการ”ให้มีการกระทำอย่างใดอย่างหนึ่ง 
(พระมหาอุทัย ญาณธโร,2539:249) เป็นการแสดงออกทางกาย วาจา พฤติกรรมที่เกิดขึ้นทาง
กายและทางวาจา การกระทำของมนุษย์เป็นการกระทำที่เกิดขึ้นจาก“ความรู้ตัว”ยิ่งกว่านั้น
ผู้กระทำต้องมี“ความใส่ใจ”ซึ่งเป็น“ความมุ่งหมาย”ในการกระทำกิจนั้นอย่างแท้จริง 
ประเด็นคำถามสำคัญคือว่า มนุษย์รับรู้โลกภายนอกนี้ได้อย่างไร?  และมีอะไรเป็นจุดเชื่อมต่อ
ระหว่างมนุษย์กับการรับรู้โลกภายนอก? ประเด็นปัญหาดังกล่าวผู้เขียนจะได้วินิจฉัยในหัวข้อ
ต่อไป  
 

การรับรู้โลกแห่งสามัญวสิัย 
 

  สำหรับประเด็นคำถามที่ว่า มนุษย์รับรู้การรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยได้อย่างไร? หาก
ตอบโดยสามัญสำนึกตามปกติของคนทั่วไปเราจะพบคำตอบว่า มนุษย์สามารถรับรู้โลก
ภายนอกได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 เช่น มนุษย์สามารถมองเห็นโลกและสิ่งต่างๆได้ด้วยตา 
สามารถได้ยินเสียงต่างๆทางหู สามารถรับรู้กลิ่นต่างๆได้โดยทางจมูก สามารถรับรู้รสชาติ
ต่างๆได้ด้วยลิ้น และยังสมารถจับต้องสิ่งต่างๆได้นั้นเป็นการรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยได้โดย
ผ่านประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ ตา หู จมูก ลิ้น และกาย แต่พระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นได้แบ่ง
โลกแห่งสามัญวิสัยหรือสรรพสิ่งทั้งหลายซึ่งอยู่ในสถานะคือ “สิ่งที่ถูกรู้”ออกเป็น 6 ตามการ
รับรู้เรียกว่า “อายตนะภายนอก”(Sense - Objects) มี 6 อย่างตามลำดับดังนี้ 
     1. รูป     คือ  โลกที่เป็นรูปธรรมทั้งหมด  



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     43 

 

 

    2. เสียง    คือ  โลกที่เป็นฝ่ายเสียง  
    3. กลิ่น    คือ  โลกที่เป็นกลิ่นทั้งหมด  
    4. รส     คือ  โลกฝ่ายรสชาติต่างๆ  
    5. โผฏฐัพพะ    คือ  โลกที่เป็นฝ่ายที่ต้องสัมผัสกาย  
    6. ธรรมารมณ์   คือ  โลกที่รับรู้ได้ทางความคิดทางใจ  
  จากหลักของอายตนะภายนอกข้างต้นพระพุทธศาสนาเถรวาทถือว่าโลกทั้ง 6 
ประการนี้เรียกว่า“อารมณ์”จัดเป็นโลกแห่งสามัญวิสัยเป็น“สิ่งที่ถูกรู้” ที่มนุษย์สามารถรับรู้
สิ่งต่างๆ มากมายในโลกผ่านอายตนะที่เป็นตัว“เชื่อมต่อ”หรือ“ทางรับรู้”ของมนุษย์อันเป็น
ที่มาและบ่อเกิดความรู้ที่เป็นไปตามกระบวนการของการรับรู้ระหว่าง “อายตนะภายนอก” 
(Sense - Objects) มากระทบ เรียกว่า “ผัสสะ” “อายตนะภายใน” (Sense - Organs) ใน
การรับรู้หรือเกิดความรู้สึกได้นั้นจะต้องเกิดความพร้อมทั้งสิ่งมากระทบและอวัยวะสัมผัส ซึ่ง
ประกอบด้วยอายตนะภายนอกมี 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ และ
อายตนะภายในมี 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เกิดการกระทบกันเรียกว่าจึงเป็น
กระบวนการรับรู้ โลกแห่ งสามัญวิสั ยที่ สมบู รณ์ ได้  การรับรู้ โลกแห่ งสามัญวิสั ยใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นกล่าวได้ว่าการรับรู้นั้นต้องมีองค์ประกอบในการรับรู้ คือ อายตนะ 
6 อารมณ์ 6 และ วิญญาณ 6 ทั้งหมดต้องมีความเก่ียวข้องกันหรือมีความเชื่อมโยงสัมพันธ์กัน
ดังนี้  (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต),2543:35) 
  1. ตา   เป็นแดนรับรู้  รูป      เกิดความรู้ คือ จักษุวิญญาณ       
   2. หู   เป็นแดนรับรู้   เสียง      เกิดความรู้ คือ โสตวิญญาณ        
   3. จมูก  เป็นแดนรับรู้   กลิ่น      เกิดความรู้ คือ ฆานวิญญาณ       
   4. ลิ้น   เป็นแดนรับรู้   รส      เกิดความรู้ คือ ชิวหาวิญญาณ      
    5 กาย   เป็นแดนรับรู้   สิ่งต้องกาย เกิดความรู้ คือ กายวิญญาณ        
   6. ใจ เป็นแดนรับรู ้ เรื่องในใจ    เกิดความรู ้คือ มโนวิญญาณ        
  จากกระบวนการรับรู้ข้างต้นถือว่าเป็นกระบวนการรับรู้ที่สมบูรณ์ตามหลัก
พระพุทธศาสนาเถรวาทที่จะต้องมีองค์ประกอบครบทั้ง3 อย่างคือ 1) อายตนะ 2) อารมณ์ 
และ 3) วิญญาณ องค์ธรรมทั้ง 3 อย่างนี้มีชื่อเรียกรวมกันว่า ผัสสะ หรือสัมผัสคือ “การ
กระทบ” แต่ความหมายทางธรรมว่า “การประจบหรือบรรจบพร้อมแห่งอายตนะ” ทำให้
มนุษย์สามารถรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยหรือโลกภายนอกได้  โลกภายนอกตามหลักของ



 

44     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

พระพุทธศาสนาเถรวาทแม้จะเป็นโลกที่ปราศจากความหมายใดๆ แต่สิ่งที่พบและเกิดขึ้นใน
ชีวิตจริงของมนุษย์คือโลกภายนอกดังกล่าวมีความสมพันธ์ต่อความสุขและความทุกข์ของ
มนุษย์โดยตรงซึ่งเป็นเรื่องของการรับรู้การสร้างโลกของมนุษย์อย่างไร? เป็นประเด็นปัญหาที่
ผู้เขียนจะได้วินิจฉัยต่อไป 
  1. การรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยตามอำนาจของสัญญา 
 การับรู้รับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีอายตนะเป็นตัว 
“เชื่อมต่อ”หรือเป็น“ทางรับรู้”โลกภายนอกของมนุษย์อันเป็นที่มาของและบ่อเกิดของความรู้ 
ประกอบด้วยด้วยอายตนะภายนอกมี 6 อย่าง คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เกิดการ
กระทบสัมผัสกับหรือที่เรียกว่า  “ผัสสะ” กล่าวคือ เมื่อตาเห็นรูป หูได้ยินเสียง จมูกได้กลิ่น 
ลิ้นได้รับรส กายได้สัมผัส และใจได้รับรู้อารมณ์ ความรู้สึก ข้อมูลเหล่านี้ก็จะถูกส่งไปยัง 
“จิต”ซึ่งทำหน้าที่ 3 อย่างคือ“รับรู้”“รู้สึก”และ“คิด” (สมภาร พรหมทา, 2559 :5) ทำให้
เกิดการรับรู้ต่อการกระทบสัมผัสทางอายตนะภายนอกและอายตนะภายใน ขั้นต่อมาก็เกิด
เวทนาขึ้น คือ เกิดความรู้ขึ้นทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เวทนา (Feeling) คือ การรับรู้ 
ความรู้สึกต่ออารมณ์หรือสิ่งที่ถูกรับรู้ ซึ่งจะเกิดทุกครั้งที่มีการรับรู้โดยอาจจะเกิดความรู้สึก
เป็นสุข เป็นทุกข์ หรือเฉยๆ ไม่สุข และไม่ทุกข์ จากเวทนาก็จะนำไปสู่ขั้นของสัญญา 
(Perception)  คือ การกำหนดหมายหรือจำได้หมายรู้ต่อสิ่งที่รับรู้และจำมา ซึ่งความรู้ใน
ระดับสัญญาจะเป็นจุดแยกของความรู้ กล่าวคือ จะแสดงลักษณะและประเภทของความรู้
เป็นความรู้ที่ถูกต้องและความรู้ไม่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทจำแนกสัญญากับ
การรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยออกเป็น 2 อย่าง คือ  
   2. การรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยที่เกิดจากปปัญจสัญญา การรับรู้ด้วยอำนาจของ
ปปัญจสัญญาเป็นการรับรู้ที่เกิดจากการปรุงแต่งเสริมเติมอำนาจของ ตัณหา มานะและทิฏฐิ 
(พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, 2552 :16) ก่อให้เกิดอวิชชา คือ ความไม่รู้สิ่งต่างๆ ตามความเป็น
จริง การหมายรู้แบบนี้เป็นของปุถุชน เป็นสัญญาที่คิดปรุงแต่งอารมณ์ให้พิสดาร ด้วย
แรงผลักดันของตัณหา มานะ ทิฏฐิ สัญญา ประเภทนี้จึงเป็นการรู้จำและมองสิ่งต่างๆไม่ตรง
ตามความเป็นจริงเกิดเป็นสัญญาวิปลาส จิตวิปลาส และทิฏฐิวิปลาส คือ รับรู้ผิดจากความ
เป็นจริง เพราะหมายรู้ผิดพลาด คิดคลาดเคลื่อนและเห็นวิปริตรจากความเป็นจริง เป็น
ลักษณะของสัญญาที่ขาดปัญญาควบคุมกำกับเป็นสัญญาที่ก่อให้เกิดวังวนแห่งวัฏฏสงสาร คือ 
เป็นการหมายรู้ที่บิดเบือนออกไปจากความเป็นจริง มีการปรุงแต่งโดยเอาความรู้สึกแห่ง
ตัวตนเข้าไปผูกผัน กระบวนการรับรู้เรียกว่า กระบวนการรับรู้แบบสังสารวัฏฎ์ อันจะนำไปสู่



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     45 

 

 

การหลงผิดการเข้าใจผิดและนำไปปฏิบัติอย่างผิดพลาดอันเป็นหนทางแห่งทุกข์และวงจรการ
เวียนว่ายตายเกิดเป็นเป้าหมายที่ไม่ถูกต้องตามกระบวนการรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยตามความ
เป็นจริง เพราะความรู้ยังคงอยู่กับภาวะและเหตุแห่งทุกข์ทั้งปวง ดังภาพแผนภูมิต่อไปนี้ 
 

 
 
 
 
   
 

  จากหลักการข้างต้นจะเห็นว่า กระบวนการรับรู้ช่วงที่ 1 เป็นช่วงระยะเวลาของการ
รับรู้ที่บริสุทธิ์โดยเริ่มจากจักขุจนถึงเวทนาจัดเป็นกระบวนการรับรู้บริสุทธิ์ตามธรรมชาติ 
เพราะข้อมูลที่รับรู้ยังไม่ถูกปรุงแต่งให้ผิดแปลกจากความเป็นจริงซึ่งเป็นช่วงระยะเวลาสั้นๆ 
ส่วนกระบวนการรับรู้ช่วงที่ 2 เป็นช่วงที่จิตเริ่มนำข้อมูลเก็บไว้ ในสัญญามา“ตรึกตรอง”และ 
“ปรุงแต่ง”หรือ“สร้างสรรค์”ที่ถูก“แทรกแซง”(Intrusion) ภายใต้อิทธิพลของกิเลสปปัญจะ
คือ ตัณหา มานะ และทิฏฐิ แล้วทำให้เกิดโลกแห่งตัวฉันและของฉันตามมา  จากนั้นจะมี
สัญญาอีกประเภทหนึ่งทำหน้าที่ “จดจำ”หรือ “หมายรู้”ข้อมูลที่ถูกปรุงแต่งข้ึนนั้น“ทับซ้อน”
ลงไปอีกโดยเรียกสัญญาประเภทนี้ว่า“ปปัญจสัญญาสังขาร” เป็นสัญญาที่หมายรู้ข้อมูลที่ถูก
ปรุงแต่งขึ้นภายใต้อิทธิพลของกิเลสปัญจะ ซึ่งต่างจากสัญญาตามปกติที่หมายรู้ข้อมูลที่รับรู้
ทางอายตนะความเนิ่นช้ายาวนานและความซับซ้อนยุ่งเหยิงในสังสารวัฏตามความหมายของ
คำว่า“ปปัญจะ”ก็อยู่ที่กระบวนการรับรู้ช่วงที่ 2 นี้ ซึ่งการรับรู้แบบนี้เกิดขึ้นเป็นปกติใน
ชีวิตประจำวันของปุถุชนทั่วไป โดยที่เราอาจจะไม่รู้ตัวหรือรู้ตัวแต่ไม่ได้ให้ความสนใจ เพราะ
มันเกิดบ่อยจนเคยชินจึงรู้สึกว่าไม่ใช่เรื่องแปลกอะไร แต่พระพุทธศาสนามองว่าเรื่องนี้สำคัญ
มาก ถือว่าเป็นภัยแห่งความทุกข์ในสังสารวัฏถ้าไม่ได้รับการแก้ไขแล้วจะยิ่งยืดเยื้อยาวนาน
และซับซ้อนยุ่งเหยิงออกไปเรื่อยๆ อย่างไม่มีที่สิ้นสุด 
  การรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยในระดับปปัจญจสัญญานั้นนับว่ากระบวนการรับรู้จะเริ่ม
จากการประจวบกันขององค์ประกอบ 3 อย่าง คือ จักษุ + รูป + วิญญาณ ทำให้เกิดการรับรู้
หรือผัสสะ จากผัสสะทำให้เกิดเวทนา ในช่วงเริ่มต้นจนถึงช่วงเวทนาจัดเป็นจุดเชื่อมต่อที่เป็น
“จุดพลิกผัน”(Turning Point)นี้เป็นการรับรู้ด้วยการหมายรู้ข้อมูล (สัญญา) การตรึกอารมณ์
ข้อมูล (วิตักกะ) การคิดปรุงแต่งข้อมูล (ปปัญจะ) แล้วจบลงที่แง่ต่างๆ ของปปัญจสัญญา โดย

      ช่วงรับรู้บริสุทธิ์   ช่วงรับรู้แบบมีตัวฉัน - ของฉัน 
จักขุ + รูป + วิญญาณ =ผัสสะ         เวทนา         สัญญา          วิตกักะ         ปัญจะ          ปัญจสัญญาสังขาร 
                         
            (จิต + กิเลสปปัญจะ = ปรุงแต่งสร้างโลก) 



 

46     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ตั้งแต่ช่วงเริ่มต้นของการรับรู้นั้นจนถึงเวทนาเป็นการแสดงความสัมพันธ์ตามเหตุปัจจัยล้วนๆ 
ยังไม่มีเรื่องบุคคลเข้ามาเกี่ยวข้อง แต่ช่วงต่อจากเวทนาเป็นต้นไป จะมีบุคคลเข้ามาเกี่ยวข้อง
ในฐานะผู้กระทำการต่อโลกด้วยการปรุงแต่งในลักษณะต่างๆ และมีโลกแห่งสามัญวิสัยเป็นที่
ถูกกระทำสาเหตุที่เป็นเช่นนี้ เพราะกระบวนการรับรู้ถูกแทรกแซงจากอิทธิพลของกิเลสกลุ่ม
ปปัญจะ นอกจากนี้ การรับรู้โลกดังกล่าวนั้น“ตกผลึก”กลายเป็น “ทิฏฐิ” หมายความว่า เป็น
ความเห็นความเชื่อที่ลงตัวแล้ว และมีผลต่อวิถีชีวิตของบุคคลและสังคม การรับรู้ในลักษณะนี้
ทุกคนจะมีโลกประสบการณ์เป็นของส่วนตัวเรียกว่า “มีโลกเป็นของตัวเอง”แม้หลายคนจะ
มองเห็นสิ่งเดียวกัน แต่ก็ไม่ใช่ว่าเนื้อหาประสบการณ์ที่เกิดขึ้นในแต่ละคนจะต้องเหมือนกัน 
เพราะคนส่วนใหญ่มักเลือกรับรู้เฉพาะมุมที่ตนสนใจ ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับ“ความโน้มเอียง”ทาง
จิตใจของแต่ละคนเป็นสำคัญแม้แต่ละคนจะมีประสบการณ์เหมือนๆ กันแต่การให้คุณค่าและ
ความหมายแก่ประสบการณ์นั้นก็ไม่จำเป็นต้องเหมือนกัน  การรับรู้ที่ไม่บริสุทธิ์นี้ตามหลัก
พระพุทธศาสนาเถรวาทคือสาเหตุสำคัญของความทุกข์ในชีวิตของมนุษย์ 
 2. การรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยที่เกิดจากสัญญาบริสุทธิ์ การรับรู้ที่เกิดจากสัญญา
บริสุทธิ์ คือ การหมายรู้ที่ไม่มีการปรุงแต่งเสริมเติมต่อให้บิดเบือนออกไปจากความเป็นจริง 
เป็นการหมายรู้ของพระอรหันต์ที่ไม่มีกิเลสเข้ามาเกี่ยวข้อง กล่าวคือ ถ้าในสัญญาเป็นการจำ
ได้หมายรู้เป็นไปในลักษณะที่จิตไม่มีกิเลสตัณหาด้วยอำนาจแห่งโลภะ โทสะและโมหะ 
ความรู้ประเภทนี้จัดเป็นความรู้ที่ตรงตามความเป็นจริง หรือ สัญญาบริสุทธิ์ คือ ความรับรู้
อารมณ์ตามความเป็นจริง การรับรู้ที่เป็น“กุศลสัญญา”เป็นการหมายรู้ที่ตรงตามความเป็น
จริง ก่อให้เกิดความรู้ ความเข้าใจเกี่ยวกับโลกแห่งสามัญวิสัยตามธรรมชาติอย่างแท้จริง ซึ่ง
เป็นไปตามหลักไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา ถือว่าเป็นการรับรู้ในแง่ปรมัตถ์ ไม่
มีการเอาความรู้สึกตัวตนเข้าไปผูกพัน ปรุงแต่ง เป็นแต่เพียงสักว่ารู้เท่านั้น เป็นการรับรู้
ลักษณะเช่นนี้นำไปสู่กระบวนการรับรู้แบบวิวัฏฏ์ หรือกระบวนการรับรู้ของพระอรหันต์ อัน
เป็นกระบวนการที่สมารถนำมนุษย์ไปสู่ความรู้ที่แท้จริงเกี่ยวกับโลกแห่งสามัญวิสัยและชีวิต 
ตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทหมายเอาเฉพาะความรู้ที่เกี่ยวกับการดับทุกข์เท่านั้น และ
นำพาชีวิตให้หลุดพ้นจากทุกข์ท้ังปวงอันมีเป้าหมายสูงสุดคือพระนิพพาน 
 จากการรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยในระดับสัญญาทั้ง 2 อย่าง โลกแห่งสามัญวิสัยมีผล
เกี่ยวเนื่องต่อกระบวนการรับรู้แบบสังสารวัฏฏ์และกระบวนการรับรู้แบบวิวัฏฏ์ กระบวนการ
รับรู้แบบสังสารวัฏฏ์ เป็นผลเกี่ยวเนื่องต่อความรู้ในระดับสัญญาที่เป็นสัญญาไม่บริสุทธิ์
เรียกว่า“อกุศลสัญญา”เป็นการรู้จำมาอย่างไม่ถูกต้องตามความเป็นจริง จึงทำให้เกิดการะทำ 



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     47 

 

 

การพูดและการคิดที่ผิดพลาดและผลคือ อกุศลกรรมอันเป็นผลของการกระทำที่มีผลต่อการ
เวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏฏ์หรือวัฏฏสงสาร ไม่สามารถนำพาชีวิตให้พ้นทุกข์ได้ ส่วน
กระบวนการรับรู้แบบวิวัฏฏ์ เป็นผลเกี่ยวเนื่องต่อความรู้ในระดับสัญญาคือสัญญาบริสุทธิ์ 
การรับรู้ในขั้นนี้จะเป็นกุศลสัญญา เป็นการหมายรู้ที่ตรงตามความเป็นจริงก่อให้เกิดความรู้ 
ความเข้าใจเกี่ยวกับโลกแห่งสามัญวิสัยตามธรรมชาติที่เป็นจริง ตรงตามหลักไตรลักษณ์ และ
เป็นการรับรู้เชิงปรมัตถ์ ไม่มีการเอาความรู้สึกแห่งตัวตนเข้าไป “ผูกพัน”หรือ ปรุงแต่ง เป็น
แค่เพียง“สักแต่ว่ารู้”เท่านั้น จึงเป็นกระบวนการรับรู้ที่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาเถร
วาทเป็นกระบวนการรับรู้อันนำพาชีวิตพ้นทุกข์และก้าวไปสู่จุดหมายในชีวิตได้  
 

โลกแห่งสามัญวิสัยกับการเกิดทุกข์ 
 

  การรับรู้โลกด้วยเหตุที่มนุษย์เป็นผู้สร้างหรือเป็นผู้ให้ความหมายนั้นจากการ
พิจารณาจะเห็นได้ว่าบางครั้งมนุษย์ต่างได้รับรู้หรือเห็นในสิ่งเดียวกัน แต่การรับรู้โลกที่เป็นไป
ตามการสร้างหรือการบัญญัติให้คุณค่า ความหมาย คือ การเอาความเป็นตัวตนใส่เข้าไปใน
โลกแห่งสามัญวิสัยหรือเอาตัวตนเข้าไปร่วมกับโลกภายนอกคือสิ่งต่างๆ แล้วเกิดเวทนาคือ
ความรู้สึกต่างๆ เช่น ความพึงพอใจ ความเสียใจ แสดงให้เห็นว่าในการรับรู้โลกแห่งสามัญ
วิสัยในลักษณะเช่นนี้กลับกลายเป็นผลสะท้อนกลับมาให้เกิดความทุกข์แก่มนุษย์ในการสร้าง
หรือบัญญัติความหมายให้กับโลกภายนอกถ้าเราได้สร้าง มีความคาดหวัง หรือกำหนดให้มัน
เป็นไปตามความต้องการของเรา แล้วผลผลที่ได้ออกมาเป็นไปอย่างที่เราต้องการ เราก็จะรู้สึก
ว่าตนเองสมหวัง คือ มีความสุข หากสร้างหรือบัญญัติความหมายให้กับมันแล้ว ผลที่ออกมา
ไม่เป็นไปตามที่ปรารถนาหรือต้องการ โลกที่เราสร้างขึ้นก็จะส่งผลให้เกิดความทุกข์แก่เรา  
การสร้างโลกนี้ มิได้มีความหมายว่า มนุษย์เป็นผู้สร้างสิ่งต่างๆให้เกิดขึ้น แต่มนุษย์เป็นผู้สร้าง
และการสร้างของมนุษย์ คือ การคิดปรุงแต่งไปตามเจตนารมณ์ของตน เพ่ือความเข้าใจเรื่อง
การสร้างโลกหรือการบัญญัติให้ความหมายว่าเป็นเหตุแห่งทุกข์สมมติว่า ชายคนหนึ่ง คือ 
นาย ก.ได้รู้จักหญิงคนหนึ่ง คือ นาง ข.โดยสภาพที่แท้จริง นาง ข.เป็นเพียงชื่อที่ใช้หรือเป็น
คำๆหนึ่งในภาษาที่ใช้เรียกคนๆหนึ่งว่า นาง ข.และ นาง ข.ก็เป็นเพียงกลุ่มขันธ์ 5 ซึ่ง
ประกอบด้วยจิต เจตสิกและรูป แต่มีบางคนที่รู้จัก นาง ข.ได้บัญญัติหรือสร้างให้ นาง ข.เป็น
อะไรก็ได้สำหรับคนเหล่านั้น เช่น สร้างให้ นาง ข.เป็นเพ่ือน เป็นพ่ีเป็นน้อง ทั้งที่ความเป็น
เพ่ือน ความเป็นพ่ี ความเป็นน้อง ซึ่งคุณสมบัติเหล่านี้ มิได้มีอยู่ในสภาพดั้งเดิมของ นาง ข.แต่



 

48     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

คุณสมบัติเหล่านี้ ได้มาจากบุคคลภายนอกที่รู้จักกับ นาง ข.แล้วสร้างหรือบัญญัติให้
ความหมายกับเธอ  
 สำหรับ นาย ก.เมื่อรู้จักกับ นาง ข.แต่ยังมิได้ปรุงแต่งหรือสร้างให้ นาง ข.เป็นอะไร 
สำหรับตัวเขาสิ่งใดๆก็ตามที่เกิดขึ้นกับ นาง ข.หรือ นาง ข.กระทำสิ่งใดก็ตามให้กับ นาย ก. 
และ นาย ก.ก็ยังไม่มีความรู้สึกหรือรับผลที่เกิดขึ้นจากการกระทำของนาย ข.แต่ถ้า นาย ก.ได้
สร้างให้ นาง ข.เป็น เช่น นาง ข.จะต้องการคอยดูแลเอาใจใส่ นาย ก.เพียงผู้เดียว นาง ข.
จะต้องไม่สนใจใครหรือไปเที่ยวกับใคร  จะเห็นว่า สิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นกับ นาง ข.ส่งผลต่อ
ความสุข ความทุกข์ของนาย ก. และถ้า นาย ก. ควบคุมให้ นาง ข.เป็นไปตามที่เขาต้องการ
ได้ นาย ก.จะได้รับความสุข แต่ถ้า นาย ก. ควบคุมให้ นาง ข.เป็นไปตามความต้องการไม่ได้ 
ผลก็คือ นาย ก. จะต้องทุกข์ นี้คือ ต้นเหตุแห่งทุกข์ ความทุกข์ที่เกิดขึ้น จากการสร้างหรือ
บัญญัติ ถ้าไม่มีการสร้างหรือบัญญัติ ความทุกข์จะไม่เกิดขึ้น ดังนั้น ความทุกข์เป็นผลที่เกิด
จากการสร้างและการบัญญัติให้ความหมายกับสิ่งที่มนุษย์เข้าไปรับรู้เกิดจากการไม่เห็นเห็น
โลกตามที่มันเป็นจริง แต่ไปฉวยหรืออยากให้โลกเป็นไปตามความต้องการของตนเอง  (วิทย์ 
วิศทเวทย์, 2553 :7) 
  ฉะนั้น มนุษย์รู้จักโลกภายนอกได้โดยผัสสะ ขณะเดียวกันความสุขและความทุกข์ก็
เกิดขึ้นเนื่องจากรับรู้โลก เหตุที่เป็นเช่นนี้ ก็เพราะว่า ในขณะที่เรารับรู้โลกภายนอกนั้น เรา
มิได้รับรู้มันอย่างที่มันเป็นอยู่ และไม่รับรู้ตามธรรมชาติของโลกที่เป็นไปตามกฎแห่งไตร
ลักษณ์(the Three Characteristics) และกฎอิทัปปัจจยตา (พุทธทาส ภิกขุ,2541 :44)  แต่
มนุษย์รับรู้โลกพร้อมกับสร้างโลกขึ้นใหม่เป็นการให้ความหมายใหม่ผ่านการตกแต่งโลกตาม
ธรรมชาติ และพยายามที่จะควบคุมมันให้เป็นไปตามความปรารถนาของเรา หรือให้มัน
เป็นไปตามความหมายใหม่ที่พยายามสร้างให้แก่มัน ถ้าเป็นไปตามที่เราปรารถนา โลกที่เกิด
จากการรับรู้ ก็ส่งผลให้เกิด“สุขเวทนา”แต่ถ้าไม่เป็นไปตามที่เราปรารถนา เนื่องจากโลก
ภายนอก( Objective World ) นั้นอยู่ภายใต้กฎแห่งไตรลักษณ์ คือ มันไม่เที่ยง มันเป็นทุกข์ 
และไม่มีตัวตน แต่เรารับรู้มันตามใจปรารถนาของเราและเข้าใจผิดในธรรมชาติของโลกผลคือ
เกิดทุกขเวทนา (Painful Feeling) 
 
 
 
 



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     49 

 

 

โลกแห่งสามัญวิสัยกับความดับทุกข์ 
 

  โดยความเป็นจริงมนุษย์มีความสัมพันธ์กับโลกแห่งสามัญวิสัยหรือโลกภายนอก
อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ที่เป็นเช่นนี้เพราะมนุษย์มีอายตนะที่สามารถรับรู้โลกภายนอกได้ เนื่อง
ด้วยมนุษย์มีอายตนะที่สามารถรับรู้โลกภายนอกได้และในบางครั้งความสัมพันธ์นั้นก็
ก่อให้เกิดปัญหากับมนุษย์คือก่อให้เกิดความทุกข์ เมื่อเป็นเช่นนี้ก็จำเป็นที่จะต้องทำความ
เข้าใจตัวเรา และโลกที่เราต้องเข้าไปเกี่ยวข้องด้วยทางอายตนะภายในให้ชัดเจนและควรทำ
ความเข้าใจเกี่ยวกับความเป็นจริงของโลกทั้งสองระหว่างมนุษย์กับโลกแห่งสามัญวิสัยใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทเป็นเรื่องสัจจะ 2 อย่าง คือ 
  1. สมมติสัจจะ( Conventional Truth) คือ ความจริงอย่างสมมติ ได้แก่ สิ่งที่
ชาวโลกบัญญัติขึ้นเพ่ือการรับรู้ร่วมกัน โดยที่สิ่งนั้นไม่มีความเป็นจริงในตัวเอง การสมมติว่า 
เป็นนั่น เป็นนี่ ว่าอย่างนั้น ว่าอย่างนี้ เป็นของสมมติไม่ใช่ของจริงแต่เป็นความจริงตามที่
สังคมมีความเห็นร่วมกันเพ่ือให้เป็นเครื่องมือในการสื่อสารในการยังประโยชน์ให้สำเร็จใน
ชีวิตประจำวัน เช่น พ่อ แม่ ลูก แมว สุนัข ต้นไม้ ภูเขา คน สัตว์ โต๊ะ เก้าอ้ี บ้าน และ รถยนต์ 
เป็นต้น ซึ่งทั้งหมดเป็นเพียงความจริงในระดับสมมติบัญญัติอันเป็นผลรูปสำเร็จที่เกิดจากการ
ประมวลกันเข้าระหว่างธาตุและขันธ์ 5  สิ่งเหล่านี้เกิดจากการรวมตัวของขันธ์ 5 จึงไม่มีความ
เป็นจริงโดยสภาวะของตนเอง จัดเป็นความจริงโดยสมมติของชาวโลก เพ่ือใช้ประโยชน์ใน
การสื่อสาร 
 2. ปรมัตถสัจจะ (the Absolute Truth) หมายถึง ความจริงโดยปรมัตถ์ เป็น
ความจริงตามความหมายอันแท้จริงตรงตามสภาวะ การพิจารณาในระดับปรมัตถ์นี้มี
จุดประสงค์ของการพิจารณาเพ่ือให้เกิดความรู้ความเข้าใจ เท่าทันตามความเป็นจริงของ
สรรพสิ่งเพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดซึ่งได้แก่การหยั่งรู้สัจธรรมเพ่ือจะทำลายการยึดมั่นถือมั่นที่
เป็นสาเหตุของการทำให้หลงผิดทำให้หลุดพ้นจากกิเลสและความทุกข์ 
  ในการรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยตามหลักพระพุทธศาสนาน เมื่ออายตนะสัมผัสกับ
โลกภายนอก และเกิดความรับรู้  รูป รส กลิ่น เสียงและโผฏฐัพพะ ย่อมต้องมีการให้
ความหมายหรือมีการบัญญัติเกิดขึ้น มิเช่นนั้นข้อมูลที่เกี่ยวกับโลกภายนอกก็ไร้ความหมาย
สำหรับมนุษย์ เพียงแต่เป็นการบัญญัติให้ความหมายในแง่สมมติบัญญัติ ในบางครั้งการรับรู้
ของมนุษย์มิได้รับรู้โลกเฉพาะในแง่สมมติบัญญัติเท่านั้น แต่ยังมีการปรุงแต่งหรือบัญญัติสร้าง
ให้โลกมีความหมายขึ้นมาซึ่งการรับรู้โลกภายนอก ในลักษณะนี้เป็นเหตุแห่งทุกข์ของมนุษย์



 

50     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

และจากการที่มนุษย์มีอายตนะที่สามรถติดต่อกับโลกภายนอก เป็นเหตุให้มนุษย์ต้องมี
ความสัมพันธ์กับโลกภายนอกโดยทางอายตนะ หรือหยุดรับรู้โลกในแง่สมมติบัญญัติ แต่สิ่งที่
มนุษย์ต้องหยุดคือ หยุดการให้ความหมายใหม่แก่โลกภายนอก ที่เกิดจากความปรารถนาแห่ง
ตนที่เอ้ือให้เกิดความทุกข์ พระพุทธเจ้าทรงตรัสให้มนุษย์ทุกคนตระหนักรู้เท่าทันภาษาที่ใช้ว่า
เพียงสมมติบัญญัติ เพ่ือสะดวกในการสื่อสารเท่านั้น แต่ในความเป็นจริงแล้วทุกสิ่งล้วนตกอยู่
ภายใต้ความเป็นปรมัตถ์ซึ่งแสดงให้เห็นว่า พระพุทธองค์มิได้ปฏิเสธการรับรู้ของโลกภายนอก
ในแง่สมมติ แต่มนุษย์ควรจะแยกแยะให้ออกว่าในขณะนั้นรับรู้โลกภายนอกนั้นก็รับรู้ในระดับ
สมมติบัญญัติพร้อมกับเข้าใจความเป็นจริงของโลกในแง่ของปรมัตถ์ด้วย สมดังพระพุทธพจน์
ข้อว่า 
  “ภิกษุทั้งหลาย เราไม่ขัดแย้งกับโลก แต่โลกขัดแย้งกับเราผู้กล่าวเป็นธรรมไม่ขัดแย้ง
กับใคร  ๆ ในโลก สิ่งใดที่บัณฑิตในโลกสมมติว่าไม่มี แม้เราก็กล่าวสิ่งนั้นว่า ‘ไม่มี’ สิ่งใดที่
บัณฑิตในโลกสมมติว่ามี แม้เราก็กล่าวสิ่งนั้นว่า ‘มี’” 
  “เหล่านี้แลเป็นชื่อตามโลก เป็นภาษาของโลก เป็นโวหารของโลก เป็นบัญญัติของ
โลก ที่ตถาคตกล่าวอยู่มิได้ยึดถือ” 
 จากพระพุทธพจน์ข้างต้นจะเห็นว่า สรรพสิ่งทั้งหลายล้วนมีความจริงอยู่ 2 ประการ 
คือความจริงที่ปรากฏอยู่ภายนอกที่เราต่างก็คุ้นเคยกันอยู่ในชีวิตประจำวัน เช่น เมื่อเห็นวัตถุ
สิ่งของต่างๆ ที่อยู่รอบๆ ตัวก็รู้ทันทีว่าคืออะไร ทำมาจากวัสดุอะไร มีประโยชน์หรือมีโทษ
อย่างไร แถมยังรู้จักชื่อของวัตถุสิ่งของเหล่านั้น ความจริงที่เรารู้เกี่ยวกับวัตถุสิ่งของคน สัตว์ 
ตลอดจนทุกสิ่งทุกอย่างที่เกี่ยวข้องกับการดำเนินชีวิตล้วนเป็น “ความจริงชั้นนอก”อย่างที่
เรียกว่า“บัญญัติธรรม” หรือ “สมมุติบัญญัติ” หรือ“สมมุติสัจจะ”(Artificial Truth) ยังมี
ความจริงอีกประการหนึ่ง ซึ่งเป็นความจริงแท้โดยธรรมชาติ หรือเป็นธาตุแท้ของสรรพสิ่งที่
ซ่อนอยู่เบื้องหลังของความจริงประการแรก เป็นความจริงชั้นในที่มีความหมายลึกที่สุด เป็น
ความจริงที่ปราศจากความมีตัวตนและปราศจากความเป็นเจ้าของ ความจริงเช่นนี้เรียกว่า 
“ปรมัตถสัจจะ”(Ultimate Truth or Absolute Truth) สัจจะทั้ง 2 อย่างมีความสำคัญทำ
ให้มนุษย์นั้นมี “การปฏิบัติ”และมี“ท่าที”ต่อโลกแห่งสามัญวิสัยหรือโลกภายนอกที่วิ่งเข้ามา
“ปะทะ”ชีวิตในแต่ละวันได้อย่างถูกต้องโดยไม่เป็นความทุกข์จนเกินควร เพราะโลกภาย
นอกนั้นมิได้เป็นต้นเหตุแห่งทุกข์ แต่เกิดจากการที่มนุษย์เรารับรู้และสร้างโลกขึ้นมาใหม่ตาม
ความอยากของตนเอง ต่างหากที่ก่อให้เกิดความทุกข์ เมื่อเป็นเช่นนี้ถ้าจะแก้เหตุแห่งทุกข์ ก็



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     51 

 

 

ต้องปรับการรับรู้ของตนเองให้ตรงกับความเป็นจริงของโลกแห่งสามัญวิสัยด้วยหลักของสัจจะ 
2 ประการข้างต้น 
 

บทสรุป 
 

  พระพุทธศาสนาเถรวาทย่อมรับว่า มนุษย์สามารถรับรู้สิ่งต่างๆมากมายในโลกนี้ที่
ปรากฏอยู่ในสภาพแวดล้อมรอบตัวเราผ่านกระบวนการรับรู้เป็นความเกี่ยวเนื่องกันระหว่าง
มนุษย์อยู่ในสถานะ คือ“ผู้รู้”และโลกแห่งสามัญวิสัยอยู่ในสถานะคือ “สิ่งที่ถูกรู้”การรับรู้ตาม
หลักพระพุทธศาสนาเถรวาทต้องประกอบด้วยองค์ประกอบ 3 อย่าง คือ “ผู้รู้”“สิ่งที่ถูกรู้”
และ“วิญญาณ”องค์ประกอบทั้ง 3 เกิดการ“กระทบกัน”หรือ “สัมผัสกัน” สิ่งที่เกิดขึ้น
ตามมาคือ“ความรู้สึก”ต่อสิ่งที่ถูกรับรู้อาจจะเป็นความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือเฉยๆ ลักษณะการ
ทำหน้าที่เช่นนี้เรียกว่า“เวทนา” หลังจากที่จิตได้รับการเรียนรู้จากผัสสะต่างๆที่เกิดขึ้นตาม
ช่องทางในการรับรู้ และ จิตก็จะทำหน้าที่จดจำต่อการรับรู้และเรียนรู้สิ่งเหล่านั้นเรียกว่า 
“สัญญา” คือ การจำได้หมายรู้ต่ออารมณ์ ในการรับรู้และจดจำต่ออารมณ์ต่างๆนั้น บางครั้ง
ก็เกิดความชอบบ้าง ไม่ชอบบ้าง อันเป็นลักษณะของจิตที่เข้าไปปรุงแต่งอารมณ์โดยการนึก
คิด ปรุงแต่งจิตให้คิดดี คิดชั่ว หรือเป็นกลางๆเรียกลักษณะของจิตที่ทำหน้าที่เช่นนี้ว่า
“สังขาร”อย่างไรก็ตาม ในกระบวนการรับรู้โลกภายนอกของมนุษย์ก็จะดำเนินไปตามข้ันตอน
ตามลำดับด้วยการเริ่มตั้งแต่อายตนะไปกระทบอารมณ์โดยมีวิญญาณเป็นตัวรู้แล้วเกิดเวทนา 
สัญญา และสังขารตลอดจนการจำและรับรู้อารมณ์เหล่านั้น  
 ดังนั้น สิ่งสำคัญที่มนุษย์ควรทำในขณะมีการรับรู้โลกแห่งสามัญวิสัยตามหลัก
พระพุทธศาสนาเถรวาทคือมนุษย์ควรมี“สติ” (Mindfulness) รู้อย่างเท่าทัน ในขณะที่
อายตนะของเราสัมผัสกับโลกภายนอก และเกิดความรับรู้ รูป รส กลิ่น เสียงและโผฏฐัพพะ 
ย่อมต้องมีการให้ “ความหมาย”หรือมี“การบัญญัติ”เกิดขึ้น การรับรู้โลกภายนอกในลักษณะ
เช่นนี้ จะไม่ทำก่อให้เกิดความสุขหรือความทุกข์ให้กับมนุษย์ ในบางครั้งการรับรู้ของมนุษย์
มิได้รับรู้โลกเฉพาะในแง่“สมมติบัญญัติ”เท่านั้น แต่ยังมี “การปรุงแต่ง”หรือ”บัญญัติสร้าง”
ให้โลกมีความหมายขึ้นมาซึ่งการรับรู้โลกภายนอก ในลักษณะนี้เป็นเหตุแห่งทุกข์ของมนุษย์
และจากการที่มนุษย์มีอายตนะที่สามรถติดต่อกับโลกภายนอก เป็นเหตุให้มนุษย์ต้องมี
ความสัมพันธ์กับโลกภายนอกโดยทางอายตนะหรือหยุดรับรู้โลกในแง่สมมติบัญญัติ แต่สิ่งที่
มนุษย์“ต้องหยุด”คือ หยุดการให้ความหมายใหม่แก่โลกภายนอกที่เกิดจากการรับรู้ที่มักจะ



 

52     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ให้เป็นไปตามอำนาจของความปรารถนาแห่งตนที่จะเป็นปัจจัยเอ้ือให้เกิดความทุกข์ โลกแห่ง
สามัญวิสัยตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทแม้จะไม่ได้เป็นต้นเหตุแห่งทุกข์ แต่การที่มนุษย์
เรารับรู้และสร้างโลกขึ้นมาใหม่ตามความอยากของตนเอง ต่างหากท่ีก่อให้เกิดความทุกข์ เมื่อ
เป็นเช่นนี้ถ้าจะแก้เหตุแห่งทุกข์ แต่อีกด้านของโลกแห่งสามัญวิสัยนั้นพบว่า เป็นสิ่งที่มนุษย์
ควรทำความเข้าใจให้ตรงตามความเป็นจริง ด้วยความรู้เท่าทันตามกระบวนการรับรู้ตามหลัก
พระพุทธศาสนาเถรวาท หากมองในแง่นี้โลกแห่งสามัญวิสัยก็ยังมีคุณค่าหรือเป็นสภาพเอ้ือต่อ
การดับทุกข์ของมนุษย์ตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทได้ 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

ฐานิสรา ประธานราษฎร์นิกร . (2552),.อัพยากตปัญหาปัญหาที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงพยากรณ์.  
  กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์ศยาม,  
ประยงค์ จันทร์แดง . (2556). ชีวิตมุมมองจากพระพุทธศาสนา . กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์สัมปชัญญะ,  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. กรุงเทพฯ :  โรงพิมพิมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, เล่มที่ 4, 9, 17 18,  
   24,31,34, 
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร,ดร. (2552), “ทิฏฐิ : บทบาทของความเห็นความเชื่อในการชี้นำชีวิต 
 และสังคม”, วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 มกราคม-มีนาคม  
 2552. 
พระมหาอุทัย ญาณธโร. (2539). วิถีแห่งกลไกแบบพุทธ : อภิปรัชญาของพุทธศาสนา. 
 กรุงเทพฯ : Buddha’s Path Follower. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) .(2543), พุทธธรรมฉบับประมวลธรรม . กรุงเทพฯ : มหาจุฬา 
 ลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9, ราชบัณฑิต) (2550) . พจนานุกรมเพ่ือการศึกษา 
 พุทธศาสตร์ ชุดศัพท์วิเคราะห์. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์เลี่ยงเซี่ยง. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2553).พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ. 
  พิมพ์ครั้งที่ 20 .กรุงเทพฯ : บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
______ .(2548), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.พิมพ์ครั้งที่ 13. กรุงเทพฯ:  
  บริษัท เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด, 2548. 



 

              วารสารพุทธศาสตร ์มจร.อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |     53 

 

 

พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2556), ปลดบ่วงชีวิตพิชิตกรรม. กรุงเทพฯ : ห้างหุ้น 
 ส่วยจำกัด เชน ปริ้นติ้ง, 2556. 
พุทธทาสภิกขุ. (2541), ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ์. พิมพ์ครั้งที่ 4 .กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 
 ธรรมสภา. 
วิทย์ วิศทเวทย์ (2553). ปรัชญาทรรศน์ : พุทธปรัชญา . คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์ 
 มหาวิทยาลัย, 
สมภาร พรหมทา. (2559), พุทธปรัชญาในอภิธรรมปิฎก. ภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์  
 จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุนทร ณ รังสี .(2535), พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก . กรุงเทพฯ. สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลง 

กรณมหาวิทยาลัย. 
เสถียร โพธินันทะ. (2543), แนวพระพุทธศาสนา.กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

54     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

         
 
 


