
การพัฒนาชีวิตให้มีความสุขตามหลักปัจจัยสนันิสสิตศีล 
PLEASANT LIFE DEVELOPMENT THROUGH THE PRINCIPLE 

OF PACCAYASANNISITASILA 
 
 

1ปัญญา  เสนภูงา 
1Panya Senphunga 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

 

Panya_Se@gmail.com 
 

Received :January 20, 2020;  Revised  :February 12, 2020;  Accepted :June 2, 2020 

 

บทคัดย่อ 
 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือนำเสนอความสำคัญของหลักปัจจยสันนิสสิตศีล อัน
หมายถึง ปัจจัย 4 ได้แก่ อาหาร ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม และยารักษาโรค การปฏิบัติตาม
หลักปัจจยสันนิสสิตศีลของคฤหัสถ์ การประยุกต์ใช้ปัจจยสันนิสสิตศีลเพ่ือพัฒนาชีวิตให้มี
ความสุข การรู้จักพอประมาณในการบริโภคปัจจัย 4 และการพิจารณาคุณค่าก่อนการใช้สอย
ปัจจัย 4 
 

คำสำคัญ  : การพัฒนา; ชีวิต; ความสุข; ปัจจยสันนิสสิตศีล 

 
 
 
 

 
1นิสิตปริญญาเอก, หลักสูตรพุทธศาสตร์ดุษฎีบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น. 

mailto:taveechok1972@gmail.com


 

26    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

Abstract 
 

  This article aims to present: the importance of Paccatasannisitasila which 
means 4 necessaries including food, housing, clothing and medicine; the practice 
according to the principle of Paccayasannisitasila for laymen; the application of 
Paccayasannisitasila for developing a pleasant life; the moderate consumption of 
the 4 necessaries; and the consideration of the value of the 4 necessaries before 
using them.  
 
Keywords: Development, Life, Pleasant, Paccayasannisitasila 
 

บทนำ 

 

ปัจจัย 4  เป็นความต้องการขั้นพื้นฐานของมนุษย์ เมื่อมนุษย์เกิดมาต้องมีการบริโภค
ปัจจัย 4 เพ่ือหล่อเลี้ยงให้ชีวิตดำเนินไปได้ การบริโภคปัจจัย 4 อย่างไร จึงจะเชื่อว่ามีคุณค่า 
บริโภคอย่างไรจึงจะเป็นประโยชน์แก่มนุษย์มากที่สุด โดยไม่ขัดต่อหลักศีลธรรมและหลักการ
ดำเนินชีวิตที่มีความสุข หลักคำสอนในพระพุทธศาสนานั้นสอนไม่ได้ยึดติด และความมั่งมี
หรือความยากจนไม่ใช่เกณฑ์วัดความดีความชั่ว แต่วัดกันที่ความมีคุณธรรมจริยธรรม 
หลักการบริโภคปัจจัย 4 ในทางพระพุทธศาสนา จึงเป็นเรื่องการจัดระเบียบชีวิตบริหาร 
จัดการเศรษฐกิจได้ถูกต้องพอเพียงมีเหตุผล และเป็นการจัดการทรัพยากรที่มีอยู่ในสังคม
อย่างเป็นธรรม เพ่ือสนับสนุนส่งเสริมเกื้อหนุนการศึกษาเรียนรู้พัฒนาตนและสังคม ให้เจริญ
พัฒนาด้านร่างกายและจิตใจ ใบปัจจุบันการบริโภคของมนุษย์หรือกระแสบริโภคนิยม ไม่ได้
เป็นไปเพ่ือสนองความต้องการตามธรรมชาติของมนุษย์เท่านั้น แต่เป็นไปเพ่ือสนองความ
อยากให้มนุษย์ได้บริโภคมากท่ีสุด จึงเกิดความแตกต่างในมาตรฐานการดำรงชีวิตระหว่างคน
รวยกับคนจน ซึ่งจะต่างจากมนุษย์ในอดีตที่บริโภค เพ่ือสนองความต้องการตามธรรมชาติ
อย่างแท้จริงรู้สึกรับผิดชอบใช้สอยทรัพยากรธรรมชาติร่วมกัน  

วัฒนธรรมการบริโภคของมนุษย์นั้น ผู้บริโภคไม่ได้บริโภคเพ่ือความจำเป็นแก่การ
ดำรงชีพ แต่เป็นการบริโภคเพ่ือสนองความต้องการสะดวกสบายหลงใหลภายใต้อำนาจของ
วัตถุมาปรนเปรอร่างกาย เพ่ือสนองความอยากในทางบริโภคเชิงวัตถุนิยม ดังนั้น หลักปัจจย
สันนิสสิตศีล คือการพิจารณาปัจจัย 4 จึงมีความสำคัญที่จะต้องเรียนรู้ให้เข้าใจการใช้สอย



 

             วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |    27 

 

 

ปัจจัย 4 ด้วยการรู้จักพอประมาณในการบริโภค การพิจารณาให้เห็นคุณค่าที่แท้จริงรู้หลัก 
การดำเนินชีวิตที่ถูกต้องเหมาะสม บทความวิชาการเรื่องนี้ ผู้เขียนมุ่งศึกษาการปฏิบัติตาม
หลักปัจจยสันนิสสิตศีล และการปรับใช้ปัจจยสันนิสสิตศีลในการพัฒนาชีวิตให้มีความสุข 
 

 ความสำคัญของหลักปัจจยสันนิสสิตศีล 
 

มนุษย์ทุกคนต่างมุ่งแสวงหาความสุขสบายในชีวิตทั้งนั้น เนื่องจากมนุษย์โดย
ธรรมชาติต้องการกิน นอน สืบพันธ์ ส่งผลให้มนุษย์มีความต้องการมากขึ้นในการใช้สอย
ปัจจัย 4  ได้แก่ อาหาร ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม และยารักษาโรค ทั้ง 4 อย่างนี้เป็นเครื่อง
ดำรงชีพของมนุษย์ ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “ความรู้จักพอประมาณเป็นไปเพ่ือความ
บริโภค คือรู้จักประมาณในการรับจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และ คิลานปัจจัยเภสัชชบริขาร” 

(Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto),2544)  มีขั้นตอนการใช้สอยดังกล่าวไว้ในพระไตรปิฎก
เรื่องศีลที่เกี่ยวกับปัจจัยสี่ คือ การพิจารณาใช้สอยปัจจัยเป็นไปตามประโยชน์ที่แท้จริงของสิ่ง
นั้น ไม่บริโภคด้วยตัณหา เช่น ไม่บริโภคด้วย ความอยากรับประทาน ไม่บริโภคด้วยความ
อยากใช้สอย วิธีการพิจารณาปัจจเวกขณะ ทั้ง 4 อย่างเรียกว่า ปัจจเวกขณสุทธิ คือ การ
บริสุทธิ์ด้วยการพิจารณาก่อนที่จะใช้สอย ปัจจัย4 หรือเรียกว่า ปัจจยสันนิสสิตศีล  

หลักคำสอนในพระพุทธศาสนาได้แสดงความจำเป็น และความรู้จักพอประมาณใน
การใช้สอยปัจจัย 4 สำหรับฆราวาสว่าด้วยการแสวงหาทรัพย์ การรักษาทรัพย์ การรักษา
สมบัติของตน การเก็บออมการลงทุน การแบ่งสันปันส่วนทรัพย์ เพ่ือใช้จ่ายให้เหมาะสมโดย
ไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน ทำตามความพอดีแห่งเหตุปัจจัยหรือองค์ประกอบที่ลงตัวให้
เกิดผลดีงามแห่งเหตุปัจจัยหรือองค์ประกอบที่ลงตัวให้เกิดความดีงามที่มองเห็นด้วยปัญญา 
ความรู้จักพอประมาณในการใช้สอยปัจจัย 4 จึงทำให้เกิดประโยชน์ เป็นไปเพ่ือความเอ้ือเฟ้ือ
ต่อการประพฤติพรหมจรรย์ตามที่บัญญัติไว้ในพระวินัยปั จจยสันนิสิตศีล ได้แก่ จีวร 
บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานเภสัชช ว่าเป็นสิ่งจำเป็นในการดำรงชีวิต ซึ่งสอดคล้องกับ
ปัจจัย 4 ทางโลก คือ เครื่องนุ่งห่ม อาหาร ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค 

ปัจจยสันนิสิตศีล คือการพิจารณาปัจจัย 4 อันได้แก่ อาหารที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม 
และยารักษาโรค ให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ของการใช้ที่แท้จริงก่อนที่จะบริโภค ซึ่งศีลข้อ
สำเร็จไดด้้วยปัญญาเป็นคุณธรรมที่จะช่วย ประคับประคองชีวิตของบรรพชิตและคฤหัสถ์ให้มี



 

28    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ความหมดจดผ่องใสและร่มเย็นเป็นสุขได้ตลอดเวลา การปฏิบัติตามหลัก ปัจจยสันนิสสิตศีล 
สามารถนำมาปรับใช้เพื่อการพัฒนาชีวิตให้มีความสุขได้  
 

การปฏิบัติตามหลกัปัจจยสันนิสสิตศีลของคฤหัสถ์ 
 

ปัจจัย 4 เป็นสิ่งที่มนุษย์จำเป็นเวียนการดำรงชีวิต โดยปัจจัยทั้งสี่อย่างนี้มนุษย์ ไม่
สามารถขาดได้ เพราะเมื่อขาดแล้วอาจส่งผลต่อการดำเนินชีวิตได้  ดังพุทธพจน์ที่ ตรัสว่า 
“สพฺเพ สตฺตา อาหารฏฐิติกา” สัตว์ทั้งปวงดำรงอยู่ได้ด้วยอาหาร ดังนั้น ปัจจัย 4 ของนั้น
ประกอบไปด้วย อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัยและยารักษาโรค ซึ่งมีความคล้ายคลึงกับ    
ปัจจัย 4 ของบรรพชิตคือ จีวร บิณฑบาต เสนาสนะและเภสัช เป็นต้น ในส่วนของคฤหัสถ์นั้น
ให้พิจารณา ดังนี้  (พระพรหมคุณาภรณ์,(ป.อ.ปยุตฺโต),2549) 

1. ให้พิจารณาอาหาร ว่าสิ่งต่างๆ ที่มนุษย์นำมาเลี้ยงร่างกายประจำวันตั้งแต่เกิดจน
ตาย เช่น ข้าว น้ำ เนื้อสัตว์ ผักและผลไม้ต่างๆ เป็นต้น แล้วแต่ผู้ใดจะนำสิ่งใดมาเลี้ยงร่าง 
กาย ตามฐานะความเป็นอยู่ของแต่และบุคคล เพราะร่างกายของมนุษย์ จะขาดอาหารไม่ ได้ 
ถ้าขาดอาหารก็ต้องตายในที่สุดอาหารจึงมีความสำคัญในชีวิตมนุษย์  

 2. ให้พิจารณาเครื่องนุ่งห่มว่า เสื้อผ้าสำหรับสวมใส่ เพ่ือปกปิดร่างกายให้ดูสวยงาม 
เพราะร่างกายของมนุษย์ สกปรกและน่าเกลียด นอกจากนั้นเสื้อผ้ายังช่วยป้องกัน การ
รบกวนของแมลงและสัตว์อ่ืนๆ ส่วนผ้าห่ม หมายถึงผ้าที่ใช้ห่มกันหนาว ในฤดูหนาวเพราะ
มนุษย์เกิดมาตัวเปล่า เมื่อเกิดมาแล้วจึงมีความจำเป็นต้องมีเสื้อผ้าเครื่องนุ่งห่ม ซึ่งเป็นสิ่งที่
สำคัญสำหรับร่างกายภายนอกของมนุษย์  
  3. ให้พิจารณาที่อยู่อาศัย ว่าบ้านเรือนที่ใช้เป็นที่อยู่อาศัยพักผ่อนหลับนอนหลบแดด 
หลบฝนและป้องกันอันตรายจากสัตว์น้อยใหญ่ที่จะมารบกวนหรือทำร้าย ในเวลากลางวัน
และ กลางคืนเพราะฉะนั้นที่อยู่อาศัยจึงเป็นสิ่งสำคัญ ในความเป็นของมนุษย์ ในขณะที่ยังมี
ชีวิตอยู่ 
  4.ให้พิจารณายารักษาโรค ว่า พืชที่เป็นสมันไพรต่างๆ ที่นำมาสกัดเป็นยารักษาโรค 
เพ่ือนำมารักษามนุษย์ที่เจ็บไข้ หรือป่วยเป็น โรคต่างๆ ให้หายจากความทุกข์ทรมานในการ
ป่วนของโรคนั้น ๆ เพราะฉะนั้นยารักษาโรคจึงเป็นสิ่งที่สำคัญในชีวิตมนุษย์ เพราะยารักษา
โรคจะทำให้มนุษย์ชีวิตอยู่รอดต่อไปได้อีก ถ้าไม่มียารักษาโรคมนุษย์อาจตายก่อนอายุขัยด้วย 
โรคต่างๆ  



 

             วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |    29 

 

 

  ฉะนั้นปัจจัย 4 ที่สำคัญที่สุดสำหรับร่าง กายของมนุษย์ ที่เรียกว่า “รูปธรรม” ปัจจัย 
4 ที่กล่าวมานี้ มนุษย์มีอยู่ด้วยกันทุกคนบางคนมีมากบางคนมีปานกลางบางคนมีน้อย ผู้ใดที่มี
ปัจจัย 4 มากก็จะมีความเป็นอยู่อย่างเป็นสุข สบายผู้ใดมีปัจจัย 4 ปานกลางก็จะมีความทุกข์
บ้างสุขบ้าง ส่วนผู้ใดมีปัจจัย 4 น้อย ก็จะมีแต่ความทุกข์ จะมีมากหรือมีน้อย พระผู้มีพระ
ภาคเจ้าตรัสสอนไม่ให้ลุ่มหลงมัวเมายึดมั่นถือมั่นในปัจจัย ทั้ง 4 อย่าง นี้มีเพียงพอให้ร่างกาย
อยู่ได้ เพ่ือทำความดีเท่านั้นถึงแม้ จะมีปัจจัย 4 มากสักปานใดก็ตาม เมื่อตายไปแล้ว ก็ไม่
สามารถนำติดตัวไปได้เลย มีเพียงความดีเท่านั้นที่สามารถติดตัวตามตนไปได้ทุกภพทุกชาติ 
ดังเช่น มหาเศรษฐีหรือยาจกกินข้าวแล้วก็อ่ิม 1 มื้อเท่ากันมหาเศรษฐีหรือยาจกมีเสื้อผ้ากี่ชุด
ก็ใส่ได้ทีละชุดเท่ากัน มหาเศรษฐีหรือยาจกมีบ้านหลังใหญ่ แค่ พ้ืนที่ที่ใช้ จริงๆ ก็เหมือนกัน 
คือห้องนอน ห้องน้ำ ห้องครัว มหาเศรษฐีหรือยาจกจะมียารักษาโรคดีแค่ ไหนยื้อชีวิตไปได้
นานเพียงไร “สุดท้ายก็ต้องตายเหมือนกัน” ดังนั้นสิ่งที่ติดตัวไปได้ก็มีแต่ความดีกับความชั่ว 
เท่านั้นมนุษย์นอกจากมีรูปธรรมแล้วยังมีนามธรรมที่มีอยู่ในร่าง กายของเราอีก ที่เรียกว่า 
“จิตใจ”ก็มีปัจจัย 4 เป็นสิ่งที่สำคัญท่ีสุดของจิตใจ  

สิ่งที่สำคัญที่สุดในจิตใจของมนุษย์มี มีปัจจัย 4 อย่าง คือ (1) อาหารของจิตใจ (2) 
เครื่องนุ่งห่มของจิตใจ (3) อาศัยของจิตใจ (4) ยารักษาโรคของจิตใจ ดังนี้ 1. อาหารของ
จิตใจ หมายถึงการฟังธรรม คือฟังคำสั่งสอนของพระผู้มีพระภาคเจ้า เพราะคำสอนทุกบท
สอนให้มนุษย์รู้ผิดถูกชั่วดีรู้บาปบุญคุณโทษ ผู้ที่ฟังธรรมก็จะได้ประโยชน์คือฟังแล้วรู้ เรื่องที่
ยังไม่เคยรู้ ฟังแล้วเรื่องที่สงสัยก็หายสงสัย ฟังธรรมแล้วจิตใจเบิกบานผ่องใสฟังธรรมแล้วมี
ความเห็นถูกตามครรลองคลองธรรมเป็นเหตุให้มีสติปัญญา คือมีความรู้มากขึ้นและ สามารถ
นำไปประพฤติปฏิบัติตามทำให้ ละชั่วประพฤติดี ชำระจิตใจให้สะอาดปราศจากกิเลสทั้ง 3 
อย่างคือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง ทำให้เป็นคนดีงามทั้งกายงามทั้งใจ เพราะฉะนั้น
การฟังธรรมจึงเป็นอาหารที่สำคัญที่สุดสำหรับจิตใจของมนุษย์ ดังนั้นควรฟังธรรม เสมอ ๆ
จิตใจจะได้อ่ิมเอิบปีติ ยินดีเปรียบเหมือนกับได้อาหารใจนั้นเองนี้คือ “การฟังธรรมเป็นอาหาร
ของจิตใจ” ผู้ที่ขาดอาหารของจิตใจ คือผู้ที่ไม่ไดฟังธรรม ก็จะขาดสติปัญญา ไม่รู้ผิดถูกชั่วดีไม่
รู้ บาปบุญคุณโทษ โง่เขลาเบาปัญญา ทำแต่ความชั่วจิตก็ร้อนรนกระวนกระวายมีแต่ ความ
ทุกข์ ความเดือดร้อนหาความสุขไม่ได้ เพราะไม่ไดฟังธรรม จิตใจจึงขาดอาหาร ทำให้ จิต
เศร้าหมองไมผ่่องใส   



 

30    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

2. เครื่องนุ่งห่มของจิตใจ หมายถึงทาน ศีล สมาธิ ปัญญา ทาน ผู้ใดให้ทานเสมอๆ 
เป็นสร้างคุณธรรมประจำใจให้มีเมตตาคือความรักมีกรุณา คือความสงสารผู้อ่ืนเป็น ความดี 
ที่ได้หุ้มห่อ จิตใจของผู้นั้นไว้แล้ว  

ศีล หมายถึงข้องงด จากการทำความชั่ว การนำศีลมารักษา กาย วาจาให้สะอาด 
ปราศจากความชั่วใดจะนำศีลข้อใดมาปฏิบัติ ซึ่งมีอยู่มากมายผู้ใดปฏิบัติตามศีลข้อนั้นๆ ได้
กายวาจาก็จะสะอาดเมื่อกายวาจาสะอาด จิตใจก็มีความรู้สึกภาคภูมิใจในตนเองว่ามีความดี
เป็นเครื่องนุ่งห่มจิตใจ เปรียบเหมือนสวมใส่เสื้อผ้าที่สวยงาม 

สมาธิ หมายถึง การฝึกจิตให้สงบไม่ฟุ้งซ่านร้อนรนกระวนกระวาย จิตจะสงบเยือก
เย็น เพราะมีสติคอยควบคุม เปรียบเหมือนกับสวมใส่เสื้อผ้า ที่สวยงามบางเบาและสบาย 
(พระธรรมปฎิก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545) 

ปัญญา หมายถึงความรู้ทั่ว ปรีชาหยั่งรู้เหตุผล ความรู้เข้าใจชัดเจน ความรู้เข้าใจ 
หยั่ง แยกได้ในเหตุผล ดีชั่วคุณโทษ ประโยชน์มิใช่ประโยชน์ ซึ่งเป็นความรอบรู้ทั้งทางโลก
และทางธรรม ผู้ที่มีปัญญา คือผู้ที่มีคุณธรรมของสัตบุรุษ 7 ประการคือ (1) รู้เหตุ (2) รู้ผล (3) 
รู้ตน (4) รู้ประมาณ (5) รู้กาลเวลา (6) รู้ชุมชน (7) รู้บุคคล รายละเอียดมีดังนี้  

  1) รู้เหตุ 2) รู้ผล หมายความว่า รู้ว่าเหตุใดทำแล้ว ส่งผลให้เกิดทุกข์ เหตุใด
ทำแล้ว ส่งผลให้เกิดสุข ผู้มีสติปัญญาดี จะเลือกทำแต่เหตุที่ส่งผลให้มีความสุขทั้งต่อตนเอง
และผู้อ่ืน รวมทั้งสังคมประเทศชาติบ้านเมือง  

  3) รู้ตน หมายความว่า เป็นผู้รู้ จักตน คือรู้ว่าตนเองอยู่ในชาติตระกูลใดยศ
ถาบรรดา ศักดิ์สูงต่ำเพียงใดมีสมบัติบริวาร ความรู้และคุณธรรมอยู่ในระดับใดควรต้องปฏิบัติ
ตนให้ เหมาะสมกับฐานะความเป็นอยู่มีความอ่อนน้อมถ่อมตนไม่ยกตนข่มท่าน เพ่ือให้เกิด
ความเจริญรุ่งเรืองในหน้าที่การงาน และสร้างชื่อเสียงให้กับวงศ์ตระกูล  

  4) รู้ประมาณ หมายความว่า ความเป็นผู้รู้จักประมาณ รู้ จักความพอดี
พอเหมาะ พอควร ไม่มากหรือน้อยเกินไปในทุกเรื่อง เช่น รู้จักประมาณในการบริโภคทรัพย์ 
ให้ควรกับฐานะความเป็นอยู่ของตน รู้จักประมาณในการใช้จ่ายเงินทอง รู้จักประมาณในการ
รับประทานอาหาร รู้จักประมาณในการแต่งกาย รู้จักประมาณในการพูด ดังเข่น ลูกนกแขก 
เต้ารู้ประมาณในการกินอาหาร (ขุ.ชา. (ไทย) 27/13/122.) เป็นต้น  

  5) รู้กาล หมายความว่า รู้จักเวลาและสถานที่ว่าจะพูดจะทำอะไรในเวลา 
และสถานที่นั้น ๆ เพื่อไมใ่ห้เกิดความเสียหายกับตนเองและผู้อื่น 



 

             วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |    31 

 

 

  6) รู้ชุมชน หมายความว่า ชุมชนใดที่มีความเป็นอยู่ที่ดี เราควรเข้าไปคบค้า
สมาคม ด้วย เพ่ือให้เกิด ความสามัคคี และเจริญรุ่งเรืองในชุมชนนั้น ชุมชนใดที่มีความ
เป็นอยู่ที่ไม่ดี ทำผิดกฎหมายผิดครรลองคลองธรรม ก็ไม่ควรเข้าไปคบค้าสมาคมด้วย เพราะ
จะเกิดความเสียหายเสียทรัพย์สินเงินทองเสียชื่อเสียง สร้างความเสื่อมโทรมให้กับชุมชนหรือ
สังคมนั้น 

  7) รู้บุคคล หมายความว่า รู้จักเคารพนับถือคบค้าสมาคมกับคนที่เป็นคนดี 
มีศีล ธรรมประจำ กายวาจา ใจ เมื่อได้คบค้าสมาคมแล้วเกิดประโยชน์ทั้งต่อตนเอง และผู้อ่ืน
รู้ว่าบุคคลใดไม่ควรเคารพนับถือคบค้าสมาคมด้วย เพราะเป็นคนชั่วคบแล้วก็จะเกิดโทษต่อ 
ตนเองและผู้อ่ืนนี้คือผู้มีปัญญาดีมีความสุภาพเรียบร้อยอ่อนโยน มีทาน ศีล สมาธิ ปัญญา   
เป็นเครื่องนุ่งห่ม จิตใจ ผู้ใดพบเห็นก็จะดูสวยงาม ทั้งทางกายวาจาใจนี้คือความหมายของคำ
ว่า“เครื่องนุ่งห่มของจิตใจ”ผู้ที่มีคุณสมบัติทั้ง 7 ประการนี้ เป็นผู้ดีควรแก่การยกย่องนับถือ 
เป็นคนที่น่าคบหา สมาคมด้วย ผู้มีปัญญาดีมีกายวาจา ใจ ที่สะอาดสุภาพเรียบร้อยอ่อนโยน 
มีทานศีล สมาธิ  ปัญญาเป็นเครื่องนุ่งห่มจิตใจ ผู้ใดพบเห็นก็จะดูสวยงาม ทั้งทางกาย วาจา 
ใจ นี้คือ “ทาน ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นเครื่องนุ่งห่มจิตใจ” 

3. ที่อยู่อาศัยของจิตใจ หมายถึงผู้ ที่นับถือศาสนาใดศาสนาหนึ่ง ส่วนชาวพุทธก็นับ
ถือศาสนาพุทธเป็นที่ยึดเหนี่ยวเป็นที่พ่ึงที่อาศัยของจิตใจ เพราะพระพุทธศาสนามีองค์ 
สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นองค์ศาสดา เราจึงเคารพนับถือกราบไหว้บูชา และประพฤติ
ปฏิบัติตาม พระธรรมคำสอนด้วยพระองค์ท่านมี ปัญญาธิคุณ พระบริสุทธิคุณ และพระมหา
กรุณาธิคุณ พระองค์ท่านทรงสอนให้มนุษย์ ละชั่วประพฤติดี และชำระจิตใจให้สะอาด 
ปราศจากกิเลสทั้ง 3 อย่าง คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง เพ่ือความพ้นทุกข์และยังมี
คำสอนโดยละเอียดอีกมากมาย เมื่อนำมาปฏิบัติตามแล้วจะช่วยให้บรรเทาความทุกข์ลงได้
เพราะฉะนั้น ผู้ที่นับถือพระพุทธศาสนา จึงมีความจำเป็นที่จะต้อง ศึกษาให้เข้าถึงหลักคำ
สอน ดังนั้นศาสนาจึง เป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่งที่มนุษย์ต้องยึดถือ เป็นที่พ่ึงที่อาศัยของจิตใจ
เปรียบเหมือนเราพักอาศัยอยู่ในบ้านที่ร่มเย็นเป็นสุข พ้นจากภัยอันตรายต่างๆ นี้คือ 
ความหมายของคำว่า “ศาสนาเป็นที่อยู่อาศัยของจิตใจ”   

4. ยารักษาโรคของจิตใจ หมายถึง พระธรรมคำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าที่สามารถช่วยมนุษย์ที่ป่วยเป็นโรคทางจิต คือโรคโลภ โรคโกรธ โรคหลง ซึ่งเป็นเรื่อง
เศร้าหมองของจิต เป็นเหตุของการเกิดทุกข์ เมื่อเกิดทุกข์ กับสิ่งใดหรือเรื่องใด ให้นำคำสอน



 

32    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

บทใดบทหนึ่งที่ช่วยแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นกับจิตใจ เช่นเมื่อมีความโกรธเกิดขึ้นก็ให้นำคำสอน
บทของการให้อภัยและบทเมตตา คือความรัก กรุณาคือความสงสาร มาพิจารณาเพ่ือให้หาย
จากการเป็นโรคโกรธ เมื่อความโลภเกิดขึ้นในจิตใจ ทำให้มักใหญ่ใฝ่สูง อยากได้สิ่งต่างๆ มา
เป็นของตน ก็ให้นำเอาคำสอนบท อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา มาพิจารณาให้เห็นว่าสิ่งต่างๆ 
เหล่านั้นเพียงสมมุติเท่านั้น เมื่อตายไปแล้วไม่สามารถนำติดตัวตามตนไปได้เลย โรคของความ
โลภก็จะคลายหายไป เมื่อความหลงเกิดขึ้นในจิตใจจะทำให้มีความรักใคร่พอใจในสิ่งต่างๆก็
จะยึดมั่นถือมั่นว่า เป็นของเราเกิด ความทุกข์อย่างหนัก ก็ให้นำคำสอนบท ที่ว่าทุกสิ่งทุก
อย่างเกิดขึ้นตั้งอยู่แล้วดับไปไม่ให้ยึดมั่นถือมั่นว่าเป็นของเราของเขาทุกอย่างเกิดขึ้น ตั้งอยู่
แล้วดับไปในที่สุด แม้แต่ตัวของเราเอง นี้เป็นเพียงตังอย่างคำสอนบางบทเท่านั้นให้นำคำสอน
บทต่างๆ มาพิจารณา เมื่อท่านป่วยด้วยโรคโลภ โรค โกรธ โรคหลง แล้วท่านก็จะหายจาก 
โรคต่างๆ เหล่านั้น ได้นี้คือความหมายของคำว่า“พระธรรม คำสอน เป็นยารักษาโรคของ
จิตใจ”   
  ดังนั้น ปัจจัย 4 ของจิตใจ ดังที่ได้กล่าว มานี้ คือ อาหารของจิตใจ เครื่องนุ่งห่มของ 
จิตใจ ที่อยู่อาศัยของจิตใจ ยารักษาโรคของจิตใจ ถ้าผู้ใดมีครบทั้ง 4 อย่างนี้แล้วก็จะอยู่สบาย
อย่างนี้แล้วก็จะอยู่อย่างสบายใจไม่เดือดร้อน ไม่มีความวุ่นวายมีแต่ความสงบทางจิตใจ 
เพราะมีปัจจัยทั้ง 4 เป็นเครื่องควบคุมคอยรักษาให้เกิดความสุขทางจิตใจ เพราะมีอาหารของ
จิตใจ เครื่องนุ่งห่มของจิตใจที่อยู่อาศัยของจิตใจ และยารักษาโรคของจิตใจ เป็นตัวช่วยซึ่ง
เป็นคุณค่าแท้เป็นต้น  
 

การปรับใช้ปัจจยสันนิสสติศีลเพ่ือการพัฒนาชีวิตให้มีความสุข 
 

ในสังคมของมนุษย์การบริโภคคือสารัตถะสำคัญของโครงสร้างทางวัฒนธรรมและคือ 
ศูนย์กลางของวัฒนธรรม ในวัฒนธรรมบริโภคนิยม การบริโภคนิยมนั้นทุกวันนี้จะเห็นได้ ว่า 
ประเทศไทยของเราบริโภคหรือยึดติดกับของต่างชาติมากหรือกระแสโลก ใช้จ่ายเกินจำเป็น
โดยขาดการพิจารณ าในการบริ โภคใช้สอย ดั งนั้ น  ควรที่ จะนำปั จจั ย  4  ในทาง
พระพุทธศาสนานั้นมาประยุกต์ภายในชีวิตตัวเองให้ดีข้น การมีปัจจัย 4 พอแก่ความต้อง การ
ของชีวิต หรือแม้มีวัตถุพรั่งพร้อมบริบูรณ์ก็ตามมิใช่เป็นจุดหมายในตัวของมันเอง เพราะเป็น
เพียงขั้นศีล เป็นเพียงวิธีการขั้นตอนหนึ่งสำหรับช่วยให้ก้าวต่อไปสู่จุดหมายที่สูงกว่า คือเป็น
พ้ืนฐานสำหรับการพัฒนาปัญญา เพ่ือการมีชีวิตที่ดีงาม และการประสบสุขที่ประณีตยิ่งขึ้นไป



 

             วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |    33 

 

 

คนบางคนมีความต้องการวัตถุเพียงเท่าที่พอเป็น อยู่แล้ว ก็สามารถหันไปมุ่งเน้นด้านการ
พัฒนาคุณภาพจิตและปัญญา แต่บางคนยังไม่พร้อมชีวิตของเขายังยึดติดต่อวัตถุ มากกว่า 
เมื่อการเป็นอยู่ของเขาไม่เป็นเหตุเบียดเบียนผู้อ่ืนก็ยังเป็นที่ยอมรับได้ นอกจากนั้นบางคนมี
ความโน้ม เอียงความถนัดและความสามารถในการช่วยเหลือเกื้อกูลผู้ อ่ืนได้ดี การมีทรัพย์
มากมายของเขาก็เป็นไปเพื่อประโยชน์แก่เพ่ือนมนุษย์ 

 

การรู้จักพอประมาณในปัจจัย 4 
    

ปัจจัยที่ 1 อาหารการกิน เช่น อาหารเป็นเรื่องสำคัญ คนเราจะอยู่ได้ ต้องอาศัย
อาหาร แต่การกินก็ต้องรู้จักประมาณในการบริโภค และต้องคำนึงถึงคุณค่า ความเป็นจริง 
เราบริโภค อาหารเพ่ืออะไร ดังนั้นพระพุทธเจ้าจึงกำหนดให้พิจารณาก่อนฉัน ทุกครั้งซึ่งเป็น 
คุณค่าท่ีแท้จริง ไม่ใช่คุณค่าเทียม 

ปัจจัยที่ 2 เครื่องนุ่งห่ม เช่น เสื้อผ้า หรือผ้าห่ม ถือว่าเป็นสิ่งจำเป็นต่อร่างกายมนุษย์
มีไว้เพ่ือปกปิดอวัยวะคือร่างกายต่างๆ ให้พิจารณาว่าเครื่องนุ่งห่มมีไว้ทำอะไร ดังนั้น
พระพุทธเจ้าจึงทรงกำหนดพิจารณาโดยอุบายอันแยบคายแล้วจึงใช้จีวร เพ่ือบำบัดความ
หนาว เพ่ือบำบัดความร้อน เพื่อบำบัดสัมผัสแห่งเหลือบ ยุง ลม แดดและสัตว์ เสือกคลาน ซึ่ง
ให้รู้จักพอประมาณในเครื่องนุ่งห่ม 

ปัจจัยที่ 3 ที่อยู่อาศัย เช่น บ้าน ถือว่าเป็นสิ่งจำเป็นต่อมนุษย์มาก ให้พิจารณาว่าที่
อยู่ที่อยู่อาศัยมีไว้มาทำไม ดังนั้นพระพุทธเจ้าจึงทรงกำหนดให้พิจารณาที่นั่ง ที่นอน พิจารณา
โดย อุบายอันแยบคาย แล้วจึงเสพใช้สอยเสนาสนะ เพ่ือบำบัดความหนาว เพ่ือบำบัดความ
ร้อน ซึ่งให้รู้จักพอประมาณในที่อยู่อาศัย  

ปัจจัยที่ 4 การรักษาสุขภาพ เช่น ถ้าเจ็บป่วยไข้ไม่สบายขึ้นมา ก็ต้องคิดว่ากินยา
อะไรถึงจะหาย หรือไปหาหมอรักษาที่ไหนดีในทางพระพุทธศาสนาก็ถือเป็นเรื่องของเภสัช 
พระพุทธองค์ก็ทรงกำหนดไว้คือ พิจารณาโดยอุบายอันแยบคายแล้วจึงใช้ คิลานปัจจยเภสัช
บริขาร เพ่ือบำบัดทุกขเวทนา อันเกิดเพราะธาตุกำเริบซึ่งให้รู้จักพอประมาณในในยารักษา
โรค  
  คุณค่าจากการใช้สอยปัจจัย 4 ทำให้ดำเนินชีวิตมีสุข ไม่เป็นหนี้สิน เพราะรู้จัก
บริโภคด้วยความพอดีตามมีตามได้ ทำให้ตนเองและผู้อ่ืนไม่เดือดร้อน ทำให้สามารถพบ



 

34    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ความสุขที่เกิดจากการใช้สอยปัจจัย 4 อย่างแท้จริง หลุดจากการยึดติดที่เป็นเหตุนำความ
ทุกข์ความเดือดร้อน หลักปัจจยสันนิสสิตศีลจะเน้นใช้ปัญญาพิจารณาเหตุผลก่อนใช้สอย
ปัจจัย 4 จึงจะได้ชื่อว่าเป็นการบริโภคท่ีดีเพ่ือคุณภาพของชีวิต 

  การพิจารณาคุณคา่ก่อนการใช้สอยปัจจัย 4 
การพิจารณาปัจจัย 4 ที่เราจะใช้อุปโภคบริโภคในชีวิตประจำวัน โดยแยกแยะ

ประโยชน์ทางตรงและความจำเป็น ในสมัยปัจจัยบัน สังคมนิยมวัตถุแข่งขันกันจนลืมคิดไปว่า 
“ธรรมชาติของสรรพสิ่งมีเกิดและดับเป็นของธรรมดา” สิ่งที่มีชีวิตมีลักษณะที่เหมือนกัน คือ 
การเกิด เจริญเติบโต การขยายพันธ์แล้วก็ตายมนุษย์ เองคิดว่าตัวเองฉลาดกว่าสิ่งมีชีวิตทั้ง
ปวง โดยคิดที่จะใช้ทรัพยากรจากธรรมชาติมาเพ่ือสนองความต้องการของมนุษย์ให้มากที่สุด
เท่าที่จะทำได้ โดยลืมคิดว่าแท้จริงแล้ว มนุษย์เกิดมาก็มีการดำรงชีพตามความต้องการที่แท้ 
จริงไม่ต่างจากสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย ความสุขที่แท้ของเราอยู่ที่ไหน คนเราทุกวันนี้ไม่ค่อย สนใจ 
หรือไม่เข้าใจในเรื่องศาสนาเท่าที่ควรควรอันเนื่องมาจากเนื่องมาจากปัญหาทางด้านเศรษฐกิจ
หรือสนใจความเจริญทางด้านวัตถุ ความมัวแต่แข่งขันกันว่าใครจะร่ำรวยกว่ากัน หาหนทางที่
จะทำให้ทุกคนยกยกย่องว่ามีชื่อเสียงทางด่านความร่ำรวย มีการโฆษณาหรือจัดอันดับความ
ร่ำรวยทางเงินตรา ว่าใครจะมีรายได้มากกว่ากัน จัดอันดับความเป็นเศรษฐีของโลก ทำให้
หลงลืมไปว่าวัตถุหรือเงินตราเป็นเรื่องที่มนุษย์ สมมุติให้เป็นสิ่งที่มีค่าที่ใช้แลกเปลี่ยนความ
ต้องการทางด้านร่างกายเท่านั้น หาใช่สิ่งที่สร้างความสงบสุข หรือสันติของ มนุษย์โลกอย่าง
แท้จริง จนมองข้ามความต้องการทางด้านจิตใจอันแท้จริงของตัวเองไปเป็นเหตุให้มนุษย์โลก
ทั้งหลายไม่เห็นความสำคัญของ “ศาสนา”ไรก็ตามการดำเนินชีวิตไปสู่นิพพานของปุถุชน
ทั้งหลายคงเป็นเรื่องยาก หลักธรรมทางศาสนาก็มีคำสอนสำหรับฆราวาสหรือผู้ครองเรือน 
(พระเมธีวราภรณ์, 2553) โดยทั่วไปเพ่ือให้มองเห็นวิธีการดำเนินชีวิตออย่าง มีความสุขไม่
ฟุ้งเฟ้อ หรือตระหนี่จนเกินไป ซึ่งมีธรรมหลายข้อที่เราสามารถเลือกนำมาใช้เป็นหลักในการ
คิดและเลือกใช้ ทรัพยากรในการอุปโภคบริโภคให้เกิดประโยชน์อย่างแท้จริงได้ด้วยการ
พิจารณาคุณค่าก่อนการใช้สอยปัจจัย 4 โดยมีหลักการดังนี้   
    1) หลักการ คือ ให้พิจารณาก่อนการใช้สอยวัตถุสิ่งของปัจจัย 4 ที่เก่ียวข้อง
เป็น 2 ลักษณะ คือ คิดถึงประโยชน์ทางตรง และความจำเป็น     

  2) วิธีการ คือ ให้คิดถึงคุณค่าของวัตถุที่จะใช้สอยว่าเกิดประโยชน์มากน้อย
เพียงใดสำหรับความจำเป็นในการบริโภคใช้สอย การกินการซื้อสิ่งของมาบริโภคนั้นๆ และไม่



 

             วารสารพุทธศาสตร ์มจร อุบลราชธาน ี ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |    35 

 

 

ยินดีจากสิ่งที่แสดงให้เห็นเพียงภายนอกว่าราคาแพง แต่ควรจะเลือกเอาสิ่งของที่มีราคาถูก
กว่า และใช้งานได้เหมือนๆ กัน เช่น การเลือกซื้อนาฬิกาข้อมือสักหนึ่งเรือน การพิจารณาถึง
ประโยชน์ของนาฬิกา คือ อยู่ที่ความเที่ยงตรงแม่นยำในการบอกเวลา สาระของนาฬิกาไม่ได้ 
อยู่ที่ราคาแพงหรือไม่ มาจากประเทศใด แต่ผู้บริโภคมักนิยมสินค้าราคาแพงๆ เพ่ือจะได้
เหมาะฐานะ และความพอใจของกิเลสตัณหาของตน อันที่จริงราคาถูกแพงก็ดูเวลาเหมือนกัน 
ไม่ต่างกันเลยเรื่องเวลาถึงจะเดินเร็ว หรือช้าก็เพียงเล็กน้อย ฉะนั้นการคิดโดยวิธีนี้การจะซื้อ
นาฬิกาหนึ่งเรือนจึงขึ้นอยู่ที่คุณค่าของมันไม่ใช่ราคายี่ห้อ (พระมหาสมชาย สิริจนฺโท, 2547) 
เรื่องการรับประทานอาหารก็เหมือนกัน เช่น การเลือกรับประทานอาหารหนึ่งมื้ออาหารเป็น
หนึ่งในปัจจัย 4 ในการดำรงชีพ เราเตือนเตือนตนเองเสมอว่าเราจะรับประทานเพ่ืออะไร เพ่ือ
ดับทุกข์ เพ่ือสมุทัย เพ่ืออวดความมั่งมีเงินทอง เพ่ือสนองตัณหา ฯลฯ แท้จริงแล้วกสร ริโภค
อาหารหนึ่งในปัจจัย 4 ก็เพ่ือดับความหิวหรือความต้องการทาง ด้านร่างกายเพ่ือนำไปทำให้
ร่างกายเจริญเติบโต หรือซ่อมแซมส่วนที่สึกหรอ บางคนจะรับประทานอาหารสักมื้อต้องร้าน 
อาหารที่มีชื่อเสียงร้าน อาหารต้องหรูมีระดับแบบสังคมชั้นสูงมีป้ายโฆษณาที่การันตีว่ารสชาติ 
อร่อยจากนักชิมที่มีชื่อเสียง มีคนไปรับประทานมากมายแทนที่จะพิจารณาว่าอาหารที่จะ
รับประทานมีคุณค่า ทางโภชนาการหรือไม่เราได้รับการยกย่องว่า เป็นบุคคลที่มีการศึกษาได้
ร่ำเรียนมา เราต้องใช้ ปัญญาพิจารณาอาหารตามความรู้ที่เราได้เรียนมาว่าอาหารที่เราเลือก
รับประทานมีธาตุหรือสารอาหารครบ และมีปริมาณเพียงพอต่อความต้องการของร่างกาย
หรือไม่ โดยพิจารณาว่าอาหารให้ประโยชน์เพ่ือประทังความหิวเพ่ือยังให้ร่างกายให้เป็นไป
ไม่ให้ความหิวนั้นเกิดขึ้น  

ดังนั้นการใช้สอยปัจจัย 4 ตามหลักปัจจยสันนิสสิตศีลจึงมีความจำเป็นในการดำเนิน
ชีวิตประจำวัน โดยการพิจารณาถึงประโยชน์เป็นหลักและความจำเป็นในสิ่งนั้น เพ่ือเป็น
หลักการไม่ยึดติดกับวัตถุนิยม และจะเป็นสร้างความสุขในชีวิตสำหรับคฤหัสถ์ 
 

บทสรุป 
  

หลักคำสอนพ้ืนฐานในพระพุทธศาสนา เชื่อว่ามนุษย์สามารถพัฒนาตนได้ และ
ครอบคลุมพฤติกรรมที่จะก้าวไปสู่การพัฒนาชีวิต หรือการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงสิ่งต่างๆ 
ภายในชีวิตของตนเองจากสภาพหนึ่ง ไปสู่ อีกสภาพหนึ่งที่ดีกว่าเดิม การปฏิบัติตาม 



 

36    | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

หลักปัจจยสันนิสสิตศีล คือ การพิจารณาปัจจัย 4 อันได้แก่ อาหาร ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม
และยารักษาโรค ให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ของการใช้ที่แท้จริงก่อนที่จะบริโภค ซึ่งศีลข้อนี้
สำเร็จได้ด้วยปัญญา เป็นคุณธรรมที่จะช่วยประคับประคองชีวิตของ บรรพชิตและคฤหัสถ์ให้
มี ความหมดจดผ่องใส และร่มเย็นเป็นสุขตลอดเวลา ในการปฏิบัติตามหลักปัจจยสันนิสสิต
ศีลของคฤหัสถ์ คือ ให้พิจารณาอาหาร ว่าสิ่งต่างๆ ที่มนุษย์นำมาเลี้ยงกายประจำวันตั้งแต่เกิด
จนตาย ให้พิจารณาเครื่องนุ่งห่มว่า เสื้อผ้าสำหรับสวมใส่ เพื่อปกปิดร่างกายให้ พิจารณาที่อยู่ 
อาศัย ว่าบ้าน เรือนที่ใช้เป็นที่อยู่อาศัยพักผ่อนหลับนอนเพ่ือหลบแดดหลบฝน ให้พิจารณายา
รักษาโรคว่า พืชที่เป็นสมุนไพรต่างๆ ที่นำมาสกัดเป็นยารักษาโรค เพ่ือนำมารักษามนุษย์ ที่
เจ็บไข้ หรือป่วยเป็นโรคต่างๆ การปรับใช้ ปัจจยสันนิสสิตศีล ในการพัฒนาชีวิตให้มีความสุข
คือปัจจัย 4 ที่ใช้บริโภคในปัจจุบันนั้นเป็นเพียงเครื่องยังชีวิตให้ อยู่รอดโดยพระพุทธศาสนา 
มององการบริโภค มิใช่เป็นจุดหมายในตัวของมันเองเพราะเป็นเพียงขั้นศีล เป็นเพียงวิธีการ
ขั้น ตอนหนึ่งสำหรับช่วยก้าวต่อไปสู่จุดหมายที่สูงกว่า คือเป็นพ้ืนฐานสำหรับการพัฒนา
ปัญญา เพื่อความมีชีวิตดีงามและการประสบสุขท่ีประณีตยิ่งขึ้นไป    

 

เอกสารอ้างอิง 
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2549).,พุทธธรรม, พิมพ์ครั้งที่ 11, กรุงเทพฯ :  

สหธรรมิก. 
พระธรรมปฎิก (ป.อ.ปยุตฺโค), (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม,  

ครั้งที่ 10, กรุงเทพฯ : สื่อตะวัน. 
พระเมธีวราภรณ์, (2553). เบญจศีลเบญจธรรมอุดมชีวิตของมนุษย์,กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์ 

ต้นบุญ,  
พระมหาสมชาย  สิริจนฺโท (2547).  “พุทธธรรมเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางของ 

พระเทพวรคุณ (สมาน สุเมโธ )” บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย,  

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto), A Constitution for living, Bangkok : Rigligous  
  Affairs Press, 2544. 


