
คำสอนในพิธีกรรมมะม๊วตที่สมัพันธ์กับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรในจังหวัดสุรินทร ์

DOCTRINE IN MÃ-MOT RITES IN RELATION TO THE BUDDHIST 
PRINCIPLES OF THAI-KHMER ETHNICS IN SURIN PROVINCE 

 

 
 

1ยโสธารา ศิริภาประภากร และ 2สุวัน  สุวรรณพงษ์ 
1Yasothara Siripaprapakorn and  2Suwan Suwannaphong 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  
 

1Yasothara @gmail.com 
 

Received :January 20, 2020;  Revised  :February 12, 2020;  Accepted :June 2, 2020 

 
บทคัดย่อ 

 

บทความนี้มีจัดประสงค์เพ่ือสืบหาสาเหตุการเจ็บป่วยที่รักษาไม่หาย มีขั้นตอนที่ต้อง
ทำพิธีกรรมโบล เพ่ือการเสี่ยงทาย กลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรได้ปฏิบัติกันมาคือ พิธีกรรม 
“มม็วต” คือผู้เป็นร่างทรงคือบุคคลที่เชิญผี หรือ เทพ รวมทั้งครูกำเนิดที่เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์
คุ้มครองรักษาให้มาเข้าทรงเพ่ือซักถามถึงสาเหตุที่เจ็บป่วยและวิธีการแก้ไขปัญหาความ
เจ็บป่วยได้ หลักธรรมที่มีความสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนา ปรากฏอยู่ 4 ประการ คือ 1.บุญ
กิริยาวัตถุ 3 คำสอนที่มีในพิธีกรรมในเรื่องการให้ทาน การรักษาศีล การนั่งสมาธิภาวนา 2. 
กตัญญูกตเวทีคำสอนที่ปรากฏในพิธีกรรมที่สอนในเรื่องความกตัญญูรู้คุณและการตอบแทน
คุณ 3.บูชา  2 คำสอนที่ปรากฏในขั้นตอนพิธีกรรมอันมีการบูชา  เครื่องสักการะ และการ

 
1 อาจารย์ ดร.,มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตสุรนิทร์. 
2 อาจารย์ ดร. มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วิทยาเขตสุรนิทร์. 

mailto:taveechok1972@gmail.com


 

2     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ปฏิบัติตามคำสอน 4. ไตรลักษณ์ คำสอนที่ปรากฏในการรักษาและการทำนายที่อยู่เหนือกฎ
ธรรมชาติ ทุกขัง อนิจจัง  อนัตตา อันเป็นกฎที่ทุกคนต้องประสบพบเจอคือความทุกข์ การ
เปลี่ยนแปลง และความตาย หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาทั้ง 4 ประการนี้สัมพันธ์
สอดคล้องกับคติความเชื่อแบบชาวบ้านที่ปรากฏในพิธีกรรมมะม๊วต คติความเชื่อนี้เองเป็น
สาเหตุของการเกื้อกูลกันเอ้ือเฟ้ือและสามัคคีและหน้าที่ที่ต้องปฏิบัติอนึ่งพิธีกรรมมะม๊วต ยัง
เป็นกระบวนการการขัดเกลาทางสังคมของกลุ่มชาติไทยเขมรมีการปลูกฝังค่านิยมด้าน
คุณธรรมจริยธรรมและให้สมาชิกของสังคมมีจิตสำนึกรับผิดชอบด้วย 

 
คำสำคัญ: คำสอน,มะม๊วต,ชาติพันธุ์ไทยเขมร 

 
Abstract 

 

The objective of this article is to investigate the cause of incurable 
illnesses through Bol rite of casting lots that the Thai-Khmer ethnics practice 
called “Mamot” who is the medium inviting spirits of ghosts, deities and 
ancestral teachers that are sacred in protection to communicate for 
questioning the cause of illnesses and how to cure. The doctrine of Mamot in 
relation to Buddhism appears in 4 aspects including: 1) Punnakiriyavatthu 3 
(meritorious action) appearing in the rite including Dana (generosity), Sila 
(observing the precepts) and Bhavana (mental development); 2) 
Katannukatavedi that is being grateful and repaying the done favor; 3) two 
offerings of the rite including material offerings and practical offerings in 
accordance with the doctrine; 4) Tilakkhana (the Three Characteristics) 
appearing in the treatment and the forecast above the natural rule i.e. 
suffering, impermanency, and non-self that all humans must face including 
suffering, change and death. The four aspects of Buddhist principles are in 
accordance with the folk belief appearing in the Mamot rites. The belief is the 
cause of mutual reciprocation including generosity, unity and responsibilities. 
Furthermore, Mamot rites are the processes of socialization of Thai-Khmer 



 

                 วารสารพุทธศาสตร ์มจร. อุบลราชธานี  ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |       3 

 

 

ethnics in cultivating the ethical values of consciousness and responsibilities 
among social members.   
 
Keywords: Doctrine, Mamot, Thai-Khmer Ethnics  

 
บทนำ 
 

  ประเทศไทยมีกลุ่มชนหลายกลุ่มที่อยู่ร่วมกันโดยแต่ละกลุ่มมีความแตกต่างกันทาง
วัฒนธรรม ซึ่งจะเห็นได้ในเรื่องของวิถีชีวิต (Folkway) ประกอบด้วยประเพณีวัฒนธรรม 
ภาษา การแต่งกาย อาหารการกินและความเชื่อทางศาสนาหรือลัทธิที่มีลักษณะเฉพาะ 
วัฒนธรรมสามารถใช้เป็นตัวกำหนดในการแบ่งกลุ่มชาติพันธุ์ได้อีกทางหนึ่งโดยเฉาพะใน
ประเทศไทยประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์ใหญ่ๆ คือ กลุ่มชาติพันธุ์มอญ ไทยลื้อไทยลาว ไทย
เขมร ไทยกูยทั้งนี้ในแต่ละภาคก็มีกลุ่มชาติพันธุ์ย่อยอีกจำนวนมากโดยเฉพาะในภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือซึ่งเป็นภาคที่มีพ้ืนที่มากที่สุดในประเทศไทยกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรที่
อาศัยอยู่ในพ้ืนที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือตอนใต้ของประเทศไทยเรียกชื่ออีกอย่างหนึ่งว่า 
“เขมรสูง”มีอาศัยอยู่มากในจังหวัดสุรินทร์และจังหวัดบุรีรัมย์ จังหวัดศรีษะเกษ ทั้ง 3 จังหวัด
นี้มีพ้ืนที่บางส่วนติดต่อเป็นแนวชายแดนกับประเทศกัมพูชา (ประทีป แขรัมย์, 2535) ยัง
พบว่ามีกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร มีการรักษาขนบธรรมเนียมประเพณี ภาษาเป็นลักษณะเฉพาะ
กลุ่มของตนเองโดยเฉพาะในด้านความเชื่อในเรื่องการประกอบพิธีกรรมเข้าทรงมะม๊วต เป็น
การรักษาผู้เจ็บป่วยแบบพ้ืนบ้านที่มีการผสมผสานกับการไสยศาสตร์ด้วยรดน้ำมนต์และการ
รักษาด้วยคาถาอาคมและยาพ้ืนบ้านโดยหมอชาวบ้านที่ได้รับการสืบทอดมา 
  พิธีกรรมมะม็วตเป็นพิธีกรรมที่กลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรประกอบพิธีกรรมขึ้นเพ่ือการ
ไหว้ครูประจำปีเป็นการรักษาผู้ป่วยที่ไม่สามารถหาสาเหตุของการป่วยได้ซึ่งมักเชื่อกันว่า
ผู้ป่วยถูกคุณไสยถูกกระทำจากอำนาจสิ่งเร้นลับสมมุติฐานเบื้องต้น เชื่อว่ามีวิญญาณร้ายเข้า
สิงสู่ร่วมทั้งเหตุการณ์อ่ืนที่ไม่สามารถอธิบายได้หมู่ญาติพ่ีน้องของผู้ป่วยจะเชิญครูมะม็วต มา
ทำการประกอบพิธีกรรมมะม็วต เพ่ือเชื่อมต่อโลกของวิญญาณกับมนุษย์ด้วยการเชิญภูตผี
วิญญาณหรือเทวดามาพูดคุยผ่านร่างทรง  เพ่ือสอบถามถึงสาเหตุแห่งการเจ็บป่วย (พระมหา
วีระ สุขแสวง 2550) การประกอบพิธีกรรมมะม็วตในจังหวัดสุรินทร์ มีความเกี่ยวข้องกับ



 

4     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษเป็นส่วนใหญ่ ว่ามีส่วนกระทำให้เกิดความเจ็บป่วย หรือมีอัน
เป็นไปในรูปแบบที่แตกต่างกัน ด้วยเหตุนี้จึงเป็นที่มาของการจัดประกอบพิธีกรรมมะม๊วต 
เพ่ือหามูลสาเหตุที่เกิดขึ้น และหาทางแก้ไขตามคำแนะนำดังนั้น พิธีกรรมมะม็วตจึงมีบทบาท
ที่สำคัญมากและกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรโดยเฉพาะทางอีสานตอนใต้ในจังหวัดสุรินทร์ ความ
เชื่อโดยมากในพิธีกรรมมะม๊วตนี้ มีความเชื่อและพิธีกรรมมีขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม 
มีหลักคำสอนแบบชาวบ้านที่มีความสัมพันธ์กับหลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนาพิธีกรรม
มะม๊วตยังคงมีการประกอบพิธีกรรมและปฏิบัติสืบทอดจนมาถึงปัจจุบันนี้ 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
 

  1.  เพ่ือศึกษาความเชื่อในพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรจังหวัดสุรินทร์ 
2. เพ่ือศึกษาองค์ประกอบ ขั้นตอน ในพิธีกรรมมะม๊วตของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร 
3. .เพ่ือศึกษาคำสอนจากพิธีกรรมการที่สัมพันธ์กับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 

1. ศึกษาข้อมูลจากเอกสารขั้นปฐมภูมิ  ทุติยะภูมิและตำราที่เกี่ยวข้องเพ่ือสร้าง
กรอบแนวคิดตามแนวการวิจัยตามการแนะนำที่ปรึกษาศึกษาจากเอกสาร ทฤษฎีและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้องเพ่ือความชัดเจนตามกรอบการวิจัย 

2. สำรวจพื้นที่ได้ลงสำรวจพื้นที่กรณีศึกษา โดยออกสำรวจพื้นที่ เพ่ือศึกษาสภาพบ
ริบถพ้ืนที่ทั่วไป 

3. เตรียมนำเสนอข้อมูลที่ได้มาศึกษาเรื่องความเชื่อในพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์
ไทยเขมรจังหวัดสุรินทร์และการติดต่อประสานงานไปยังพ้ืนที่ที่ทำการวิจัยเพื่อขออนุญาตเก็บ
ข้อมูลกับกลุ่มผู้ให้ข้อมูล 

4. เก็บรวบรวมข้อมูล โดยการเดินทางไปเก็บด้วยเครื่องมือ เอกสารแบบสัมภาษณ์ 
การสังเกต การเข้ารวมในพิธีกรรมที่ศึกษา พิธีกรรมขั้นตอนและคำสอนจากความเชื่อและ
พิธีกรรมโดยการบันทึกภาพวิดีโอ การถ่ายภาพ ในขั้นตอนพิธีกรรมต่างๆ 

5. การเขียนรายงาน โดยแบบพรรณนาวิเคราะห์พร้อมสรุปรายประเด็นและ
นำเสนอข้อมูล  



 

                 วารสารพุทธศาสตร ์มจร. อุบลราชธานี  ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |       5 

 

 

ผลการวิจัย 
 

  จากการศึกษาเรื่อง คำสอนในพิธีกรรมมะม๊ วตที่ สัม พันธ์กับหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรในจังหวัดสุรินทร์ สรุปผล ดังนี้ 

1. ความเชื่อในพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรจังหวัดสุรินทร์  
 มีความเชื่อและมีการยอมรับนับถือในหลักการบูชาตามวิถีความเชื่อแบบดั่งเดิม คือ 
พิธีกรรมมะม๊วตและปฏิบัติตามคำสอนที่มีอยู่ในความเชื่อและพิธีกรรมในอำนาจเหนือ
ธรรมชาติ โดยไม่ต้องการอธิบาย เป็นการยอมรับพลังอำนาจเหนือธรรมชาติผีวิญญาณบรรพ
บุรุษและเทพเจ้า เมื่อมีความเชื่อพิธีกรรมย่อมเกิดขึ้นตามมา พิธีกรรมมะม๊วตของกลุ่มชาติ
พันธุ์ไทยเขมร คือพิธีกรรมบูชาเพ่ือสื่อถึงอำนาจภายนอก หรืออำนาจเหนือธรรมชาติที่
เรียกว่าวิญญาณที่อาจเป็นบรรพบุรุษ เทวดา เทพเจ้า หรืออำนาจเหนือธรรมชาติอย่างใด
อย่างหนึ่ง  มีการบูชาแบบอย่างเฉพาะแบบแผนที่เป็นระเบียบพิธีกรรมที่ได้รับการสืบทอดกัน 
มา (เครือจิต ศรีบุญนาค, 2545) พิธีกรรมที่จัดขึ้นนั้นเพ่ือการบูชา ไหว้เคารพต่ออำนาจที่ตน
เชื่อมีการผสมผสานกับพิธีกรรมการไหว้ครูเพ่ือเคารพต่อวิญญาณบรรพบุรุษความเชื่อของ
พิธีกรรมมะม๊วตนี้ต้องประกอบด้วยเครื่อง เซ่นไหว้มีการรำถวาย มีการขอขมา และการรักษา
โดยผ่านพิธีกรรม การทำนายทายทัก โดยอาศัยพิธีกรรมเป็นตัวผ่านเพ่ือการสื่อสารถึงสิ่งที่ตน
เคารพนับถือ หรือสถิตในกายตนให้รับอำนาจการบูชาแล้วแสดงตนโดยผ่านดนตรี เครื่องหอม 
บทเพลง ทำนอง เสียงดนตรี การขับกล่อมและบทสวด ตลอดถึงการพยาการณ์ที่ต้องอาศัย
พิธีกรรมด้วยเช่นกัน ฉะนั้นพิธีกรรมที่กลุ่มชนได้เชื่อต่อสิงใดนั้นจำต้องมีการจัดการประกอบ
พิธีกรรมขึ้น ตามแบบที่ตนได้รับการถ่ายทอดมาเป็นต้น เช่น พิธีกรรมบวงสรวงเทวรูปตาม
ปราสาทจะมีการบูชาและพิธีกรรมอีกอย่างหนึ่ง การทำพิธีเซ่นไหว้บรรพบุรุษก็จะจัดพิธีกรรม
ที่มีความเกี่ยวข้องกับเรื่องนั้นๆ และพิธีกรรมมะม็วต ก็จะมีการจัดตามรูปแบบฉบับตามคติที่
ได้รับการถ่ายทอดมาจากอดีตจนถึงปัจจุบัน   

2. องค์ประกอบ ขั้นตอน ในพิธีกรรมมะม๊วตของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร 
พิธีกรรมมะม๊วตของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร เป็นประเพณีวัฒนธรรมทางความเชื่อที่

กลุ่มชนชาวไทยเขมร ได้ให้ความเชื่อและนับถือมาเป็นเวลานานและได้รับการสืบทอดจาก
ตระกูล ตามเชื้อสายของตระกูลตามสายเลือดตามความเชื่อในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร ถือว่า
เป็นของศักดิ์สิทธิ์และเมื่อจัดประกอบพิธีกรรมนั้นจะให้ความสำคัญเพราะมีความเชื่อถือว่า
ศักดิ์สิทธิ์อันเป็นของรักษาประจำตระกูลของตนเอง ครอบครัวของตนเองจะดี อยู่เย็นเป็นสุข



 

6     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

ได้นั้นในส่วนหนึ่ง ก็ข้ึนอยู่กับการเลี้ยงดูและเซ่นไหว้ครูมะม๊วตและวิญญาณบรรพบุรุษให้ดีจึง
จะนำมาซึ่งความร่มเย็นเป็นสุขด้วยในการเข้าทรงในพิธีกรรมนี้จะมีระเบียบ ขั้นตอน อุปกรณ์ 
วัสดุที่ต้องใช้ในการเข้าประกอบพิธีกรรมด้วย องค์ประกอบในพิธีกรรมเข้าทรงมะม๊วต ได้แก่ 
ครูมะม๊วต ผู้เข้าร่วมพิธีกรรม ผู้ป่วย ญาติผู้ป่วย ซึ่งในการประกอบพิธีกรรมนี้ อาจมีการ
ทำนายทายทักและการรักษา  และการขอขมาแก่ผู้ที่ตายไปแล้วเพ่ือให้รับรู้การมาของตนเอง 
และลูกหลานจะได้อยู่เย็นเป็นสุขด้วย  

มะม๊วตของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรพิธีกรรมแบบดั้งเดิมนั้นเราจะเห็นได้ในแถบ
ชนบทที่ยังมีการจัดการประกอบพิธีกรรมตามมีตามเกิด ถ้ามีทุนมากและลูกหลานร่ำรวยการ
จัดพิธีกรรมนั้นจะดูใหญ่โต และเครื่องในการจัดการพิธีกรรมนั้นจะมากมาย มีการประโคม
ดนตรีก็จะมีแบบประยุกต์ มีทั้งการร้องการบรรเลงดนตรีที่มีการผสมผสานอยู่ในยุคสมัยใหม่ 
โดยส่วนมากจะคงไว้ในวัฒนธรรมดั้งเดิม รูปแบบดั้งเดิม และเครื่องพิธีกรรมอาจมีการ
ประดิษฐ์ที่งดงามขึ้นในสมัยประยุคแต่ การยังมีการจัดบายศรีตามแบบรูปแบบเดิม เช่น 
บายศรีต้น  บายศรีปากชาม บายศรีถาดและจามกรู โดยจะเห็นการจัดพิธีกรรมมะม๊วตอยู่ที่
จะเห็นได้ คือ ในระหว่างเดือน 3 เป็นเดือนแห่งการบูชาครูบาอาจารย์ ของรักษา เซ่นไหว้กรู  
รำไหว้กรู แต่งกรู ตามวาระประจำปีและการประกอบพิธีกรรม ในเดือน 6 เป็นพิธีกรรมไหว้
ครูด้วยเช่นกัน และอีกนัยยะหนึ่งถือว่าเป็นการขอความอุดมสมบูรณ์เพ่ือพืชหรือการเกษตร 
และเพ่ือให้ฝนฟ้าตกต้องตามฤดูกาล ข้าวน้ำอุดมสมบูรณ์ และบูชาของรักษาถ้าคนมีครูไม่ได้
จัดไหว้ในเดือน 3 แต่ในระยะอ่ืนนั้นเป็นการจัดพิธีกรรมมะม๊วตโดยการเพ่ือการดู (โบล) เสี่ยง
ทาย หาสมุติฐานการป่วย หรือ การทำนายทายทักหรือการรักษาโรค เป็นวาระโดยทั่วไปที่ไม่
ประจำ จะเป็นเดือนใด วันใด หรือ เวลาใดก็ได้ 
  3. คำสอนจากพิธีกรรมการที่สัมพันธ์กับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
 คำสอนทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในพิธีกรรมมะม๊วตนั้นทำให้พบประเด็น
คำตอบ ดังนี้  
  1) หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่สัมพันธ์ในพิธีกรรมการเข้าทรงที่ปรากฏมี คือ  

   1.1 บุญกิริยาวัตถุ 3 บุญกิริยาวัตถุประกอบด้วย ทาน ศีล ภาวนา เป็น
หลักธรรมที่ปรากฏในความเชื่อในพิธีกรรมการทรงของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรสามารถอธิบาย
ได้ ดังนี้คือ ทาน หมายถึง การให้การเสียสละการบริจาคเป็นสิ่งที่เราสามารถให้ได้ตาม
กำลังสติปัญญาเพ่ือเกื้อกูลประโยชน์และเพ่ือสาธารณะประโยชน์ ศีล หมายถึง ข้อปฏิบัติ



 

                 วารสารพุทธศาสตร ์มจร. อุบลราชธานี  ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |       7 

 

 

สำหรับฝึกอบรมในทางความประพฤติอย่างสูง ภาวนา หมายถึงการเจริญ การทำให้เกิดขึ้นมี
ขึ้นการฝึกอบรมจิตใจ   

1.2 กตัญญูกตเวทีการจัดพิธีไหว้ครูประจำปี เพ่ือแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อ
สิ่งเหนือธรรมชาติ และผู้ที่คุ้มครองรักษาเรา การจัดพิธีกรรมนั้นแสดงถึงการเคารพย่ำเกรง 
และทำตามคำสัจจะที่ได้ให้ไว้ สิ่งเหล่านี้เป็นความดีงามเรียกว่ากตัญญูกตเวทีที่ชาวไทยเขมร
ได้ปฏิบัติสืบทอดกันมาการทำพิธีกรรมเข้าทรงนั้น มีสาระสำคัญที่เป็นคติทางพระพุทธศาสนา
ที่มีคุณธรรมที่ปรากฏอยู่ในพิธีกรรม มีสาระสำคัญ 2 อย่างคือ ดังนี้ (1) การอุทิศส่วนบุญ
ให้แก่ผู้ตาย  มุ่งประโยชน์ให้ผู้ที่ล่วงลับไปแล้วนั้นให้ได้รับส่วนบุญตามที่เราประสงค์ เพ่ือที่
บรรพบุรุษเหล่านั้นจะได้หลุดพ้นจากความทุกข์  (2) เป็นการแสดงความเคารพต่อ ดวง
วิญญาณบรรพบุรุษ ปู่ย่า ตายายและญาติผู้ใหญ่ที่ยังมีชีวิต ผู้ที่ล่วงลับไปแล้วจะทำพิธีเซ่นไหว้ 
บูชาบวงสรวง แล้วทำบุญอุทิศไปให้ และผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่นั้นก็จะ บูชาด้วย เสื้อผ้า ของมีค่า
และของฝาก เพ่ือตอบแทนคุณในพิธีกรรมเข้าทรงนี้ด้วย 

1.3 บูชา 2 คติความเชื่อการบูชาที่ปรากฏในความเชื่อและพิธีกรรม มะม๊วต 
พบว่าการประกอบพิธีกรรมนั้นมีการบูชาบุคคล 2 ลักษณะ ดังนี้ (1) การบูชา พระสงฆ์  
เพราะว่าพระสงฆ์เป็นสาวกของพระพุทธองค์สงฆ์นั้น เป็นต้น (2)การบูชา บิดามารดา ปู่ย่า 
ตายาย  ตามคติทางพระพุทธศาสนานั้น มีความสอดคล้องกับพิธีกรรมเข้าทรงมะม๊วตที่ได้
ประพฤติปฏิบัติกันมา ดังนี้(1) การเข้าไปหาอาจารย์ (กรูโทม) เพ่ือทำการสักการะและกรูโทม
เองจะทำการสักการะพระรัตนตรัยก่อน แล้วจะบูชาครูบาอาจารย์ เทพ เทวดา เป็นลำดับ สิ่ง
ที่สักการะคือ ดอกไม้ธูปเทียน เพ่ือทำความเคารพ กราบไหว้ ด้วยความบริสุทธิ์ใจ (2) มีการ
ทำบุญ ตักบาตรหรือจะเป็นการถวายสังฆทาน ด้วยมีความเชื่อทางพิธีกรรมว่าเป็นการเสริม
บุญบารมีให้กับตนเองและผู้รวมเข้าอยู่ในพิธีกรรมนั้นด้วย (3) ในการบูชารูปเคารพที่หิ้งบูชา
นั้น จะตั้งรูปพระพุทธเจ้าไว้เหนือสุด มีรูปครูบาอาจารย์ ที่เป็นพระสงฆ์ แสดงให้เห็นถึงสิ่งที่
เขาเหล่านั้นได้บูชากราบไหว้นั้นเป็นสัญลักษณ์เดียวกันกับทางพระสงฆ์ถือเป็นสิ่งที่สูงสุดใน
ชีวิตและการบูชานี้เป็นการปฏิบัติบูชา จากการสัมภาษณ์ผู้ทำพิธีกรรมนั้นได้ความว่า  การ
บูชานั้นเราจะบูชาด้วยดอกไม้ธูปเทียน มีการไหว้พระสวดมนต์ ทำสมาธิก่อน เพ่ือให้ผู้ที่จะ
เข้าพิธีกรรมเกิดความสำนึกในคุณงามความดีและจะได้ยำเกรงต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ โดยโอกาสนี้ 
กรูโทม นั้นจะได้สั่งสอนลูกศิษย์ลูกหาให้ตั้งอยู่ในคุณงามความดีอยู่ในศีลธรรมให้รักษาศีล  
และพยายามปฏิบัติตามโดยเคร่งครัดจึงจะประสบแต่สิ่งที่ดีงามต่อไปนี้จึงเป็นข้อวิเคราะห์



 

8     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

อันหนึ่งในหลักปฏิบัติบูชาคือการปฏิบัติบูชาตามหลักคำสอนที่ปรากฏในพระพุทธศาสนา 
เป็นต้น  

1.4 ไตรลักษณ์ คือ ไตรลักษณ์นี้ แปลว่า "ลักษณะ 3 อย่าง" (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ. ปยุตโต) 2538)  หมายถึงสามัญลักษณะ หรือลักษณะที่เสมอกัน หรือข้อกำหนด หรือ
สิ่งที่มีประจำอยู่ในตัวของสังขารทั้งปวงเป็นธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้ 3 อย่าง จะได้อธิบาย
ให้เห็นชัดใน 3 ข้อนั้น  คือ  

1. อนิจจตา (อนิจจลักษณะ) ลักษณะอาการไม่เที่ยง อาการไม่คงที่ อาการไม่ยั่งยืน 
อาการท่ีเกิดข้ึนแล้วเสื่อมและสลายไป อาการท่ีแสดงถึงความเป็นสิ่งไม่เที่ยงของขันธ์  

หลักวิเคราะห์นี้ เราจะเห็นได้ถึง ความไม่เทียงที่มนุษย์ได้รับ อาทิเช่น ความ
ยากลำบากทางกาย ที่ได้รับความเจ็บป่วยอย่างหนัก นี้จึงวิเคราะห์ได้ด้วยหลักธรรมได้ถึง
ความเป็นลักษณะถึงความไม่เทียงแท้ของสังขารและจิตใจของมนุษย์ที่ได้รับทุกข์มา เป็น
ความเปลี่ยนแปลง ที่ไม่คงที่เป็นหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 

 2. ทุกขตา (ทุกขลักษณะ) อาการเป็นลักษณะที่เป็น ทุกข์ อาการที่ถูกบีบคั้นด้วย
การเกิดขึ้นและสลายตัว อาการที่กดดัน อาการฝืนและขัดแย้งอยู่ในตัว เพราะปัจจัยที่ปรุง
แต่งให้มีสภาพเป็นอย่างนั้นเปลี่ยนแปลงไป จะทำให้คงอยู่ในสภาพนั้นไม่ได้ อาการที่ไม่
สมบูรณ์ มีความบกพร่องอยู่ในตัว อาการที่แสดงถึงความเป็นทุกข์ของขันธ์ วิเคราะห์อาการ
ทุกข์ ในที่นี้ ตามที่ผู้ศึกษาได้ทำการศึกษานี้ ในพิธีกรรมมะม๊วตนี้เป็นพิธีกรรมเพ่ือการทำนาย 
และการรักษา เป็นหลัก ทุกข์ที่ผู้เข้าร่วมในพิธีกรรมโดยส่วนใหญ่คือ ทุกข์จากร่างกาย และ
จิตใจ ที่ทุกข์เกิดขึ้นกับร่างกาย เช่น ความป่วยไข้ หรือเจ็บป่วยทางร่างกาย ทางจิตใจคือ
สภาวะที่มนุษย์มีความทุกข์ทางจิตใจที่ไม่สามารถหาทางออกได้ ความทุกข์นี้โดยส่วนมากแล้ว 
เป็นทุกข์ที่ได้ผลกระทบจากทางเศรษฐกิจ สังคม เป็นความทุกข์ที่ได้รับจากการดำเนินชีวิต 
ฉะนั้นกลุ่มชาวไทยเขมรนี้จึงหาทางออกด้วย และมีที่พ่ึงในความเชื่อและพิธีกรรมมะม๊วตนี้ 
เพราะสิ่งเหล่านี้เป็นสิ่งที่มนุษย์สามารถพ่ึงพาได้ และเข้าไปร่วมกิจกรรมได้ทุกคน  แม้นการ
เข้าอาศัยพิธีกรรมมะม๊วตนี้อาจจะดี หรือ ไม่ดีก็ตามแต่ก็เป็นที่พ่ึงพาทางจิตใจที่อยู่ใกล้ชิด
มนุษย์ที่สัมผัสได้ 

3. อนัตตตา (อนัตตลักษณะ) อาการของอนัตตา อาการของสิ่งที่ไม่ใช่ตัวตน อาการท่ี
ไม่มีตัวตน อาการที่แสดงถึงความไม่ใช่ใคร ไม่ใช่ของใคร ไม่อยู่ในอำนาจควบคุมของใคร 
อาการที่แสดงถึงไม่มีตัวตนที่แท้จริงของมันเอง อาการที่แสดงถึงความไม่มีอำนาจแท้จริงใน



 

                 วารสารพุทธศาสตร ์มจร. อุบลราชธานี  ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |       9 

 

 

ตัวเลย อาการที่แสดงถึงความด้อยสมรรถภาพโดยสิ้นเชิง (สนิท สมัคการ 2539). ไม่มีอำนาจ
กำลังอะไร ต้องอาศัยพ่ึงพิงสิ่งอื่นๆ มากมายจึงมีข้ึนได้ 

วิเคราะห์ในหลักธรรมอนัตตานี้ เป็นหลักธรรมที่กำลังบอกถึงความไม่ใช่ตัวตน ไม่ใช้
สิ่งอะไรที่เป็นของเราแท้จริงได้ หลักธรรมนี้เป็นความจริงแท้ที่มนุษย์ทุกคนต้องเข้าใจว่า เป็น
หลักสัจจะธรรมที่เป็นความจริงแท้ อธิบายเพ่ิมได้ว่า แม้นความทุกข์ที่เกิดขึ้นนั้น เมื่อถึงวาระ
ที่ทุกข์นั้นต้องเสื่อมไปด้วยองค์ประกอบต่างๆ  แม้นความทุกข์ทางจิตใจที่ทุกคนที่เป็นมนุษย์
ต้องได้รับทุกข์กันทุกคน เป็นสิ่งที่ต้องมีความรู้เท่าทันเพ่ือการแก้ไข สิ่งเหล่านี้ทั้งหมดตาม
หลักธรรมอนัตตานั้น เมื่อเข้าสู่หลักธรรมนี้ก็จะว่างเปล่าสูญเปล่า  
 

อภิปรายผล 
 

 จากการศึกษาเรื่อง คำสอนในพิธีกรรมมะม๊ วตที่ สัม พันธ์กับหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรในจังหวัดสุรินทร์ มีประเด็นที่สามารถอภิปรายผล 
ดังนี้ 

1. ความเชื่อในพิธีกรรมมะม๊วต การศึกษาที่เก่ียวกับความเชื่อในพิธีกรรม กลุ่มชาติ
พันธุ์ไทยเขมรที่ได้ลงพ้ืนทำการศึกษานั้นสิ่งที่ผู้ศึกษาได้พบเห็นและจากการสัมภาษณ์ให้ได้มา
ซึ่งคำตอบนั้น  ได้สรุปผลว่า   

ความเชื่อในพิธีกรรมมะม๊วตของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร เป็นความเชื่อในอำนาจ
เหนือธรรมชาติให้มาเข้าทรง โดยผ่านพิธีกรรมในพิธีกรรมที่ปรากฏ ขั้นตอน รูปแบบ ความ
เชื่อในอำนาจเหนือธรรมชาตินี้มาการนับถือกันมาแต่โบราณ และมีการสืบทอดพิธีกรรมนี้ 
โดยการสืบทอดมีอยู่ 2 ลักษณะคือ (1) การสืบทอดโดยสายเลือดในแต่ละตระกูที่มีการนับถือ
มาแต่เดิม โดยผู้มีสืบต่อหลังจากบุคคลที่เข้าทรงนั้นได้ได้ตายไปแล้ว (2) การสืบทอดโดย
สาเหตุ อาทิเช่น การเจ็บป่วยโดยไม่รู้สาเหตุที่เกิดโดยวิธีการรักษาทุกแขนงแล้วแต่ไม่หาย จึง
มีการจัดพิธีกรรมมะม๊วตเพ่ือการหาสาเหตุที่เรียกว่า โบล เป็นการสืบหาสาเหตุที่เกิด เมื่อรู้
สาเหตุว่ามีสิ่งเหนือธรรมชาติจะมาขออาศัยร่างอยู่ด้วยให้ทำพิธีรับแล้วจะหาย โดยสาเหตุทั้ง 
2 นี้ เป็นเหตุให้มีความเชื่อในพิธีกรรมเหล่านี้อยู่ และผู้ที่สืบทอดเองก็มีสาเหตุต่างๆที่เกิดขึ้น
แล้วแต่กรณี  เมื่อมีความเชื่อดังกล่าวจึงมีพิธีกรรมเกิดขึ้นนั้นคือพิธีกรรมเข้าทรงในวาระต่างๆ 
เช่น พิธีกรรมประจำปี (ไหว้ครู) พิธีกรรมเลี้ยงสังเวยของรักษาและพิธีกรรมเข้าทรงเพ่ือการ
ขอทำนาย รักษา พยากรณ์และขอความคุ้มครองตามความเชื่อที่มีมาแต่โบราณ กลุ่มชาติ



 

10     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

พันธุ์ไทยเขมรนั้นจึงมีความเชื่อว่าพิธีกรรมเหล่านี้เป็นพิธีกรรมที่ศักดิสิทธิ์ จะให้ความสำคัญ
มากเมื่อถึงวาระดังกล่าวที่ต้องจัดพิธีกรรมขึ้นตามแต่ละสาเหตุที่จะมีการจัดประกอบพิธีกรรม 
ฉะนั้นความเชื่อในพิธีกรรมเข้าทรงมะม๊วตของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรนั้นจึงมีมาตั้งแต่โบราณ
กระทั้งปัจจุบันนี้ยังคงมีการจัดพิธีกรรมนี้อยู่ 

2) พิธีกรรมมะม๊วต เรียกเป็นภาษาเขมรท้องถิ่นคือ (มะม๊วต) เป็นพิธีกรรมที่
ประกอบขึ้น และมีมาแต่โบราณไม่สามารถระบุได้ว่าเกิดขึ้นเมื่อใด จุดประสงค์ของการ
ประกอบพิธีกรรมนี้ เป็นวิธีการหนึ่งในการสืบหาสาเหตุที่เกิดขึ้นและเพ่ือการรักษาพยาบาล
ผู้ป่วยโดยเฉพาะกลุ่มเครือญาติหนึ่งๆหรือบรรดาลูกศิษย์ในการประกอบพิธีกรรมนี้จะอยู่
ภายใต้ความเชื่อของชาติพันธุ์ไทยเขมร ที่ว่าอำนาจสิ่งเหนือธรรมชาตินั้นสามารถให้คุณให้
โทษได้โดยเฉพาะความเชื่อในเรื่องภูตผีวิญญาณ หรือ ผีวิญญาณบรรพบุรุษซึ่งมีความเชื่อว่า
บรรพบุรุษที่ตายไปแล้วนั้นวิญญาณยังมีความสัมพันธ์อยู่กับครอบครัว  มีหน้าที่ค่อยปกปัก
รักษา ให้บุคคลในครอบครัวมีความสงบสุขแต่หากบุคคลในครอบครัวกระทำผิดข้อกำหนด
ของครอบครัวหรือสังคมจะลงโทษโดยทำให้เกิดการเจ็บป่วยได้ ดังนั้นการเจ็บป่วยจึงมีมูลเหตุ
พ้ืนฐานที่เกิดจากการกระทำของผี ซึ่งวิธีการรักษาผู้ป่วยให้หายนั้นต้องมีการหาสมมุติฐาน
สาเหตุที่เกิดขึ้นโดยวิธีการเข้าทรงหรือโบล เพ่ือหาสาเหตุที่เกิดขึ้น แล้วจึงหาทางรักษาต่อไป  
พิธีกรรมนี้จึงต้องประกอบขึ้นเพ่ือเชิญผีบรรพบุรุษมาสอบถามสาเหตุแห่งการกระทำผิดและ
ถามวิธีการรักษาผู้ป่วยให้หายเป็นปกติ  (อัจฉรา ภาณุรัตน์, 2545) 

การประกอบพิธีกรรมการมะม๊วต  มีองค์ประกอบที่สำคัญ และต้องจัดอย่างมีแบบ
แผนโดยรับการแนะนำควบคุมจากอาจารย์ใหญ่ (กรูโทม) ซึ่งเป็นร่างทรงในพิธีกรรมและมี
ความชำนาญ ทั้งการจัดสถานที่ต้องสร้างปะรำพิธีกรรมตามหลักการและวิธีการตามที่เคย
ปฏิบัติสืบทอดกันมา มีการ กำหนด วัน เดือน เวลาที่มีความเชื่อว่าเป็นกาลที่ควรประกอบ
พิธีกรรมได้และเอ้ืออำนวยด้วยส่วนเครื่องที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรมได้แก่  บายศรี เครื่อง
บูชาเครื่องดนตรี เครื่องสังเวย ทั้งอาหารหวานคาว น้ำหวาน เป็นต้น ตลอดถึงนักดนตรีและ
ญาติพ่ีน้องที่ต้องมาร่วมในพิธีกรรมทั้งหมดนี้เป็นการรวมกลุ่มในการจัดพิธีกรรมข้ึน พิธีกรรม
เข้าทรงของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรนั้น กระทำได้ในลักษณะคือ มีผู้เจ็บป่วยกะทันหันจะสืบหา
สาเหตุโดยการโบล ถ้าพบว่าถูกกระทำจากอำนาจลี้ลับ หรือถูกผีเข้า หรือของรักษากระทำ  
ต้องจัดพิธีกรรมขึ้นจึงจะหาย ในลักษณะนี้ก็จะประกอบพิธีกรรมนี้ได้ตลอดเวลา ยกเว้นวัน
พระและวันเข้าพรรษา วันออกพรรษา เชื่อว่าจะเป็นบาป เพราะต้องฆ่าสัตว์มาเป็นเครื่อง
สังเวย  



 

                 วารสารพุทธศาสตร ์มจร. อุบลราชธานี  ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |       11 

 

 

จากการวิเคราะห์บทบาทที่มีต่อสังคมกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร  ไม่ได้มุ่งให้
ความสำคัญเพียงเพ่ือการรักษาพยาบาลอาการเจ็บป่วยเท่านั้นแต่มีบทบาทที่สำคัญคือส่งผล
ถึงความเป็นอยู่ของกลุ่มชนในด้านอ่ืนๆ เช่น ในด้านการศึกษา เรื่องอาชีพ การฝีมือ  
ประวัติศาสตร์ การกิน การอยู่ การใช้ชีวิตของชุมชน ครอบครัว ในด้านการรวมกลุ่มทำให้เกิด
การติดต่อ การสื่อสาร เศรษฐกิจที่มีผลกระทบต่อการค้าเครื่องอุปโภคบริโภคที่ใช้ในพิธีกรรม  
และการใช้จ่ายในการจัดพิธีกรรมขึ้น ตลอดถึงวัฒนธรรมการแต่งกาย การประกอบพิธีกรรม  
การกิน การอยู่และระบบเครือญาติ ผลทางอ้อมในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรมีความเคารพและ
ปฏิบัติตามผู้สูงอายุดังนั้นการรวมกลุ่มในพิธีกรรมจึงมีผลในการปกครองในระบบครอบครัว 
สังคมหมู่บ้านเป็นไปด้วยความสงบสุข  เพราะสังคมได้กำหนดกฎเกณฑ์การปฏิบัติตนในสังคม
ให้สมาชิกปฏิบัติตามด้วย  

 ความสอดคล้องกับทฤษฎีกลุ่มหน้าที่นิยมที่ว่าองค์ประกอบของวัฒนธรรมแต่ละส่วน
ต่างก็มีหน้าที่ คือ สามารถตอบสนองความต้องการของสังคมได้  จึงทำให้สังคมดำรงอยู่ทั้งนี้
หน้าที่ของกิจกรรมก็อาจไม่ได้แสดงผลให้เห็นได้เพียงทางตรงเท่านั้น  แต่กิจกรรมบางอย่างที่
หมดหน้าที่ไปแล้วยังคงปรากฏให้เห็นปฏิบัติกันเป็นประเพณีสืบต่อกันจนถึงปัจจุบันนี้และ
กิจกรรมเหล่านั้นเป็นสิ่งที่ชี้ให้เห็นถึงความเป็นไปได้ในอดีตและสังคม  บทบาทหน้าที่ของ
พิธีกรรมเข้าทรงของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร ดังได้กล่าวมาแล้วว่ามีความสำคัญต่อวิถีชีวิตของ
กลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร ทั้งทางตรงและทางอ้อม ทั้งนี้เพราะบทบาทหน้าที่ต่างๆสามารถ
ตอบสนองความต้องการของผู้ปฏิบัติโดยเฉพาะด้านการรักษาพยาบาลซึ่งไม่เพียงเป็นการ
เยียวยารักษาเท่านั้นหรือแก้ปัญหาความเจ็บป่วยเฉพาะที่หนักหรือตามความจำเป็นในแต่ละ
ครั้งเหมือนกับการรักษาของแพทย์สมัยปัจจุบันที่มุ่งไปที่อาการเจ็บป่วย ซึ่งเป็นการแก้ปัญหา
เฉพาะหน้าบางส่วนโดยไม่สนใจถึงมูลเหตุที่อยู่เบื้องหลังการเจ็บป่วยของคนไข้เหมือนการ
รักษาด้วยพิธีกรรมจะให้ความสนใจต่อตัวผู้ป่วยอย่างใกล้ชิด มีการเอ้ืออาทรและเป็นกันเอง
สิ่งเหล่านี้เป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้ผู้ป่วยรู้สึกสบายใจ มีกำลังใจ ส่งผลให้อาการเจ็บป่วยดีขึ้น หรือ
อาการป่วยทุเลาลงตลอดจนถึงความสัมพันธ์ทางญาติผู้ป่วย สามารถทำได้อย่างใกล้ชิดสนิท
สนมและต่อเนื่องไม่เหมือนถูกจำกัดในโรงพยาบาลสมัยปัจจุบัน แต่เพ่ือประโยชน์สูงสุดนั้น 
ผู้ป่วยหากป่วยเป็นโรคร้ายแรง หรือ โรคติดต่อจึงสมควรที่จะนำส่วนที่ดีไปประยุกต์ใช้ฝึกการ
รักษาพยาบาลสมัยปัจจุบันนี้และแนะนำปฏิบัติตนต่อญาติและผู้ป่วยด้วย   
 



 

12     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 

องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษา 
 

จากการศึกษาเรื่อง คำสอนจากพิธีกรรมมะม๊วตที่สัมพันธ์กับหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาของกลุ่มชาติพันธุ์เขมรในจังหวัดสุรินทร์ ผู้ศึกษาได้รับประสบการณ์จาก
การศึกษาในภาคสนามทำให้เกิดแนวคิดท่ีจะเป็นประโยชน์ต่อการปฏิบัติงานเกี่ยวกับชุมชนใน
กลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมรของบุคคลและหน่วยงานที่เกี่ยวข้องอยู่ 2 ประเด็นหลัก คือ 

1. ข้อเสนอเชิงนโยบาย ควรจัดทำหลักสูตรท้องถิ่นที่เกี่ยวข้องกับเรื่องความเชื่อ
และการนับถือผีวิญญาณบรรพบุรุษ หรือการนับถือเทพ เทวดา ที่ชาวบ้านให้การนับถือ
เคารพบูชา โดยให้โรงเรียนประถม และโรงเรียนมัธยม ในท้องถิ่นที่มีกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร
อาศัยอยู่ได้ศึกษาและร่วมพัฒนาหลักสูตรนำไปสู่การปฏิบัติและวิเคราะห์อันก่อให้เกิดการ
เรียนรู้เรื่องวัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อในพิธีกรรมต่างๆ ว่ามีความรู้ คุณค่า  คติธรรม  ที่
ปรากฏในท้องถิ่นของตน  สร้างความรู้สึกภาคภูมิใจในวัฒนธรรมท้องถิ่นอันเป็นภูมิปัญญาที่
บรรพบุรุษได้รักษา สืบทอด และมีการสานต่อพัฒนาต่อไปให้คงอยู่ตลอดไป 
 2. หน่วยงานที่พัฒนาชุมชนและหน่วยงานอ่ืนที่เกี่ยวข้องควรพิจารณา เพื่อส่งเสริม
กิจกรรมต่างๆ ที่จะนำไปสู่การพัฒนาชุมชน และคุณภาพชีวิตที่ดี อาทิ การรณรงค์ให้ไม่มีการ
ดื่มเหล้า เพราะเป็นพิธีกรรมที่ศักดิ์สิทธิ์ตามความเชื่อในพิธีกรรมของชาวไทยเชื้อสายเขมร 
เพราะเป็นพิธีกรรมบูชาผีบรรพบุรุษ และบวงสรวงต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ จะทำให้มีคุณภาพชีวิตที่ดี
ของคนในชนบทและเยาวชนของชาติ ทำให้เห็นรูปแบบที่ดีต่อผู้เข้าร่วมพิธีกรรมเอง และ
เยาวชนที่มีความคุ้นเคยในวัฒนธรรมความเชื่อในพิธีกรรมนั้นด้วย 
 

เอกสารอ้างอิง 
 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต) (2538)..พุทธธรรม.พิมพ์ครั้งที่  6. กรุงเทพฯ  :  โรงพิมพ์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
ประทีป แขรัมย์, (2535) “พิธีกรรม มม๊วต ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยเขมร: ศึกษากรณีบ้านตะโก 

ราย ตำบลบ้านบัว อำเภอเมือง จังหวัดบุรีรัมย์”,สาขาเอกไทยคดีศึกษามนุษยศาสตร์  
พฤษภาคม, ,( ม.ป.พ.) . 

เครือจิต ศรีบุญนาค, (2545) “เรือมมม๊วต :พิธีกรรมทรงเจ้าเข้าผีของกลุ่มชาวไทยเขมร 
สุรินทร์, คณะมนุษย์ศาสตรสถาบันราชภัฏสุรินทร์, 2545.  



 

                 วารสารพุทธศาสตร ์มจร. อุบลราชธานี  ปีที ่2 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถิุนายน 2563)  |       13 

 

 

พระมหาวีระ สุขแสวง. (2550) มะม๊วต : พิธีกรรมและความเชื่อของกลุ่มคนพูดภาษาเขมรถิ่น 
อำเภอกระสัง จังหวัดบุรีรัมย์. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

สนิท  สมัคการ.(2539) ความเชื่อและศาสนาในสังคมไทยวิเคราะห์เชิงสังคม-มานุษยวิทยา. 
กรุงเทพฯ:สำนักพิมพ์ โอเดียนสโตร์. 

อัจฉรา ภาณุรัตน์, (2545) “พิธีโจลมม๊วต”, การรักษาโรคด้วยจิตวิญญาณของชาวไทยเขมร, 
  มหาวิทยาลัย  มหาสารคาม,ความเชื่อไทย-เขมร. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

14     | MCU Ubonratchathani Journal of Buddhist Studies, Vol.2 No.1 (January-June 2020) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

 


